لِخَافِظُالَبُعِيَ

حَقَّقَهُ مُحَدِّبِ عَبِ السِّرائِ حُرَّمَ مُحَدِّبِ السِّرائِ حُرَّمَ مُحَدِّبِ السِّرائِ حُرَّمَ الْحُرَّمَ الْحُرَّمَ الْحُرَّمَ الْحُرَّمَ الْحُرْمَ الْحُرْمِ الْحُرْمَ الْحُرْمِ الْحُرْمَ الْحُرْمِ الْحُرْمَ الْحُرْمِ الْحُرْمَ الْحُرْمَ الْحُرْمِ الْحُمْ الْحُرْمِ الْحُمْ الْحُرْمِ الْحُرْمِ الْحُرْمِ الْحُرْمُ الْحُرْمِ الْحُرْمِ الْمُعْمِ الْحُرْمِ الْحُمْمِ الْحُرْمِ الْمُعْمِ الْحُرْمِ الْمُو

وَلِمُ لَكِيمَ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّالِمُ مِنْ اللَّالِي مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّا

# ما رغالعام

# لِكَافِظِ الذَّهِ بَيَّ

حَقَّقَهُ مُحَرِّبُنِ عَبِّ الشِّ رَأَحْرَ مُحَرِّبُنِ عَبِّ الشِّ رَأَحْرَ اَبُوُ الفَضُل القُونَوَيِّ

والمنظمة المنتقبة



ζ

# جَمِينِ عَلَيْ فَكُوْنَ مَعْ فَوْلَاتَ الطبعث الأفرائ ۱٤٣٤هـ ٢٠١٢م



سورية - دمشق - هاتف: 11-5827281-00963-933119455 **جوال:** daralmimna@gmail.com الملكة العربية السعودية - جوال: 558343947-00966 بيان عني ل لعلم \_\_\_\_\_\_ ه .

# مقدِّمةٌ

أولًا- الجديدُ في تحقيقِ الرِّسالةِ ثانيًا- دراسةٌ في الكلماتِ العاثِرَةِ التي وُصِفَ بها شيخُ الإسلام ابنُ تَيْمِيَّةَ في الرسالةِ



\_\_\_ بيان عني ل بعلم -

٧

# سبم المدارحمن الرسيسم المقتدمة

الحمدُ لله على نَعمائه، والصلاةُ والسلامُ على محمَّدِ خاتمِ رسلِه وأنبيائه. رَبِّ إني أستعينُ بكَ، وأتوكَّل عليكَ، أنتَ حَسْبي، أسألُكَ الهدايةَ لما اختُلِفَ فيه مِنَ الحقِّ، إنك تَهدي مَنْ تشاءُ إلى صراطِ مستقيم. أمَّا بعدُ:

فهذه رسالةً: بَيان زَغَلِ العِلْمِ (١)، لمؤرِّخِ الإسلامِ، أبي عبدالله الذَّهَبِيِّ، رحمه الله تعالى، أرادَ بها الحافظُ أنْ يُنبَّهُ مَن سَلَكَ طريقَ عِلْم مِنْ علومِ زمانِه، ومَنْ قضى في طَلَبِها مَراحلَ مِنْ عُمْرِه، حتَّى صارَ مِنْ أهلِ الاختصاصِ فيه؛ إلى الشوائبِ التي اعْتَرَتْ طوائفَ مِنْ المنتسبينَ إليه؛ فأفسدَتْه، مِنْ بِدَعِ أُدخِلَتْ في علومِ الدين، أو نَقْصٍ كان في أخلاقِ حَمَلَتِها،

<sup>(</sup>١) الزَّغَلُ في لسانِ العربِ: الصَّبُّ دُفَعاً، يقال: زَغَلَ الماءَ، وأَزْغَلَه: صَبَّه دُفْعَةً دُفْعَةً، وأَزْغَلَ الشاربُ الشَّرابَ إذا مَجَّه، والزُّغْلَةُ من الشراب قَدْرُ ما يَمْلاً الفم، ويقال: أَزْغِلي له مِن سِقائكِ، أَيْ: صُبِّي له شيئاً مِن لَبَنِ، و الزَّغَلُ: الغِشُّ والخديعة، تقول العامَّة (في بلاد الشام): هو زَغَلُ ومَنْغُول أَيْ: بريءٌ من العيوب. انظر: معجم ومَنْغُول أَيْ: بريءٌ من العيوب. انظر: معجم مقاييس اللغة، لابن فارس ٣/ ١٢-١٣، وأساس البلاغة، للزمخشري ص ٢٧١، وترتيب القاموس المحيط، للطاهر الزاوي ٢/ ٢٥٤، والمعجم الوسيط، ص ٣٩٥، ورَدُّ العاميِّ إلى الفصيح، لأحمد رضا، ص ١٦٢. ومعجم فصيح العامَّة، لأحمد أبو سعد، ص ٢٠١-٢٠٢.

أو علوم شاذَّةٍ طَرَأتْ على المسلمين، فكتَبَ مُبْدِيًا رأيه فيما يُذَمُّ ويُعَابُ فيها وفِيهم، ليتجَنَّبُها طُلَّابُ عِلْمِها.

وقيهم، ليبجبها طارب عِلمِها.
وقد تَرى في عنوانِ الرِّسالة تَوْرِيةً لطيفةً تُومِئ إلى لَقَبِ المؤلفِ:
(الذهبيِّ)، وخُبْرِ الذَّهَبِيِّنَ بخالِصِ الذهبِ مِنْ مَغْشُوشِه، ومعلومٌ أنه قد أعانَ والدَهُ الشيخَ ابنَ قايمازَ الذهبيَّ (ت٧٦هـ) في صَنْعَتِه، ولابُدَّ أنه ثَقِفَ عنه معرفة صحيحِ الذَّهَبِ مِنْ زَغَلِه، وقد قال في المغشوشِ أنه ثَقِفَ عنه معرفة صحيحِ الذَّهبِ مِنْ زَغَلِه، وقد قال في المغشوشِ منه في أيامه: «...وكان على الذهبِ كَسْفَةٌ بيِّنةٌ»، فكأنه أراد القول: إنَّ معرفتي بزَغلِ العلمِ في هذه الرسالة، كمعرفتي بزَغلِ الدينارِ في التجارة. (١).

وإنها لرسالةٌ نافعةٌ لولا ما تَضَمَّنتُها مِنْ مبالغاتٍ، أشارَ لإحداها الحافظُ ابنُ حَجَرِ العسقلانيُّ(٢)، وللأخرى ابنُ طولونَ (٣)، وإنها لرسالةٌ حَسنةٌ لولا كلمات معيبة صَدَرَتْ عن المؤلف في حقّ ابنِ تيميّة، شيخِ الإسلامِ وشيخِه، تَعاظمَ الناسُ إلحاقها به، لأنه خِيرَةُ مَنْ عَرَفَ جليلَ قَدْرِ ابنِ تيميّة، وعَرَّفَ به، وأبانَ عُلوَّ مكانتِه في العلمِ والتقوى، في غيرِ ما موضع مِنْ تَصانِيفِه، وافرُ ثناءٍ لم يُشَبْ بمَنْقَصةٍ، ومحبَّةٌ لم يُخالِطُها غُلوُّ، وإنصافٌ قَلَّ نظيرُه.

وقد دَرَسْتُ جميع كلامِ الذهبيِّ على شيخِ الإسلام ابن تيمِيَّة، في النظر: حول تلك المعرفة، وبعض أخبار تزوير النقدِ في العهد المملوكي في: تاريخ الإسلام، للذهبي ١٥/ ١٤٥، ٧٧٧، و ذيل تاريخ الإسلام (الصواب أنه ذيل لسير أعلام النبلاء)، له ص ١٠ - ٣٠٠، ودُول الإسلام، له أيضاً ٢/ ٢٧٦.

<sup>(</sup>٢) إنباء الغمر بأبناء العمر، لابن حجر العسقلاني: ١٦٩١.

<sup>(</sup>٣) نَقْدُ الطالب لزَغَل المناصب، لابن طولون: ص ٩٥.

المطبوع من مؤلفاتِه، وتأمَّلْتُه مع ما في هذه الرسالة، التي وَقَفْتُ على سَبْعِ نُسَخٍ خَطِيَّةٍ منها، بَيْنَها نسخةُ (بَرْلِينَ)، فانكشَفَتْ لي أمورٌ جديدةٌ ذَكَرْتُها في الدراسةِ، فيها اعتذارٌ عن مؤرخِ الإسلامِ، وهي وإنْ لم تُثْلِجْ قلوبَ جميعِ محبِّي الإمامَيْن، إنها لَمُسْخِنَةٌ أَعَيُنَ شانِئيهِما.

وإنْ أنْسَ لا أنْسَ أنْ أشكرَ مَن تفضَّلوا بقراءةِ الكتابِ وأَبْدَوا مَلْحُوظَاتهم فيه، فجزاهم الله تعالى عني كلَّ صالحةٍ.

هذا، وأسألُ الله - عزَّ وجلَّ - أن يُسامحني إنْ أخطأتُ في تعبيرٍ، أو غلطتُ في نتيجةٍ، وصلَّى الله على محمَّد وآله وصحبه وسلَّم، والحمدُ لله ربِّ العالمين.

وكتب <u>مُحْرَّبُ أَكْ لِللْأِلْخُحُلَّلِ</u> (المُؤلِقَ اللَّهُ وَقَالًا المدينة المنورة



\_\_\_ بيان غني للعلم \_\_\_\_\_

#### المؤلِّف:

التُّرْكِيِّ: الثابتُ الذي لا تَزِلُّ قَدَمُه)، التُّركمانيُّ، الفارقيُّ، الدمشقيُّ، الشافعيُّ، شمسُ الدينِ، أبو عبد الله، المعروفُ بالذهبيِّ، مؤرخُ الإسلام، وأحدُ كبارِ حُفَّاظِ الحديثِ في عصره. وُلد في دمشق سنة: ٣٧٣هـ، وارتحل إلى القاهرة سنة ٣٩٥هـ، وطافَ بلداناً كثيرة، وَليَ خطابةَ قريةِ: «كَفْربَطنا» مِنْ غُوطةِ دمشقَ مدَّةً، ثُمَّ وَليَ مشيخةَ الحديثِ بدمشقَ في أماكن، منها: الظاهريَّة، والنَّفِيسيَّة، والتَّنْكَزيَّة، ووَليَ مشيخةَ الإقراءِ بتُرْبَةِ أُمِّ الملكِ

مُحَمَّدُ بنُ أحمدَ بن عثمانَ بن قايماز (وتعني «قايماز» باللِّسانِ

#### شيوخه:

ذَكرَ الصفديُّ أنهم ألفٌ وثلاث مئة شيخ (١)، وقد ترجم لهم الذهبيُّ في كتابَيْه: (معجم الشيوخ)، و(المعجم المختص بالمحدِّثين)(٢)، وأوْرَدَ في هذه الرسالة أسماء أشهرهم.

الصالح، وبها كان يَسكُنُ بأخَرَةٍ.

<sup>(</sup>١) أعيان العصر وأعوان النصر، للصفدي: ٢٩١/٤.

<sup>(</sup>٢) طُبِعا بتحقيق الدكتور محمد الحبيب الهيلة، مكتبة الصِّدِّيق بالطائف، ١٤٠٨هـ.

١٠ \_\_\_\_\_ بيان بنت العلم \_\_\_\_

#### مكانته:

تُغْنِي شُهْرَتُه بالتَّقَدُّم في العِلم عن التكَثُّرِ بنَقْل أقوالِ العلماء في ذلك، ولكن أُشِيرُ هنا إلى أنَّ مِثْلَ الحافظِ ابنِ حَجَر العسقلانيِّ (ت٥٧هـ) شَرِبَ ماء زمزمَ داعياً الله تعالى أنْ يُنِيلَه مِثْلَ مرتبةِ الذهبيِّ في العِلْمِ(١)، وقال الإمامُ تقي الدين الفاسِيُّ (ت٨٣٢هـ) في ترجمتِه: «...واعتَرُفَ له علماءُ عصرِه بوافِرِ الفَضْلِ في فنونِ الحديثِ والتاريخ وغير ذلك»، وقال: «وكان الذهبيُّ متبَحِّراً في معرفة المتقدِّمين والمتأخِّرين، ولا يُحابي منهم أحداً، ولا يَتَحامَلُ على أحدٍ، ويُوضحُ ما يَقَعُ في كلام غيرِه من إسرافٍ في جَرْح أو انتقادٍ فيما يَحْكِيه عن غيره. وكان كثيرَ الحفظِ للمُتُونِ والآثارِ،جيِّدَ الخبرةِ بعِلَلِ الحديثِ والعالي والنازلِ، مَلِيحَ العبارةِ في تصانيفِه وتعاليقِه»، وقال: «وبَلَغني أنه تُوقِّفَ عن ولايتِه لدارِ الحديث الأشرفية بدمشقَ لأنه لم يكن أشعريًّا، وذلك لما شُغرتُ لموتِ مُدرِّسها الحافظِ جمال الدين المزِّيِّ[ت٧٤٢هـ]، وما وَلِيَها المزِّيُّ حتى أشهَدَ على نَفْسِه أنه أشعريٌّ، فإنَّ ذلك شَرْطٌ في مُدَرِّسِها. وهذا يَدلُّ على كثرة دِين الذهبيِّ ووَرَعه، إذْ كان يُمْكِنُه أَنْ يَشْهَدَ أَنَّه أَشعريٌّ ويَلِيَها، ولا يُؤثُّرُ ذلك في كونِه لا يَرَى اعتقادَ الأشعريِّ»(٢) ولم يكن - بعدَ الحافظِ المزِّيِّ -

<sup>(</sup>١) الإعلان بالتوبيخ لمن ذمَّ أهل التواريخ، للسخاوي، ص١٠٤.

<sup>(</sup>٢) كتاب: تعريف ذوي العلا بِمَنْ لم يَذْكُرَه الذهبيُّ من النُّبَلا، للفاسيِّ ص ٢٩-٠٥. قلت: لا يُفْهَم مِنْ شهادةِ الحافظِ المزِّيِّ على نَفْسِه بأنه أشعريٌّ تنقُّص منه، فقد كان يَدري أنَّ آخِر ما استقرَّ عليه الأشعريُّ (ت٢٤٣هـ) في المعتقدِ هو اعتقاد إمام أهل السنة والجماعة، الإمام أحمد بن حنبل، فلا تَثْرِيبَ عليه فيما فعل، وليس في الأمر خدعة، وكان الأشاعرة يعلمون مقصد المزيِّ حين كتب لهم بخطه أنه أشعري، ولكن حياء العقلاء منهم أنطَقَ قاضيهم بواقع الحال، لمَّا طُلِبَ إليه عَزْلُه عن الأشرفية، فقال: هذا إمامُ المحدِّثين، والله لو عاشَ الدارقطنيُّ استحى أن:

\_\_\_\_ بيان بونب ل بعلم

أحفظُ منه. رحمهما اللهُ تعالى.

وكان للذهبيِّ أربعةُ أبناء: أمَة الله، وعزيزة (كانتا على قيد الحياة سنة ٧٢٧هـ)، وعبد الله، أبو الدرداء (ت٤٥٧هـ)، وعبد الرحمن، أبو هريرة (ت ٧٩٩هـ) أ. قال التَّقِيُّ الفاسيُّ: «...وقرأ بها (يعني: الذهبيَّ بكَفْربَطْنا) الحديثَ لابنه - شيخنا- أبي هريرةَ عبد الرحمن، وغيره من أولاده، وقد عُنِيَ كثيراً بتسميع أولاده، وانتفعَ الناسُ بما سمَّعَه لهم»(٢)

#### مِنْ تصانيفه:

- (١) تاريخُ الإسلام.
- (٢) سِيرُ أعلام النبلاءِ.
- (٣) العِبَرُ في خَبرِ مَنْ عَبَر.
- (٤) ميزانُ الاعتدالِ في معرفة أحوال الرجال.
  - (٥) تذكرة الحفاظ.
    - (٦) دُوَل الإسلام.
- (٧) معرفة القُرَّاء الكبار على الطبقات والأعصار.
  - (٨) كتاب العرش(العلو للعلي الغفار).

يُدَرِّسَ مكانه. (انظر: طبقات الشافعية، للسبكي ١٠ / ٣٨٩)، وكذا فقد كانوا على علم «بسَلَفِيَّة»
 صِهْره الإمام ابن كثير، وما عناه إذْ قال عن نفسه مرَّة: إنه أشعري، وذلك حين نازعه فاضلُّ في التدريس فقال له ذلك الفاضل: «لو كان مِنْ رأسك إلى قدمك شَعَرٌ ما صَدَّقَك الناسُ في قولك: إنك أشعري، وشيخُك ابن تيميَّةً!» الدُّرَرُ الكامنة في أعيان المئة الثامنة، لابن حجر: 1/ ٠٤.

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ الإسلام، للذهبي ص ٢١٠، انظر مقدمة محققه الدكتور عمر تدمري، ص٧.

<sup>(</sup>٢) كتاب: تعريف ذوي العلا بمن لم يذكره الذهبي من النبلا، للفاسِيُّ ص ٤٩.

- (٩) معرفة القُرون.
- (١٠) معرفة الكبائر.(١)
- (١١) تلخيص المستَدْرَك للحاكم.
- (١٢) تَذْهِيبُ التهذيبُ (اختصار: تهذيب الكمال، للمزِّيِّ).
- (١٣) الكاشف في رجال الكتب الستة ( اختصره من الكتاب السابق).
  - (١٤) اختصار تُحفة الأشراف، للمزِّيِّ.
  - (١٥) المنْتَقَى من منهاج السنة النبوية. (٢)

قال تقي الدين الفاسيُّ: «وتَواليفُه التي في مقدارِ كراسة وشِبهه وأقلُّ منه كثيرةٌ جِدًّا»، «وقلَّ أنْ رأى كتاباً مفيداً لغيره إلا اختصرَه أو استدرَكَ فيه أو انتقى منه»، ونَقَلَ عن الحافظِ المزِّيِّ أنه قال بعد أن نظرَ في بعض ما اختصره الذهبيُّ ما معناهُ: «الشيخُ شمس الدين الذهبيُّ إذا اختصرَ شيئاً أذْهَبَهُ!»، فتردَّدَ الناسُ هل أرادَ بقوله: «أذهبَه» أعْدَمه، أو حَسَّنه كما تُحَسَّنُ الكتبُ بالذهب؟ قال الفاسيُّ: «والأوَّلُ أقربُ، والله أعلمُ» (٣).

<sup>(</sup>١) قال التقي الفاسِيُّ: «كان يَكْرَه نِسبَتَهُما إليه، لأن الناس كانوا يقولون: «الكبائرُ» للذهبي، و»القُرون» للذهبي!». انظر كتاب: إيضاح بُغية أهل البَصارة في ذيل الإشارة. الورقة ٥٨.

<sup>(</sup>٢) قال الذهبيُّ في ترجمة ابن المطهَّر (ت٣٦٧هـ): «...وكتابُه في الإمامةِ رَدَّ عليه - شيخُنا - ابنُ تيميَّة في ثلاثةِ أسفارِ، واخْتَصَرْتُ ذلك - أنا- في سِفْرِ!». ذيل تاريخ الإسلام ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) تعريف دوي العلا، ص ٤٨ - ٩٤. قلت: ظاهرُ معنى كلّمةِ المزَّيِّ الذَّامُ وعَدَمُ الرضا، ولكن لا يُظَنَّ بالمزِّيِّ أَنْ يُنكِرَ الفوائد التي تضمَّنتُها مختصرات الذهبيِّ، لذا يَرِدُ أنه كان يعني بـ(أذهبه) أَيْ جَعَل أصلَه، الذي أُختُصِرَ منه، مُلْغيِّ، كأن لم يكن، لتقدُّمِه عليه جودةً، فإن صَحَّ أنَّ هذا هو المراد، فلا يدخل في ذلك منتقاهُ مِن كتاب منهاج السنة النبوية، ذلك أنَّ الكتابَ في أصله نسيجُ عبقريةٍ أحكَمَتْ سياقَ الحُجَجِ العقلية والنقلية، في وجاه شبهاتِ وأوهامِ مَنْ ليس له في العقل والنقل كبير شيء، في عبارات قوية إيمانية، فمهما جئت تختصرُ من كتاب كهذا لم يكن =

\_\_\_\_ بيان غني العلم .

#### وفاته:

أُصِيبَ الذهبيُّ بداءٍ في بَصَره سنة ٧٤١هـ، فكان فَقْدُه للإبصار «قليلاً قليلاً، إلى أن تكاملَ عدمه» (١). وتُوفي في دمشق ليلة الاثنين، ثالث ذي القعدة، سنة ٧٤٨هـ، عن خمسِ وسبعين سنة، رحمه الله تعالى. (٢)

# نِسْبةُ الرِّسالةِ إلى المؤلِّفِ:

كنتُ يومَ كتبتُ دراستي عن «النصيحة الذهبية لابن تَيْمِيَّة» (٣) في شَكِّ مِنْ نسبة هذه الرِّسالة إلى الإمام الذهبيِّ، ثُمَّ تَبَيَّنَ لي - بَعْدُ - صحَّةُ نِسْبَتِها، حينَ عرفتُ أنَّ تلميذه الحافظَ خليلَ بن كَيكَلْدي العلائيَّ (ت٧٦١هـ)، أحدُ مَنْ قرأها على الذهبي ونَسَخَها (١٠)، وأنَّ ثلاثة أعلام مؤرخين، قد رأوها، ونَسَبُوها إليه، وهم: الحافظُ ابنُ حجر العسقلاني، وتلميذُه الحافظ

صنيعك إلا "إذهاباً" على معنى التَّنَقُّصِ لعملِ المختصِر. ولو قُدِّرَ - يومًا - أَنْ يُعْثَرَ على كتابِ:
 «ما أُخِذَ على تصانيفِ أبي عبد الله الذهبيِّ الحافظ»، للإمام ابن عبد الهادي، (انظر: الذيل على طبقات الحنابلة ٥/ ١٢٠) لوضح - في ظنِّي - ما عناهُ المرِّيُّ وضوحًا يُقْطع به. والله أعلم.

<sup>(</sup>۱) هكذا وَصَفَ الحافظُ الذهبيُّ أعراضَ هذا الداء الذي أُصيبَ به (انظر كتاب: أعيان العصر، للصفدي ٤/ ٢٩٠)، وقليلٌ من الثقافة الطِّبِية في زماننا يُسوِّغ للدِّارس القولَ: إن مرض الذهبي الذي مات بسببه هو: مضاعفات داء السُّكَري.

<sup>(</sup>٢) مصادر ترجمته كثيرة منها: أعيان العصر، للصفدي، وطبقات الشافعية، للسبكي، و الدرر الكامنة، لابن حجر العسقلاني، و إيضاح بُغية أهل البَصارة في ذيل «الإشارة» (مخطوط)، وكتاب: تعريف ذوي العُلا بمن لم يذكره الذهبي مِن النُبلا، وكلاهما لتقي الدين الفاسي، والأعلام، للزركلي، وكتاب الدكتور بشار عواد معروف: الذهبي ومنهجه في كتابه تاريخ الإسلام.

<sup>(</sup>٣) اسم الكتاب: أضواء على الرسالة المنسوبة إلى الحافظ الذهبي: «النصيحة الذهبية لابن تَيْمِيَّة»، وتحقيق في صاحبها. ص ١١، ٣٠. وقد نقَّحتُ الكتاب وزدت فيه فوائد أخرى، يسَّرَ الله تعالى نشره.

<sup>(</sup>٤) وكونه كذلك يُقَوِّي احتمالًا وارداً ذَكرتُه في: (أضواء على الرسالة المنسوبة...) ص١٦–١٧.

السَّخاوي (ت٩٠٢هـ)(١)، والعلامة ابنُ طُولُون الدمشقي (ت ٩٥٣هـ)، وصرَّحَ الأخيرُ بوقوفه عليها بخطِّ الذهبيِّ نفسِه، فقال: «ولله دَرُّ الحافظِ أبي عبدالله الذهبيِّ، حيث قال فيما قرأتُه بخطِّه، في حقِّ هؤلاء، وإنْ بالغَ لكنه والله معذور..»(١) ثُمَّ نَقَل قطعة من كلامه على المحدِّثين. وأمَّا مِنَ المتأخرين، فقد ذكرها الشيخُ صَفِيُّ الدين البخاري (ت ١٢٠٠هـ) في كتابه: «القول الجَلي في ترجمة الشيخ تقي الدين بن تَيْمِيَّة الحنبلي»، وعَلَّق على كلام الصفيِّ في حاشية الكتاب، بعد أن نقل أسطراً منها: الشيخُ صِدِّيقُ بن حسن خانْ القَنُّوجي (ت ١٣٠٧هـ)(٣).

و تُومِئُ كلماتٌ غاضبةٌ للإمام ابن قيِّمِ الجوزيَّةِ (ت ٧٥١ هـ)، وردتْ في قصيدته النونيَّةِ، إلى أنَّه قد وَقَفَ عليها، وذلك في قوله:

رامِسي البَويء بِدائِهِ ومُصَابِهِ فِعْلَ المُبَاهِتِ أَوْقَحِ الحَيَوَانِ كَمُعَيِّرٍ لِلنَّاسِ بِالزَّغَلِ الَّذِي هُوَ ضَرْبُهُ فَاعْجَبْ لِذَا البُهْتَانِ(١٤)

<sup>(</sup>١) إنباء الغمر: ١/١٦٩، والإعلان بالتوبيخ، للسخاوي، ص١٣٦، ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) نَقْدُ الطالب لزَغَل المناصب، لابن طولون: ص ٩٥.

<sup>(</sup>٣) القول الجلي في ترجمة الشيخ تقي الدين بن تيمية الحنبلي، ص ٣٧.

<sup>(</sup>٤) الكافية الشافية في الانتصار للفرقة الناجية، لابن القيِّم، ٣/ ٨١١ دار عالم الفوائد.

وإنما قلتُ: «تومئ كلماتٌ..»، لجواز ألا يكون مرادُ ابن القيِّم بالمعَيِّرِ: الذهبيَّ، و بالزَّعَل: رسالتَه هذه، كما أفدتُ ذلك من رسالةٍ جَوابيةٍ بـ(بريد النَّتِّ) من الشيخ الفاضل: على بن محمد العمران – وهو ممن قرأ الكتابَ في مُسودته – و كان مِن رأيه: «أن يُشار إلى الأبياتِ، ويُذكر أنَّ المقصودَ: «الزَّعَلُ «، للذهبيِّ احتمالاً»، ومعلومٌ أنَّ الجفوة التي وقعتْ بين الإمامَيْن ابن القيِّم والذهبيِّ ( انظر كتاب: موقف خليل الصفديِّ مِن ابن تيميَّة، طبعة مدينة قونية في تُركيَّة، ص ١١٥ - ١١٦) تُسَوِّعُ أنْ يكونَ البيتان زادهما ابن القيِّم، في قصيدته النونية، حينَ بلغَنْهُ رسالة: بيان زغل العلم، وما فيها من عاثر القول في شيخ الإسلام ابن تيميَّة، ويُرجِّحُ هذا ما ذكرَه محقِّقُو (الكافية)، من وجود عبارة في المخطوط، بجوار هذين البيتَيْن، نَصُّها: «بيتَيْنِ =

وبعدُ فإنَّ أسلوبَها يَشهدُ أنها بِقَلَمِه، ويكفي أن تُقارن بينها وبين كلماتٍ للذهبي، انتقاها الدكتورُ الفاضلُ أبو عبد الله جمال عَزُّون - وفقه الله لمرضاته - مِنْ مصنفات الإمام الذهبي، لِتَلْحَظَ التشابُهَ بينهما بنَفْسِك. (١)

# تاريخُ تأليفِ الرِّسالة:

لم أقِفْ في ذلك على سَنَةٍ بعَيْنِها، ولكن يُمْكِنُ القول - بالنَّظَرِ إلى كلام المؤلف-: إنه ألَّفها (في إصدارٍ أوَّل) في أُخْرَياتِ حياةِ أبي العباسِ بنِ تَيْمِيَّة، وذلك مِن حديثه عنه وعن تَعَبِه مِنْ تحليلِ شخصِيَّته سنينَ متطاولة، حتَّى ذَكَر مَلَلَه مِنْ معاناتِه ذلك، ويُعلَمُ مِنْ سيرة شيخِ الإسلام أنَّ ذلك التعبيرَ لا يكون مناسباً إلا لما بعدَ عَوْدِه - رحمه الله تعالى- إلى الإفتاء في مسألةِ الطلاق سنة ٢٧٠هـ، ويزيدُ هذا الاستنتاجَ تأكيداً وتحديداً قولُ الذهبيِّ في تأنيب تلاميذ ابن تيمِيَّة، رحمهم الله تعالى: «...وما دَفَعَ الله عنهُ وعَنْ أتباعِه أكثرُ، وما جَرَى عليهِم إلا بعض ما يَسْتَحِقُّون»، فإنَّهم لم يَلْقَوْا مِنَ الشَّدَةِ، في حياة الذهبي، أشدَّ مما بُدِئوا به في الرابع والعشرين من شعبان سنة في حياة الذهبي، أشدَّ مما بُدِئوا به في الرابع والعشرين من شعبان سنة هذا التاريخ، وما بعده، قولُ الحافظِ الإمامِ ابنِ عبد الهادي (ت٤٤٧هـ): «...وضَعُفَ مِن أصحابِ الشيخِ مَنْ كان عنده قوَّةٌ، وجَبُنَ مَنْ كانت له هِمَّةٌ»، وحتى أنهم حين خُوِّفوا «مِنْ أن يُظهِروا كُتَبَه، ذهبَ كل أحدٍ بما هيمًا في همَنْ كان عنده قوَّةٌ، وجَبُنَ مَنْ كانت له همَّةٌ»، وحتى أنهم حين خُوِّفوا «مِنْ أن يُظهِروا كُتَبَه، ذهبَ كل أحدٍ بما

مِنْ نسخة الشيخ زيادة»، ومخطوطُهم الذي اعتمدوه منقولٌ مِن نسخة كتبها الحافظُ ابن رجب الحنبليُّ، وسمعها بقراءة والده على ابن القيِّم، وهو مقابل بأصل الناظم.

<sup>(</sup>١) اسم الكتاب: كلماتٌ في العلم وأدب الطلب، والاتباعِ وذم الابتداع، مستخرجةٌ من كلام الحافظ الذهبي. مكتبة المعارف. الرياض.

 <sup>(</sup>٢) انظر ما قيّده ابن الجزري في ذلك، في كتابه: تاريخ حوادث الزمان وأنبائه ٢/ ١١٢ - ١١٣.

عندَه، وأخفاه، ولم يُظهِروا كُتبه، فبقي هذا يَهْرُبُ بما عنده، وهذا يَبيعه أو يَهَبُه، وهذا يُخفيه، ويُودِعه، حتى أن منهم مَن تُسرق كتبُه أو تُجحد فلا يستطيع أن يطلبها، ولا يَقْدِر على تحصيلها» (۱) فإذا ضَمَمْتَ إلى هذا شيئاً آخَر وَرَدَ في الرسالة، وهو قوله: «وبِحَمدِ الله في الوَقْتِ أُناسٌ يَفْهَمُونَ هذا الشَّأْنَ، ويُعْتَوْنَ بالأثرِ»، وعَدَّهُ في أولئك الفاهمِين:القاضي شمس الدين محمد بن مسلم الحنبليّ، وقد تُوفي في الثالث والعشرين من ذي القعدة سنة ٢٧هه. وعَدَّهُ بينهم كذلك: عبدالعزيز بن محمد ابن قاضي القضاة بدر الدين بن جماعة، وقد أخبرَ عنه في كتابه (المعجم المختصِّ): أنَّ أباه بدر الدين بن جماعة، وقد أخبرَ عنه في كتابه (المعجم المختصِّ): أنَّ أباه قدِمَ به إلى دمشقَ طالبَ حَديثٍ في سنة ٢٧هه. وعلى أكثرِ التقديرِ بَيْنَ سنة تأليف الرِّسالة بين سنة ٢٥ههـ وسنة ٢٦ههـ، وعلى أكثرِ التقديرِ بَيْنَ سنة تأليف الرِّسالة بين سنة ٢٥ههـ وسنة ٢٥هه، وعلى أكثرِ التقديرِ بَيْنَ سنة تأليف الرِّسالة بين سنة ٢٥هه.

وكذا يمكن تقديرُ تاريخِ إعادةِ كتابةِ هذه الرسالة، (في إصدارِ ثانٍ) مِنَ التغييرِ الحاصلِ في مَتْنِها، مما لا يتأتَّى معه القول: إنه خطأُ ناسخٍ، فقد حَذَف المؤلفُ اسمَيْن قد تُوفِّيا مِنْ محدِّثي «الوقت»، هما: القاضي المذكورُ شمسُ الدين الحنبليُّ، وشيخُ الإسلام ابن تيمية، ويُؤكِّدُ لكَ أنَّ هذا الحذف ليس بصَنِيعِ الناسخِ، التَّرَحُّمُ على شيخِ الإسلام في الموضِعَيْنِ

<sup>(</sup>۱) ترجمة شيخ الإسلام ابن تيمية (العقود الدرية) لابن عبد الهادي ص ۷۳، ۲۰۸. قلت: تأمَّلُ هذه الكلمات مِن رسالةٍ «شخصيَّةٍ» أرسلَها أحدُ علماء العراق إلى بعض تلاميذ ابن تيمية، في الشام، بعد سنة ۷۲هم، ونقلها ابن عبد الهادي في الكتاب نفسه: «... لمَّا سَبقَ الوعدُ الكريمُ منكم، بإنفاذِ فهرست مصنفاتِ الشيخ - رضي الله عنه - وتأخَّرَ ذلك عني، اعتقدتُ أنَّ الإضراب عن ذلك نوعُ تَقِيَّةٍ، أو لعُذرٍ لا يَسعني السؤال عنه، فسكتُ عن الطلب خشية أن يَلحق أحدًا ضررٌ، والعياذُ بالله، بَسَبَى..». ص ٠٠٠.

<sup>(</sup>٢) المعجم المختص، للذهبي ص ١٤٧.

الذين ذُكِرَ فيهما بعدُ، فإذا أثبتَ هذا معرفةً، ثُمَّ وَجَدْتَ أَنَّ أُوَّلَ مَنْ لَحِقَهُما إلى رحمة الله تعالى، مِنَ المتبقِّين، المذكورِين في هذه النسخة، هو صَدِيقُ المؤلفِ ورفيقُه المحدِّثُ فخرُ الدين ابن الفخر، الذي تُوفي في شهر ذي المؤلفِ ورفيقُه المحدِّثُ فخرُ الدين ابن الفخر، الذي تُوفي في شهر ذي القعدة من سنة ٧٣٧هـ، تبيَّنَ لكَ أَنَّ تاريخَ إعادةِ كتابَتِها هو بعدَ العشرين من ذي القعدة سنة ٧٧٨هـ، وهو تاريخُ وفاةِ شيخِ الإسلامِ ابنِ تيمية، وقَبلَ ذي القعدة -أيضاً - من سنة ٧٣٧هـ وهو تاريخُ وفاةِ ابنِ الفخر، فتلكَ سنواتُ أربعُ قد عَدَّلَ الذهبيُّ في بعضِ أيامِها مِنْ رسالتِه هذه ما عَدَّل، وأضافَ وحذفَ، وذلك أمرٌ عُرفَ به الحافظُ في بعضِ تصانيفِه، مِثلَ تاريخِ الإسلامِ، ومُعجم شيوخِه، والمعجم المختصِّ بالمحدِّثين. (١)

### الطَّبْعُ السابقُ للرِّسالةِ:

الطبعة الأولى: قَبْلَ أكثرَ مِنْ ثمانين عاماً، وقامَ على إخراجها: الشيخُ محمدُ زاهد الكوثريُّ الجَرْكَسِيُّ الحنفيُّ (ت١٣٧١هـ)، «وهو حَنفَيُّ جَلْدُ ما أنصفَ الذهبيَّ في كثيرٍ من كتاباته» (٢)، وكانت تعليقاته على الرِّسالة مِنْ نتاجِ تعصُّبِهِ لِفِكْرِهِ الطالحِ، وقد عُني بنشرها، يومَ كان مخدوعاً به: حسامُ الدين القدسي (ت ١٤٠٠هـ)، بمطبعة: «التوفيق»، في دمشق سنة ١٣٤٧هـ، وقد نشرها مع نصيحة: القاضي محمد ابن السَّرَّاج الدمشقي (ت٧٤٧هـ)، لشيخ الإسلام ابن تيميَّة، تلك «النصيحة السَّرَّاجية» التي ظُنَّتُ دهراً أنها للذهبي. ولم يُذكر في هذه الطبعة «معلومة» عن النسخة التي اعتمدت في للذهبي. ولم يُذكر في هذه الطبعة «معلومة» عن النسخة التي اعتمدت في

<sup>(</sup>١) وقد يُعْقِبُ عَدمُ العِلمِ بذلك إلى خطأ أُفْكُوهَةٍ كما وقعَ من محقق فاضل نقل تأريخ وفاة تقي الدين السُّبكيِّ، وهو سنة ٢٥٧هـ من معجم شيوخ الذهبيِّ، قائلاً: (قال الذهبيُّ...) وقد توفي الذهبي قبله بسنوات، هذا مع تنبيه محقق المعجم إلى أنها زيادة في الكتاب من غير المؤلف! (٢) قاله الدكتور: بشار عواد معروف، في كتابه: الذهبي ومنهجه في كتابه تاريخ الإسلام ص٣٧.

نَشْرِها، وإنما كُتِبَ على غلاف الكتاب بعد العنوانِ واسم المؤلف، وعنوانِ النصيحةِ المذكورةِ عبارةٌ موهِمَةٌ، وهي: «عن نسخة الأستاذ الشيخ محمد زاهد الكوثري»، وإنما نسخةُ الكوثريِّ المعْنِيَّةُ هي نسخة «النصيحة». ثُمَّ قرأتُ في «مقالاته» قوله: «والزغل من المخطوطات المحفوظة في التيمورية» (١)، فعرفتُ أنه اعتمدها، وأنها نسخة من الإصدار الأول للرسالة.

والثانية: طبعةٌ حققها مُحِبُّ التراث السَّلَفي، الشيخ: محمدُ بن ناصر العَجْمي، ونشرَتْها «مكتبة الصحوة الإسلامية» في الكويت، وليس بها تاريخ طبع واضح، غير أن تاريخ انتهائه من تحقيقها هو سنة ١٤٠٤هـ.

وأُجمل رأيي في الطبعتين بالقول: إنَّ حَذْفاً لتعليقاتِ الأُولى، وإلحاقاً بصورةِ عملِ الثانيةِ بها، يُنْتِجُ عملاً في "التحقيق" أمْثَلَ.

#### عنوان الرسالة:

سمّاها الحافظُ ابنُ حجر العسقلانيُّ: كتاب بيان زغل العلم. وأما السخاويُّ وابنُ طولون، فنقلا منها دون أن يُسمّياها، ويأتي العنوانُ في بعضِ النُّسَخ: "زَغَل العلم» بغير كلمة "بيان»، وحَذَفها بعضُ النُّسَاخِ وزاد كلمة: "الطَّلَب»، فكتَبَ: "هذه رسالةٌ تُسمَّى: زَغَل العلم والطَّلَب»، ويبدو أنَّ نسخة التيمورية - التي اعتمدَها الكوثريُّ - تحمِل هذا العنوان: "بيانُ زَغَل العلم والطَّلَب»، وأمَّا ما جاء في نسخة (بَرْلِين)، من عبارة: "في كلِّ طائفة مِن علماء الأمةِ ما يُذمُّ ويُعاب» (٢)، فما هو باسمِ آخَرَ للرسالة، إنما طائفة مِن علماء الأمةِ ما يُذمُّ ويُعاب» (٢)، فما هو باسمِ آخَرَ للرسالة، إنما

<sup>(</sup>١) مقالات الكوثري. ص ٣١٠.

<sup>(</sup>٢) فهرس مخطوطات مكتبة برلين، المجلد الخامس ص ٩١. وقد قدَّم وأخَّر المستشرقُ الذي أعدَّ الفهرس في كلماتها فكتبها هكذا: «فيما يذم ويعاب في كل طائفة من علماء الأمة». وتبعه في ذلك من لم يرَ النسخة.

هو توضيحٌ مِنْ ناسخِها العالم بدافع مِن حُبِّ الشَّرْحِ عنده، اجتزأه مِن كلام المؤلف، وإلا فقَدْ كَتَبَ وسط الصفحة عنوانَها المختصر: «زغل العلم، للذهبي الشافعي». وقد رأيتُ أنْ أُثْبِتَ ما أثبَتَ الحافظُ ابنُ حجرٍ عنواناً لها: «بيانُ زَغَل العلم».

#### النُّسَخُ الخطِّيةُ للرسالة:

لم يَعُدْ لِسِتِّ نُسَخِ حَصَلْتُ عليها، مِنْ هذه الرسالةِ، ولا لسابعةٍ، لم أتحصَّل عليها - أعني التيمورية - كبيرُ شأن بعدَ أن ظَفِرْتُ بالتي يُمْكِن عَدُّها أُمَّ النُّسَخِ، وهي نسخةُ (بَرْلِينَ)، فاتخذتُها أصلاً في تحقيقِ الرسالةِ، وكنتُ قد تأمَّلتُ سِتَّ النُّسَخِ قَبْلُ، فرأيتُ أنَّ أجدرَها بالتَّقْدِمَةِ: نسخة مكتبة الجامع الكبير في (صنعاء)، ولم أختَر بقيَّة النسخ، وإن كنت قد أفدتُ من بعضها. وإليك السبب:

#### النسخة الأصل:

نسخة مكتبة مدينة (بَرْلِينَ) في ألمانيا، ورقمها (٥٥٧٠)، وخطَّها من الخطوط الفارسية (شِكَسْتَة تعليق)، وهي نسخة جِدُّ مهمة، عَرف العارفون مكانها، وما عَرفوا مكانتها، وقد ساعدني في الحصول على مصوَّرَتِها المؤرخُ التركيُّ الكبيرُ: أحمدُ يَشَارْ أوجاق، أستاذُ التاريخ بجامعة: (حاجَتْ تَهَا، في (أنقرة)، فأحسن الله إليه.

وما خُطورتُها مِنْ قِدَمِها، فهي منسوخة سنة ١٠٩٦هـ، بل لأنها منقولة عن نسخة الحافظِ خليلِ بن كَيْكَلدي العلائيِّ، تلميذِ المؤلف، المصرَّحِ فيها أنه نقَلَها من خطِّ الذهبيِّ، وأنه قرأها عليه. ولأنَّ ناسخَها ذو علم ومعرفةٍ، له تصنيفٌ في العَروض، ومؤلَّفٌ في بعض أحكام الفقه، واسمه: خليلُ بن

وَلي بن جعفر الحنفي، وكان حَيًّا سنة ١١٢٥هـ.(١)

وجديدُ ما كشفتُه بهذه النسخة، بعدَ المقارنة بينها، وبين ما نقله ابنُ طولون عن نسخة الذهبيّ، وما وقفتُ عليه من النُّسَخ الستّ، أنَّ لهذه الرِّسالة إصداراً أوَّلَ (هو الذي رآه ابنُ طولونَ، والسخاويُّ، وصِدِّيقُ بن حسن القَنُّوجيُّ، والكوثريُّ، وسائرُ النُّسَّاخ، ولا يمكن معرفة ذلك عند ابنِ حَجَر، والصَّفِيِّ البُخاريِّ، إذْ لم يَنْقُلا نصًّا)، وإصداراً آخَرَ، متأخِّراً عنه، هو الذي رآه خليلُ الحنفيُّ، ونقل عنه نسخته، إذْ ليستِ الفروقُ بينهما مِنَ الضَّرْبِ الذي يُرمى باقترافِه جُهَّالُ النَّسَخَةِ بَلْهَ علماؤهم، ولذلك فإن هذه النسخة وي الحقيقة - نسخةُ وحيدةٌ.

#### منهج التحقيق:

أمَا وقد ثَبَتَ بِنُسخةِ (برلين) أنَّ الذهبيَّ كان قد أعادَ النَّظرَ في هذه الرسالة، بعدَ سنواتٍ قليلةٍ، من تأليفها، وأنَّه رَضِيَ بصورةٍ جديدةٍ لها بَعد الإضافةِ والحذفِ، والتَّعْديلِ والتصحيح، فقد وجب اتِّخاذُها أصلاً وحيداً، فأثبتُ ألفاظها في المَتْنِ، وجعلتُ الحاشية موضعاً لمتن الإصدار الأوَّلِ

<sup>(</sup>۱) لم أجد له ترجمةً ذاتَ بال، واسم كتابيه: الموردُ الصافي بشرح الكافي في عِلْمَي العَروض والقوافي، و المقصدُ التام في معرفة أحكام الحمام، وقد رأيت نسخة من الكتاب الأول موجودة في مكتبة (برنستون)، وهي مبذولة في "بَحْرِ النَّتِّ» لمن يريدُ، و في آخرها قَيْدُ مقابلة بخط المؤلف، وتاريخه: الثلاثاء السابع...الآخر سنة ١١٢٥هـ، كما قرأت في مَوْقع من مواقع (النَّتِّ) معلومةً لم أتحققها، وهي أنه كان من أهل القدس، وسكن دمشق، وأنه شاعر صوفي على مذهب أهل الوحدة. وأنبه هنا إلى وَهْمِ الباشا إسماعيل البغدادي في تاريخ وفاته، فقد قال مرة: إنه مات سنة ١١٠٨هـ. انظر: إيضاح المكنون في الذيل على كشف الظنون ٤/٥٠٥، وهدية العارفين أسماء المؤلفين وآثار المصنفين، لإسماعيل البغدادي ٥/ ٣٥٣. و هو مصدر الزركلي في الأعلام ٢/٣٢٣

لها، أَذْكُره إذا ذكرته لبيانِ ما كان عليه المتن سابقاً.

وقد ضبطتُ عباراتها بالشكلِ، وعلَّقتُ على مواضع من كلام الذهبي، ما بين تفسيرِ كلمةٍ، وتخريج حديثٍ أو كلام مأثورٍ، واعتراضٍ على قولٍ للمؤلفِ، واكتفيتُ من الترجمة للأعلام الذين ذُكروا بوضع تواريخ وفياتهم عند أسمائهم بين معكوفتين.



وكل فانع برجل الاعرة ما يدنه ويعا

10

رخواس للربهرك فع

فاران رق معمد والمصنف ال تعنيعوا في مصنف فهم امرا دالا بعلام على غرض معمد والمصنف ال تعنيعوا في مصنف فهم امرا دالا بعلام على غرض على غرض على المراح المعام المراح المرح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المراح المرح المراح ال

Ex Biblioth Regia Berolinensi بسم العد الرحن الرحيم وبه تقيق فالسني الوسعيد مليل من العسل في تقلت من مطريخ الحالم هجري احمد بن عليان الذم بني بعد الن قرائد عليه قا ل بعد محد الله والعدلاة ع رسول الدميد الله قد عزي و ماعل و فقل البعرة الن فا خلط نفه من على الله ما يزم و معاب فينسط الن سجد بسيب

الفرا فالفراالمجوده فيم شطع را ئروكر بريودي لحاك المجودات الم شقهمة مفروفذا لمعراعاة الحروف والمبالغرة بخوره حتى لينفذ ذكث عن تدبرها في كن برت وميرفه عربحتوع فالتلاوة وغليه قوترالنفش فرث دُربًا لمن تحفظ الفرا ق فينظر البهم بعين المقت وأث المسلم بي تحيون و باك القرال تجفظه ك الأسواد القرآت فلت مع يحان ما ذا عض

والخران والخوف فاسته بو مقائ ويبصرك رشدك وبوقظ لا والخران والخوف فاسته بو مقائ ويبصرك رشدك وبوقظ لا من رقدة الجهل والريا وصدهم قرااله فوالتمطيط و هؤ لا الحالم من رقدة الجهل والريا وصدهم قرااله فوالتمطيط و هؤ لا الحالم من رقدا منه مغلب فوف قد البنائي ويقرا صحيحانم و رايت من الراضي المراه فول والمنافق والمنافق

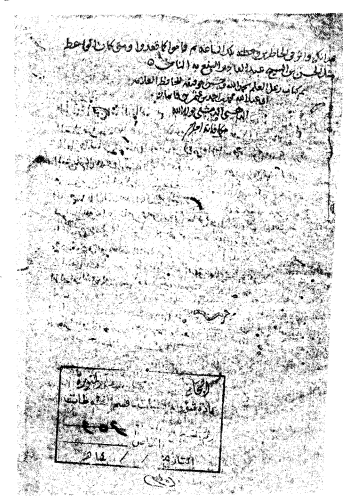
مئ انوارس و بها ولد لقصاه العدل و بهشرالایام و تصدقات و بالالا و قاف واندارس ولزم الا ما ندوالفن فنه فهذامحو داجور بنیندو قدراین جاعظ بخود لاریخ و راین دیا با عیم النیاب و فاسق الکنبال المنهای ص

من بلاته على جالم من وكه حديدة أع العا وليدعى عوفه حسنه النفسر والان رمن حلاكا الفقرا والزعاد والراب وعدالتقوم والزعاده في داداب الواعظ را بدا فليرالدن فاع ان وعظه والزعادة وفا داداب الواعظ مفوي قد ابن والزواعظ ما والزواعظ ما كوالبهر كالمراب على أو المواعظ ما كوالبهر كالمراب على المراب من الما المت على المنافع الناس به من الا المت على المعالم والمرابط والمرابط المنافع الناس به من الا المت على المعالم والمرابط والمرابط المنافع الناس المرابط المرابط المنافع المرابط ا

#### النسخة الأصل للإصدار الأول:

نسخة مكتبة الجامع الكبير بصنعاء، من مصوَّرتها في الجامعة الإسلامية بالمدينة النبوية، ورقمها: ٢٥٤. وليس بها اسم ناسخ ولا تاريخ نسخ غير أن خطها من خطوط القرن الثامن. ولستُ أثبت منها شيئاً في المتن، بل أشير إلى ما اختلفت به عن الإصدار الثاني في الحاشية، ورمزت لها بحرف (ص).

عاب زفل العلم للعلامة الملفظ المحك المدالين عدالهدالل ئولار سى الحالم الم والمستراكعة الولجواليطم فيعا متنعان والجسامة رايا إببر إيجا الل فكلطانفة من عادلم معما ندم ويعاب عضه وا الفكتر المخودي جهد مُنظَّةً وليد ويجرو الميد وجي الحالفان الفوّر سع مصروف الحد العراعاء للوف والسطع فيجردها عناصرفه وكك عي ندبرمعلى كاطرائه وعن للسنوع فالملاق فعُلَلُه وي المعن فرد وللعقاظ كامل المدمظ المهم بعبر المعت والزل المشهر وإن الغرام عفطور المسؤاذ الغرااب فليت منع النت الزاع ف وماعلك وماعلك اماع ملك فعرصا كو احكا للاوتك فتعسله عزيه عراع شنه وللحب والحرب فالعة ووعك ومبصر كر رُسندك ويوقطك مربقه فالمجهل والها وصلكهم فأالنع والعنطيط وهولا فاكله مركانهم بعلى وجوف قد بنع بدق بكه فعدر استريغ الصحاويون الولات وقرانا وحل واعفنا والمعليظ والعرض وفرط الم ماله والمروح والكم هداه واحميه إن حصرفه مه اوثلاق فعراب جعل درد نداصلوكات الكامى والسكت والنتق والسبه لفا في كالعلاف ونادى في عنده انا إو أع فول فأفاعرمنا لسبع اجريع كاك لاصفك الديحر الكهرمع ويصاوع الأقده معاليهم المهمون ولاهم لد في عجه والت ولا قالدين بد لا تعدد والماق عنكم لسبدا ناهبتهم والساح والمترالعلة مرافضة والمتناج وطحاب فيهشا والاستعلاد موسكه المناه مساكما دالفنا وادب ورسام وت المركبين بناوعال ما اطولا ملاحدالم المركب المركب المركب والمركب راه ميادورسنا والنورى او باولفاروا واجرب وسندا المعلى الر والمتعالد والمترسا والمدرسا والمرسا والمتعالف التوادي وكادا كال خراده كامعر لغرصرف فاعد فاعجر الحديث كلوط معلقه والمويعة لأسناء ولايحن غرفاطيه ولايد والايدالله وإما النوم في وعالما والتعالي



# ونُسَخُ الإصدار الأول الأخرى:

- نسخة المكتبة «المحمودية» في المدينة المنورة، برقم: ٢٦٤. وهي في أربع ورقات، وتاريخها سنة ١٢٢٥هـ كتبها محمد هاشم السندي.

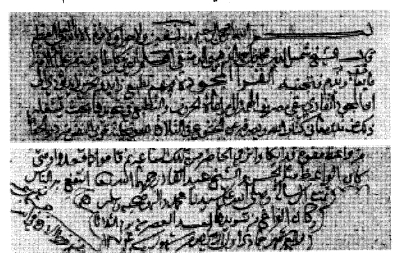
بسرسالهنالهم

هذاكة ب رغلالع بالمني الاه ومحدين الدابن عقن الذهبي للامتقى قالرهم الدتفى في المرهم الدتفى في المرهم الدتفى في المنطق أعم المجودة فيهم بنطع ذائد و محريز الديودي الحالفة من على أو القريبية مصروف الهمة الى مراعاة أكروف والتنطع في

الدين فاعلمان وعظ لائتي وزاللسماع وكم من واغط منفوه قدا كي وا ترم كافرن تلك لساعة ثم قاموا كا فقد فا ومتى كان الواغط مثل كسن والشيخ عبدالقاد دانتفع برانناس وصل الدعاسية فامحدد والهويم حرزي فالع حاكم مرافع بن

> الات التبالفق الحير الرنبي عظيمة

- نسخة وزارة الأوقاف الكويتية، برقم: ٣١٧. وهي أربع ورقات، وتاريخها سنة ١٧٧٤هـ وكتبها علي بن عبد الله بن إبراهيم...



- نسخة جامعة الملك سعود بالرياض، برقم: ٢٣٠٨.

التحقيم المن التحليم الدولات التحقيم المنافقة المنطقة المنطقة

العنز إوالزهاد وعدائر التعنوى والزهادة و مرد الريث الواعظ رامباقليل الدين فاعبل الدوعظه لا يتجاوز الاماع وكرمن واعظ مفق و لألبكى والدف المحاصرة والموالا تعدواً ومن كان الواعظ مثل لحسن والموجع عبد العادر رجم ما الله تعالى المنع برائناس متنب الرسال والموجع عبد العادر رجم ما الله تعالى المربط الدوم الله يحد الكام من المحدد ومسالة على مدنا على والله يحد الكام من المحدد ومسالة على مدنا على والله يحدد الكام من المحدد العادر والمدن والمدن

- نسخة مكتبة الأحقاف باليمن، وتاريخها سنة: ١٠٦٨هـ. عن مصورتها في معهد المخطوطات بالكويت، برقم: ١٨٨.

مسلمان في كل طائفون على الامة مأيد ترويعا ب فتحديد و المسلمان في مسلم المسلمان في المسلم الم

- نسخة مكتبة: «تَشسْتَرْبتي» في (دِبْلن) بإيرلندا، وليس بها تاريخ ولا اسم ناسخ، ورقمها: ٢/ ٤٥٥١.عن مصورتها في مركز الملك فيصل للبحوث والدراسات الإسلامية، بالرياض.

# دراسةٌ في الكلمات العاثِرة التي وُصِفَ بها شيخُ الإسلام ابنُ تيميَّة في الرِّسالة



# « فَرَحِمَ اللهُ امرأً... وَسَّعَ نِطاقَ المعذِرَةِ»!

لَعَلَّ مِنْ أعجبِ ما يَلْفِتُ انتباهَ الدارسِين لحياةِ الإمامِ الذهبيِّ ومؤلفاتِه (۱)، هو ما أوْرَدَه في هذه الرسالة؛ مِن عَيْبِهِ رجُلًا أفاضَ في ذِكْرِ محاسنِه في كتبه المشتهرة، حتَّى إنَّه قال عنه: «لو حُلِّفْتُ بينَ الرُّكنِ والمقامِ لَحلَفْتُ: إني ما رأيتُ بعيني مِثْلَه». ومَعَ تَسْلِيمِ المنْصِفِين منهم بأنَّ موقف أبي عبدالله الذهبيِّ من أبي العباس ابنِ تَيْمِيَّةَ - رحمهما الله تعالى - هو موقفُ ذاك الصِّنْفِ الوَسَطِيِّ، الذين ذكر وَرَعَهُم وتَقْواهُم بقولِه: «ولا اعتبارَ بمَدْحِ خَواصِّهِ والغُلاةِ فيهِ؛ فإنَّ الحُبَّ يَحمِلُهم على تَعطيةِ هَناتِه، بَلْ قد يعكُدُّونَها محاسِنَ. وإنما العبرةُ بأهلِ الوَرَعِ والتَّقوَى مِنَ الطَّرَفَيْن، الذين يتكلَّمُون بالقِسْطِ، ويَقُومُونَ لله، ولو على أنفسِهم وآبائِهم» فإنهم يَتوقَفُون يتكلَّمُون بالقِسْطِ، ويَقُومُونَ لله، ولو على أنفسِهم وآبائِهم» فإنهم يَتوقَفُون في قبول اتِّهامِهِ المعيبِ لشيخ الإسلام، ولسانُ حالهم يقول: «ما عَدَا ممَّا في قَبول اتِّهامِهِ المعيبِ لشيخ الإسلام، ولسانُ حالهم يقول: «ما عَدَا ممَّا بَدَا؟» (٢٠)، وعلى الافتراضِ البعيدِ جدًّا لو كان ما قال كما قال، ما كان

<sup>(</sup>۱) وربَّما دَفَعَ بعضَ طلبةِ العلم لقَرْفِه بالتناقضِ، كما فعل الشيخُ صِدِّيقُ بن حسن خان، الذي قال: «فأنتَ تَرى كلامَه (يعني: الحافظَ الذهبيَّ) في الشيخ (يعني: شيخَ الإسلامِ ابنَ تيميَّة)، فَزِنْهُ بعَقْلِكَ، فإنه ظاهرُ التناقضِ، واللهُ أعلمُ بالسرائر». انظر حاشية كتاب: القول الجلي في ترجمة ابن تَيْمِيَّة الحنبلي، من طبعة دار الكتب «العلمية» ببيروت ص ٣٧. وحَشْوُها أخطاءٌ مطبعية. (٢) أي: ما مَنَعَكَ مما ظَهَرَ لك أوَّلا؟ مجمع الأمثال ٣/ ٣٥٧.

أَوْلاهُما بقول الشاعر:

وإذا الحَبِيبُ أَتَى بِنَنْبِ واحدٍ جاءَتْ محاسِنُه بأَلْفِ شَفِيعِ<sup>(۱)</sup> أَكِبْرٌ، وعُجْبٌ، وحُبُّ مَشْيَخةٍ، وقُتْمَةٌ معَ هذهِ الفضائل؟!؟

يَحسُنُ أَن أَذَكِّرَكَ - هاهُنا - ببعضِ ما ذَكرَه الحافظ الذهبيُّ مِن فضائل شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة، التي لا يتراجعُ عنها إلا المتذبذبُ المتناقضُ الحيرانُ، وسترى أَن الذهبيَّ - بحَمْدِ الله تعالى - لم يكن بصاحبِ خَلَّةٍ من تلكَ الخِلالِ.

قال - عفا الله تعالى عنه - في كتابه: «ذَيْل تاريخ الإسلام»: «...وقرأ بنَفْسِه على جماعةٍ وانتخَبَ، ونَسخَ عدَّةَ أجزاء، و «سُنن أبي داود»، ونظرَ في الرجالِ والعِللِ، وصارَ مِنْ أئمةِ النَّقدِ، ومِنْ علماء الأثرِ، معَ التديُّنِ والنَّبالَةِ، والذِكْرِ، والصِّيانَةِ.

ثُمَّ أَقْبَلَ على الفقهِ ودَقائقِه، وقواعدِه وحُجَجِه، والإجماعِ والاختلافِ؛ حتَّى كان يُقْضى منه العَجَبُ إذا ذَكَرَ مسألةً مِنْ مسائلِ الخِلافِ، ثُمَّ يَسْتَدِلُّ ويُرَجِّحُ ويجتهدُ، وحُقَّ له ذلك، فإنَّ شُروطَ الاجتهادِ كانت قدِ اجتمعَتْ فيه؛ فإنَّني ما رأيتُ أحداً أسرعَ انتزاعاً للآياتِ الدَّالَّةِ على المسألةِ التي يُورِدُها منه، ولا أشدَّ استحضاراً لمتُونِ الأحاديثِ، وعَزْوِها إلى الصحيح، أو إلى المسندِ، أو إلى السُّننِ منه؛ كأنَّ الكتابَ والسُّننَ نُصْبَ عينيهِ، وعلى

<sup>(</sup>۱) لمْ أقفْ على قائله، وقد ورَد غير منسوب في كتاب: لطائف الإشارات(تفسير القشيري)، لأبي القاسم القشيري (ت ٢٥٤هـ) ١/ ٣٤، وفي كتاب: المستفاد من ذيل تاريخ بغداد، لابن الدمياطي (ت٤٧هـ)، ١/ ٢-٧، ضمن أبيات لأبي البركات بن زيد التكريتي (ت٩٩هـ)، وفي ديوان ابن نُباتة (ت٧٦٧هـ) ص ٢٢٢٦

طَرَفِ لسانِه، بعبارةٍ رَشِيقَةٍ، وعَيْنٍ مفتوحةٍ، وإفحامٍ للمخالفِ. وكان آيةً مِنْ آياتِ الله تعالى في التفسيرِ، والتَّوَشُعِ فيه، لعلَّه يَبْقَى في تفسيرِ الآيةِ المجلسَ والمجلسَيْن. (١)

وأمَّا أصولُ الدِّيانَةِ، ومعرفتُها، ومعرفةُ أحوالِ الخوارجِ، والروافضِ والمعتزلةِ، وأنواع المبتدعةِ؛ فكان لا يُشَقُّ فيه غُبارُه، ولا يُلْحَقُ شأوُه.

هذا معَ ما كانَ عليهِ مِنَ الكَرَمِ الذي لم أُشاهِدْ مثلَه قَطُّ، والشجاعةِ المفرِطَةِ، الَّتي يُضرَبُ بها المثلُ، والفراغِ عن مَلاذِّ النَّفْسِ، مِنْ اللِّباسِ الجميل، والمأكلِ الطَّيِّبِ، والراحة الدُّنيوية.

ولقد سارَتْ بتصانيفِه الرُّكْبانُ، في فنونٍ مِنَ العلمِ ألوان، لعلَّ تَواليفَهُ وفتاويِهِ في الأصولِ، والفُروعِ، والزُّهدِ، والتفسيرِ، والتَّوكُّلِ، والإخلاصِ، وغيرِ ذلك، تَبْلُغُ ثلاثَ مئةِ مجلَّدٍ، لا بَلْ أكثر.

وكان قوَّالاً بالحقِّ، نَهَّاءً عن المنكرِ، لا تأخذُه في الله لَومَةُ لائمٍ، ذا سَطْوَةٍ وإقدامٍ، وعَدَمِ مُداراةِ الأغيار.

وَمَنْ خَالَطَهُ وَعَرَفَه؛ قَدْ يَنْسِبُني إلى التقصيرِ في وَصْفِه، وَمَنْ نَابَذَهُ وَخَالَفَه؛ يَنْسبني إلى التَّغَالي فيه، وليسَ الأمرُ كذلكَ.

معَ أُنني لا أعتقدُ فيه العِصْمَةَ، كلّا! فإنّه معَ سَعَةِ عِلْمِه، وفَرْطِ شجاعَتِه، وسَيلانِ ذِهْنِه، وتَعظيمِه لحُرُماتِ الدِّينِ، بَشَرٌ مِنَ البَشَرِ تَعْتَريهِ حِدَّةٌ في السَّفوسِ، وتُفوراً عنه. البحثِ، وغَضَبٌ وشَظَفٌ للخَصْمِ؛ تَزْرَعُ له عداوةً في النُّفوسِ، ونُفوراً عنه.

<sup>(</sup>١) قال الذهبي في ترجمة أبي عثمان الصابوني(ت٤٤٩هـ): «هكذا كان – والله – شيخُنا ابنُ تَيْمِيَّةَ، بَقِيَ أَزيَد مِن سنةٍ يُفسِّر في سورة نوح، وكان بحراً لا تكدِّره الدِّلاء، رحمه الله» تاريخ الإسلام ٩/ ٧٣٦.

وإلّا - والله - فَلَوْ لاطَفَ الخُصومَ، ورَفقَ بهم، ولَزِمَ المجاملةُ وحُسْنَ المكالمةِ؛ لكانَ كلمةَ إجماع؛ فإنَّ كبارَهُم وأئمتَهم خاضعونَ لعلومِهِ وفقهِهِ، معترفونَ بشفوفه وذكائهِ، مُقِرِّونَ بنُدُورِ خَطئهِ.

لستُ أعني بعضَ العلماء؛ الَّذين شِعارُهم وهِجِّيراهُم الاستخفافُ به، والازدراءُ بفَضْلِه، والمقْتُ له، حتَّى استَجْهَلُوه وكفَّروه ونالوا منه، مِنْ غيرِ أَنْ يَنظروا في تصانيفِه، ولا فَهِمُوا كلامَه، ولا لهم حَظُّ تامُّ مِنَ التوسُّعِ في المعارفِ، والعالِمُ منهم قَدْ يُنْصِفُه، ويَرُدُّ عليه بعِلْمٍ. وطريقُ العقلِ السُّكوتُ عمَّا شَجَرَ بَيْنَ الأقرانِ، رَحِمَ اللهُ الجميعَ.

وأنا أقَلُّ مِنْ أَنْ يُنَبِّهُ على قَدْرِه كَلِمِي، أَوْ أَنْ يُوَضِّحَ نَبَأَهُ قَلَمِي؛ فأصحابُه وأعداؤُه خاضِعُونَ لِعِلْمِه، مُقِرُّونَ بسُرعةِ فَهْمِهِ، وأنَّه بَحْرٌ لا ساحل له، وكَنزٌ لا نَظِيرَ له، وأنَّ جُودَه حاتميٌّ، وشجاعتَه خالدِيَّةٌ.

ولكنْ قَدْ يَنْقِمُونَ عليهِ أخلاقاً وأفعالاً؛ مُنصِفُهم فيها مأجورٌ، وغاليهم ومُقْتَصِدُهم فيها مَعْذُورٌ، وظالمهم فيها مأزُورٌ (إقرأ: مَوْزُور)، وغاليهم مَغْرُورٌ، وإلى الله تَرْجِعُ الأمورُ، وكلُّ أَحَدٍ يُؤخَذُ مِنْ قَولِه ويُتْرَكُ، والكمالُ للرُّسُلِ، والحُجَّةُ في الإجماع. فَرَحِمَ اللهُ امْرَأَ تَكَلَّمَ في العِلَماء بعِلْم، أوْ صَمَتَ بحلْم، وأمْعَنَ في مَضايِقِ أقاويلِهم بِتُؤدَةٍ وفَهْم، ثُمَّ استَغْفَرَ لهم، ووسَّعَ نِطاقَ المعْذِرَةِ، وإلَّا؛ فهولا يَدري ولا يَدري أنَّه لا يَدري.

وإنْ أنتَ عَذَرْتَ كِبارَ الأئمَّةِ في مُعْضِلاتِهم، ولا تَعْذرُ ابنَ تَيْمِيَّةَ في مُفْرَداتِه؛ فقد أقْرَرَتَ على نَفسِكَ بالهوى، وعَدَم الإنصافِ!

وإنْ قُلْتَ: لا أعْذرُه، لأنَّه كافرٌ، عَدُوٌّ لله تعالى ورسولِه! قال لكَ خَلْقٌ مِنْ أَهْلِ العِلْمِ والدِّين: ما عَلِمناهُ – والله – إلاَّ مؤمناً محافظاً على الصلاةِ،

والوُضوءِ، وصَوم رمضانَ، مُعَظِّماً للشريعةِ ظاهراً وباطناً.

لا يُؤتَى مِنْ سُوءِ فَهْمٍ، بَلْ لَه الذَّكاءُ المَفْرِطُ، ولا مِنْ قِلَّةِ عِلْمٍ، فإنه بَحْرٌ زَخَّارٌ، بصيرٌ بالكتابِ والشُّنَّةِ، عَدِيمُ النَّظِيرِ في ذلك، ولا هُوَ بمُتَلاعِبِ بالدِّينِ؛ فَلَوْ كانَ كذلك؛ لكان أسرعَ شيء إلى مُداهَنَةِ خُصُومِه، ومُوافَقَتِهم، ومنافَقَتِهم.

ولا هُوَ يَتَفَرَّدُ بِمَسائلَ بالتَّشَهِّي، ولا يُفْتِي بما اتَّفَقَ، بَلْ مسائلُه المفْرَدَةُ يَحتَجُّ لها بالقرآنِ، أو بالحديثِ، أو بالقياسِ، ويُبَرُّهِنُها ويُناظِرُ عليها، ويَنقُلُ فيها الخِلافَ، ويُطِيلُ البَحْثَ؛ أُسْوَةَ مَنْ تَقَدَّمَه مِنَ الأئمةِ، فإنْ كانَ قَدْ أخطأ

فيها؛ فلَهُ أَجْرُ المجتَهِدِ مِنَ العلماءِ، وإنْ كانَ قد أصابَ؛ فلَهُ أَجْران. وإنَّما الذَّمُّ والمقْتُ لأَحَدِ رَجُلَيْن: رَجُلٍ أَفْتَى في مسألَةٍ بالهَوَى، ولم يُبْدِ حُجَّةً، ورَجُلٍ تَكلَّمَ في مسألَةٍ، بِلا خَميرَةٍ مِنْ عِلْمٍ، ولا تَوَسُّعِ في نَقْلٍ؛

فَنَعُوذُ بِاللهِ مِنَ الهَوَى والجَهْلِ. ولا رَيْبَ أنه لا اعتبارَ بذَمِّ أعداءِ العالِمِ؛ فإنَّ الهوَى والغضبَ يَحمِلُهم

على عَدَمِ الإنصافِ، والقِيام عليه. ولا اعتبارَ بمَدْح خَواصِّهِ والغُلاةِ فيهِ؛ فإنَّ الحُبَّ يَحمِلُهم على

تَغْطِيَةِ هَناتِه، بَلْ قد يَغُذُّونها مَحاسِنَ. وإنَّما العِبرةُ بأَهْلِ الوَرَعِ والتَّقُوَى مِنَ الطرفَيْن، الذين يتكلَّمُون بالقِسْطِ، ويَقُومُونَ لله، ولَوْ على أنفسِهم وآبائِهم.

فهذا الرَّجُلُ لا أرجو على ما قُلْتُه فيه دُنيا، ولا مالاً ولا جاهاً، بوَجْهِ أَصلاً، معَ خِبْرَتي التامَّةِ بِه، ولكن لا يَسَعُني في دِيني، ولا عقلي؛ أنْ أكتُمَ محاسِنَه، وأدفِنَ فضائلَه، وأُبْرِزَ ذُنوباً له مغفورةً، في سَعَةِ كَرَمِ الله تعالى

وصَفْحِهِ، مغمورةً في بَحْرِ عِلْمِهِ وجُودِه، فاللهُ يَغفرُ له، ويَرْضَى عنه، ويَرحمنا إذا صِرْنا إلى ما صارَ إليه.

مع أنِّي مخالفٌ له في مسائلَ أصليَّةٍ وفرعيَّة، قَدْ أَبْدَيْتُ - آنِفاً - أَنَّ خَطأَهُ فيها مغفورٌ، بَلْ قد يُثِيبُه اللهُ تعالى فيها على حُسْنِ قَصْدِه، وبَذْلِ وُسْعِه، واللهُ الموعدُ.

مَعَ أُنِّي قَد أُوذِيتُ لكلامي فيه مِنْ أصحابِه وأضْدادِه؛ فَحَسْبِيَ اللهُ!

وكان الشيخُ أبيض، أسودَ الرأسِ واللِّحيةِ، قليلَ الشَّيْبِ، شَعْرُه إلى شَحْمَةِ أُذُنيهِ، كأنَّ عَينَيْهِ لسانانِ ناطقانِ، رَبْعَةً مِنَ الرجالِ، بعيدَ ما بَيْنَ المنكبَيْن، جَهورِيَّ الصَّوْتِ، فَصِيحاً، سريعَ القراءةِ. تَعْتَرِيهِ حِدَّةُ، ثُمَّ يَقْهَرها بحلمٍ وصَفْحٍ.

وإليه كان المنتَهَى في فَرْطِ الشجاعةِ، والسماحةِ، وقوَّةِ الذكاء. ولم أرَ مثلَهُ في ابتِهالِهِ واستغاثَتِه بالله تعالى، وكثرةِ تَوَجُّهِهِ.

وقد تَعِبْتُ بينَ الفريقَيْنِ: فأنا عندَ مُحِبِّهِ مُقَصِّرٌ، وعندَ عَدُوِّه مُسرِفٌ مُكْثِرٌ، كلَّا والله!

تُوفيَ ابنُ تَيْمِيَّةَ إلى رَحْمَةِ الله تعالى مَعْتَقَلاً بقلعةِ دمشقَ، بقاعَةٍ بها، بعدَ مَرَضٍ جَدَّ أيَّاماً، في ليلةِ الاثنين، العشرينَ مِنْ ذي القعدة، سنةَ ثمانٍ وعشرين وسبعمئة.

وصُلِّي عليه بجامع دمشقَ عَقِيبَ الظهرِ، وامتلاً الجامعُ بالمصلِّينَ كهيئةِ يومِ الجمعةِ، حتَّى طَلَعَ الناسُ لتَشْيِيعِه مِنْ أربعةِ أبوابِ البلَدِ، وأقَلُّ ما قيلَ في عَدَدِ مَنْ شَهِدَهُ خمسون ألفاً، وقيلَ أكثر مِنْ ذلك، وحُمِلَ على الرُّؤوسِ إلى مقابرِ الصوفيةِ، ودُفِنَ إلى جانبِ أخيهِ الإمامِ شرف الدين[ت٧٢٧هـ]،

\_\_\_ بيان عني ل بعلم .

\_ ٣9

رحمهما الله تعالى، وإيَّانا والمسلمين ١١)

### أين أخطأ الحافظُ الذهبيُّ؟

يَتَّضحُ لدارسِ المصادرِ التي تَحدَّثَتْ عن الذهبيِّ - وما كَتَبه هو - أنه لمفارَقَتِه للتَّصَوُّرِ الأشعريِّ لأصولِ الدِّين حَوْلَه، واجتماعِه مع ابنِ تَيْمِيَّة في الإيمان بعقيدةِ السَّلَفِ الطيِّب، مع اختلافِه معه - في الوقتِ نَفْسِه - في اللوقتِ نَفْسِه - في اللوقتِ نَفْسِه في أسلوبِ الدعوةِ إليها، أنه كان مُنتقداً مِنَ الجهتيْنِ: الأشعريَّةِ مِنْ جهةٍ، والسَّلَفيَّةِ مِنْ أصحابِ ابن تَيْمِيَّة مِنَ الأُخرى، وأنه لأُجلِ الأُولى - أعني خوفَ أذى متعصِّبةِ الأشاعرة - قد أخفى مِنْ مصنَّفاتِه العقديةِ أمثال: «كتاب العَرش» (٢)، وتَحرَّزَ فلم يُظهر «كُتبه التاريخية إلا لمن يَغلبُ على ظنّه أنه لا يَنْقل عنه ما يُعابُ عليه (٣). وما أَظْهَرُه منها كان يَلزمُ الحذرَ فيها، فلا يُقيِّدُ كلَّ ما يستحقُّ التقييدَ من «معلومات» عن الشخصيةِ المعاصرة التي يُقيِّدُ كلَّ ما يستحقُّ التقييدَ من «معلومات» عن الشخصيةِ المعاصرة التي تُرجمَ لها، مع أهميتها في رأيه، كما فَعَلَ في ترجمةِ القاضي جلال الدين تَرجمة القاضي جلال الدين تَرجمة لها، مع أهميتها في رأيه، كما فَعَلَ في ترجمةِ القاضي جلال الدين ترجمة الها، مع أهميتها في رأيه، كما فَعَلَ في ترجمةِ القاضي جلال الدين

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ الإسلام، ص٣٢٠ ٣٢٤.

<sup>(</sup>٢) المقفى الكبير، للمقريزي: ٥/ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٣) قاله تلميذه المتعصب للأشاعرة: التائج السبكي في طبقاته: ٢/ ١٤، قلت: ومما يُصَدِّقُ كلام السبكيِّ ما نالَ الذهبيَّ من زميله في طلب العلم: ابن بَصْخان الدمشقي (ت٣٤هه)، فقد وقعتْ نسخةُ كتاب: معرفة القرَّاء الكبار، من تأليف الذهبي، بخَطِّه، في يَدِ ابن بصخان، فلما قرأ ترجمةَ نفسه فيها رأى «معلومة» عنه لم تُعجِبْه، فكتب فوق الترجمة بخطَّ تخين كلاماً أقذعَ فيه في حق الذهبي، ونسبه للكذب، فلما رجعتِ النسخةُ إلى الذهبي كتب على النسخة: «أنا أعلمُ مِن أين أُتيتُ، فإنَّني – والله – زِدْتُه مالا يستحقه، وأغضَيْتُ عن أمور مكشوفة، فلنا ولَه وقفةٌ بين يَدَيْ ربِّ العالمين»، قال ابنُ حجر العسقلاني: «...فانتقم الذهبيُّ منه بأن ترجمه في معجم شيوخه (لا يوجد ما نقله في المطبوعة) ووَصَفَ ما وقع إلى أن قال: فمحا اسمه من ديوان القراء» انظر:حاشية كتاب معرفة القراء الكبار، للذهبي بتحقيق: د. بشار معروف ٢/ ٥٧٤، والدرر الكامنة ٣/ ١٨٩.

القزويني (ت٧٣٩هـ)، فقد قال في ختام ترجمته: «وسِيرتُه تحتمِل كراريسَ، فالأمرُ لله، وما كُلُّ ما يُعلَم يُقال، فالأمرُ شديدٌ، والرشاء قبيح!»(١).

والمفهومُ أنه كان متحرِّزاً في إطلاعِ رسالتِه هذه - أيضاً - فلم يُطْلِعْ عليها إلا مَنْ تَوثَّق منهم، مِثْل تلميذِه الحافظِ خليلِ بن كَيْكُلْدي العلائي، ولم يُرِها أمثالَ التاجِ السُّبْكِيِّ، أو خليل الصفَديِّ (٢)، فَضْلًا أن يُوقِفَ عليها تلاميذ أبي العباس ابنِ تَيْمِيَّة، وإنْ كان يَرِدُ أنَّ منهم مَنْ عَلِمَ بها، فأسمَعَهُ ما كَرِهَه وتأذَّى منه، وذلكَ قوله: «معَ أني قد أُوذِيتُ لكلامي فيه مِنْ أصحابِه وأضدادِه؛ فَحَسْبِيَ اللهُ!»، ومعروفٌ أنَّ في أصحابِ شيخ الإسلام وأضدادِه الأمراءَ والقضاةَ. (٣) والذي يَظهَرُ أنَّ ما قاله في هذه الرسالة، مِنْ تُهمة الكِبْرِ والعُجْبِ، كانت نتيجةً صارَ إليها قبلَ تأليفِها، إذْ يُرَى أنه كان يَحُومُ حولَها في بعض تراجمِه لابن تَيْمِيَّة، فيرْمزُ إليها هناك، وقد صَرَّحَ بها هنا.

وقد أشار العلائيُّ إلى طريقةِ شيخِه الذهبيِّ في الرَّمْز عند نَقْدِ بعضِ معاصرِيه، فذَكر: أنه إذا لم يَقْدِرْ على أحدٍ منهم بتصريحٍ قال في ترجمتهِ: «واللهُ يُصْلِحُه!» (٤)، ولَحَظَ مِثْلَ ذلك ابنُ حجر العسقلاني، فذَكَر أنَّ له عادةً

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ الإسلام: ص ٣٥٤.

<sup>(</sup>٢) وكان السبكي يُزُورُه صُبْحَ مساءَ. وأمَّا الصفدي فتملَّك الكثير من مصنَّفاته بخطِّه. انظر: طبقات

الشافعية ١٠/ ٣٩٨، وأعيان العصر ٢٩٢، ٢٩١. (٣) وإن كانت كِفَّةُ أضدادِه قَوِيَتْ في أخريات حياته، رحمه الله تعالى، حتَّى استصدَرَتْ مرسوماً فيه الأمرُ: «بأن كلَّ مَنْ كان من أصحاب ابن تَيْمِيَّة لا يُولَّى حُكماً، ولا سائر الوظائفِ الدينية. وعُزِلَ بسبب ذلكَ جماعة في الشام كانوا يَنتَحِلون من الحُكْم، ومن المدارس التي كانت بأيديهم». مِنْ مجموع بخطِّ القاضي تقي الدين السبكي، الورقة ٩١. وانظر: طبقات ولَدِه التاج السبكي

<sup>.178/9</sup> 

<sup>(</sup>٤) طبقات الشافعية، للسبكي ٢/ ١٣. ويبدو أنَّ العلائيَّ لا يستثني نفسَه مِنْ ذلك، فقد دعا الذهبي له بمثلها حين قال: «...وحصَّلَ الأجزاء الجيدة، والكتب النفيسة، ودرَّس وأفتى وناظر، واللهُ =

في تراجم مَنْ يَخشى غائلةَ التصريح فيهم. (١)

وثمَّةَ داع آخَر لتحفُّظِ الذهبيِّ في أَنْ يَبْذُلَ هذه الرِّسالة لجميع طُلَّابه كي يَستَنْسِخوا منها نُسَخَهُم، ألا وهو «رَدُّ فِعْلِ» أصنافِ المنتقَدِين فيها، مِن مِثْلِ القُرَّاءِ المجوِّدةِ، وقرَّاء النَّعْمِ والتَّمْطِيطِ، والجنائزيةِ، وأذنابِ المماليكِ وأبُواقِهم، مِنَ الأدباء والشعراء، وفقهاء المذاهبِ الأربعة، وبخاصَّةِ كلامه على الفقهاء الحنفية، الذين نَقَل مصدرٌ قريبُ العهدِ مِنَ المؤلفِ أنهم سألوه - يوماً - أَنْ يَجمع شيئاً في أحاديثِ الإمام أبي حنيفة (ت ١٥٠هـ) رحمه الله، فتوقَّفَ، وسَهَّل الأمرَ، وعلَّلَه بقِلَّة أحاديثه، فكان أَنْ أَمْهَلَتْهُ الحنفيةُ، حتَّى إذا خرج إلى الجامع سَحَراً، أمسكوه وأدخلوه بعضَ المدارس، وهُمْ يُوهِمُونَه أنه سَيُذْبَح، فتَلَطَّفَ بِهم، وأَنْعَمَ لهم بما طُلِب منه، وجمع لهم شيئاً سمَّاه: "صحيفة نظيفة من حديث أبي حنيفة». (٢)

بَيْدَ أَنَّ مَا لَا يُشَكُّ فيه أَن تلك الكلمات العاثرة لم تكن رُجوعاً منه عن جميع رأيهِ في ابن تَيْمِيَّة، أو نُكوصاً عن سَلَفيِّ اعتقادِه، إذْ لو كان الأمرُ «تَراجعاً» عنهما لما نَفَى تُهمَة التجسيم عن الحنابلة، ولما استمرَّ على تحذيرِه من تفسيرِ الفخر الرازي، عند كلامه على المفسِّرين، ولما شَهِدَ بقيامِ ابنِ تَيْمِيَّة في الحقِّ والجهادِ بكُلِّ ممكنٍ، ولا أنَّ خصومه ليسوا بأوْرَعَ منه ولا أعلمَ ولا أزهد، ولما سمَّى إلزاماتهم له بالباطلة، ولأضافها - لو كان وُجِدَ هذا التراجع - «معلومةً» جديدةً إلى تراجمه عنه (٣)، وبخاصَّةٍ في كان وُجِدَ هذا التراجع - «معلومةً» جديدةً إلى تراجمه عنه (٣)، وبخاصَّةٍ في

يصلحه آمين «معجم الشيوخ ١/ ٢٢٤. و كان العلائي لا يخلو من تعصب للأشاعرة.

<sup>(</sup>١) الدرر الكامنة: ٤/٤، والمقفى الكبير: ٥/ ٢٢٥.

<sup>(</sup>٢) أورد القصةَ تقيُّ الدين الفاسي في كتابه: تعريف ذوي العلا، ص٠٥.

<sup>(</sup>٣) انظر حول إضافات الذهبي في: مقدمة الدكتور عمر تدمري على: ذيل تاريخ الإسلام، ص٦، =

ترجمته المطوَّلة له في «الذَّيْل على تاريخ الإسلام»، أو في رسالته: «الدُّرَّةُ اليَّيْمِيَّة في السِّيرَةِ التَيْمِيَّة». (١) بل يُلْحَظُ نوعُ تخفيفٍ وتلطيف، في الإصدار التأني من هذه الرسالة، وإنْ بقي أصل العثرة في التحليل موجوداً.

إذن فما الموقفُ تجاهَ نتيجةِ هذا التحليلِ والتفتيشِ والوزنِ لشخصيَّةِ شيخِ الإسلام؟ أيقالُ: إنَّها مِنْ كلامِ الأقرانِ، وكلامُهم: «لا يُقبَلُ كُلُّه، ويُقبَل منه ما تَبَرْهَن (٢) وأنَّ هذا مِنْه، وهيهاتَ أنْ يُبَرْهَن، وكَفَى؟ أم يُلجأ إلى دعوى الترويرِ على الذهبيِّ، وأنه كلامٌ مُقْحَمٌ في رسالتِه؟ أمِ الصوابُ القولُ: إنَّها نتيجةُ خطأ في تحليلِ مواقفَ رآها الذهبيُّ - وغيرُه - مِنِ ابنِ تَيْمِيَّة، كانت إشكالٍ بحق، حتى تَطلَّبَتْ مِنْ مِثْلِ الذهبيِّ كلَّ هذه السنين المتطاولةِ وزناً وتفتيشاً لها، حتى إذا ما جاء مُقتضى كتابَتِها - في رأيه - جعلها في هذه الرسالة، واكتفى بالإشارة إليها رَمْزاً في مواضعَ أخرى، كالتي قال فيها مثلاً: «ولا رَيْبَ أنه لا اعتبارَ بذَمِّ أعداءِ العالِم؛ فإنَّ الهوَى والغضبَ يَحمِلُهم على تَغْطِيَةِ هَناتِه، بَلْ قد يَعُذُّونها مَحاسِنَ»، ثُمَّ قوله: «ولكن الحُبَّ يَحمِلُهم على تَغْطِيَةِ هَناتِه، بَلْ قد يَعُذُّونها مَحاسِنَ»، ثُمَّ قوله: «ولكن المعفورة في سعةِ كَرَمِ الله تعالى وصَفْحِه، مغمورةً في بحرِ علمِهِ وجُودِه»؟ له مغفورة في سعة كَرَمِ الله تعالى وصَفْحِه، مغمورةً في بحرِ علمِه وجُودِه»؟

## ليس كِبْراً بل مَهابةٌ وعِزَّةُ نَفْسٍ امْتَزَجا بحِدَّةِ مِزاجٍ:

نَعَمْ، ما أورَدَه الذهبيُّ في هذه الرسالة، في حقِّ ابنِ تَيْمِيَّةَ، هي «الذُّنوبُ» و«الهَنَاتُ» التي ظَنَّهما كذلك، وأشار إليهما في (ذيل تاريخ

وكتاب: الذهبي ومنهجه...للدكتور بشار معروف ص ٢٧،٦٤.

<sup>(</sup>١) رأى ابنُ الورديِّ هذه الرسالة، ونَقَلَ عنها في تاريخه: تتمة المختصر في أخبار البشر ٢/١٣٤.

<sup>(</sup>٢) قاله المؤلف في: ذيل تاريخ الإسلام، ص ١٦٨.

الإسلام)، وإنها لَكَبُوةٌ تحليليةٌ مِن أبي عبد الله الذهبي، وإنْ توصَّل إليها بعد تَعَبِ ومَلالةٍ مِنْ تكرارِ الوَزْنِ والفَتْشِ، في السنين المتطاولة. وأنا أعوذ بالله - جَلُّ وعَزَّ- أنَّ أتَّهِمَ الحافظَ بتَعَمُّدِ الكذِب، فلا جَرَمَ أنه رأى أشياء وسَمِعَ أشياء، ولكنه رأى عِزَّةَ نَفْسِ ابنِ تَيْمِيَّة، فظَّنَها كِبْراً، ورأى تَحدُّثَه بنعمةِ الله عليه فخالَه عُجْباً، ورأى ثَباتَهُ على الإصلاح، فحَسِبَهُ حُبًّا للظَّهور، ورأى جِداله واحتجاجَه لاجتهادِه، فعَدَّهُ ممن لا يَلتفتُون لنُصْح ناصِح، رأى أكثرَ هذه الأمورِ ممزوجةً بحِدَّةِ شيخ الإسلام في الحوار، وغير بعيد أنه قرأ - مع ذلك- تعريفات العلماء عن (الغضب) و(الحِدَّة)، كتعريفِ الإمام بُرهانِ الدين النَّسَفيِّ، الحنفيِّ (ت٦٨٧هـ): «الغَضَبُ: ثَوَرانُ الحرارةِ والدَّم، وانتشارُهما في العُروقِ لدَفْعِ المكروه، أو قَصدِ الانتقام، وقيل: غَليانُ دَم القلبِ، مع إرادةِ الانتقام، وأنَّه ممدوحٌ في محلِّه، قال تعالى: ﴿أَشِدَّآهُ عَلَى ٱلْكُفَّارِ رُحَمَّآهُ بَيْنَهُمْ ﴾ [الفتح: ٢٩] وقد مُدِحَتِ الشجاعةُ، ولا تكون إلا مع الغضب، وإنْ جاوزَ حدَّهُ يُذَمُّ، وقد ذُمَّ في الشَّرْع مُطلقاً؛ لأن الظاهر أنَّ عمومَ الناسِ لا يَقفون على حدوده»، «وأسبابُه: العُجْبُ، والمزاح، والمماراةُ، وشِدَّةُ الحرصِ على المال والجاه، وأنَّه لا يكون بدون الكِبْر!»(١). ولا بُدَّ أنه قرأ من رسائل شيخه العماد الواسطي (ت٧١١هـ) هذه القاعدة التي قال فيها: «وصفة ذلك أن العبد العاقل المؤمن العارف بربه یکون له قلب وبصیرة، یری بها عظمة ربه سبحانه وتعالى، ویلاحظ بها أَمْرَه ونهيه، وينظر في العواقب، فترَكَّبَ من مجموع ذلك سكينة وغيبة في صفاء الفكرِ تَلْحَقُه، فتكون هيئتُه كهيئة من يكون في حضرة الملِك، فلا بُدُّ أن يَلْتبسه من عزِّهِ ووقاره ما يظْهَر منه على وُجوده الظاهر، بحيث لا يَحْقِر

<sup>(</sup>١) كتاب مكارم الأخلاق، لبرهان الدين النسفي، ص١١٥-١١٦.

أحدًا، ولا يبخسُه حقّه، ولا يُعَدِّيه طَوْرَه، فهذه التي تُسَمَّى العِزَّة، وهي عزَّةٌ مقصورة على القلوب، مقرونة بصفات العقل، عليها طلاوة وحلاوة تشربُها القلوب، وتستحليها العقول، وتورثُ صاحبَها محبةً في القلوب، ومَيْلاً إليه مع ما يظهر عليه من آثار تلك العِزَّة.

فمتى قصرت هذه القُوَّة فيه انحطَّ إلى المهانة، فيورث ذلك السخرية والاستهزاء به بين الناس، كما يورث صاحب العزةِ الوقارَ والتعظيم بين الناس، ومتى أفرَطَتِ العِزَّةُ فيه أخرجَتْه إلى الكِبْر، والكبْر حركات شيطانية نفسانية، تتركَّب من رؤية قَدْره، ونفوذ حِكمته وعلمه، وقصور غيره عن حاله، وتورثه استكبارًا عن الحق إذا طُولِب به، وإقامة المعاذير لنفْسه عند ظهور الحُجَّة عليه، والغَيْبة عن ربه ومولاه الذي هو رقيب عليه، فلو لاحظ ذلك لذَلَتْ نفْسُه واعتدل كِبْرُه، وصار عِزَّةً؛ إذْ معرفةُ الله تعالى وظهورُ صفاتِ النفْس - غالبًا - لا يجتمعان، اللهُمَّ إلا في ناقص البصيرة، بحيث يُبْصر أمرًا ويغيب عن آخر، فقد يدخل عليه بسبب العَمَى ما يخلّفه عن ذلك.

ومِن علامات الكِبْر أنه يطلبُ إقامةً جاهِه وكُسْرَ غيره، والانتقامَ منه بغير حق، ولا يذكر أحدًا إلا انتقَصَه وذكر عيوبَه ونسي فضائله، وذكر فضائله وأظهر فضائل نفسه، وهو – كما سبق – صفةٌ يُقارنها العَمى، والعزَّة صفةٌ يقارنها البَصَر، وبالله المستعان»(١).

وإنَّكَ لو تأمَّلتَ مجموعَ ما انتقدَه الذهبيُّ على شيخ الإسلام، في غير رسالة «الزَّغَل»، لرأيتَ أنَّ خطأه في «وَزْنِ» و «تَفْتيشِ» شخصيَّةِ ابنِ تَيْمِيَّة،

<sup>(</sup>١) قاعدةٌ في الفَرْق بين كِبْر النَّفْس وعِزَّة القَلْب، وبين البَغْي والشجاعة وغيرهما، للعماد الواسطي، مخطوطة. الورقة ١٥٩-١٦٠.

موجودٌ في خَللِ هذه الكلمات: يقولُ الحقَّ المرَّ، تَعْتَريهِ حِدَّةٌ قويَّةٌ، وغَضَبٌ وشَظَفٌ للخَصْمِ، كأنَّه لَيْثٌ حَرِبٌ، لا يُلاطِفُ الخُصومَ، ولا يَرْفقُ بهم، فيهِ وشَظَفٌ للخَصْمِ، كأنَّه لَيْثٌ حَرِبٌ، لا يُلاطِفُ الخُصومَ، ولا يَرْفقُ بهم، فيهِ قِلَّةُ تُؤَدَةٍ، وعدمُ مُداراةٍ غالباً، لا يَلْزَمُ المجاملةَ وحُسْنَ المكالمةِ، قد يُعَظِّمُ جليسَهُ مرَّةً، ويُهِينُه في المحاورةِ مرَّاتٍ. وأنَّه معَ تكرارِ سجنِه ليَفْترَ عن خصومِه، ويُقْصِرَ عن بَسْطِ لسانِه وقلمِه كان لا يَرْجِعُ و لا يَلْوِي على ناصحٍ، «...وكان قد لَحِقَهم حسدٌ للشيخ، وتألّموا منه، بسببِ ما هوَ المعهودُ مِنْ تغليظِهِ وفَظاظَتِهِ، وفَجَاجَةِ عبارتِه، وتَوْبِيخِه الأليمِ المُبْكِي المُنْكِي، المثيرِ للتُفوس، ولَوْ سَلِمَ مِنْ ذلكَ لكان أنفع للمخالفين» (١٠).

وكذلكَ فَقُوِيٌّ في الاحتمالِ أنه كان يُلْمِحُ إلى خطأ تحليلِهِ هذا عندما ذكر أنَّ أصحابَ ابنِ تَيْمِيَّة وأعداءَه كانوا يَنْقِمونَ عليهِ أخلاقاً وأفعالاً؛ مُنصِفُهم فيها مأجورٌ، ومُقْتَصِدُهم فيها معذورٌ، وظالمهم فيها مأزورٌ، وغالِيهم مغرور، وكذا حين قال في ترجمة أخيه: عبد الله ابن تَيْمِيَّة (ت٧٢٧هـ): إنه كان «يَنْقِمُ على أخيهِ أشياء ويَكْرَهُها منه»، ثُمَّ قال: «فالله يُصلحهما ويؤيدهما»، ثُمَّ أعاد الدعاء نفسَه لشيخ الإسلام، في ترجمتِه له، في الكتابِ نَفْسِهِ، بقوله: «والله يُصلحه ويُسَدِّدُه» (٢)، فالرَّمزُ - هنا - بتلك في الكتابِ نَفْسِهِ، بقوله: «والله يُصلحه ويُسَدِّدُه» (٢)، فالرَّمزُ - هنا - بتلك

<sup>(</sup>١) تاريخ الإسلام ١٥/ ٧٠٠، والمعجم المختص، للذهبي ص٢٦، والذيل على طبقات الحنابلة، لابن رجب ٤/ ٤٩١-٥٢٩.

<sup>(</sup>٢) معجم الشيوخ ١/ ٣٧٤، ولمَّا كان الإمامُ ابن قيِّم الجوزية، رحمه الله تعالى (ت ٧٥١هـ) من أشد المتحمِّسِين لدعوة شيخ الإسلام ابن تيميَّة إلى عقيدة السلف الصالح، المقتدِين به في ذلك، فقد ناله من خطأ تحليل الذهبي بعضَه، فقد قال في ترجمته له في (المعجم المختص): «وقد حُسِسَ مدةً وأُوذِي لإنكاره شَدَّ الرَّحٰلِ إلى قبر الخليل، واللهُ يصلحه ويُوفَقُه، سَمِعَ معي من جماعة وتصدَّر للاشتغال ونشر العلم، ولكنه مُعْجَبٌ برأيه، سيِّئ العقل، جريءٌ على الأمور، غفر الله له!». انظر: نسخة المكتبة الناصرية في (لكنو) بالهند، وهي التي اعتمدها الدكتورُ محمد الحبيب الهيلة، وهي في طبعته: ص ٢٦٩، لكنه لم يُثبِتْ في المتن قوله: «سيِّئ =

الأخلاقِ والأفعال، هو ما توَهَّمَه في رسالته هذه، وإنما تشابه على الإمامِ الذهبيِّ، وغيرِه، الأمرُ، فجعلوا ما قد يُحمَد في الرَّجُل ما يُذَمُّ.

لقد كان الذهبيُّ يَستَعْظِمُ مِنْ مزاج ابنِ تَيْمِيَّة، وهو مَنْ يَراهُ طَوْداً في العلم، قُدْوَةً، إماماً ربَّانيًّا، أن يُظهِرَ كلَّ هذه الحدَّة والثَّوران، ويَجْبَهَ مُحاوِرَهُ المخالِف له بحادِّ القَولِ وإبَرِه، ويَرَى أنَّ عكسَ ذلك كان الأوْلَى بِهِ، وأنَّ ذلك مِنْ ذُنوبِهِ، والحَظْ ذلك - أيضاً - في تعبيرِه عن اعتراضاتِ السَّرُوجي (ت ١٧هـ) على كتابِ (الحَمَوِيَّة)، فقد قال عنها: «وله رَدُّ على السَّرُوجي (ت ٢٠هـ) على كتابِ (الحَمَويَّة)، فقد قال عنها: «وله رَدُّ على شيخنا ابن تَيْمِيَّة بسكينةٍ وصِحَّة ذِهن، ثُمَّ ردَّ الشيخُ على رَدِّه» (١٠)، وفيما قاله في تَصَرُّفِ قاضي الحنابلة: تقيِّ الدين المقدسي (ت ١٧٥هـ) يومَ فتنةِ متعصبةِ الأشاعرة سنةَ: ٥٠٧هـ: «...فتلطَّفَ القاضي تقيُّ الدين في الأمرِ، ولم يَظْهَر عليه ألمٌ ولا غضبٌ، ودارى بحُسْن خُلُقِه، وأَخَذَ يُدافِعُ ويُماطل،

العقل» وعلَّل ذلك بما لا يَنهض رأياً وسبباً، والأمرُ ظاهرٌ لمن تأمله، فقد كان للذهبيِّ رأيٌ ناقدٌ لأسلوبِ شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة في الدعوة، وأسلوبِ بعض تلاميذه، أُوذِيَ بسببه، ذلك الأسلوبُ الذي ذكر نتيجته التقيُّ الفاسيُّ في ترجمة ابن القيم، (وبها يُفهَمُ مقصِدُ الذهبيِّ بالكلمة التي لم يُشْبِتُها الدكتورُ الهيلة)، حين قال: «تفقّه بالشيخ تقي الدين بن تَيْمِيَّة، وأخذ عنه فنوناً من العلم، وكان من جملة أصحابه، وتأذى ابنُ تَيْمِيَّة بسببه، لأنه أعلن عن ابن تَيْمِيَّة بكثيرٍ من المسائل المنتقدة عليه، وأوذي هو بسببها أيضاً». إيضاح بُغية ذوي البصارة، الورقة ١١٥، ومع أنني لم أقف على رسالة: «القبَّان في أصحاب ابن تَيْمِيَّة» للذهبي، التي ذكرها السخاوي في: «الإعلان بالتوبيخ» ص ٧٠٣، فإنَّ في معنى اسم الكتاب (القبّان) إشارة إلى أنَّ فيه كلاماً في نقد بعضهم، فالقبانُ: آلةٌ من آلاتِ الوزن، وفي الاحتمال أن يكون لذلك كله دَخلاً في إدراج اسم الذهبي، مِنْ قِبَل بعضِ تلاميذِ شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة في كتاب لا يَليقُ أنْ يُدْرَج فيه، قال ابن ناصر الدين الدمشقي: «وقد ذَكَره (يعني: الذهبيَّ) تلميذُه شيخُنا أبو بكر محمد بن المجبِّ الحافظُ في كتابه: التذكرة في الضعفاء؛ فما أنصَف، لأنهم اتَّفقوا على ثقبِه وعدالتِه، وحفظِه وإمامتِه». انظر: توضيح المشتبه، للحافظ ابن ناصر الدين: ٤/ ٤٨.

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ الإسلام، ص٨٠.

وما كتَبَ شيئاً، وخمدَ الشَّر، وأرادوا منه أن يكتبَ بالبراءة من معتقد ابن تَيْمِيَّة، فامتنع، وتَرَفَّق بهم»، وفي وَصْفِه للحافظ المزِّيِّ، في ترجمته: «وكان طويلَ الروح، رَيِّضَ الأخلاقِ جدًّا، لا يَرُدُّ بعُنْفٍ، ولا يَتكثَّرُ بفضائله»(١). وفيما حكاه مِنْ سَجِيَّةِ عبد الله ابن تَيْمِيَّة: «وكان...، مُنْصِفاً في بُحوثِه»، ثمَّ قال: «وكان -شيخُنا- يَتأذَّبُ معه ويحترمُه!»(١).

وإذْ يُفهَمُ مِنْ كلامِ أبي عبد الله الذهبيِّ أنَّ الحافظَ المزِّيَّ كان على رأيِ أبي العباس ابن تَيْمِيَّة، في الدخول في مباحثِ أهل الفلسفة والكلام، للرَّدِّ عليهم وإسقاطهم بسِلاجِهم، وإذْ عُلِمَ - كما مَرَّ بكَ - أنه كان «لا يَرُدُّ بعُنفٍ» في حواراته، مع الذهبيِّ (وأطلقَ عليها الذهبيُّ: مجادلات ومعارضات) (٣) فغيرُ بعيدٍ أن تكون قد جَرَتْ للذهبيِّ مَثِيلاتُها (٤) مع ابنِ تَيْمِيَّة، وهو أستاذ

ذيل تاريخ الإسلام، ص١٣٤، ١٣٨٤. قلت: يُفهَم مِنْ كلام الذهبي في هؤلاء العلماء أنَّه كان يُحبُّ أن تكون الودَاعة والدَّماثة مِنْ صفات أهل العلم، ويرى أنَّ: «أشرَّ الكِبْرِ مَن تكبَّر على العِباد بعِلمِه، وتعاظمَ في نفسِه بفضيلتِه، فإنَّ هذا لم ينفعه علمه، فإنَّ مَنْ طَلَب العلمَ للآخرةِ كَسَرَهُ عِلمُه، وخَشَعَ قَلْبُه، واستكانتْ نَفْسُه، وكان على نفسِه بالمِرْصاد..»() كتاب الكبائر، ص ٧٩.

<sup>(</sup>١) ذيل تاريخ الإسلام، ص١٣٤، ٣٨٤.

<sup>(</sup>٢) ذيل تاريخ الإسلام،ص٧٥٠.

<sup>(</sup>٣) تذكرة الحفاظ ١٤٩٩/٤

<sup>(</sup>٤) نقل الذهبي، من ذلك، حواراً قصيراً، فيه اعتراض له على فهم ابن تَيْمِيَّة لبيتٍ لإسماعيل ابن عزِّ القضاة الدمشقي (ت ٦٨٩هـ) وهو:

وَحَياتِكُمْ ما إِنْ أرى لَكُمُ سِوَى إِذْ أنتمُ عَيْنُ البحوارحِ والقُوى فقال ابن تَيْمِيَّة: هذا الشعرُ عَيْنُ الاتحادِ.

فقال الذهبي: إنما أرادَ أَنْ يَنْظِمَ قولَه: «فإذا أحببتُه كنتُ سمعَه الذي يسمعُ به..».

فقال ابن تَيْمِيَّة: سياقُ الحديثِ يَدُلُّ على بُطلانِ هذا، وهو قوله: «فبي يسمع وبي يبصر»، فقال الذهبي: لم أجد هذه اللفظة «فبي يسمع وبي يبصر». تاريخ الإسلام ١٥/ ٦٢٨، وقال في =

المزِّيِّ فيها، لكنه فاقدٌ لأسلوبه في الحوار، كما يصف الذهبي، فلم يتمالكُ أبو العباس حِدَّةَ مزاجِه، فصَدَرَتْ منه كلماتٌ قاسيةٌ، أوْجَعَتِ الحافظ الذهبيّ، وكلا الرَّجليْنِ بَشَرٌ مِنَ البَشر، وهما غيرُ معصومَيْنِ، والخطأ عليهما في ذلك جائزٌ، وربما تكرَّر ذلك في أكثر مِن مجلسٍ، فكان أنَ فسَّرَ الذهبيُّ مجموع ما رآهُ وسمِعَه: بأنَّ وراءَه الكِبْرَ والعُجْبَ، وفرَّعَ – على ذلك – فَرْطَ الغرام برياسة المشيخة، وحُبَّ الظهور.

نَعَمْ، غير بعيدٍ أَنْ يكون قد وَقَعَ له ما وقع لأبي حَيَّان الأندلسي (ت٥٤٧هـ)، الذي جَمعَه مع أبي العباس مجلسٌ، فتحاوَرا في مسألةٍ مِنَ النحو، فَقَطَعَه ابنُ تَيْمِيَّة فيها، وألزمَه الحُجَّة، فلما أوْرَدَ أبو حيَّانُ كلامَ سيبويهِ (ت١٨٠هـ) يَحْتَجُّ بِهِ، احْتَدَّ شيخُ الإسلام، وقال له: «يَفْشَرُ سيبويه! أسيبويه نبيُّ النَّحْوِ، أرسلَهُ اللهُ به، حتَّى يكون معصوماً؟ سيبويه أخطأ في القرآن في ثمانين موضعاً ما تَفْهَمُها أنتَ ولا هُوَ!»(١).

ومما ينبغي أنَّ يُعلَمَ أنَّ أبا العباس لم يَفُه بمِثلِ هذا الجوابِ المغضَب، لمجرَّد اعتراضٍ صَدَرَ من أبي حيان، واحتجاجٍ منه بسيبويه، بل يَرِدُ جدًّا: أنَّ أبا حيان قد استعمَلَ معه أسلوبَه المستَفِزَّ، الذي يَدْفَعُ الحليمَ إلى الغَلَيان،

<sup>=</sup> موضع آخر: «قال لي شيخنا ابن تَيْمِيَّة: يَغْلِب على الآمدي الحيرة والوقف؛ حتَّى إنه أورد على نفسه سؤالاً في تسلسل العِلَل، وزعم أنه لا يعرف عنه جواباً، وبنى إثبات الصانع على ذلك، فلا يقرر في كتبه إثبات الصانع، ولا حدوث العالم، ولا وحدانية الله، ولا النبوات، ولا شيئاً من الأصول الكبار. قلت: هذا يدل على كمال ذهنه، إذ تقريرُ ذلك بالنظر لا يَنهض، وإنما ينهض بالكتاب والسنة، وبكُلِّ قد كان السيفُ غايةً، ومعرفته بالمعقول نهاية، وكان الفضلاء يزدحمون في حَلقته سير أعلام النبلاء ٢٢ / ٣٦٦ والمفهوم أنَّ تعليق الذهبي الأخير ليس في مجلس الحوار.

<sup>(</sup>١) الدرر الكامنة، لابن حجر ١/ ٩٢، و الرد الوافر، لابن ناصر الدين الدمشقي، ص١٢١.

فقد قيل: إنه "كان يستهزئ بالفضلاء من أهل القاهرة، ويحتملونه لحقوق اشتغالهم عليه" (۱)، و "كان سيّّ الظنِّ بالناس كافة، فإذا نُقِل له عن أحدٍ خيرٌ لا يتكيّف به، وإذا كان شرَّا يتكيف به، ويَبني عليه، حتَّى ممن هو عنده مجروحٌ، فيقع في ذمِّ مَن هو بألسنة العالَمِ ممدوحٌ، وبسبب ذلك وقع في نفس جَمْع كثيرٍ منه ألمٌ كثيرٌ "(٢)، "وكان فيما قيل يُفضِّل نفسَه على ابن مالكِ [ت٢٧٦ه]، وعلى شَبيهه مِنْ متأخري النُّحاة، ويُحكى عنه أنه كان يقول عن نفسه: أنا أفصحُ مِنْ (قُسِّ بن ساعِدَة)، ويُبدِلُ القاف كافاً!»، و "كان كثيرَ الوقيعةِ في أهل عصره من العلماء، وغيرهم "(٣) ويحتمل أنَّ هذه الخصال فيه كانت من أسباب الشرِّ الذي وقع بينه وبين شيخِه أبي جعفر بن الطبَّاع (كان حيًّا سنة ٢٧٩هـ)، وهو في الأندلس قبلَ أنْ يخرج فارًّا منها إلى بلاد المشرق (٤)، ولأمرٍ ما كان مِنْ دُعاء الذهبيِّ له بعدَ مَدِّ العمرِ، والخاتمةِ الحَسَنة، قوله: "...وكفاهُ شرَّ نَفْسِه!» (٥).

وإذا كان ما بابنِ تَيْمِيَّةَ هوَ حِدَّةُ مزاجِ خلَقَها اللهُ تعالى في «مُوَرِّثاتِه» العَصَبِيَّة (٦)، ثُمَّ انْضَمَّ إلى ذلك، بحُكْمِ نشأتِه ومَرْباهُ وإيمانِه، عِزَّةُ نفْسِ

<sup>(</sup>١) قاله ابن الوردي في تاريخه: ٢/ ٤٨٥.

 <sup>(</sup>٢) حكاه الصفدي عن كمال الدين الأدفوي (ت ٧٤٨هـ) في: أعيان العصر ٥/ ٣٣٣.

<sup>(</sup>٣) إيضاح بغية ذوي البصارة في الذيل على «الإشارة»، للفاسي المكي، الورقة ٢٥.

<sup>(</sup>٤) الدرر الكامنة، لابن حجر ٤/ ١٨٥-١٨٦، و نفح الطيب من غصن الأندلس الرطيب، للمقري ٢/ ٥٨٣.

<sup>(</sup>٥) معرفة القراء الكبار، للذهبي ٢/ ٢٢٤.

<sup>(</sup>٦) التي ورثها- والله أعلم- مِنْ جَدِّه المجْدِ بن تَيْمِيَّة رحمه الله تعالى (ت٢٥٢هـ)، عرَّفنا ذلك الذهبيُّ نفسه، نقلاً عن ابن تيمية، حيث قال: «قال شيخنا: وكانت في جَدِّنا حِدَّةٌ». تاريخ الإسلام ٧٢٨/١٤، ويُعلَم اليوم، مما كشف عنه العلمُ المعاصر، أنَّ حدة الغضبِ، وغيرها من الطبائع، ما جَعَلَ اللهُ تعالى سببه في مُورِّثات خلايا دماغ الإنسان العصبية، فترى مَنْ كان =

المؤمن، التي هي مِنَ الصفاتِ المُمَدَّحَة، وكان من المعلوم أن الكِبْرَ وعزَّة النفس من أعمال القلوب، وأن من آثارهما الظاهرة الغضب، فإنَّ تفريقَ الذهبيِّ، وغيرِ الذهبي، بين غَضْبَتِه - رحمه الله تعالى- وغضبةِ المتكبر، يكاد يكون مستحيلاً على الإنسان، الذي لا يَعلم ما تُخفي الصدور. وهنا كلامٌ نفيسٌ، قرأته في كتاب: (الذريعة إلى مكارم الشريعة)، قال: «وأمَّا العِزَّةُ: فالتَّرَفُّعُ بالنَّفْس عَمَّا يلحقها غضاضة، وأصلها من العَزاز، وهو الأرضُ الصُّلبة، فالمتعزِّز من حصوله في عَزازٍ، لا يلحقه فيه غضاضة، كالمتظلُّف في كونه في ظَلَفٍ مِنَ الأرض لا يلحقه مَذَلَّة. والعِزَّةُ منزلةُ شريفة، وهي نتيجةُ معرفةِ الإنسان بقَدْر نفسه، وإكرامها عن الضَّراعة للأعراض الدنيوية، كما أن الكِبْرَ نتيجةُ جهلِ الإنسانِ بقَدر نفسه، وإنزالها فوق منزلتها، وكثيراً مَا يَتَصَوَّرُ أَحَدُهُمَا بِصُورَةِ الآخَرِ، كَتَصَوُّرِ التواضِعِ والتَضَرُّعِ والتَّذَلُّلِ بصورةٍ واحدةٍ، وتَصوُّرِ الإسرافِ بصورةِ الجودِ، والبخلِ بصورةِ الحزم، ولهذا قال الحسن - رضي الله تعالى عنه - لمن قال له: ما أعظمَكَ مِن

<sup>=</sup> كذلك مُهيّئاً لثوران الغضب بأدنى إثارة، وكثيراً ما تَرْتَسِمُ عليه، وقتَ غضبِه، هيئةُ المتكبِّر، فيقعُ الخلطُ من حاضريه: أنظر! ما أشدَّ كِبْرَه! نعم، وكَمْ مِنْ إنسانٍ حادِّ المزاج، سريع الغضب، ليس في قلبه مثقال ذرة من كِبْر، وأحسب أن أصحاب أبي العباس كانوا «يترجمون» أمْرَ مزاجِه الحادِّ بقريب من هذا، حين شهدوا وقائع ذلك وتناقلوه، وإن لم يُكثروا من ذكره وتقييده في كتبهم كما فعل الذهبي، وقد حكا ابنُ قيِّم الجَوزِيَّة، مِنْ ذلكَ حكاية، وخُلاصَتُها: أنه تحاور مع بعضهم في مسألة، وهو صغيرٌ، وكان في يَدهِ كتابُ عِلْم فلما أغضَبُوه ألقى المجلدَ مِنْ يَدِه غيظاً، فلما أنكروا عليه ذلكَ؛ ذكَّرهم بقصَّةِ موسى – عليه السلام – حين ألقى الألواحَ. انظر: عيظاً، فلما أنكروا عليه ذلكَ؛ ذكَّرهم بقصَّةِ موسى – عليه السلام – حين ألقى الألواحَ. انظر: الوافي بالوفيات، للصفدي ٧/ ١٧ – ١٨. ونقل أنه عندما جاؤوه – قدَّس الله روحه – بكتابٍ منسوبِ زوراً إلى النبي ٢ فيه إسقاطُ الجزية عن يهود خيبر، وطلب إليه أن يُعِين على تنفيذه والعملُ به، فما كان منه إلا أن بصق على الكتاب، وسَرَدَ في بيان أنه مزوَّر عشرةَ أوجه. انظر: زاد المعاد في هدي خير العباد، للإمام ابن قيَّم الجوزية ٣/ ١٥٢.

نفسك! فقال: لستُ بعظيم، ولكنِّي عزيزٌ (١)، قال الله تعالى: ﴿ وَلِلَّهِ ٱلْمِنَّةُ وَلِلْمُوْمِنِ أَن وَاللهُ النبي ﷺ: ﴿ لا ينبغي للمؤمن أَن يُلِلَّهُ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨]، وقال النبي ﷺ: ﴿ لا ينبغي للمؤمن أَن يُذِلَّ نَفْسَه »، ولما قلنا: ﴿ قالوا: التّكبرُ على الأغنياء تواضعٌ »، تنبيها على أَن هذا التكبر عِزَّةُ نفسٍ، ومِن أَجْلِ أَنَّ هذا التكبر غيرُ مذمومٍ، قال الله تعالى: ﴿ يَتَكَبّرُونَ فِعَيْرِ ٱلْحَقِّ ﴾ [الأعراف: ١٤٦] » (٢٠).

وقال في: «المفردات في غريب القرآن»: «والكِبْرُ والتكبُّر والاستكبار تتقارب، فالكِبْرُ: الحالةُ التي يَختَصُّ بها الإنسانُ من إعجابِه بنفسه، وذلك أن يَرى الإنسانُ نفسه أكبرَ مِنْ غيره. وأعظمُ التكبُّرِ التكبرُ على الله بالامتناعِ مِنْ قَبولِ الحقِّ، والإذعانِ له بالعبادة. والاستكبارُ يقال على وَجْهَيْن؛ أحدُهما: أَنْ يَتَحَرَّى الإنسانُ ويَطلبَ أن يَصِيرَ كبيراً، وذلك متى كان على ما يجبُ، وفي المكان الذي يجبُ، وفي الوقتِ الذي يجبُ، فمحمودٌ.

والثاني: أن يَتَشبَّعَ، فيُظْهِرَ مِنْ نَفْسِه ما ليس له، وهذا هو المذموم، وعلى هذا ما وَرَدَ في القرآن الكريم..».

ثُمَّ قال: «والتكَبُّر يقال على وَجْهَيْن؛ أحدُهما: أن تكون الأفعالُ الحسنةُ كثيرةً في الحقيقة، وزائدةً على محاسِنِ غيرِه، وعلى هذا وَصْفُ الله تعالى [نفسه] بالمتكبِّر (٣). قال تعالى: ﴿ٱلْعَـزِيرُ ٱلْجَبَّارُ ٱلْمُتَكِبِّرُ ﴾

<sup>(</sup>۱) قال الإمام ابنُ قيِّم الجوزية: «...والعِزُّ ضِدُّ الذُّلِّ، والذُّلُّ أصلُه الضعفُ والعَجْز، فالعِزُ يَقتضي كمالَ القُدرةِ، ولهذا يُوصَفُ به المؤمنُ، ولا يكون ذمَّا له، بخلافِ الكِبْرِ. قال رجلٌ للحسن البصريِّ: إنكَ مُتكبِّرٌ. فقال: لستُ بمُتكبِّر، ولكنِّي عَزيزٌ..» انظر:طريق الهجرتين وباب السعادتين ص ١٨٦، دار ابن القيِّم. الدَّمَّام ١٤١٤هـ.

<sup>(</sup>٢) الذريعة إلى مكارم الشريعة، للراغب الأصفهاني، ص ١٩٩-٢٠٠.

 <sup>(</sup>٣) هنا عدَّنْتُ خطأ لا أدري أهو من المؤلف أم من النسخة الخطية أم من الناشر؟ فقد ورد الكلام
 في المطبوعة هكذا: ( وعلى هذا وُصِفَ الله تعالى بالتكبُّر) فبناءُ فِعْل: ( وَصَفَ) للمجهول غير =

[الحشر: ٢٣]. والثاني: أن يكون متكلِّفاً لذلك مُتَشَبِّعاً، وذلك في وَصْفِ عامَّةِ الناسِ، نحوُ قولِه: ﴿ فَلَيِثْسَ مَثْوَى ٱلْمُتَكَبِّرِ بَ النحل: ٢٩]، وقوله: ﴿ كَنَالِكَ يَطْبَعُ ٱللَّهُ عَلَى صَكِلِ قَلْبِ مُتَكَبِّرِ جَبَّارٍ ﴾ [غافر: ٣٥]، ومَنْ وُصِفَ بالتَّكَبُّر على الوجه الثاني، فمذمومٌ. على الوجه الثاني، فمذمومٌ.

ويَدُلُ على أنه قد يَصِحُ أن يُوصَفَ الإنسانُ بذلك، ولا يكون مذموماً، قوله تعالى: ﴿ سَأَصَرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾ [الأعراف: قوله تعالى: ﴿ سَأَصَرِفُ عَنْ ءَايَتِيَ ٱلَّذِينَ يَتَكَبَّرُونَ فِي ٱلْأَرْضِ بِغَيْرِ ٱلْحَقِ ﴾ [الأعراف: ١٤٦] فَجَعَلَ متكبِّرِ جَبَّارٍ ﴾ [على حكل قلب مُتكبِّر جَبَّارٍ ﴾ [غافر: ٣٥]، بإضافة القلب إلى متكبِّر. ومَنْ قَرأ بالتنوين جَعَلَ المتكبِّر صِفَة للقلب. والكبرياءُ الترفُّعُ عن الانقيادِ، وذلك لا يَستحقُّه غيرُ الله.قال: ﴿ وَلَهُ للقَلْبِ. والكبرياءُ الترفُّعُ عن الانقيادِ، وذلك لا يَستحقُّه غيرُ الله.قال: ﴿ وَلَهُ الْكَبْرِيَاءُ فِي ٱلسَّمَوْتِ وَٱلْأَرْضَ وَهُو ٱلْعَرِيْرُ ٱلْحَكِيمُ ﴾ [الجاثية: ٣٧]» (١)

ومما يؤكد أنها في ابن تَيْمِيَّةَ عَزَّةُ نَفْسٍ، أَوْ أَنها فيه مِنَ الوَجْهِ المحمودِ، كما قال الراغبُ الأصفهانيُّ (ت٢٠٥هـ)، وليستْ مِنَ الكِبْر المذموم؛ أنها شُوهِدَتْ في حواراتِه مع غير علماء زمانه، مع الأمراء، ومع الملوكِ الحبابرة، الذين كان قَتْلُ إنسانٍ أهونَ لدَيهِم مِنْ قَتلِ ذبابةٍ (٢). وأنه كان لا ينظُر إلى مناصب الناس الدُّنيوية، فلذلك «ربَّما قامَ لمن يجيء من سفرٍ أوْ غابَ عنه، وإذا جاء فربَّما يقومون له، الكلُّ عنده سواءٌ، كأنه فارغٌ من هذه

<sup>=</sup> سائغ، لأن الله تعالى هو مَن وصف نفسه بذلك.

<sup>(</sup>١) المفردات في غريب القرآن، للراغب الأصفهاني، ص ٦٣٧-٦٣٨.

<sup>(</sup>۲) من أمثلة ذلك: خطابه لسلطان المغول غازان (ت٢٠٧هـ)، ولسلطان المماليك الناصر(ت٤١١هـ) صادعاً بالحق بصوتٍ مرتفع. البداية والنهاية، لابن كثير ١٨/٩٣-٩٤، الناصر(ت١٨هـ) في ترجمته لابن تَيْمِيَّة حادثة مخاطبته لغازان في كتاب: الجامع لسيرة ابن تَيْمِيَّة، ص٣١٥.

الرُّسومِ، ولم ينْحَنِ لأحدٍ قطُّ، وإنما يُسَلِّمُ ويُصافحُ ويَبْتَسِم (١) وقد حُرِمَ أهلُ التكبر الحقيقي من الابتسام.

وعلى هذا ينبغي أن يُحمل ما قاله خصوم شيخ الإسلام، كالقاضي: محمد ابن السَّرَّاج الدمشقي، وأشباه خصومه، كالمحدِّث الرَّحَّال: محمد بن أحمد بن أمين الآقشهْرِي (ت٧٣١هـ) مِنْ تَوَهُّمِهما هذه الخَلَّة الشريفة، المشُوبَة بحدَّة مزاج خَلْقية، كِبراً وزَهواً وعُجْباً، وذلك في كلام الآقشهريِّ قولُه: «وكان يَتكلَّمُ على المنبر على طريقةِ المفسِّرين معَ الفقهِ والحديث، فيُورِدُ في ساعةٍ مِنَ الكتابِ والسُّنَّة، واللغة، والنظر مالا يَقْدِرُ والحديث، فيُورِدُ في ساعةٍ مِنَ الكتابِ والسُّنَّة، واللغة، والنظر مالا يَقْدِرُ أحدٌ على أنْ يُوردَه، في عِدَّةِ مجالس، كأنَّ هذه العلوم بَيْنَ عينيه، يأخذُ منها ما يشاء ويَذَرُ، ومِنْ ثَمَّ نُسِبَ أصحابُه إلى الغُلُوِّ فيه، واقتَضَى له ذلك العُجْبَ بنفْسِه، حتَّى زُهي على أبناء جنسِه، واستشْعَرَ أنه مجتهدٌ، فصارَ يَرُدُّ على الصغيرِ والكبيرِ..»(٢)

وأمَّا كلامُ ابنِ السَّرَّاجِ الدمشقيِّ، ذلك القاضي الأبعد؛ فكثيرٌ رَذْلُ، ولكني أنقل لك منه، ما يدخل في هذا السياق، مِنْ تَوهُّمِ الكِبْرِ والعُجْبِ، وهو مخلوطٌ بكَذِبٍ وسِبابٍ لا يَلحَقُ إلا بقائله، قال ابنُ السَّرَّاج: «... لا كالذي يأخذُ الأشياءَ بالعُنف والغلظةِ، وعدم الرِّفْق، وكثرةِ الشَّفْشَقةِ واللَّقْلَقةِ، ودَعوى التَّمَعْلُمُ والتَّحْذِيقِ، والفَوْزِ بالدرجة العُلْيا، والتقدُّمِ على السابقِين، والرَّدِّ على الأئمة السالفِين، بغير خبرةٍ، ولا دراية تَصلُح للعارفين، مِثْل مَنْ أنكرَ على مَشْهَدِ الحسين، والسِّتِ نَفِيسَة - رضي الله للعارفين، مِثْل مَنْ أنكرَ على مَشْهَدِ الحسين، والسِّتِ نَفِيسَة - رضي الله

<sup>(</sup>١) قاله الذهبي! ونقله ابن رجب في الذيل على طبقات الحنابلة ٤/١٠٥.

<sup>(</sup>۲) نقله ابن حجر العسقلاني في: الدرر الكامنة ١/ ٩٢.

عنهما- بالديار المصرية، فلم يَلْتَفِتْ أحدٌ إليه، وكان الصوابُ معهم.. ١١٠٠.

وقال: «... ليس كغيره مِنْ هؤلاء النابغين [...] (٢) في زماننا، المدَّعِين قُطْبِيَّةَ العِلْم، بَل العَالَم، ممن قد أعجَبَتْهُ نفسُه الخسِيسةُ حتَّى قَدَحَ علماءَ الأمة، وخطًا خُلاصة الأئمَّة.. » (٣). وقال: «... كعادة أمثاله، ممن قد أعجبَتْهُ نفسُه، وفسد حالُه.. » (٤).

وقال: «ثُمَّ اعلَمْ أَنَّا رأيناه يَسمَعُ الكرامة، وتَشْبُتُ عنده اضطراراً، لموجباتٍ، فيغْتَمُّ لذلك عظيماً، ثُمَّ تَحْمِلُه النَّفْسُ الحاسدة، والطبيعة الكَدِرَة، المتكبِّرة كثيراً، المتكبِّرة كبيراً، فيأخذ في إبطالها بوجوهِ الظَّلالِ، فإذا عَجزَ أَخذ في قَدْحِ النقل مهما أمكنَه، وإذا سَمِعَ القوادحَ الظَّلالِ، فإذا عَجزَ أَخذ في قَدْحِ النقل مهما أمكنَه، وإذا سَمِعَ القوادحَ أعجبَتُهُ وطَرِبَ لها، وقرَّبَ الناقلَ وأكرمَه، حتَّى إنَّ بعضَ المتَفرِّ جِين فيه، الضاحكِين منه، يَحكُون له كرامات يَتحَقَّقُونَها، ثُمَّ يقولون: اللهُ أعلم إنَّ هذه مِنْ أفعالِ الشياطين، فيقول: أحْسَنتُم، أنتم على مذهبي واعتقادي، ثُمَّ يَضُمُّ القائلَ إلى صدرِه، ويُقبِّل رأسَه، أو غيره إظهاراً لترجُّحِه عندَه، فيقضون منه العَجَبَ. ثُمَّ إنَّه قال: أنا أقدَحُ المبْطِلِينَ، فجَعَلَ لذلكَ الأكثر فيقطون بِمُغالَبَتِهِ واجتهادِه الخارج»

حتَّى قال: «فإنْ أنكرَ مُتَعَصِّبٌ بالباطِلِ، فقُلْ: يا قليلَ العِلْمِ والعقل! وهذا مما يُشَكُّ فيه؟! ها هُوَ، وجَماعةٌ مِنْ أصحابِه الطاغِينَ يُنادُونَ: مَنْ هُوَ إمامُ الحَرَمَيْن[ت٧٨٤هـ]؟ مَنْ هوَ الغزالي [ت٥٠٥هـ]؟ كلُّ هؤلاء كانوا

<sup>(</sup>١) تفاح الأرواح ومفتاح الأرباح، لابن السَّرَّاج، مخطوط، المنقول الرابع والعشرون.

<sup>(</sup>٢) كلمة غير مقروءة في المخطوط.

<sup>(</sup>٣) تشويق الأرواح والقلوب إلى ذِكر علام الغيوب، لابن السَّرَّاج، نسخة المؤلف، الورقة ٦١.

<sup>(</sup>٤) تشويق الأرواح، الورقة ٤٩.٠٥.

فلاسفةً كِلاباً، قد طَمَسُوا الدِّين - هذا في المتقدِّمِينَ المشتهرين - مَنْ هوَ تَاجُ الدين الفِرْكاحُ [ت، ٦٩ هـ]؟ مَنْ هوَ محيي الدِّين النواوي؟ هذا في المتأخرين، الذين كُنَّا في زَمَنِهم صِبْياناً، كِلَيْنا، لِكَوْنِهم سَبَقُوه، وهو يُريد طَمْسَ أسمائهم، ومحو فضائلهم، ليَسْتَفْرِدَ بالرئاسةِ، أُسوةَ أمثالِه، ممَّنْ لا يتقي الله، ولا يستحي منه، ولا مِنْ خَلْقِه. خَلَّصَ اللهُ الإسلامَ منه، ومِنْ أمثالِه، وأراحَهم مِنْ بلاياهم وبَغْيِهم، [....](١) بالباطل، وقبَّح مَنْ يَقْدَحُ الناسَ، ويهدر منازلهم بغير حَقِّ، آمينَ آمينَ آمينَ!»(١).

ولا يَرْتابُ ذو إنصافٍ أنَّ هذا الكلامَ قد جاوزَ الخطأ و الوَهْم، وأوْغَلَ الى الافتراء والقِحَة، حتَّى بَلغَ القاعَ منهما، وكذا حالُ أكثرِ مَنْ جَهروا بعَداوِتِهم لابن تَيْوِيَّة، مِن خصومِه، لا يجدون للنَّيْلِ مِنهُ غيرَ التكذُّبِ مَشْتَماً، و أمَّا المنصِفُونَ مِن مخالفِيه فيُنكِرون زَعْمَ التكبرِ والعُجب أشدَّ الإنكارِ، واقرأ ما كتبه أحدُهم في ذلك، مما يَليقُ أن يُساقَ لأمثال ابن السرَّاج، قال: «إنَّ هذا اتهامٌ ليس له أساسٌ من وقائع التاريخ، ولا حياةِ ذلك الرَّجُلِ العالم، فما ظهرَ عليه عُجْبٌ ولا كِبْرٌ، بل كانَ المتواضعَ القريبَ من الناسِ الداني يشعر بالعِزَّة إلا في ضيافته. إنما منشأ ذلك الاتهامِ الكاذبِ قُدْرَتُه وبيانُه، وقهرُه للمجادِلِين، وشَنُه الغارات البيانية عليهم، وعجزهم المطلق عن أن يرُدُّوا بوشْل بيانِه أو قريبِ منه، فَرَمَوْهُ بالعُجْبِ، وكذلك يُرْمَى كلُّ بليغٍ فصيح متكلِّم يَقْهَرُ مجادلِيه، ويَنْقُضُ عليهم حُجَجَهم مِن أطرافِها، فلا يجدون رَمْيَةً مَا متكلِّم يَقْهَرُ مجادلِيه، ويَنْقُضُ عليهم حُجَجَهم مِن أطرافِها، فلا يجدون رَمْيةً مَا منها من قَدْرِه، ويسترون بها عجزهم إلا عُجْبَه وتواضعَهُم، كأنهم ما

<sup>(</sup>١) كلمة غير مقروءة.

<sup>(</sup>٢) تشويق الأرواح، الورقة ١٤٢.

أسكتهم إلا التواضعُ، وما أنطقه إلا العُجب، فهم ممدوحون في صَمتِهم، وهو مذمومٌ في حُجَجِه، وتلك تَعِلَّةُ العاجزين يَغضُّون بها من قَدْرِ القائلين، فقد كان في الحقِّ مخلصاً بريئاً، وقد وَصَل إلى أعلى التقدير، وكان يُمْكنه الاحتفاظ به لو سَكتَ، ولَنال رضا الجميع، ولكنه آثرَ رضا الخالقِ، ولم يَهْتَمَّ برضا المخلوق، ولاقَى الأذى، والرَّميَ بالإلحاد والزندقة، وهو المؤمنُ الصابرُ، والقادرُ الشاكرُ، وهذا أقصى مراتبِ الإخلاص ودرجاتِه»(١)

وسأنقلُ لكَ مِنْ كلامِ شيخ الإسلام ما يُظهِر خطأ الحافظِ الذهبي في تحليلِه لجانب عِزَّة النَّفْسِ والحِدَّةِ في شخصيَّة شيخ الإسلامِ ابنِ تَيْمِيَّة.

قال - مثلاً - في تَعليلِ رَفْعِ صَوتِه، في مناظرته مع الرِّفاعية، عندَ استشهادِه بخبرِ الدَّجَال، وما سيَقَعُ منه حين يَخرجُ، قال: «...ويَقتل رجُلاً، ثُمَّ يَمشي بين شِقَيهِ، ثُمَّ يقول له: قُمْ فيقوم، ومع هذا فهوَ دجالٌ كذَّابٌ ملعونٌ، لعنهُ اللهُ، ورفعتُ صوتي " وقال عَقِبَ هذا: «فكان لذلك وَقْعٌ عظيمٌ في القلوب "(۲) وكان رَفْعُ الصوتِ - أحياناً - ردًّا على رفع الخصم صوتَه، كما وقع في المناظرة المذكورة وغيرها.

وتأمَّلْ قولَه في جوابِ رسالةٍ أُرسِلَتْ إليه سنة ٧٠٦هـ، وهو في السجن بالقاهرة، مُمتحَنُّ بفِتَنِ قُضاةِ التعصُّب للفِكْرِ الأشعريِّ، ونَمائم

<sup>(</sup>۱) هذا رأيُ الشيخ العلاَّمة محمد أبو زُهْرة (ت١٣٩٤هـ) في كتابه: ابن تَيْمِيَّة، حياته وعصره - آراؤه وفقهه. ص ٨٥، لكنه - رحمه الله تعالى - نقله من مطبوعة نَسَبتْ كلامَ الذهبي إلى السيوطي، وقد أبدى في الحاشية شُكَّه في ذلك لتأخر وفاة السيوطي عن أن يقول: إنه ما رمقت عينه...ثمَّ قال: «فإما أن يكون هذا الكلام باطل النسبة برُّمته، وإما أن يكون قد نقله السيوطيُّ عمَّن عاصر ابن تَيْمِيَّة، ولم يذكر صاحبه، والكلام في الحالين من حيث المعنى غير صحيح، فما كان في ابن تَيْمِيَّة عُجْب ولا شبه العُجب».

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ١١/ ٤٦٦.

شيوخ التصوف، قال: «معَ أنِّي في عُمْري - إلى ساعتي هذه - لم أَدْعُ أحداً قَطُّ في أصولِ الدِّين، إلى مذهبٍ حنبليِّ، وغيرِ حنبلي، ولا انتصرْتُ لذلك، ولا أذْكُره في كلامي، ولا أذكرُ إلا ما اتَّفقَ عليه سلفُ الأمةِ وأئمتُها، وقد قلتُ لهم عيرَ مرَّةٍ -: أنا أُمْهِلُ مَن يُخالفني ثلاثَ سنين، إنْ جاء بحرفٍ واحدٍ، عن أحدٍ مِنْ أئمَّةِ القرونِ الثلاثة، يخالفُ ما قلتُه، فأنا أُقِرُّ بذلك، وأمَّا ما أذكرُه فأذكرُه عن أئمةِ القرونِ الثلاثةِ بألفاظِهم، وبألفاظِ مَنْ نَقَلَ وأجماعَهم مِن عامَّة الطوائفِ.

هذا مع أنِّي دائماً - ومَنْ جالسني يَعلمُ ذلك مِنِّي - أنِّي مِن أعظمِ الناسِ نَهْياً عن أنْ يُنْسَبَ مُعيَّنٌ إلى تكفير، وتفسيق، ومعصية، إلا إذا عُلِمَ أنه قد قامَتْ عليه الحُجَّةُ الرِّساليَّةُ، التي مَنْ خالفَها كان كافراً تارةً، وفاسقاً أُخرى، وعاصياً أخرى، وأني أُقرِّرُ: أنَّ الله قد غفرَ لهذه الأمَّة خطأها، وذلك يَعُمُّ الخطأ في المسائل الخَبرِية القَوْلية، والمسائل العَمَليَّةِ»(١)

وقال: «وقلتُ له: أنا قد أحضرتُ أكثرَ مِنْ خمسين كتاباً مِنْ كُتُبِ أهل الحديث، والتصوف، والمتكلمين، والفقهاء الأربعة: الحنفية، والمالكية، والشافعية، والحنبلية، تُوافق ما قلتُ. وقلتُ: أنا أُمْهِلُ مَن خالفني ثلاث سنين، أن يَجيء بحرفٍ واحدٍ عن أئمة الإسلام، يُخالفُ ما قلتُه، فما الذي أَصْنَعُه؟!»(٢)

وقال: «ما ذَكرتُم مِنْ لِين الكلامِ، والمخاطبةِ بالتي هي أحسنُ، فأنتم تعلمون أنّي مِنْ أكثر الناسِ استعمالاً لهذا، لكن كلّ شيء في موضعِه حَسَنٌ،

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ٣/ ٢٢٩.

<sup>(</sup>۲) مجموع الفتاوي ۳/ ۲٦٥.

وحيثُ أَمَرَ اللهُ ورسولُه بالإغلاظِ على المتكلِّم لِبَغْيِهِ وعُدوانِه على الكِتابِ والسُّنة، فنحن مأمورون بمُقابلَتِه، لَمْ نكنْ مأمورينَ أنْ نخاطبَهُ بالتي هي أحسنُ.

ومِنَ المعلومِ أَنَّ الله تعالى يقول: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَاَنْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ الله تعالى يقول: ﴿ وَلَا تَهِنُواْ وَلَا تَحْزَنُواْ وَاَنْتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ الله الأعلى بنَصِّ القرآن. وقال: ﴿ وَقَال: ﴿ وَقَال: ﴿ وَقَال: ﴿ وَقَال: ﴿ إِنَّ اللّهَ اللّهِ الْعِزْةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِينَ ﴾ [المنافقون: ٨]، وقال: ﴿ إِنَّ اللّهِ كَانَةُ وَرَسُولَهُ وَلَيْكِ فِي ٱلْأَذَلِينَ ﴿ اللّهُ اللّهُ لَأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِ ﴾ الله الله لأَغْلِبَكَ أَنَا وَرُسُلِ ﴾ [المجادلة: ٢٠ - ٢١] واللهُ محقِّقُ وعده لمنْ هُو كذلكَ، كائناً مَن كان».

حتَّى قال: «وهذا - سواءٌ كان أو لم يَكُن - الأصلُ الذي يجبُ اتباعُه هُوَ الأولُ، وقولُ النبيِّ ﷺ: «لا تبدؤوهم بقتالٍ، وإنْ أَكْثَبُوكم فارْمُوهم بالنَّبْل» (١) على الرأسِ والعَيْن، ولم نَرْمِ إلا بعدَ أَنْ قَصَدوا شرَّنا، وبعدَ أن أَكْثَبُونا، ولهذا نفَعَ اللهُ بذلك» (٢)

وقال: «ومما يجبُ أن يُعلَم أنَّ الذي يُريد أن يُنكِرَ على الناسِ ليس له أنْ يُنكِرَ إلا بحُجَّةٍ وبيانٍ، إذْ ليس لأحدٍ أن يُلزِمَ أحداً بشيء، ولا يَحْظُرَ على أخدٍ شيئاً، بلا حُجَّةٍ خاصَّة، إلا رسولُ الله على المبلِّغُ عن الله، الذي أوجبَ على الخَلْقِ طاعتَه فيما أَدْرَكتُهُ عقولُهم، وما لم تُدْرِكُهُ، وخَبَرُه مُصدَّقُ فيما عَلْمناه، وما لم نَعْلَمْهُ».

ثُمَّ قال: «هذا، وأنا في سَعَةِ صَدْرٍ لمن يُخالِفُني، فإنَّه وإن تَعدَّى حدودَ الله فيَّ بتكفيرٍ، أو تفسيقٍ، أو افتراء، أو عصبيَّةٍ جاهليةٍ، فأنا لا أتعدَّى

<sup>(</sup>١) رواه البخاري في المغازي رقم الحديث (٣٩٨٤). وأكثبوكم: إذا قَرُبوا منكم.

<sup>(</sup>٢) مجموع الفتاوي ٣/ ٢٣٢-٢٣٣.

حدودَ الله فيه، بل أضبِطُ ما أقولُه وأفعلُه، وأزِنُه بميزانِ العَدْلِ، وأجعلُه مُؤْتمًّا بالكتابِ الذي أنزلَه اللهُ، وجَعَلَه هُدَىً لِلناسِ، حاكماً فيما اختَلَفوا فيه».

وقال: «... فجاء بعد ذلك الفتَّاحُ (٢) ومعه شخصٌ ما عرفتُه، لكن ذُكِرَ لي أنه يقال له: علاءُ الدين الطَّيْبَرُس (٣)، ورأيتُ الذين عَرفوه أثنوا عليه – بعد ذلك – خيراً، وذَكروه بالحُسنى، لكنَّه لم يَقُلْ – ابتداء – مِنَ الكلامِ ما

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ٣/ ٢٤٥-٢٤٦.

<sup>(</sup>٢) الفتَّاحُ، بَكْتُوت، بدر الدين، أميرٌ مملوكيٌّ مالأ المتَوَثِّبَ على عرش السلطنة: بيبرس الجاشنكير (ت٧٠٩هـ)، ثُمَّ لما رجع الناصر للحكم قبض عليه، ومات جوعاً وعطشاً في سجن الإسكندرية سنة ٧١٠هـ. انظر ترجمته في: الدرر الكامنة ١/ ٢٨٨، والمقفى الكبير٢/ ٤٧٥. وقد ظنه بعض الفضلاء حارس السجن!

<sup>(</sup>٣) هناك غير واحد من أمراء المماليك أسماؤهم: علاء الدين طيبرس، ثلاثة منهم يحتمل أن يكون أحدهم هو المراد هنا: طيبرس الجندي، المتوفى سنة ٧٤٩هـ، وطيبرس الخزنداري، المتوفى سنة ٧٤٩هـ. الدرر الكامنة ٢/١٣٧-١٣٨.

يَحتمِلُ الجوابَ بالحُسْني، فلَمْ يَقُلْ: الكلمةُ التي أُنْكِرَتْ: كَيْتَ وكَيْت، ولا استفهَمَ: هل أنتَ مجيبٌ إلى كَيْتَ وكَيْتَ؟

ولو قال ما قال مِن الكذبِ عليَّ، والكفرِ والمجادلةِ، على الوجه الذي يَقتضي الجوابَ بالحُسنى، لفعلتُ ذلك، فإن الناسَ يعلمون أني مِن أطولِ الناس روحاً وصبراً على مُرِّ الكلامِ، وأعظمِ الناس عدلاً في المخاطبة لأقَلِّ الناسِ، دَعْ لولاةِ الأمور.

لكنه جاء مجيء المكْرِهِ على أَنْ أُوافِقَ إلى ما دعا إليه، وأخْرَجَ دُرْجاً فيه مِنَ الكذبِ والظلم، والدعاء إلى معصية الله، والنهي عن طاعته، ما الله به عليم، وجَعلْتُ كلما أردتُ أَن أجيبَه وأحمِّلَه رسالةً يُبلِّغها، لا يُريد أَن يَسْمَع عليم، وجَعلْتُ كلما أردتُ أَن أجيبَه وأحمِّلَه رسالةً يُبلِّغها، لا يُريد أَن يَسْمَع شيئاً من ذلك ويُبلغه، بل لا يُريد إلا ما مضمونُه الإقرار بما ذُكِرَ، والتزام عَدَم العَوْدِ إليه، والله تعالى يقول: ﴿ وَلا بَحَدُلُوا أَهْلَ الصَحَاطِبُ إِلّا بِالّتِي هِي أَحْسَنُ إِلّا العَنْدِوت: ٢٤] فمتى ظَلَمَ المخاطِبُ لم نكن مأمورين أَن نُجيبَه بالتي هي أحسن، بل قال أبو بكر الصِّدِيقُ – رضي الله عنه – لعُروة بن نُجيبَه بالتي هي أحسن، بل قال أبو بكر الصِّدِيقُ – رضي الله عنه – لعُروة بن مسعودٍ بحضرة النبيِّ ﷺ لما قال: إني لأرى أوْباشاً مِنَ الناسِ خَلِيقاً؛ أَنْ مسعودٍ بحضرة النبيِّ عَلَيْ لما قال: إني لأرى أوْباشاً مِنَ الناسِ خَلِيقاً؛ أَنْ مسعودٍ بحضرة النبيِّ الله عنه ولَدَعُه؟» (١).

ومعلومٌ أنَّ العِزَّة لله ولرسولِه وللمؤمنين، مَنْ كانوا، وقد قال تعالى: ﴿ وَلَا تَهِنُوا وَلَا تَحْزَنُوا وَأَنتُمُ ٱلْأَعْلَوْنَ إِن كُنتُم مُّؤْمِنِينَ ﴾ [آل عمران: ١٣٩]، فمَنْ كان مؤمناً فهو الأعلى، كائناً مَنْ كان، ومَن حادَّ الله ورسولَه، فقد قال تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ يُحَادُونَ ٱللهَ وَرَسُولَهُ وَأُولَئِكَ فِي ٱلْأَذَلِينَ ﴾ [المجادلة: ٢٠]».

حتَّى قال: «ولما رأيته يُلِحُّ في الأمر بذلك، أغلظتُ عليه في الكلام،

<sup>(</sup>١) مسند أبي يعلى الموصلي ١/ ٤٤.

وقلت: دَعْ هذا الفُشارَ، وقُمْ رُحْ في شُغلِكَ، فأنا ما طلبتُ منكم أن تُخرجوني. وكانوا قد أغلقوا البابِ القائمَ الذي يُدخَلُ منه إلى الباب المطْبِق، فقلتُ - أنا- افتحوا ليَ الباب حتَّى أنْزِلَ، يعني: فَرَغَ الكلامُ.

وجَعَلَ - غيرَ مرَّةٍ- يقول لي: أتخالفُ المذاهبَ الأربعة؟ فقلتُ: أنا ما قلتُ إلا ما يوافقُ المذاهبَ الأربعة، ولم يَحكُمْ عليَّ أحدٌ مِنَ الحكَّام إلا ابن مخلوفٍ [ت٧١٨هـ]، وأنتَ كنتَ - ذلك اليوم- حاضراً.

وقلتُ له: أنت وحدَك تَحكمُ، أوْ أنتَ وهؤلاء؟ فقال: بل أنا وحدي، فقلتُ له: أنت خصمي، فكيف تحكم عليَّ؟ فقال: كذا؟ ومَدَّ صوتَه، وانْزَوَى إلى الزاوية، وقال: قُمْ، فأقاموني، وأمَروا بي إلى الحبس»(١)

وصرَّح - رحمه الله - أنه لم يتكلم بالمباحث التي نقموا عليه الكتابة فيها، مع مَن لا تَبلُغُ عقولُهم معانيه، وقال في ذلك: «وأمَّا قول القائل: لا يُتَعَرَّضُ لأحاديثِ الصفاتِ وآياتِها عند العوام، فأنا ما فاتحتُ عاميًّا في شيء من ذلك قَطُّ».

حتَّى قال: «فأخذا الجوابَ وذَهَبا، فأطالا الغَيبة، ثُمَّ رَجعا ولم يأتيا بكلامٍ محصَّلٍ إلا طلب الحضور، فأغلظتُ لهم في الجواب، و قلتُ لهم بصوتٍ رفيع: يا مُبَدِّلِينَ، يا مرتدِّين عن الشريعة، يا زنادقةُ، وكلاماً آخر كثيراً»(٢).

وقال: «وقلت - قَبْل حُضورها-(٣) كلاماً قد بَعُدَ عهدي به، وغضبتُ

<sup>(</sup>١) مجموع الفتاوي ٣/ ٢٥٢-٢٥٣.

<sup>(</sup>٢) التسعينية، لابن تيمية ١/١١٧-١١٨.

<sup>(</sup>٣) يعني نسخة عقيدته (الواسطية) التي كتبها من نحو سبع سنوات قبل قيام متعصبة الأشاعرة عليه.

غضباً شديداً، لكنى أذْكُرُ أني قلتُ: أنا أعْلَمُ أنَّ أقواماً كذبوا عليَّ، وقالوا للسلطان أشياء، وتكلَّمتُ بكلامِ احتجتُ إليه، مثل أن قلتُ: مَنْ قامَ بالإسلام أوقاتَ الحاجَةِ غيري؟ ومَن الذي أوضحَ دلائلَه وبيَّنه، وجاهدَ أعداءه وأقامَه، لمَّا مالَ، حين تخلَّى عنه كلُّ أحدٍ، ولا أحدَ يَنطِقُ بحُجَّتِه، ولا أحدَ يَنطِقُ بحُجَّتِه، ولا أحدَ ينطِقُ بعُجَّتِه، ولا أحدَ ينجاهد عنه، وقمتُ مُظهِراً لحُجَّتِه، مجاهداً عنه، مُرَغِّباً فيه؟

فإذا كان هؤلاء يَطْمَعون في الكلام فيّ، فكيف يصنعون بغيري؟ ولو أن يهودياً طلب من السلطانِ الإنصافَ لوَجَبَ عليه أن يُنصِفَه، وأنا قد أعفو عن حَقِّي، وقد لا أعفو<sup>(۱)</sup>، بل قد أطلبُ الإنصافَ منه، وأن يُحْضَرَ هؤلاء الذين يَكْذِبون لِيُحاقُوا<sup>(۲)</sup> على افترائهم، وقلتُ كلاماً أطولَ مِن هذا، من هذا الجنس، لكن بَعُدَ عهدي به، فأشارَ الأميرُ إلى كاتبِ الدُّرْجِ - محيى الدين- بأن يكتبَ ذلك. وقلت أيضاً: كلُّ مَن خالفني في شيء مما كتبتُه، فأنا أعْلَمُ بمذهبه منه»<sup>(۳)</sup>

وقال أثناء مناظرته لصفي الدين الهندي: (ت٧١٥هـ) حين اعترضَ الهنديُّ على معلومةٍ تاريخية، عن نشأة المعتزلة: «فغضبتُ عليه، وقلت: أخطأت، وهذا كذبٌ مخالفٌ للإجماع، وقلتُ له: لا أدَبَ ولا فضيلة، لا تأدَّبْتَ معيَ في الخطابِ، ولا أصبتَ في الجوابِ.. »(٤)

وله - رحمه الله تعالى - سخريةٌ لاذعةٌ في النقد، كقوله: «... وبهذا

<sup>(</sup>١) في مخطوطة: ترجمة ابن تَيْمِيَّة لابن عبد الهادي (العقود الدرية) وردت هذه الجملة هكذا: (وأنا قد أغفر عن حقى وقد لا أغفر).

<sup>(</sup>٢) في مجموع الفتاوى: (ليوافقوا) وهو خطأ.

<sup>(</sup>٣) ترجمة شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة (العقود الدرية) الورقة ٨٤، ومجموع الفتاوي ٣/ ١٦٣.

<sup>(</sup>٤) مجموع الفتاوي٣/ ١٨٣.

يَحْصُلُ الجوابُ عمَّا ذَكَره الشيخُ: أبو طالبِ المكِيُّ، في كتابه: (قُوت القلوب)، حيث ذَكَر أنه مَنْ أنكرَ السماعَ مُطْلَقاً غيرَ مقيَّد، فقد أنكرَ على سبعين صِدِّيقاً! (فعَلَق ابنُ تَيْمِيَّة): "ولعل الإنكارَ اليومَ يَقَعُ على خَلْقٍ عظيم مِنَ الصِّدِّيقِين! "(1). وهو - رحمه الله تعالى - وإنْ أتى هذا الأسلوبَ في الكلامِ والكتابة، فلَه به الحُجَّة، من قول رسول الله ﷺ، فقد قال في موضع حَمَلَ فيه على تأويلاتِ القرامطة والفلاسفة والمعتزلة والرافضة، ووصَفَها بأنها من أنواع الهُراء، التي هي فوق مُطلَقِ الكذبِ والافتراء، وقال: "إنها تليقُ بأن تُقْرَن بحكايات السُّوَّال، ولو ذَكرَها المساخرُ (المسْخَراتي أو الحكواتي) لمن يَضْحَكُ منه لأخذوا به الأموال» وعقَّبَ على كلامه هذا الحكواتي) لمن يَضْحَكُ منه لأخذوا به الأموال» وعقَّبَ على كلامه هذا بقوله: "وقد يكون العيبُ لهم، والهجاءُ لهم، من أنواع الجهاد في سبيله، بقوله: "وقد يكون العيبُ لهم، والهجاءُ لهم، من أنواع الجهاد في سبيله، كما أمرَ النبيُّ ﷺ: حسان بن ثابت أن يَهْجُوَ المشركين، وقال: (هو أنْكأُ فيهم مِنْ وَخْزِ الإبَر).. "(٢).

وأنقلُ لكَ بعضَ ما جاء في رسالةٍ بعثَ بها عالمٌ مِنْ علماء العراقِ، قرأ بعضَ كتبِ ابن تيمية، ولم يَلْقَه، تأمَّلْ تأثيرها «الإيجابيَّ» فيه، في هذه الرسالة، فما هو إلا لسان حالِ أمثالِه على مَرِّ الدُّهور، واسمُ هذا العالم العراقيِّ: قوامُ الدِّينِ، عبدالله بن حامد الشافعيُّ (٣)، بعثها إلى الإمام القاضي

<sup>(</sup>١) الاستقامة، لابن تيمية ١/ ٢٩٩.

<sup>(</sup>٢) جوابُ الاعتراضات المصرية على الفُتْيا الحمَوِيَّة، تحقيق: الأستاذ محمد عزير شمس ص٣٠١. و الحديث الذي أشار إليه ابن تيمية بلفظ: (هو أَنْكَأُ فيهم مِنْ وَخْزِ الإبرِ) لم أجده، وإنما لفظُ مسلم في صحيحه (٢٤٩٠): «...فإنه أشدُّ عليها من رَشْقِ بالنبلِ».

<sup>(</sup>٣) لَمْ أَجِدَ له ترجَمُّة، غير أنه كان حيَّا بعد سنة ٧٢٨هـ، فقد ورد في رَّسالة لَه أُرسلُها إلى تلميذ شيخ الإسلام، والخبير بخطه: عبد الله بن رُشَيِّق(ت٤٩٧هـ) أنه أراد وهو في طريق عودته من حجِّ سنة ٧٢٨هـ أن يزور أبا العباس وهو في معتقله في القلعة، لكنه سمع بخبر وفاته قبيل =

زين الدين عمر بن سعدالله الحنبلي، المعروفِ بابن بُخَيْخٍ (ت ٧٤٩هـ) (١) قال: «...ولقد مَنَّ الله - سبحانه - على أهلِ هذا العصرِ بنعمةٍ عظيمةٍ ما قَدَرَ أَكْثَرُهم قَدْرَها، ولا قامُوا لله بشُكرِها، أقامَ لهم عالماً على رأسِ هذهِ المئةِ - وأيّ عالِمٍ - غالِبُ الظنِّ أنَّ أهلَ العِلمِ ما عرفوه، وحاشَى لله أنْ يَعرفوه حقيقة المعرفةِ ويَقْلُوهُ، وهذا المسكينُ كاتبُ هذه الأسطرِ، لمْ يَقفْ على كلامه، ولم يَعرف حاله إلا قُرْبَ اعتقاله، وليت كان قبل ذلك بمدَّةٍ طويلةٍ، وأيُّ حيلةٍ بعد فَوْتِ الحيلةِ؟ ولكن في الله الخلف، وفي بقاياكم السُّلُوانُ عمَّنْ سَلَفَ.

ولمَّا وصل إلى هنا بعضُ مُصنَّفاتِه، و وَقَفَ على أصولِ مقالاتِه، واعتبَرَ قواعدَ تأسيساتِه، في بُحوثِه ومناظراتِه، رأى - والله - شيئًا بَهَرَهُ، وشاهدَ أمرًا حَيَّرهُ، ولا كان يَعتقدُ أنَّ مِثْلَ هذا البحثِ والبيانِ، يكون في قوَّةِ إنسانِ، وما أَشْبَهَهُ بِرَجُلٍ مَوْتُورٍ يَظْلُبُ الثَّأْرُ مِنْ جميع الفِرَقِ المخالفةِ لِدِينِ السانِ، وما أَشْبَهَهُ بِرَجُلٍ مَوْتُورٍ يَظْلُبُ الثَّأْرُ مِنْ جميع الفِرَقِ المخالفةِ لِدِينِ الإسلامِ، لا يُبالي بِكَثْرَةِ عَدَدِهم، ولا يتزَعْزَعُ إنْ تتابعَ مَدَدُهُم، ولا تَهُولُه كثرةُ جُمُوعِهم، ولا يُتَعْتِعُهُ تَهْدِيدُهُم أو تَهْوِيلُهم، مِنْ تابعِهم أو مَتْبُوعهم... "(٢).

<sup>=</sup> وصوله إلى الكوفة، و يبدو أنه كانت له رحلة في طلب الحق والرشاد كرحلة العماد الواسطي (ابن شيخ الحزَّاميَّة)، رحمة الله تعالى عليهما.

<sup>(</sup>۱) هذا القاضي ممن دَوَّخَ تقيَّ الدين السبكيَّ، لمَّا كان الأخير في منصب رئاسة القضاة، قال تلميذه الوَفيُ خليلُ الصفديُّ: «كان شيخنا العلامة...السبكيُّ...يتألَّمُ ويتأذَّى منه وما يَتَحلَّم، ولا ينفِّذُ ما يحكمُ به ولا يَراه»، (أعيان العصر ٣/ ٣٠٠)، و قد أبان السبكيُّ سبب ذلك في شيء كتبهُ وسمَّاه: (تذكرةٌ لي ولمن يقفُ عليها)، قال: «...ومنه ما اشتهر عند الخاصِّ والعامِّ، مِن انتحالِه أقوالَ ابن تيميَّة في كلِّ شيء، ووقوفِه عندها، وتمسُّكِه بها، وحُكمِه بها، سواء أكانت مذهبًا أمْ لا، هذا في الأحكام الفرعية، دَعْ ذِكْرَ الاعتقادات التي يَتَبعه فيها، وما يقال: نسأل الله العافية والسلامة!». مِن مجموع فيه رسائل للسبكي بخطه. الورقة ٩١.

<sup>(</sup>٢) ترجمة شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّةُ (العقود الدرية) لابن عبد الهادي، مخطوطة (كوبرلي) في =

وجاء في ترجمة ابن تَيْمِيَّة، التي جمَعَها الحافظُ ابنُ عبد الهادي، هذا الموقفُ الدَّالُ على شجاعتِه، بل على أعصابٍ مِنْ حديدٍ كانت من عطاء الله تعالى لهذا المصلِحِ الصابر، قال بعد حكايتِه اجتماع حُشودٍ من أتباع الطُّرُق الصوفية والعوام، في «مظاهَرةٍ» صاخبةٍ عند قصر السلطان في (القَلْعَة) بالقاهرة: «وأمَرَ مَنْ يَعقِدُ له مجلساً بدار العكدل، فعُقِدَ مجلس يومَ الثلاثاء، في العَشْرِ الأُولِ من شوال، من سنة سَبْع وسبع مئة، وظَهَرَ في ذلك المجلس، من عِلْم الشيخ، وشجاعتِه، وقوَّةِ قَلْبِه، وصِدْقِ تَوكُّلِه، وبيان ذلك المجلس، ما يَتجاوز الوصف، وكان وَقتاً مشهوداً، ومجلساً عظيماً.

وقال له كبيرٌ مِنَ المخالفِين: مِنْ أينَ لك هذا؟ فقال له الشيخ: مِنْ أين لا تَعْلَمُه! وذَكر بعضُ مَنْ حضرَ ذلك المجلسَ: أن الناس لما تفرَّقوا [عنه] قامَ الشيخُ، ومعه جماعةٌ من أصحابه، قال: فجاء وجئتُ معه، إلى موضع ذكرَه في دار العَدل، قال: فلَّما جلسنا استلْقَى الشيخُ على ظَهْرِه، وكانَّ هناك حَجَرٌ لأَجْلِ تَثْقِيل الحَصِير، فأخَذَه ووَضَعَه تحت رأسِه، فاضطَّجَعَ قليلاً، ثُمَّ جلسَ، فقال له إنسانٌ: يا سيدي قد أكثرَ الناسُ عليك! فقال: إنْ هُمْ إلا كالذُّبابِ، ورَفَعَ كَفَّهُ إلى فيهِ، ونَفَخَ فيه. قال: وقامَ، وقُمْنا معه، حتَّى خرجنا، فأتي بحِصانِ فركِبَه، وتَحَنَّكُ (١) بذُؤابَتِه، فلَمْ أرَ أحداً أقوى قَلْبًا، ولا أشدَّ بأساً منه» (٢)

قلت: والذي يَظهر أنَّ هذه الصورة - وأمثالَها- مِنْ صُوَر شجاعةِ شيخِ

<sup>=</sup> إصطنبول، الورقة ١٩٤.

<sup>(</sup>١) حُرِّفتْ هذه الكلمة في المطبوعة إلى: (وهو يختال بذؤابته)!

<sup>(</sup>٢) ترجمة شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة (العقود الدرية) لابن عبد الهادي، مخطوطة (كوبرلي) في إصطنبول، الورقة ٩٤.

الإسلام، وإقدامِه البُطوليِّ، كان لهما تأثيرٌ في قلوبٍ جَبُنَ أصحابُها في ذلك الوقت - ممَّنْ لو جُعِلوا في موقفٍ مشابهٍ لبعض مواقف أبي العباس، لتخلَّعتْ أكتافُهم مِنْ رعدةِ فرائصِهم، فحلَّلُوا بنصيبهم من العقل والشجاعة، ما رأوه من آثارهما في شخصية شيخ الإسلام، فعَبَّروا بعد ذلك في كُتبهم بتعبير يُناسِبُ شِبْهَ الخواء مِن ذلك فيهم، فقالوا: إنه رَجُلٌ مُتَّسِعُ العِلْم، واهدٌ، فاضلٌ، إلا أنَّ عِلْمَه كان أكثر مِن عقلِه، أو أرجحَ منه، أو أنَّ فيه شيئاً، أو أنه ناقصٌ ورَّطَه في مهالك، وأوقعه في مَضايق!(١)

#### خُلاصَةُ القَوْلِ:

وبعدُ، فقد يكون لأبي عبدالله الذهبي - رحمه الله تعالى - عذرٌ قاهرٌ، أدَّاه لِيَكْتُبَ ما كَتَبَ، فعِلْمُ ذلك عند علامِ الغُيوبِ سبحانه - وقد يكون الأمرُ على ما سبقَ الرأيُ فيه، فما هو - عندئذ - بأوَّلِ حاكم اجتهدَ فأخطأ. وإنَّه لَمِنْ بالِغِ فَضْلِ الله تعالى عليه، وعلى أبي العبَّاس بن تَيْمِيَّة، وعلى الناس، أنْ لم تَصْرِفْ تلك الكلماتُ طلابَ العلمِ عن الإفادة؛ لا مِنْ كُتبِ مؤرخِ الإسلام، ولا مِنْ كُتبِ شيخِ الإسلام، إدامَةً لحَسَناتِهما، وإنَّني - والله - ما ازدَدْتُ إلا حُبًّا لهما، بعد دراستي هذه، فقد علِمْتُ، فيمَنْ عَلِمَ، أنَّ ما يُلحَظُ في تُراثِ شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة العِلْميِّ، مِنْ حِدَّةٍ وشِدَّة في رُدوده على مخالفِيه - وجُلَّهم مِنْ دُعاة إقصاءِ الكتابِ والسنة، في الاعتقادِ رُدوده على مخالفِيه - وجُلَّهم مِنْ دُعاة إقصاءِ الكتابِ والسنة، في الاعتقادِ

<sup>(</sup>۱) فاه بذلك، على الترتيب: ابنُ الجزري (ت٧٣٨هـ)، والنُّويريُّ (ت٧٣٨هـ)، وابنُ بطوطة (ت٩٧٩هـ)، وابن أيبك الصفدي (ت٤٦٤هـ)، في كتبهم هذه: تاريخ حوادث الزمان وأنبائه، ووفيات الأكابر والأعيان من أبنائه ٢/ ٣٠٩، ونهاية الأرب في فنون الأدب ٣٣/ ٢٧٧، وتحفة النظَّار في غرائب الأمصار (رحلة ابن بطوطة) ص١١٢، و الغيث المسجم في شرح لامية العجم ٢/ ٤٣٧.

والعملِ- أنها كانت ردوداً مضبوطةً بميزانِ الشرعِ، وإذْ كان الأمرُ كذلكَ فلا تَشْرِيبَ عليه، و لا خوفَ على «الآخرِ» مِنْ أن تُهتَضَمَ حقوقُه مِنْ جَرَّاء حِدَّةٍ صدَرَتْ عنه، مادام يَغْلَبُها بحلم وصَفْح.

لقد كان ابنُ تيميَّة أُمَّة، قدِ اجتمعَتْ فيه مِنَ الفضائلِ ما كانَ بها نَسِيجَ وَحْدِهِ، فلا يُظنَّ – مثلاً – أنْ يُفارِقه التواضعُ ولَيِّنُ القولِ إلا في موضع يَجِبُ أَنْ يُفارِقاهُ فيه، وقد يجتهدُ في موضع ذلك، ولئن أخطأ فله أجرٌ واحدٌ، وما أنْ يُفارِقاهُ فيه، وقد يجتهدُ في موضع ذلك، ولئن أخطأ فله أجرٌ واحدٌ، وما نقلتُه آنِفاً، مِنْ كلامِه، دليلٌ على سلامةِ مَنهجِه، فلا تكفيرَ عندَه لأصحابِ الرأي المخالفِ، ولا خُروجاً على وُلاةِ الأمرِ، وما عُنْفُ الكلمةِ على مخالفِه، في حواره، وفي كُتبه إلا مما تقتضيهِ الشخصيةُ الإصلاحيةُ أحياناً، وتلك شخصيةٌ لا تَعرفُ الموارَبَةَ والمداهَنة، وهو كما قال عن نَفْسِه: "فإنِّي وتلك شخصيةٌ الإعراء في إنسانِ؛ يَراه إذا ما أَشْكَلَ عليه اجتماعُ أبْحُرِ مِنَ العِلم والتقوى والذكاء في إنسانِ؛ يَراه إذا ما أَغْضِبَ يحتدُّ غضبُه، كأنه يُرْجِع بَواعِثَ ذلك في الأغلبِ إلى أنَّه كانَ أمراً أغْضِبَ يحتدُّ أنْ يُحتدَّ له بذلك القَدْرِ، وإذْ رآهُ مِراراً يَفْعَلُه، فما هو إلا نِتاجُ ما حَسِبَ، وعُذْرُه ما تَقدَّمَ.

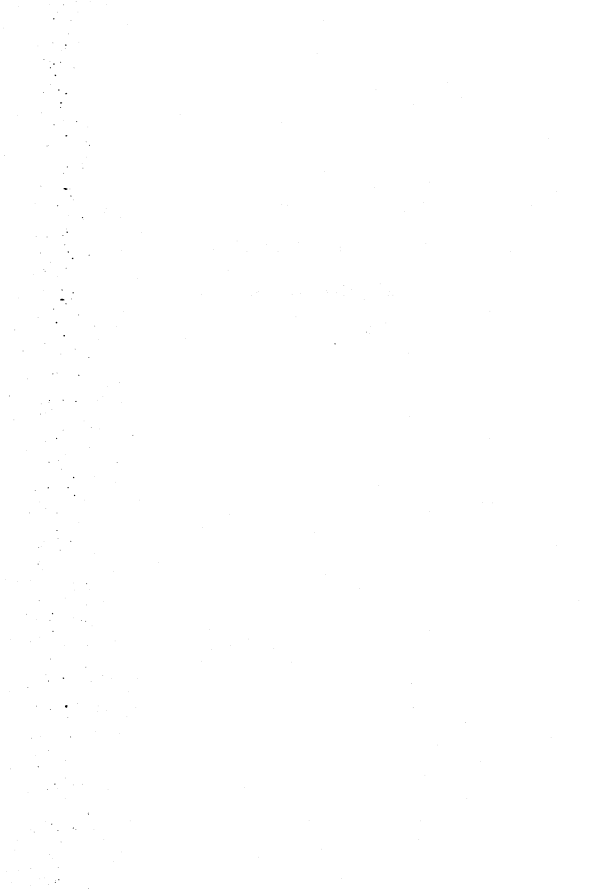
ثُمَّ إِنَّ أهل السنة لا يعتقدون العصمة إلا للأنبياء، والمنصِفُون منهم، العالمون بسيرة هذين العَلَمَيْنِ، يُبرِّ تُونَهُما عن الكذب والتكبر، ويُخاطبون عقلاء مَنْ تَكَرَّهَ سبيلَ دَعوتِهما، التي هي الدعوةُ إلى ما كان عليه سلفُ المسلمين الصالحُ، فَيُرُوْنَ مُولَعِينَ بحَشْدِ أسماءِ أعلامٍ، تَكلَّموا على أبي العباس بن تيمِيَّة، وأخطؤوا، ويَلْهَجون مِنْ بينهم باسمِ الذهبيِّ و برسالتِه

<sup>(</sup>۱) مجموع الفتاوي ۳/ ۲۷۷.

هذه، في كلِّ محفلٍ و "مَوْقع": قال الذهبيُّ...، وكَتَبَ الذهبيُّ...، فإننا نُخاطِبُهم قائلِينَ لهم: مَهْلاً حَنانَيْكُم! وإنْ كان قَدْ قالها مؤرخُ الإسلام، فإنا نُحَوِّنُ الخَطْبَ في ذلك بعبارة واحدة (كان ابنُ حزم يُكْثِر منها، وأعجَبَتِ الذهبيَّ!)، فنقول لكم: هذا فَهْمُ أبي عبد الله الحافظ، وقد أخطأ، «فكانَ ماذا؟».



نَصُ رسالة : بيان زَعَل العلم في إصدار المؤلِّف الثاني لها





# وبِهِ ثِقَتِي

قال الشيخُ أبو سَعيدٍ خَليلُ بنُ العَلائيِّ: نَقَلْتُ مِنْ خَطِّ شَيْخِنا أبي عبدالله محمَّدِ بنِ أحمدَ بنِ عثمانَ الذهبيِّ - بعدَ أنْ قرأتُه عليه - قال بعدَ حَمْدِ الله والصلاةِ على رسولِ الله صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم:

اِعْلَمْ - وَفَّقَكَ اللهُ تعالى - أنَّ في كُلِّ طائفَةٍ مِنْ عُلَماءِ الأُمَّةِ ما يُذَمُّ ويُعابُ، فيَنْبَغِي أنْ يُتَجَنَّبَ.

#### القُرَّاءُ

فَالقُرَّاءُ المُجَوِّدَةُ: فِيهِمْ تَنَطُّعٌ زائدٌ، وتَحْرِيرٌ، يُؤَدِّي إلى أنَّ المُجَوِّدَ القَارِئَ تَبْقَى هِمَّتُه مَصْرُوفَةً إلى مُراعاةِ الحُروفِ، والمبالَغَةِ في تَجْوِيدِها؛ حتَّى يَشْغَلَه ذلكَ عَنْ تَدَبُّرِ مَعاني كِتابِ الله تعالى، ويَصْرِفَه عَنِ الْخشُوعِ في التَّلاوَةِ، ويُخلِّيهِ قَوِيَّ النَّفْسِ، مُزْدَرِياً لمنْ يُحَفِّظُ القُرآنَ، فَيَنْظُرُ إليهِم بِعَيْنِ المَقْتِ، وبأنَّ المسْلِمِينَ يَلْحَنُونَ، وبأنَّ القُرَّاءَ لا يَحْفَظُونَ إلا شَواذَّ القِراءاتِ، فَلَيْتَ شِعْرِي: أنتَ ماذا عَرَفْتَ؟! وماذا عَلِمْتَ؟

أمَّا عَمَلُكَ فَغَيرُ صالح، وأمَّا قِراءَتُكَ فَثَقِيلَةٌ عَرِيَّةٌ مِنَ الخُشُوعِ والحُزْنِ والخَوْفِ، فاللهُ تعالَى يُوَفِّقُكَ، ويُبَصِّرُكَ رُشْدَكَ، ويُوقِظُكَ مِنْ رَقْدَةِ الجَهْل والرِّياءِ.

وضِدُّهم قُرَّاءُ النَّعَمِ والتَّمْطِيطِ، وهؤلاءِ - في الجُملَةِ - مَنْ قَرَأَ مِنهم بِقَلْبٍ وخَوْفٍ قَدْ يُنْتَفَعُ بهِ، في الجُمْلَةِ، فقَدْ رأَيْتُ مَنْ يُطْرِبُ ويُبَكِّي، ويَقرأُ صَحِيحاً. (١) نَعَمْ، ورَأَيْتُ مَنْ إذا قَرَأ قَسَّى القُلُوبَ، وأَبْرَمَ النُّفُوسَ، وبَدَّلَ كَلامَ الله تعالى، وأَسْوَقُهُم حالاً الجَنائِزِيَّةُ (٢).

وأمَّا القُرَّاءُ بالرِّواياتِ والجَمْعِ، فأَبْعَدُ شَيءٍ عَنِ الخُشُوعِ، وأَقْدَمُ شَيءٍ على التِّلاوَةِ بما يُخْرِجُ عَنِ القَصْدِ، و شَعائرُهم (٣) في تَكْثِيرِ وُجُوهِ حَمْزَةَ [ت٢٥١هـ](١٤)، وتَغْلِيظِ تلكَ اللاَّماتِ، وتَرقِيقِ تلك الرَّاءاتِ.

اِقْرَأْ - يا رَجُلُ - واعْفِنا مِنَ التَّغْلِيظِ والتَّرْقِيقِ، وفَرْطَةِ الإمالَةِ، والمُدُودِ، ووَقْفِ حمزةَ. (٥)

<sup>(</sup>۱) قال الذهبي في: معجم الشيوخ ٢٠٨/٢، في ترجمة المقرئ: أبي بكربن عبد الحليم العسقلاني(ت٧٠٣هـ): «...وكان إذا قرأ هوَ والشيخ محمدبن الشوَّا[ت٧٠٣هـ]، أطْرَبا وأبْكيا»

 <sup>(</sup>۲) هم الذين يقرؤون القرآن أمام الموتى. وقد ترجم الذهبيُّ لأحدهم في كتابه: تاريخ الإسلام
 ۱۵/ ۹٤۰ في سطر واحد، فقال: «الموفَّق القَيسيُّ [ت ۷۰۰هـ]. الشيخُ الجنائزيُّ، نقيبُ الوُعَاظ والموتى!»، وانظر: ترجمة رجلين منهم في الكتاب نفسه: ١٨٧/١٥٧، ٧٥٢.

 <sup>(</sup>٣) في (ص): (شِعارُهُم)، وكذا هي في نسخ الإصدار الأول الأخرى.
 (٤) قال الذهبي في: تاريخ الإسلام ٤/ ٤٤، في ترجمة: الإمام حمزة بن حبيب الزيَّات، رحمه الله تعالى: «...وبالجملة إذا رأيت الإمام في المحرابِ لَهِجاً بالقراءاتِ، وتتبُّع غريبِها، فاعلم أنه فارغٌ من الخشوع، محبُّ للشهرة والظهور، نسأل الله السلامة في الدِّين».

<sup>(</sup>٥) كانت بعد هذا الموضع في (ص) ونُسخ الإصدار الأول عبارة: «فإلى كَمْ هذا؟».

و آخَرُ مِنْهُم إِنْ حَضَرَ في خَيْمَةٍ (١)، أَوْ تَلاَ في مِحْرابٍ، جَعَلَ دَيْدَنَهُ إِحْضَارَ غَرائِبِ الوُجُوهِ والسَّكْتِ، والتَّهَوُّعِ (٢) بالتَّسْهِيلِ (٣)، ونادَى على نَفْسِهِ: أَنَا «أَبُو فُلانٍ» اعْرِفُوني؛ فإنِّي عارفٌ بالسَّبْع!

أَيْشٍ نَعْمَلُ بِكَ؟ (٤)، والله إنَّكَ حَجَرُ منجَنِيقٍ، رُصاصٌ تَقِيلٌ على الأَفْئِدَةِ!

### المحَدِّثُونَ

وأمَّا أَهْلُ الحديثِ: فَغَالِبُهم لا يَفْهَمونَ، ولا هِمَّةَ لَهُم في مَعْرفَةِ معاني الحَدِيثِ، ولا في التَّدَيُّنِ بِه، بَلِ الصَّحِيحُ والموْضُوعُ عِندَهُم سواءٌ.

إنَّما هِمَّتُهُم في السَّماعِ على (٥) الشُّيُوخِ، وتَكْثِيرِ العَدَدِ مِنَ الأجزاءِ والرُّواةِ، لا يَتَأَدَّبُونَ بآدابِ الحديثِ، ولا يَسْتَفِيقُونَ مِنْ سَكْرَةِ السَّماعِ.

يَسْمَعُ أحدُهم الآنَ الجُزْءَ، ونَفْسُه تُحَدِّثُه: مَتَى يَرْوِيهِ؟ أَبَعْدَ خمسينَ سَنَةٍ؟، وَيْحَكَ ما أطْوَلَ أَمَلَكَ! وما أَسْوَأَ عَمَلَكَ!

مَعْذُورٌ سُفيانُ الثَّوْرِيُّ [ت١٦١هـ] إذْ قال فيما رَوَى عنه حَمَّادُ بنُ

<sup>(</sup>١) لم تُنقط الكلمةُ في (ص)، ويحتمل أن العلائي لم ينقطها كذلك، فيمكن قراءتها:(خَتْمَةٍ) كما في النسخ الأخرى.

<sup>(</sup>٢) التهَوُّع: التَّقَيُّو.

<sup>(</sup>٣) في هذا الموضع في (ص) ونسخ الإصدار الأول: (وأتَى بِكُلِّ خِلافٍ).

<sup>(</sup>٤) في هذا الموضع في (ص) وفي نسخ الإصدار الأول عبارةٌ ليستْ في الأصل، وهي قوله: (لا صَبَّحَكَ اللهُ بِخَيْرِ!)

<sup>(</sup>٥) في (ص) وبقية الإصدار الأول قيَّدَ (الشيوخ) بكلمة (جهلة)، فكانت: (جهلة الشيوخ).

زيدٍ[ت١٧٩هـ]: «لَوْ كان الحَدِيثُ خَيْراً لَذَهَبَ كما ذَهَبَ الخيرُ»(١)

صَدَقَ – والله – وأيُّ خَيْرٍ في حَديثٍ مَخْلُوطٍ صَحِيحُهُ بِوَاهِيهِ؟ وأنتَ لا تُقَلِّبُهُ (٢)، ولا تَبْحَثُ عن ناقِلِيهِ، ولا تَدِينُ اللهَ بِه.

أُمَّا اليَّوْمَ - في زَمانِنا - فما يُفِيدُ المحَدِّثَ الطَّلَبُ والسَّماعُ مَقْصُودُ الحديثِ أبداً مِنَ التَّدَيُّنِ بِهِ، بَلْ فائدَةُ السَّماعِ لِيَرْوِيَ<sup>(٣)</sup>.

خِطابي مَعَكَ - يا مُحَدِّثُ - لا مَعَ مَنْ يَسْمَعُ ولا يَعْقِلُ، ولا يُحافِظُ على الصَّلاةِ، ولا يُحافِظُ على الصَّلاةِ، ولا يَتَجَنَّبُ الفَواحِشَ، ولا قرش الحشائش<sup>(٤)</sup>، ولا يُحْسِنُ أَنْ يَصْدُقَ، فَيا هذا؛ لا تَكُنْ (٥) مِثْلِي، فإنَّني نَحْسٌ، أُبْغِضُ المناحِيسَ!

فطالِبُ الحديثِ يَنْبَغِي له أَوَّلاً أَنْ يُحَصِّلَ (1): «الجَمْعُ بَيْنَ الصَّحيحَيْنِ»، و «الأحكام» للضِّياء [ت٦٤٣هـ]، أو غيرِه، ويُدْمِنَ النَّظرَ فيها. (٧)

ولا أَقَلَّ مِنْ تَحْصِيلِ كتابٍ مختَصَرٍ، كـ«الإلمامِ»، ودَرْسِهِ، فأَيْشٍ

<sup>(</sup>۱) حُذِفَ إسناد الرواية في الأصل، وقد كان موجوداً في (ص) ونسخ الإصدار الأول وهو (... إذْ قال، فيما رواهُ أحمدُ بنُ يُوسُفَ التَّغْلِيُّ، قال: حدَّثنا خالدُ بن خِدَاش، قال: حدَّثنا حَمَّادُ بنُ زيد، قال: قال سُفيانُ الثَّوريُّ...)، وقد وردت هذه الرواية بإسناد ولفظ آخَرَيْن، في كتاب: (شرفُ أصحابِ الحديثِ)، للخطيب البغداديِّ (ت٣٦٦هـ)، وهو: «لو كان هذا مِنَ الخير لَنَقَصَ كما يَنقُصُ الخيرُ». ص ٢٠٦، وفي إسنادهما مقال.

<sup>(</sup>٢) كلمة (تقلبه) في (ص) غير منَّقوطة، ويُمكَّن قراءة الكلمة، كما في بعض النسخ: (تُقَلِّيه).

<sup>(</sup>٣) ضُبطت ضبطَ قلم في (ص): (يُروى). وكان بعدها هذه الجملة: (فهذا – والله – لِغَيْرِ الله).

 <sup>(</sup>٤) كذا كتبت هذه الجملة في الأصل، ولم تُنقط بعض حروفها في (ص)، ولعل صوابهًا ما نقله
 ابن طولون من هذه الرسالة في كتاب (نقد الطالب): (ولا فَرَّ مِن الخَسَائس).

<sup>(</sup>٥) في (ص): (لا تكن مجرماً مثلي)، وفي غيرها: ( لا تكن محروماً مثلي).

<sup>(</sup>٦) في (ص): (أنْ يَنسخ).

<sup>(</sup>٧) في (ص) كان اسم (عبدالحق) مع هذه الزيادة: (ويُكثِرَ مِنْ تَحْصِيلِ تواليفِ البَيْهَقَي، فإنها نافِعةٌ).

هُوَ السَّمَاعُ المُجَرَّدُ على جَهَلَةِ شيوخِ يَنَامُونَ، و صِبْيَانٌ يَلْعَبُونَ، والشَّبَيَةُ يَتَحَدَّثُونَ ويَمْزَحُونَ، وكثيرٌ مِنهم يَنْعَسُونَ ويُكابِرُونَ، والقارئ يُصَحِّفُ ويُحَرِّفُ، وإثقانُه في تَكْثِيرِ: «أَوْ كما قال»، والرُّضَّعُ يَتَضَاغَوْنَ! (١).

خَلُونا! فَقَدْ بَقِينا ضُحْكَةً لأُولِي المعْقُولاتِ، يَطْنَزُونَ بِنا ويقولونَ: هؤلاءِ أَهْلُ الحديثِ؟!

نَعَمْ، يا زنديقُ (٢) ولو لَمْ يَبْقَ إلا تَكريرُ الصَّلاةِ على النبيِّ صلَّى الله تعالى عليه وسلَّم، لكان خيراً مِنْ أقاويلكَ الكاذبةِ، التي تُضادُّ الدِّينَ، وتَطْرُدُ الإيمانَ واليَقِينَ، وتُرْدِي إلى أَسْفَلَ سافِلينَ.

لَكِنَّكَ مَعْذُورٌ، فما رأيتَ أهلَ الحديثِ ولا أوَّلَهم، أمَّا أهلُ الحديثِ الله تعالى واحدٌ مَعْصُومٌ المَحْضِ فأوَّلُهم شيخٌ عالى الإسنادِ جِدًّا، بَيْنَهُ وبَيْنَ الله تعالى واحدٌ مَعْصُومٌ [عن] معصوم، سيِّدُ البَشَرِ، عن جِبْرِيلَ، عَنِ الله عَلَى وطَلَبَتُه مِثْلُ: أبي بكر وعمرَ، وابنِ مسعودٍ، وأبي هريرةَ الحافظِ، وابنِ عباسٍ، والسادةِ الأُمَراءِ (٣) الذين طالَتْ أعمارُهُم، وعلا سَنَدُهُم، وانتَصَبُوا للروايةِ الرَّفِيعَةِ.

[فحَمَلَ عنهم مِثْلُ مَسْروقِ [ت٦٣هـ]، وسعيد بنِ المسَيِّبِ [ت٩٤هـ]، والسَّعْبيِّ [ت٤٠هـ]، وعُرْوَةَ بن والسَّعْبيِّ [ت٤٠٨هـ]، وعُرْوَةَ بن

<sup>(</sup>١) مِنَ الضّغاء، يقال: ضغا الذئبُ والسِّنّور والثعلب، إذا صَوَّتَ وصاح. وقد وردت هذه الكلمة في بعض نسخ الرسالة، وفي نشرَتَيْ الكتاب: (يتصاعقون)!

<sup>(</sup>٢) ليست كلمة (يا زنديق) في (ص) ولا في النسخ الأخرى، ولكن نجد مكانها كلمة: «يا دائص»، مِن داصَ دَيْصاً ودَيْصاناً إذا زاغَ، وداصَ عن الطريق يَديصُ: عَدَلَ، وداصَ الرَّجُلُ يَدِيصُ: فَرَّ، والدَّاصَة: السَّفِلَة، لكثْرةِ حركتِهم، واحدُهم: دائصٌ. انظر: المحكم والمحيط الأعظم، لابن سِيدة ٨/ ٣٥٨، وقد استخدمها الذهبي في: تذكرة الحُقَّاظ ص ٦، وفي: المنتقى من منهاج الاعتدال ص ٥٩١، وفي رسالته: المقدمة الزهرا في إيضاح الإمامة الكُبرى ص١٧٠.

<sup>(</sup>٣) في (ص): (وسادة الناس).

الزُّبيرِ [ت٩٤هـ]، وأشْبَاهِهِم- رُضوانُ الله تعالى عليهم أجمعين- مِنْ أصحابِ الحديثِ، وأربابِ الرِّوايةِ والدِّرايةِ، والصِّدْقِ والعِبادةِ، والإتقانِ والزَّهادَةِ،(١) مِثْل: الزُّهْرِيِّ [ت١٢٤هـ]، وقَتادةَ [ت١١٨هـ]، والأعْمَش [ت١٤٨هـ]، وابنِ جُحادَةَ [ت١٣١هـ]، وأَيُّوبَ [ت١٣١هـ]،وابنِ عَوْنٍ [ت١٥١هـ]. وأولئكَ السادَة الذين أُخَذَ عنهم مِثْلُ الأوزاعيِّ [ت١٥٧هـ]، ومالكٍ [ت١٧٩هـ]، والثَّوْرَيِّ [ت١٦١هـ]، والحمَّادَيْنِ (٢)، واللَّيثِ [ت٥٧١هـ] وخَلْقٌ سِواهُم، مِنْ أَشْياخ ابنِ المبارَكِ [ت١٨١هـ]، والشافعيِّ [ت ٢٠٤هـ]، ويَحيى بنِ القَطَّانِ [ت١٩٨هـ]، والقَعْنَبِيِّ [ت٢٢١هـ]، وعِدَدٍ مِنْ أعلام أئمةِ الحديثِ، والفقه في الدين، فهؤلاء أصحابُ الحديثِ، الذين خَلَفَهُم مِثلُ: أحمدَ [ت٢٤١هـ]، وإسحاقَ [ت٢٣٨هـ]،وعلي بنِ المدِينيِّ [ت٢٣٤هـ]، ويَحيى بنِ مَعِينِ [ت٢٣٣هـ]، و أبي خَيْثَمَةَ [ت٢٣٤هـ]، وابن كُرَيْبِ [ت٨٤٨هـ]، وابنِ نُمَيْرٍ [ت٢٣٤هـ]، وبُندار [ت٢٥٢هـ]، وبابَتِهم مثلِ شيوخ البُخاريِّ [ت٥٦هـ]، ومسلم [ت٢٦١هـ]، وأبي داودَ [ت٧٧٥هـ]، والنَّسائي [ت٣٠٣هـ]، وأبي زُرْعةَ [ت٢٦٤هـ]، وأبي حاتم [ت٢٧٧هـ]، ومحمدِ بن نَصْرٍ [ت٢٩٤هـ]،"ً وابنِ خُزَيْمةَ [ت٣١١هـ]، وخَلائقَ ممنْ كان في الزَّمَنِ الأولِ، الواحدُ منهم أُلوفٌ مِنَ الحُفَّاظِ، ونَقَلَةِ العِلْم الشَّريفِ.

ثُمَّ تناقصَ هذا الشَّأنُ في المئةِ الرابعةِ بالنِّسْبَةِ إلى المئةِ الثالثةِ، ولم

<sup>(</sup>١) في (ص): (الذين من طلبتهم مثل...).

<sup>(</sup>٢) يعني: حَمَّاد بن سَلَمَة المتوفى سنة ١٦٧هـ، وحمَّاد بن زيد المتوفى سنة ١٧٩هـ.

 <sup>(</sup>٣) كان اسم: صالح جَزَرَة (ت٢٩٣هـ) في هذا الموضع، في (ص) وبقية نسخ الإصدار الأول
 للرسالة، فلا يُدرى أحذفه المؤلف، أم هو سهو من الناسخ؟

يَزَلْ يَنقُصُ إلى اليومِ، فأفْضَلُ مَنْ في وَقْتِنا مِنَ المحدِّثِينَ - على قِلَّتِهم-نَظِيرُ صِغَارِ مَنْ كان في ذلكَ الزَّمَنِ على كَثْرَتِهم.

فكمْ مِنْ رَجُلٍ مَشُهودٍ بِالفِقْهِ وَبِالرَّأِي فِي الزَّمَنِ القَدِيمِ، أَفْضَلَ مِنَ المُحدِّثِينَ المَتأخِّرِينَ، وكَمْ مِنْ رَجُلٍ مِنْ مُتَكَلِّمِي القُدَماءِ أَعْرَفَ بِالأَثْرِ مِنْ أُهلِ سُنَّةِ زَمانِنا، فما أَدْرَكْنا مِنْ أصحابِ الحديثِ إلا طائفةً؛ كقاضي مِصْرَ وعالمِها: ابنِ دَقيقِ العِيدِ [ت٢٠٧هـ]، والحافظِ الحُجَّةِ شرفِ الدينِ الدِّمياطِيِّ [ت٥٠٧هـ]، والحافظِ جمالِ الدين بنِ الظاهريِّ [ت٢٩٦هـ](١)، والشيخِ شهابِ الدين بن فَرْحِ [ت٢٩٩هـ]، ونَحْوِهِم.

وأَدْرَكْنَا مِنْ عَكَرِ<sup>(۲)</sup> الطَّائفة<sup>(۳)</sup>: شهابَ الدين بنَ الدَّقُوقيَّ [ت٢٩٥هـ]، بالغاً، ونجمَ الدين بنِ الخبَّازِ [ت٢٠٧هـ]، و عبدَ الحافظِ الشُّروطي النهُ ونجمَ الدين بنِ الخبَّازِ العالى في الوَقْتِ أُناسٌ يَفْهَمُونَ هذا الشَّانُ، ويَعْتَنُونَ بالأثرِ الاعتناءَ التامَّ، كالحافظِ جمالِ الدينِ المزِّيِّ [ت٢٤٧هـ]، (٤) والبَرْزاليِّ [ت٢٩٧هـ]، وقُطبِ الدينِ والبَرْزاليِّ [ت٢٩٧هـ]، وتَقِيِّ الدينِ الشُّبْكِيِّ [ت٢٥٧هـ]، وابنِ القاضي بدرِ الحلينِ ابنِ جَماعَةَ [ت٢٧٧هـ]، وأمينِ الدينِ الدينِ البينِ المَارِّيِّ [ت٢٥٧هـ]، وأمينِ الدينِ الدينِ البينِ الدينِ البينِ جَماعَةَ [ت٢٧٧هـ]، وأمينِ الدينِ الدينِ الدينِ البينِ عَماعَةَ [ت٢٩٧هـ]، وأمينِ الدينِ الدينِ الدينِ البينِ الدينِ البينِ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ الدينِ العَلَيْ الدينِ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ المَارِيْ الدينِ الدينِ الدينِ الدينِ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ الدينِ الدينِ الدينِ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ الدينِ المَارِيْ المَ

<sup>(</sup>١) قال عنه في: تاريخ الإسلام ( ١٥/ ٥٣٥): «وقلَّ مَن رأيتُ مثله، بَلْ عُدِمَ!».

<sup>(</sup>٢) عَكَرَ مثل: كَدَرَ، يقال: عَكَر الماءُ ونحوه عكراً: كدر. والمقصود هنا: البقية الباقية ممن ذكرهم.

<sup>(</sup>٣) قوله: (وأَدْرَكْنا مِنْ عَكَرِ الطائفة) ليس في (ص)، ويبدو أن كلمة (الطائفة) حرفت في بقية النسخ فكتبت: (الطلبة).

<sup>(</sup>٤) كان اسم شيخ الإسلام ابن تيمية في هذا الموضع، بعد المزي، في نسخة (ص) وجميع نسخ الإصدار الأول للرسالة، ويدلُّ حَذفه في نسخة الأصل، على أن تاريخ إعادة كتابة الرسالة من قِبَل الذهبي كان بعد وفاة ابن تيمية، ولذلك حُذف مع اسمِه اسمُ إمام محدِّثِ آخر، من محدِّثي الوقت، هو القاضي شمس الدين الحنبلي الذي توفي سنة ٢٢٦هـ.

الوانيِّ [ت٥٣٥هـ]، وفخرِ الدينِ ابنِ الفَخْرِ [ت٧٣٧هـ]، وابنِ إمامِ جامعِ الصالحِ [ت٤٧٥هـ]، ومحبِّ الدينِ المقدسيِّ [ت٧٣٧هـ]، وفخر الدين النُّويْري [ت٧٥٧هـ]، وسَيِّدِي عبدِ الله بنِ خَليلٍ [ت٧٧٧هـ]، وجماعةٍ سِواهُم فِيهِم العَكَرُ والغُثَاءُ - اللهُ يَشْتُرُ - والمرءُ مَعَ مَنْ أَحَبَّ، والسَّعيدُ مَنْ نَهَضَ وأهبَ، وعلى الطاعةِ أكبَّ، واللهُ الموَفِّقُ والهادِي.

## الفُقَهاءُ المالكِيَّةُ

على خَيْرٍ وفَضْلٍ، إِنْ سَلِمَ قُضَاتُهم ومُفْتُوهُم مِنَ التَّسَرُّعِ في الدِّماءِ والتَّكْفِيرِ، فإنَّ الحاكِمَ والمفْتِي يَتَعَيَّنُ عليه أَنْ يُراقِبَ اللهُ تعالى، ويَتَأَنَّى في الحُكْمِ بالتَّقْليدِ، ولاسِيَّما في إراقَةِ الدِّماءِ، واللهُ تعالى ما أوْجَبَ عليهم تَقْلِيدَ إمامِهِم، في جميعِ أقوالِه، مَسْأَلةً مَسْأَلةً، بَلْ لَهُم أَنْ يَأْخُذُوا مِنْ قولِه ويَتُرُكُوا، كما قال مالكُ: «كُلُّ واحدٍ يُؤخَذُ مِنْ كلامِهِ ويُتُرَكُ، إلا صاحبَ هذا القَبْرِ» (٢) صلَّى اللهُ تعالى عليه وسَلَّم.

فَيا هذا! إذا وَقَفْتَ - غَداً - بَيْنَ يَدَي الله تعالى، فَسَأَلَكَ: لَمَ أَبَحْتَ دَمَ فَلانٍ؟ فما حُجَّتُكَ؟ (٣) إنْ قلتَ: قلَّدْتُ إمامِيَ. فقال لكَ: وأنا أَوْجَبْتُ عليكَ

<sup>(</sup>۱) وهذا الاسم مما أضيف عند إعادة كتابة الرسالة، وليس في (ص) ولا في بقية النسخ، وقد قال عنه في: المعجم المختص (ص٢٥٦): «...الإمام العلامة، المحدث الفقيه، الورعُ الصالح، جمال الإسلام،...أخي وحبيبي، وشيخي وودادي، أحسنَ اللهُ جزاءه...وهو خيرٌ مِنِّي وأشدُّ حبًّا لي في الله».

<sup>(</sup>٢) هذه كلمة مشتهرة عن الإمام مالك، وهي مبدأ عظيم في الدين، وقد جاءت آثارٌ عن بعض الصحابة والتابعين، في معناه، ولكني ما وقفتُ على مصدر ما ساق به سندًا إلى الإمام مالك.

<sup>(</sup>٣) كأنه يشير هنا - بخاصة- إلى ما جرى في الحادي والعشرين من ربيع الأول سنة ٧٢٦هـ،

مِنْ حُكم قاضي المالكية في دمشق بضرب عنق: ( ناصر الدين الهيتي) - وإنْ تاب وأسلمَ- =

بيان عني العلم

تقلیدَ زَیْدِ؟(۱)

ثَبَتَ أَنَّ النَّبِيِّ صلَّى الله تعالى عليه وسلم، قال: «أَوَّلُ مَا يُقْضَى بِينَ النَّاسِ يومَ القيامةِ في الدِّماءِ» الحديث (٢)، وقال: «لا يزالُ المرءُ في فُسْحَةٍ مِنْ دِينِه مَا لَمْ يَتَنَدَّ بِدَمِ حَرامٍ» (٣). نَعَمْ، مَنْ رأيْتَهُ زِنْدِيقاً، عَدُوَّا لله تعالى، فاتَّقِ الله تعالى فيه وأرِقْ دَمَهُ، بعدَ أن تتأنَّى فيه قليلاً، والله تعالى الموفِّق. (٤)

#### الشافِعيَّةُ (٥)

أَكْيَسُ الناسِ وأعْلَمُ مِنْ غَيْرِهِم بالدِّينِ، وأُسُّ مذهَبِهِم مَبْنِيٌّ على اتِّباعِ

وكان هذا المقتول قد حفظ القرآن، وكتاب (التنبيه) في فقه الشافعية، ويبدو أنه وقع في شِراك «الباجُرْبَقِيَّة» من الصوفية فأضلوه، نَعَمْ، قد كان قَتْلُ للمتزندقة قَبلَه وبَعدَه، لكن الذهبيَّ قال في ترجمة الهيتيِّ: «وقد كنتُ لمْتُه وخوَّفتُه وحذَّرته من خسارة الدنيا والآخرة، فأصغى إلى قولي، والله أعلم بما مات عليه»، مع قوله في موضع آخر بأنه قُتِلَ: «على الزندقة الواضحة». انظر كتاب: تاريخ حوادث الزمان، لابن الجزري ٢/ ٢٠١، وذيل تاريخ الإسلام: ص ٢٤٤، وذيل العبر في خبر من عبر: ٤/ ٧٥.

<sup>(</sup>١) ليست كلمة: (زيد) في (ص)، وإنما فيها كلمة: (إمامك). ولا تستقيم الكلمتان معاً، فهي مما غيره الذهبي.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري، رقم ٦٤٧١.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري رقم ٦٤٦٩ بلفظ: (مالم يُصِبُ)، أما لفظ: يَتنَدَّ، فقد جاء عند أحمد (٣) أخرجه البخاري، وابن ماجه (٢٦٨١) بلفظ (من لقي الله لا يشرك به شيئًا لم يتندَّ بدمٍ حرام دخل الحنة.).

<sup>(</sup>٤) كان سياق الكلام في (ص) هكذا: «...وأرق دمه ابْتِغَاءَ وَجْهِ الله تعالى، بعدَ أَنْ تَسْتَفْتِيَ قَلْبَكَ فيه، وتَسْتَخِيرَ اللهَ تعالى فيه».

<sup>(</sup>٥) في (ص) و بقية النسخ يأتي الشافعية في الترتيب بعد الحنفية، وهنا قُدِّموا، فظاهرٌ أنه تعديل من المؤلف، إذ لا يُظن أن يُقْدِمَ على ذلك الناسخ خليل الحنفي، وتعليقه الآتي على كلام الذهبي في الحنفية ما سترى.

الحديثِ المتَّصِلِ التَّابِتِ، وإمامُهُم مِنْ رؤوسِ أصحابِ الحديثِ(١).

فإنْ حَصَّلْتَ - يا فلانُ - مذهبَهُ لِتَدِينَ الله تعالى بِهِ، وتَدْفَعَ عَنْ الفُهاءِ الْمَطَّالِينَ (٢)، الذين قَصْدُهُم المناصِبُ، والمدارسُ، والدنيا، والرَّفاهِيةُ، النَّطَّالِينَ (٢)، الذين قَصْدُهُم المناصِبُ، والمدارسُ، والدنيا، والرَّفاهِيةُ، والثيابُ الفاخرةُ، فما ذا بَرَكَةُ العِلْمِ، ولا هذِه نِيَّةٌ خالصَةٌ، بَلْ ذا بَيْعٌ لِللَّينِ بحُسْنِ عِبارَةٍ، وتَعَجيلُ لِلْأَجْرِ، وتحَمُّلُ لِلْوِزْرِ، وغَفْلَةٌ عَنِ الله لللِّينِ بحُسْنِ عِبارَةٍ، وتَعَجيلُ لِلْأَجْرِ، وتحَمُّلُ لِلْوِزْرِ، وغَفْلَةٌ عَنِ الله تعالى، فلو كُنتَ ذا صَنْعَةٍ لَكُنتَ بخيرٍ، تأكلُ مِنْ كَسْبِ يَمِينِكَ، وعَرَقِ بعينِكَ، وتَرْدَرِي نَفْسَكَ، ولا تَتَكَبَّرُ بالعِلْمِ، أوْ كنتَ ذا تجارةٍ لكنتَ تُشْبِهُ علماءَ السَّلَفِ؛ الذين ما أَبْصَروا المدارسَ ولا سَمِعُوا بالجهاتِ، وتَعَبَّدوا بِعِلْمِهم، وبَذَلُوهُ للناسِ، ورَضُوا وهَرَبُوا لمَّا طُلِبُوا لِلْقَضاءِ، وتَعَبَّدوا بِعِلْمِهم، وبَذَلُوهُ للناسِ، ورَضُوا بَوْرُبِ خامٍ وبكِسْرَةٍ، كما كان – مِنْ قَريبٍ – الإمامُ أبو إسحاقَ الشيرازي وكما تَرَى اليومَ: عبدَ الله بن خليل (٣).

وعلى كُلِّ تَقْدِيرٍ؛ احْـذَرِ المراءَ في البَحْثِ، وإنْ كنتَ مُحِقًا، ولا تُنازعْ في مَسألةٍ لا تَعْتَقِدُها، واحْذَرِ الكِبْرَ والعُجْبَ بعِلْمِكَ، فيا سَعادَتَكَ إنْ نَجَوْتَ منه كَفَافًا؛ لا عليكَ ولا لكَ، فوالله ما رَمَقْتُ بعَيْنِيَ أوسَعَ عِلْماً، ولا أَقْوَى ذكاءً مِنَ الشيخِ تقيِّ الدينِ بنِ تَيْمِيَّةَ [ت٧٢٨هـ]،

<sup>(</sup>١) في رص) و النسخ الأخرى: (...ومناقِبُه جَمَّةٌ).

<sup>(</sup>٢) البطَّالون: جمع بَطَّال، وهو الرَّجُل الفارغ مِن عملٍ مفيد.

<sup>(</sup>٣) لعل هذا الموضع جذب انتباه الحافظ ابن حجر العسقلاني من هذه الرسالة، فقال، وهو يعني عبدالله بن خليل: «وقد بالغ الذهبي في الثناء عليه في كتابه: بيان زغل العلم، وفي غيره..» وأورد كلاماً للذهبي من: معجم الشيوخ ١/ ٣٣٠-٣٣١، والمعجم المختص ١٢٦. و انظر: إباء الغمر: ١/ ١٦٩.

رحمه الله تعالى (١)، وقَدْ تَعِبْتُ في وَزْنِهِ، وفَتَشْتُه في سِنينَ مُتَطَاوِلةٍ، حَتَّى مَلِلْتُ، (٢) وقد رأيتَ ما آلَ إليه أمرُه، مِنَ المقْتِ له، والازدراء به، والتكفيرِ، وذلك كلّه نتيجةُ العُجْبِ، وفَرْطِ الغرامِ في رئاسة المشيخة، والازدراء بالأئمة الكبار (٣) وما دَفَعَ اللهُ تعالى عنه وعن أمثالِه (٤) أكثر،

<sup>(</sup>١) كان قد كتبَ، كما في (ص) وبقية النسخ: «...ولا أقوى ذكاءً من رَجُلٍ يُقال له: ابن تيمية! معَ الزُّهْدِ في المأكَلِ والملْبَسِ والنِّساءِ، ومعَ القِيامِ في الحقِّ والجِهادِ بِكُلِّ مُمكِنٍ».

<sup>(</sup>٢) يختلف الكلام، بعد هذا الموضع، عما كان عليه في إصداره الأول اختلافاً ظاهراً، فقد كان في نسخة (ص) وبقية النسخ كالتالي: «... فما وَجَدْتُ قَدْ أَخَرَهُ بَيْنَ أَهْلِ مِصْرَ والشام، ومَقَتَتُهُ نَفُوسُهم، وازْدَروا بِه وكَذَّبُوهُ وكَقَرُوهُ إلا الكِبْرُ والعُجْبُ، وقَرْطُ الغَرامِ في رياسَةِ المشيخةِ، والأزْدِراء بالكِبَارِ، فانظُرْ كيفَ وَبالُ الدَّعاوَى، ومحبَّةُ الظُّهورِ - نسألُ اللهَ تعالى المسامحة فقد قامَ عليهِ ناسٌ لَيْسُوا بأوْرَعَ منهُ، ولا أعلمَ منهُ، ولا أزهدَ منهُ، بَلْ يَتجاوزونَ عن ذُنوبِ أصحابِهم، وآثام أصدقائهم، وما سَلَّطَهُم اللهُ عليه بِتَقْوَاهم وجَلالَتِهم، بَلْ بِذُنُوبِهِ، وما دَفَعَ الله عنه وعَنْ أتباعِه أكثرُ، وما جَرَى عليهِم إلا بعضَ ما يَسْتَحِقُّونَ، فلا تكُنْ في رَيْبٍ مِنْ ذلك».

<sup>(</sup>٣) تقدَّم الكلام على خطأ الحافظ في ذلك في أول الكتاب، ويقال هنا: كيف يكون فرط الغرام برئاسة مشيخة عند رجل؛ قال المؤلف عنه: «...ما رأيت في العالَم أكرمَ منه، ولا أفرَغَ منه عن الدينار والدرهم، لا يذكرُه ولا أظنَّه يدورُ في ذِهْنِه...»!! وقال هو عن نفسه: «...وإنْ حُبِستُ، فالحبسُ في حقِّي من أعظم نعم الله عليّ، ووالله ما أُطِيقُ أن أشكرَ نعمة الله عليّ في هذا الحبس، وليس لي ما أخافُ الناس عليه، لا إقطاعي، ولا مدرستي، ولا مالي، ولا رياستي وجاهي» مجموع الفتاوى ٣/ ٢١٦، وقال الحافظ ابن رجب الحنبلي (ت٥٩ ٧هـ): «...وقد عرُضَ عليه قضاءُ القُضاةِ قبل التسعين [٩٠ هـ]، ومشيخة الشيوخ، فلم يقبل شيئاً من ذلك. قرأتُ ذلك بخطّه». الذيل على طبقات الحنابلة ٤/ ٨٨ ٤ - ٩٠، وأما أنه ازدرى الكبار، فنعم، قرأتُ ذلك بخطّه». الذيل على طبقات الحنابلة ٤/ ٨٨ ٤ - ٩٠، وأما أنه ازدرى الكبار، فنعم، ممن أشار المؤلف إليهم في ترجمة: نصر المنبِحِي (ت٢١٩هـ) حين قال: «... ونقل إليه أوباش عن شيخنا ابن تَيْمِيَّة أنه يحُطُّ على الكبار، فبني على ذلك، فهلًا اتّعظنت في نفسك بذلك، ولم تحطَّ على ابن تَيْمِيَّة أنه يحُطُّ على الكبار، فبني على ذلك، فهلًا اتّعظنت في نفسك ويقبل منه ما تبرهن!».ذيل تاريخ الإسلام ص١٦٨.

<sup>(</sup>٤) يُفهَمُ أن الذهبيَّ كان يخالف تَصَرُّفاتٍ «آنِيَّةٌ»، وغير «مدروسة» صَدَرَتْ من بعض تلاميذ شيخ الإسلام جلَبَتْ له ولهم مزيداً من الأذى، وأورد مصدر من الأسماء في ذلك: عبد الرحمن =

فلا تكن في رَيْبِ من ذلك!

### الحَنفِيَّةُ

أُولُو التَّذَقِيقِ والرأي والذَّكاءِ، والفضلُ مِنْ مِثْلِهم (١) إنْ سَلِمُوا مِنَ التَّحَيُّلِ على الرِّبا، وإبطالِ الزَّكاةِ، ونَقْرِ الصلاةِ، والعمَلِ بالمسائلِ التي يَسْمَعُونَ النَّصوصَ النَّبويَّةَ بِخِلافِها.

فَيا هذا! (٢) دَعْ ما يَرِيبُكَ إلى مالا يَرِيبُكَ، واحْتَطْ لِدِينِكَ، ولا يَكُنْ هَمُّكَ الحُكْمَ بمذهبِ إمامكَ في المياهِ والطهارةِ، والوِتْرِ، والأُضْحِيَةِ،

العينوسي (كان حياً سنة ٢٠٧هـ)، وابن قيم الجوزية (ت٥١٥هـ)، وابن كثير (ت٤٧٧هـ)، وعبدالله الإسكندري (ت٤٠٧هـ)، والصلاح الكُتُبي (ت٤٢٥هـ)، وكانوا شباباً. وانظر: تاريخ حوادث الزمان، لابن الجزري: ٢/ ١١١-١١١. ويُفهم أن غير الذهبي، ممن يعظّم ابن تَيْمِيَّة، كانوا على هذا الموقف، منهم: عبد الرزاق الحلبي البزّاز (كان حياً سنة ٢٥٨هـ)، فقد كتب على تعليق لعبد الله الإسكندري على نسخة من كتاب (بغية المرتاد) لابن تَيْمِيَّة قائلاً: «وعبد الله بن سعيد هذا هو الشهير بابن أرْدَبِين، وهو صاحب الشيخ تقي الدين، سامحه الله تعالى فيما جناهُ على الشيخ من تصرفاته التي أنتجت فتناً كان عنها ما كان، ولا شكّ أنه لا يقصد ضرراً للشيخ، ولكن كان يَبْلُغه ما يُوجب له أن يقول، فيقع ما يُسْعَى في سَدِّ لك الخَرْق، ولَمِّ ذلك الشَّعث، وإصلاح الشعب، ولم يزل المذكور كذلك إلى أن فارق الحياة الدنيا، وكان خيِّراً. نقله كما شاهده عبدالرزاق بن محمد بن أحمد الحلبي البزاز، لطف الله به». انظر: بغية المرتاد، لشيخ الإسلام ابن تيميَّة ص ١٦٢، وترجمة الإسكندري في: المعجم المختص، ص ١٣٢.

<sup>(</sup>١) في (ص) وبقية النسخ: (والخير من مثلهم)، وقد ضُبِطَتْ ضَبْطَ قلم في نسخَتَين:(مَنْ مثلُهم) بحيث يُقرأ الكلامُ هكذا: «الفُقَهاءُ الحَنفِيَّةُ: أُولُو التَّدْقِيقِ والرأي والذَّكاءِ والخيرِ، مَنْ مِثْلُهم...؟»، ولا يتأتى هذا الكلام من الحافظ الذهبي وهو شافعي وإمامٌ من أثمة أهل الحديث.

<sup>(</sup>٢) كانت في (ص) والنسخ الأخرى: (فيا رجُل).

فأنتَ أنتَ، وإنْ كانتْ هِمَّتُكَ في طَلَبِ الفقهِ الجدالَ والمراءَ، والانتصارَ لمذهَبِكَ على كُلِّ حالٍ، وتحصيلَ المدارسِ، والعُلُوَّ، فما ذا فِقْها أُخْرَوِيًّا، بَلْ ذا فقهُ الدُّنيا.

فما أظُنُّكَ تقولُ غداً بَيْنَ يَدَيِ الله تعالى: تَعَلَّمْتُ العِلْمَ لِوَجْهِكَ، وَعَلَّمْتُه، فَاحْذَرْ أَنْ تَغْلَطَ فَتَقولَها، فَيُقالَ لكَ: «كَذَبْتَ، إنَّما تَعَلَّمْتَ لِيُقالَ لك: عالمٌ، وقَدْ قِيلَ»، ثُمَّ يُقالُ: اسحَبُوه إلى النارِ، رواهُ مسلمٌ في صحيحِه (١).

فلا تَعتَقِدْ أَنَّ مذهبَكَ أَفضَلُ المذاهبِ، وأَحَبُّها إلى الله تعالى، فإنكَ لا دليلَ لكَ على ذلكَ، ولا لمخالِفِيكَ أيضًا، بَلِ الأئمةُ - رضيَ اللهُ تعالى عنهم - على خَيْرٍ كثيرٍ، ولَهمْ في صَوابِهِم أَجْرَانِ، وفي خَطَئِهم أَجْرٌ، في كُلِّ مسألةٍ مسألةٍ مسألةٍ (٢)

### الحنابلة

هُمْ أَتْبَعُ للحديثِ مِنْ غيرهم، (٣)، وفيهم دِينٌ في الجُمْلَةِ، معَ قِلَّةُ حَظٍّ

(٣) في هذا الموضع في (ص) وفي بقية نسخ الإصدار الأول: "وعِنْدَهُم علومٌ نافعةٌ"، وفي (ص) هذه الزيادة: «...جمَّةٌ نافعةٌ».

<sup>(</sup>١) في كتاب الإمارة (باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النار) رقم ١٩٠٠.

<sup>(</sup>٢) علّقَ الناسخُ: خليلُ بنُ وَلِيِّ بن جعفرِ الحنفيُّ على الحاشية بعد أن قرأ كلام الذهبي فقال: «إنما هم أهل الرأي، كما لقَّبهم به المخالفُ، عندَ فقدِ المسموعِ عيناً لا معيناً، لا أنهم جامدون مطلقاً، على الظواهر، فعطَّلوا من أصولِ الشرع أصلاً، ولا متمحِّضونَ لاتباعِ الرأي من غير دليل ظاهرٍ، فيأتوا بما نُهوا عنه قولاً وفعلاً، بل ألقوا السمعَ لكلِّ ما يُتلى ويُروى، واتَّبعوا أحسنه في كلِّ واقعةٍ وبلوى، والحمد لله على ما أوْلَى، وله الشكر سبحانه على ما أبلَى».

[في الدُّنيا](١)، والعلماءُ(٢) يَتكَلَّمونَ في عقيدَتِهم ويَرمُونَهم بالٰتَّجْسِيمِ، وبأنَّه يَلْزَمُهُم، وكثيرٌ منهم بريءٌ من التجسيمِ، واللهُ تعالى يَغفِرُ لهم.

## النَّحْوِيُّونَ

لا بأسَ بِهِمْ، وعِلْمُهُم حَسَنٌ مُحْتَاجٌ إليهِ، [لَكِنِ] (٣) النَّحْوِيُّ إذا أَمْعَنَ في العربيةِ، وعَرِيَ مِنْ عِلْمِ الكِتابِ والشُّنَّةِ بَقِيَ فارِغًا بَطَّالاً لَعَّابًا، ولا يَسألُه اللهُ تعالى - و الحالَةُ هذِه - عَنْ عِلْمِهِ في الآخِرَةِ، بَلْ هي كَصَنْعَةٍ مِنَ الصنائعِ، كالطِّبِ والحسابِ والهندسَةِ، ولا يُثابُ عليها إلا مع صِدْقِ النيَّة، و يُعاقَبُ إذا تَكَبَّرُ على الناسِ، ولم يَتَّقِ اللهَ تعالى، ولم يَصُنْ نَفْسَهُ. (٤)

# اللُّغَوِيُّونَ

قد عُدِمُوا في زَمانِنا هذا<sup>(ه)</sup>، فَتَجِدُ الفقيهَ لا يَدري لُغَةَ الفقهِ، والمقْرِئَ لا يَعتني بِلُغَةِ الكتابِ والمُحدِّثَ لا يَعتني بِلُغَةِ الكتابِ والسُّنَّةِ (١)، لِيَفْهَمَ الخِطابُ.

<sup>(</sup>١) زيادة من (ص) ومن بقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) في (ص): (الجهَّال)!

<sup>(</sup>٣) في الأصل: (من) والتصحيح من (ص).

<sup>(</sup>٤) في (ص) والنسخ الأخرى كان سياق الكلام هكذا: «...كالطب والحساب والهندسة، لا يثاب عليها ولا يعاقب، إذا لم يتكبَّر على الناس، ولا يتحامق عليهم، واتقى الله تعالى، وتواضع، وصانَ نفسه».

<sup>(</sup>٥) هذه من مبالغات المؤلف، في هذه الرسالة، كيف؟ وقد لَقِيَ غير واحدٍ منهم، وفي مقدمتهم صاحب «لسان العرب» ابن منظور (ت٧١١هـ).

<sup>(</sup>٦) كان السياق هكذا، كما في (ص) و بقية النسخ: (... والمحدِّثَ لا يَعتني بِلُغَةِ الحديثِ، فهذا =

## المفَسِّرُونَ

قَلَّ مَنْ يَعْتَنِي اليومَ بالتَّفْسِيرِ، بَلْ يُطالِعُ المفَسِّرُ - المدَرِّسُونَ-: تفسيرَ فَخْرِ الدينِ الرَّازيِّ[ت٦٠٦هـ]، وفيهِ إشْكالاتُ وتَشْكِيكاتُ، لا يَنْبغِي سماعُها. (١)

وأقوالُ السَّلَفِ في التفسيرِ مَلِيحَةٌ، لكنَّها ثلاثةُ أقوالِ فصاعدًا، فيُضَيَّعُ الحَقُّ بَيْنَ ذلكَ، بَلْ إذا احتمَلَ اللَّفْظُ مَعْنيَيْنِ فأكثر عَبَّرَ كُلُّ منهم عن واحدٍ منها، فهذا لا بأسَ بها. (٢)

## الأصُولِيُّونَ

أمَّا أُصولُ الفقهِ فآلَةُ الاجتهادِ، وطَرِيقٌ لاستعمالِ الأدلَّةِ، فإذا حَصَّلَهُ الرَّجُلُ وخالفَ الحقَّ، مِنْ قواعدِه، لاتِّباعِ إمامِه في التقليدِ، كان حجةً عليه، وإنْ كانت قراءتُه لتحصيلِ الوظائفِ، وليُقال، فهو عليه في الآخرةِ مِنَ الوَبالِ. (٣)

<sup>=</sup> تَفْرِيطٌ وجَهْلٌ، فيَنبغي الاعتناءُ بلُغةِ الكَتابِ والسُّنَّةِ، لِيَفْهَمَ الخِطابُ).

<sup>(</sup>١) في (ص) و بقية النسخ: (...فإنَّها تُحَيِّرُ، وتُمْرِضُ وتُرْدِي، ولا تَشْفِي غَلِيلًا، نَسألُ اللهَ العافيةَ.).

<sup>(</sup>٢) هنا استدرك الذهبيُّ ما كان في عبارته سابقاً من خطأ، كما (ص) وفي بقية النسخ: (...وأربعة أقوالِ فصاعداً، فيضيع الحقُّ بين ذلك، فإنَّ الحقَّ لا يكونُ في جِهَتَيْنِ، ورُبَّما احْتَمَلَ اللَّفظُ مَعْنَيْنِ.)، ومعروف كلام شيخ الإسلام ابن تيمية حول أقوال السلف في التفسير، وتوضيحه أن اختلافهم كان اختلاف تنوع لا اختلاف تضادً.

<sup>(</sup>٣) كان الكلام في (ص) والنسخ الأخرى هكذا: «أُصولُ الفقهِ لا حاجةَ لكَ بهِ يا مُقَلِّدُ، ويا مَنْ يَزْعُمُ أَنَّ الاجتهادَ قَدِ انْقَطَعَ، وما بَقِيَ مجتهدٌ، ولا فائدةَ في أُصولِ الفقهِ إلا أَنْ يَصِيرَ مُحَصِّلُه مجتهدًا بِه، فإذا عَرَفَهُ ولمْ يَفُكَ تَقلِيدَ إمامِهِ لمْ يَصْنَعْ شيئًا، بَلْ أَتعبَ نفسَه، ورَكَّبَ على نفسِهِ الحُجَّةَ في مسائلَ، وإنْ كان يَقرأُ لِتَحصِيلِ الوظائفِ لِيُقالَ، فهذا مِنَ الوَبالِ، = على نفسِهِ الحُجَّةَ في مسائلَ، وإنْ كان يَقرأُ لِتَحصِيلِ الوظائفِ لِيُقالَ، فهذا مِنَ الوَبالِ، =

## و أمَّا أصولُ الدِّينِ

فهو اسْمٌ عظيمٌ مُنْطَبِقٌ على حِفْظِ الكتابِ والسُّنَّةِ، والتَّدَيُّنِ بما اشْتَمَلا عليه، فهما أُصولُ دِينِ الإسلامِ، ليسَ إلَّا، وأمَّا العُرْفُ في هذا الاسمِ فهوَ مختلِفٌ باختلافِ النِّحَل.

فأصولُ دِينِ السَّلَفِ: الإيمانُ بالله، وكُتُبِه، ورُسُلِه، وملائكتِه، وصِفاتِه، وبالقَدَرِ، وبأنَّ القرآنَ المنزَلَ كلامُ الله تعالى غيرُ مخلوقٍ، و الرِّضا عَنْ كُلِّ الصحابةِ، إلى غيرِ ذلكَ مِنْ أُصولِ أهلِ السُّنَّةِ، مِنَ الإيمانِ بالبَعْثِ، وما يَشتَمِلُ عليهِ.

وأمَّا أصولُ دِينِ الحَكَفِ: فهوَ ما صَنَّفُوا فيه، وبَيْنَهُم اختلافٌ شديدٌ في مسائلَ مُزْمِنَةٍ؛ تَرْكُها مِنْ حُسْنِ الإسلامِ، مهما أمكنَ ذلكَ، فالأصوليُّ الواقفُ مع الظواهِرِ والآثارِ، يَجعلُه مُخالفُوهُ مُجَسِّمًا حَشْوِيًّا، والذي طَرَدَ التأويلَ في كلِّ المسائلِ، جَهْميًّا مُعْتَزِليًّا، والذي أَثْبَتَ البعضَ وتأوَّلَ البعضَ التأويلَ في كلِّ المسائلِ، جَهْميًّا مُعْتَزِليًّا، والذي أَثْبَتَ البعضَ وتأوَّلَ البعضَ يقولونَ: متناقض. والسلامةُ والعافيةُ أَوْلَى بِالمرءِ.

فإنْ بَرَعْتَ في الأصولِ وتَوابِعِها، مِنَ المنْطِقِ، والحِكمَةِ، وآراءِ الأوائلِ، ومَحاراتِ العُقولِ، واعْتَصَمْتَ - معَ ذلكَ - بالكتابِ والسُّنةِ، وأصولِ السَّلفِ، ولَفَقَتَ بَيْنَ العَقْلِ والنَّقْلِ (١)، فما أَظُنُّكَ تَبْلُغُ في ذلك رُتْبَةَ

<sup>=</sup> وهُوَ ضَرْبٌ مِنَ الخَبال»

<sup>(</sup>۱) لا يُدرَى هل أخْطَر الحافظُ الذهبيُّ ببالِه شيخَه وصديقَه: الحافظَ المزِّيَّ وهو يكتب هذا الكلام؟ فإنه قال في ترجمته له في بعض كتبه: «وكان...محبًّا للآثار، معظَّماً لطريقة السلف، جيِّد المعتقد، وربما بحث بالعقل الملائم للنقل، فيصيب ويُحسنُ غالباً بحسب ما يمكن، وربما غلط، وكان الكفُّ بمثله أولى عن الجدل، فإن المخالف ينتقد عليه ذلك ويُلزمه التناقض بحسب نظره، فمذهب السلف في غاية الصلف، والسكوت أسلم، والله أعلم». ذيل =

الشيخ تقي الدين بن تَيْمِيَّة، رحمه الله تعالى، وقَدْ رأيتَ ما آلَ إليه أمرُهُ، مِنَ الْإِلزَامَاتِ البَاطَلَةِ، والهَجْمِ القَبيحِ عليه، وقد كان قَبْلَ ذلكَ على طريقِ السَّلَفِ، ثُمَّ صارَ - بعدَ ذلكَ - على ألوانٍ، فعندَ جماعةٍ مِنَ العلماءِ هُو دَجَّالٌ أَفَّاكٌ كافرٌ، وعند آخرين من عقلاء الأفاضلِ هو مبتدع فاضلٌ بارعٌ، وعند آخرين هو مُظْلِمُ الأمرِ مكسوفٌ (١)، وعند عوامِّ أصحابهِ هو حامي وعند آخرين هو مُظْلِمُ الأمرِ مكسوفٌ (١)، وعند عوامِّ أصحابهِ هو حامي حَوْزَةِ الدِّينِ، وحامِلُ راية الإسلامِ، وحامي السُّنَّةِ النبويةِ (٢)، والله تعالى المستعان. (٣).

تاريخ الإسلام ص٣٨٤، وقال: «ترافقَ هوَ وابنُ تَيْمِيَّة كثيراً في سماع الحديث، وفي النظر في النظر في العلم، وكان يقرر طريقة السلف في السنة، ويعضد ذلك بمباحث نظرية، وقواعد كلامية، وجرى بيننا مجادلات، ومعارضات في ذلك، تَرْكُها أسلم وأولى» تذكرة الحفاظ ١٤٩٩/٤.

<sup>(</sup>۱) جمع الذهبي هنا بين نقده لابن تيمية، وبين إظهار موقفه الرافض لإلزامات خصوم ابن تيمية له، وبين عرض مواقف الناس منه، في أسلوب «سياسي» عجيب، وهو معذور في ذلك، للنكال الذي يتعرض إليه من عُدَّ من أنصار ابن تيمية، وإلا فثناؤه الذي يُبطِل شين ما أورده هنا كثير، من ذلك قوله: «تقي الدين، شيخُنا وشيخُ الإسلام، وفريدُ العصر علماً ومعرفة، وشجاعة، وذكاء، وتَنْوِيراً إلهيًا، وكرماً...»، وقوله في ترجمة الشيخ الدباهي (ت١٧هـ): «وجاور بالحرمين بضع عشرة سنة، وتأهل ووُلد له، فلمّا لَمَعَتْ له أنوارُ شيخنا...ارتحل إلى دمشق بأهله، واستوطنها» ذيل طبقات الحنابلة ٤/٣٨٦، ٤٩٦، وقوله في ترجمة والد ابن تَيْويَّة، الإمام عبد الحليم بن عبدالسلام (ت٢٨٦هـ): «وكان الشيخُ الشهابُ مِن أنْجُمِ الهدى، وإنما اختفى بين نورِ القمرِ وضوءِ الشمس» تاريخ الإسلام ١٥٠/ ٤٦٨

<sup>(</sup>٢) وهل هناك كبيرُ فرق بين ما قاله «عوامُّ» أصحاب ابن تَيْمِيَّة، وما قلته أنت - أبا عبد الله - مما نقله عنك نجيبٌ مِن أولئك «العوامِّ»، أعني الإمام ابن عبد الهادي، وهو قولك: «...وإن سُمِّي المتكلمون فهو فَرْدُهم، وإليه مرجعهم، وإنْ لاحَ ابنُ سِينا يَقْدُم الفلاسفة فَلَسَهُم وتَيَسَهُم، وهَتَكَ أستارَهم، وكَشَفَ عُوارهم»؟. ترجمة شيخ الإسلام ابن تَيْمِيَّة؛ (العقود الدرية): ص٢٢، ألا يَلتقي قولهم مع قولك: «...ونظر في العقلياتِ وعَرف أقوال المتكلمين، وردَّ عليهم، ونبَّه على خَطئِهم، وحَذَّر منهم، ونصَر السُّنَة بأوضَح حُجَج، وأبهر براهين»؟! الذيل على طبقات الحنابلة، لابن رجب، تحقيق د. عبد الرحمن العثيمين ٤ / ٤٧٤.

<sup>(</sup>٣) جاء هذا الفصل في (ص) وفي النسخ الأخرى هكذا: «أصول دينِ الخلف: هو ما صَنَّفُوا فيه، =

#### المنطِقُ

نَفْعُه قليلٌ، وضَرَرُه وَبِيلٌ، وما هو مِنْ علومِ الإسلامِ، والحقَّ منه كامِنٌ في النَّفوسِ الزَّكِيَّةِ، بعباراتٍ عَرَبِيَّةٍ، والباطلُ فاهْرُبْ منه، فإنَّك تَنقَطِعْ مع خصْمِكَ، وأنتَ تَعْرِفُ أنكَ مُحِقُّ، وتَقْطَعُ خصمَكَ، وأنتَ تَعرفُ أنَّكَ مع خصْمِكَ، وأنتَ تَعرفُ أنَّكَ على الباطلِ، فهي عباراتُ دَهَاشَةٌ، إنْ قَرَأتَها للفُرْجَةِ لا للحُجَّةِ، ولِلْدُنيا لا للرَّخِرَةِ، فقَدْ ضَيَّعْتَ الزمانَ، وأثَعَبْتَ الحيوانَ (۱)، وأمَّا الثوابُ فايْأَسْ منه، وكُنْ من العِقابَ على حَذَرٍ، والسلامُ (۲).

وبَنَوْهُ على العَقْلِ والمنطق - مما كانَ السَّلَفُ يَحُطُّونَ على سالِكِهِ، ويُبَدِّعُونَه - وبَيْنَهُم اختلافٌ شديدٌ في مسائلَ مُزْمِنَةٍ، تَرْكُها مِنْ حُسْنِ إسلام العَبْدِ، فإنَّه يُورِثُ أمراضًا في القلوب، ومَنْ لم يُصَدِّقنِي جَرَّب، فإنَّ الأصولِيَّة بَيْنَهُم السَّيْفُ، يُكَفِّرُ هذا هذا، ويُصَلِّلُ هذا هذا. فالأصوليُّ الواقفُ معَ الظواهِرِ والآيات - عندَ خُصُومِه - يَجعلُونَهُ مُجَسِّمًا، وحَشْوِيًّا ومُبْتَدِعًا، والأصوليُّ الذي طَرَدَ التأويلَ - عندَ الآخرينَ - جَهْميًّا، ومُعْتَزِليًّا وضالًا، والأصوليُّ الذي أَثْبَتَ بعض اللّه فاتِ ونَفَى بعضَها، وتأوَّلَ في أماكنَ يقولونَ: متناقض. والسلامةُ والعافيةُ أَوْلَى بِكَ. فإنْ الصَّفاتِ ونَفَى بعضَها، وتأوَّلَ في أماكنَ يقولونَ: متناقض. والسلامةُ والعافيةُ أَوْلَى بِكَ. فإنْ العُقولِ، واعْتَصَمْتَ معَ ذلكَ بالكتابِ والسُّنةِ، وأصولِ السَّلفِ، ولَقَقْتَ بَيْنَ العَقْلِ والنَّقْلِ، العُقولِ، واعْتَصَمْتَ معَ ذلكَ بالكتابِ والسُّنةِ، وأصولِ السَّلفِ، ولَقَقْتَ بَيْنَ العَقْلِ والنَّقْلِ، العُقولِ، واغْتَصَمْتَ معَ ذلكَ بالكتابِ والسُّنةِ، وأصولِ السَّلفِ، ولَقَقْتَ بَيْنَ العَقْلِ والنَّقْلِ، العُقولِ، واغتصَمْتَ معَ ذلكَ بالكتابِ والسُّنةِ، وأصولِ السَّلفِ، ولَقَقْتَ بَيْنَ العَقْلِ والنَّقْلِ، العُقولِ، واغتصَمْتَ معَ ذلكَ بالكتابِ والسُّةِ، وأصولِ السَّلفِ، ولَمُظْلِمًا مَكُسُوفًا، عليهِ قَتَمَةً عند الحَطِّ عليهِ، والهَجْرِ، والتَصْفِيلُ، والتَكْذِيبِ بِحَقِّ وبِبَاطِل، فقد كان قبلَ أَنْ يَدُخُلَ في الحَظِقَ مِنَ الناسِ، وذَجَّالاً أَفَاكًا كافراً عندَ أعدائِهِ، ومُنتيعاً فاضلاً مُحُومًا عليهِ عند عُمومِ مَنْ الناسِ، وذَجَّالُ أَفَاكًا كافراً عندَ أعدائِهِ، وحامِيَ حَوْزَةِ الدِّينِ، ومُحيِيَ السُّنَةِ عندَ عُمومِ مِنْ عُقَلاءِ الفُضُلاءِ، وحامِلَ راية الإسلامِ، وحامِيَ حَوْزَةِ الدِّينِ، ومُحييَ السُّنَةِ عندَ عُمومِ أَصَادِهُ مَا أَقُولُ لكَ!».

<sup>(</sup>١) يعني بـ «الحيوان»: الجسد البشري، أي: عذَّبتَ نفسكَ وأرهقتَها.

<sup>(</sup>٢) لعل من أسباب ثناء الذهبي على المحدِّثِ الشيخِ عبد الله بن خليل، ودعائه له في: تاريخ الإسلام ١٥/ ٨٤٧، عند ترجمته لوالده بقوله: «...والدُّ صاحبنا المحدِّث عبد الله، أسعده الله» وفي: معرفة القراء الكبار ٢/ ٧١٨ عند ترجمة الدِّلاصِيِّ (ت٧٢١هـ) بقوله: «بارك الله فيه»، هو انتصاحه برأي الذهبي في علم المنطق، فقد كان ممن طلَبه ثُمَّ تَركه، و «أقْبَلَ على شأنه».

# الحِكْمَةُ الفَلسفِيَّةُ

ما يَنْظُرُ فيها مَنْ يُرْجَى فلاحُه، ولا يَرْكَنُ إلى اعتقادِها مَنْ يَلُوحُ نجاحُه، فإنَّ هذا العِلْمَ في شِقِّ، وما جاءتْ به الرُّسُلُ في شِقِّ، لكنَّ ضَلالَ مَنْ لم يَدْرِ ما جاءَتْ به الرُّسلُ بالفلسفةِ أشدُّ مِن ضلالِ مَنْ عَلِمَ شيئاً مِنَ الإسلامِ، فواغَوْثاهُ بالله! إذا كان الذين قَدِ انْتُدِبُوا للرَّدِ على الفلاسفةِ [قَدْ حارُوا](۱)، ولَحِقَتْهُم كَسْفَةٌ(۱)، فما الظَّنُّ بالمردُودِ على الفلاسفةِ [قَدْ حارُوا](۱)، ولَحِقَتْهُم كَسْفَةٌ(۱)، فما الظَّنُّ بالمردُودِ على الفلاسفةِ إلى هذه العلومِ إلا الحرقُ والإعدامُ مِنَ الوُجودِ، و عليهم؟! وما دواءُ هذه العلومِ إلا الحرقُ والإعدامُ مِنَ الوُجودِ، و الأخذُ على أيدي القائلِينَ بها بما يَرْدَعُهم، إذِ الدِّينُ ما زالَ كاملاً حتَّى عُرِّبَتْ هذِه الكُتُبَ، ونَظَرَ فيها المسلمونَ. (۱)

## الحِكْمةُ الرِّياضِيَّةُ

فيها حَقٌّ مِنْ صنائعَ هندسيَّةٍ وحِسابٍ، ونَحْوِ ذلكَ، وفيها أباطيلُ مِنَ التَّنْجِيمِ وما أشبَهَهُ، وباطِلُها يُرْدِي المرْءَ في دِينِه، وفضِيلَتِه، وحَقُّها صَنْعَةٌ وإثقانٌ، وتَحريرٌ، ممَّا لا أَجْرَ فيهِ - غالباً - ولا وِزْرَ، إن شاء الله تعالى.

انظر: معجم الشيوخ ١/ ٣٣٠-٣٣١، والمعجم المختص ١٢٦.

<sup>(</sup>١) واضحٌ أن هنا سقطاً من الناسخ، والزيادة من (ص) وبقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) يبدو أنَّ الذهبي لم يقرأ كتاب: «درء تعارض العقل والنقل»، و كتاب: «بيان تلبيس الجهمية في تأسيس بدعهم الكلامية»، لابن تيمية، فلو فعل لاستثناه من هذا التعميم.

<sup>(</sup>٣) كانت هذه الفقرة في (ص) والنسخ الأخرى هكذا: «وما دواءُ هذه العلوم وعلمائها والقائمين بها عِلْماً وعَقْدًا إلا الحريقُ والإعدامُ مِنَ الوُجودِ، إذِ الدِّينُ ما زالَ كاملاً حتَّى عُرِّبَتْ هذِه الكُتُب، ونَظَرَ فيها المسلمونَ، فَلَوْ أُعْدِمَتْ لَكان فَتْحًا مُبِينًا!».

#### الحِكْمةُ الطبيّة

لا بأسَ بها، لكنَّها ليسَتْ مِنْ علومِ الدِّينِ، ولا مما يُتَقَرَّبُ به إلى الله تعالى، (١)، إذا كان صاحبُها (٢)، عَدْلًا، خَيِّرًا، كما رأينا جماعة منهم، وقد يُثابُ الرَّجُلُ على تَعْلِيمِها بالنِّيةِ، إنْ شاء الله تعالى.

#### الإنشاءُ<sup>(٣)</sup>

فَنُّ أَبناءِ الدنيا، ليسَ مِنْ عِلمِ الآخرةِ في شيءٍ، والكاملُ فيه محتاجٌ إلى مَشارَكةٍ قَويَّةٍ في العلومِ الإسلاميةِ. يُرِيدُ عَقْلاً تامًّا، ورَزانَةً، وسُرعةَ فَهْمٍ، وقُوَّةَ تخيُّلٍ، وبَصَراً باللَّغَةِ والنَّحْوِ، وخِبرَةً بالمعاني والبَيانِ، والسِّيرِ وأَيَّامِ الناسِ، وفُنونِ الأدَبِ، وحُسْنَ كتابةٍ.

لكنْ يكونُ رأسُ مالِ المُنْشِئِ تَقْوَى الله تعالى، وطاعته ومُراقبَتُه، فربَّما وَضَعَ لفظةً تُعْجِبُه يَهْوِي بها في النارِ، وهوَ لا يَدري، وربَّما أَبْدَعَ في سَطْرٍ رُبِّما أَبْدَعَ في سَطْرٍ رُبِّما أَعانَ بقَلَمِه على سَفْكِ دَم حرام.

فَانْظُرْ أَينَ أَنتَ يَا بَلِيغُ؟ قَدْ ذَمَّ نَبِيُّكَ البلاغة، وقالَ صلى الله تعالى عليه

<sup>(</sup>١) في هذا الموضع في (ص) هذه العبارة: (...ولا مِنْ زادِ المَعادِ، بَلْ هِيَ صَنْعَةٌ بلا ثَوابٍ ولا عِقاب).

<sup>(</sup>٢) في هذا الموضع من (ص) هذه العبارة: (سَلِيمَ الاعتقادِ).

<sup>(</sup>٣) كان في الإصدار الأول للرسالة فقرة:(الفرضيون) قبل فقرة: (الإنشاء)، وقد حذفها الذهبي لما أعاد كتابة الرسالة، وهي كما في (ص) وبقية النسخ هكذا: «الفَرَضِيُّونَ داخلونَ في الفقهاء، إذْ هُوَ كتابٌ مِنْ كُتبِ الفقهِ، وهوَ عِلمٌ مَليحٌ، والإمْعانُ فيه يُفَوِّتُ الوَقْتَ، والتَّوسُّطُ في ذلكَ جَيِّدٌ، فَكَمْ مِنْ مسألةٍ في الفرائض ما وَقَعَتْ، ولا تَقَعُ أبدًا»

وسلم: «إنَّ مِنَ البيانِ لَسِحْراً»(١)، وكَمِّلْ بَراعةَ البلاغةِ بإرضاءِ رَبِّكَ الأعلى، وينُصْح رَبِّ الأمرِ، فهُنالك كمالُ البلاغةِ.

فإنْ تَعَذَّرَ ذَلَكَ فَدِينُكَ مَا مَنْهُ عِوَضٌ، فَمَنْ اتَّقَى اللهَ كَفَاهُ النَّاسَ، ومَنْ أَرْضَى النَّاسَ بِسَخَطِ الله سَلَّطَ الله تعالى عليه مَنْ [أَنْضَاه](٢)، ﴿وَإِنَّهَا لَكَبِيرَةُ إِلَّا عَلَى الْخَشِمِينَ ﴾ [البقرة: ٤٥].

#### الشغرُ

هُوَ مِنْ فُنُونِ الْمُنْشِئ، [وهوَ كلامٌ، فَحَسَنُه حَسْنٌ] - وهوَ قليلٌوقبيحُه [قبيحٌ -وهوَ الأغلبُ-] (٣) وبَيْتُ مالِهِ الكَذِبُ، والإسرافُ في
المَدْحِ والهَجْوِ، والتَّشبيهُ، والنَّعُوتُ، والحماسةُ. وأمْلَحُه أكْذَبُه، فإنْ كانَ
الشاعرُ بَلِيغاً مُفَوَّهاً، مِقْداماً على الكذبِ في لهجَتِه، مُصِرًّا على الاكتسابِ
بالشِّعرِ، رقيقَ الدِّينِ، فقد قَرَأَ مَقْتَ الشُّعراءِ في القرآن.

ويَنْدُرُ في الشَّعراءِ المجَوِّدِينَ مَنْ يَتَنَصَّلُ مِنَ الهَجْوِ، وربَّما أدَّى الأَمرُ بالشاعرِ إلى الكُفْرِ في الإفراطِ - نسألُ الله تعالى السلامة - فالشاعرُ المحْسِنُ كحَسَّانَ [ت٤٥هـ]، في المتقدِّمِين، والصَّرْصَري [ت٢٥٦هـ]، في المتقدِّمِين، والصَّرْصَري [ت٢٥٦هـ]، في المتأخرين، والمقْتَصِدُ كابنِ المبارَكِ [ت١٨١هـ]، وابن الجَوزي في المتأخرين، والظالمُ كالمتنبِّي [ت٤٣٥هـ]، والبُحتري [ت٢٨٤هـ]،

<sup>(</sup>١) رواه مالك في الموطأ ٢/ ٩٨٦ رقم الحديث ١٧٨٣، والبخاري في صحيحه. رقم الحديث

 <sup>(</sup>٢) كُتبت في جميع النسخ: (أرضاه)، ولا يستقيم المعنى. و(أنضاه) أي هَزَله وأذابه وأخلقه، تقال
 للبعير الذي كَدَّه العمل، فهزل يقال: بعيرٌ نضو، وناقة نضوة.

<sup>(</sup>٣) ما بين معكوفتين زيادة من (ص) وبه تستقيم العبارة في السطر الأول والثاني.

والسَّفِيهُ الفاجرُ كابنِ الحَجَّاجِ [ت٣٩١هـ]، وابن الهَبَّارِيَّة [ت٥٠٩هـ]، (١)، فاخْتَرْ لِنَفْسِكَ أيَّ وادٍ تَسْلُك.

## الحسَّابُ وشَرْعُ الدِّيوان<sup>(٢)</sup>

هذا مِنْ عُلومِ القِبْطِ والفُرْسِ، ليسَ مِنْ علومِ الإسلامِ، وهوَ صَنْعةٌ ومعِيشةٌ؛ يَنالُ بها الرجلُ السعادة في الدنيا، وكلَّما كان أمْهَرَ كان أسْرَقَ، فمَنِ اتَّقَى اللهَ تعالى فيها، وكتَبَ لِقُضاةِ العدلِ، وباشَرَ الأيتامَ والصدقاتِ، ومالَ الأوقافِ والمدارسِ، ولَزِمَ الأمانةَ وأَتْقَنَ فَنَّه، فهذا محمودٌ ومأجورٌ بِنيَّتِهِ، وقدْ رأينا جماعةً على نَحْوِ ذلكَ، نَعَمْ، ورأينا ذِئاباً عليهم الثيابُ. وفاسقُ الكَتبَةِ إليه المنتَهى (٣).

<sup>(</sup>١) وهنا علامةٌ ظاهرةٌ أخرى تدلَّ على أنَّ نسخة (برلين) إصدارٌ ثانٍ لهذه الرسالة، وليست نسخةً كبقيةِ النسخ، فقد زادَ الذهبيُّ على أمثلة أسماء الشعراء أسماء أُخَرَ، زادَ: الصرصريَّ، وابنَ الهبارية، و رأى أن يَحذف عبارةٌ تنبَّهُ أنَّ تسميةَ شخص بعينه مثالاً عليها محظورٌ شرعاً، إذْ فيه تكفيرٌ للمعَيَّنِ، وهو وشيخ الإسلامِ ابن تيمية كانا من أبعدِ الناس عن ذلكَ، وتلك العبارة هي: «والكافرُ كَذَوِي الإتِّحاد»، وهي في (ص) وبقية النسخ.

<sup>(</sup>٢) قال الإمام ابن قيِّم الجوزية: «...وأي شَيْءٍ نَفَعَ المكَسَةَ تَسْمِيَةُ ما يَأْخُذُونَهُ ظُلْمًا وَعُدُوانًا: حُقُوقًا سُلْطانِيَّةً، وَتَسْمِيَةُ أَوْضَاعِهِمْ الْجَائِرَةِ الظَّالِمَةِ الْمُنَاقِضَةِ لِشَرْعِ الله وَدِينِهِ: شَرْعَ الله وَدِينِهِ: شَرْعَ الله وَدِينِهِ: شَرْعَ الله وَالله عَلَى كتاب آخر: «وسَمَّوْا أقبحَ الظلمِ وأفحشَه: شَرْعَ الديوان» (إعلام الموقعين) ٣/ ١١٨، قلت: يُفهم أنه نظامٌ وَضْعِيٌّ يقابل «الضرائب» في العصر الحاضر.

إعلام الموقعين عن رب العالمين، لابن قيم الجوزية، تحقيق: طه عبد الرؤوف سعد، بيروت. (٣) كان بعد هذا الموضع بقية للكلام، في (ص) وبقية النسخ، وهي: «... في السَّرَقِ، وعاقبةُ أُمْرِهِم وَبِيلَةٌ، مِنَ الضَّرْبِ والمصادَرةِ والفَقْرِ»

# الشُّرُوطُ<sup>(۱)</sup>

عِلْمٌ حَسَنٌ شرعيٌّ، مَنْ بَرَعَ فيهِ ولَزِمَ العدالةَ والوَرَعَ عاشَ حَميداً، وماتَ فَقِيداً، ومَنْ بَرَعَ فيه بالحِيلِ والمَكْرِ والدَّهاء، فلا بُدَّ لَه مِنْ خِزْيِ في الدُّنيا، ومَقْتٍ في الأُخْرَى: ﴿قُلْ مَنْعُ ٱلدُّنْيَا قَلِيلٌ وَٱلْآخِرَةُ خَيْرٌ لِمَنِ ٱلْقَيَ ﴾ [النساء: ٧٧].

## الوَعْظُ

فَنُّ بِذَاتِه؛ يَحتاجُ إلى مُشارَكةٍ جيِّدةٍ في العِلْمِ، ويَسْتَدْعِي مَعْرِفَةً حَسَنةً بالتفسيرِ، والإكثارَ مِنْ حكاياتِ الفقراءِ والزَّهَّادِ، والسَّلَفِ، وعُدَّتُه التَّقوَى والزَّهَادَةُ، فإذا رأيتَ الواعظَ زاهداً قليلَ الدِّينِ، فاعلَمْ أنَّ وَعْظَهُ لا يَتجاوزُ الأسماع، فكمْ مِنْ واعظِ مُفَوَّهٍ قَدْ أَبْكَى وأثَّرَ في الحاضرِينَ، تلكَ الساعة، ثُمَّ قامُوا كما قَعَدُوا، ومتَى كان الواعظُ مِثْلَ الحسنِ البَصريِّ[ت ١١٠هـ]، والشيخِ عبدالقادرِ [ت ٢١٥هـ]، انْتَفَعَ الناسُ به، فنسألُ اللهَ تعالى عِلْماً نافعاً، ومغفرةً شامِلةً، آمينَ.

تَمَّ على يدِ محرِّرِه الحقير خليل بن ولي بن جعفر الحنفي لخمسٍ خَلَيْن (٢) من شوال من شهور سنة ١٠٩٦هـ.



<sup>(</sup>١) هو كاتب الشروط والوثائق والعقود.

<sup>(</sup>٢) الصواب:خَلُوْن.



## فهرس

| <b>V</b>                               | المقدمةا                                                  |
|----------------------------------------|-----------------------------------------------------------|
| 11                                     | المؤلِّفا                                                 |
| <b>11</b>                              | شيوخه                                                     |
| 17                                     | مكانتهمكانته                                              |
| ١٣                                     | مِن تصانیفه                                               |
|                                        | وفاته                                                     |
|                                        | سبة الرسالة للمؤلف                                        |
| ١٧                                     | ناريخ تأليف الرسالة                                       |
| 19                                     | لطبع السابق للرسالة                                       |
|                                        | عنوان الرسالة                                             |
|                                        | لنسخ الخطية                                               |
| خ الإسلام ابن تَيْمِيَّة في الرسالة ٣١ | دراسة في الكلمات العاثِرة التي وصف بها شير                |
| ٣٣                                     | افَرَحِمَ اللهُ امرأ وَسَّعَ نِطاقَ المعذِرةِ»!           |
| الفضائل!؟                              | كِبْرٌ، وعُجْبٌ، وحُبُّ مشيخةٍ، وقُتْمَةٌ معَ هذهِ        |
| ٣٩                                     | ين أخطأ الحافظ الذهبيُّ؟                                  |
| زاجزاج                                 | يس كِبْراً بل مهابةٌ وعِزَّةٌ نَفْسٍ امْتَزَجا بحِدَّةِ م |
| <b>ጓጓ</b>                              | خلاصة القولِ                                              |
| ف الثاني لها                           | ص رسالة: بيان زغل العلم في إصدار المؤلِّذ                 |
| ٧١                                     | لقُرَّاءُ المُجَوِّدَةُلقُرَّاءُ المُجَوِّدَةُ            |

| بيان عني ل تعلم                       |                                                   |
|---------------------------------------|---------------------------------------------------|
| vy                                    | قرَّاءُ النَّغم والتمطيطُ                         |
| v                                     | , -                                               |
| ٧٣                                    | <u> </u>                                          |
|                                       | الفُقَهاءُ المالكِيَّةُ                           |
|                                       | الشافِعيَّةُ                                      |
|                                       | الحَنَفِيَّةُ                                     |
| ۸۳                                    | الحنابلةُ                                         |
| ۸٤                                    | النَّحْوِيُّونَ                                   |
| ٨٤                                    | اللُّغَوِّيُّونَ                                  |
| ۸ <i>٥</i>                            | المفَسِّرُ ونَ                                    |
| ٨٥                                    | الأصوليُّونَأُولَّ أَلْمُ اللَّينِأُصولُ الدِّينِ |
| ٠٦                                    | أصولُ الدِّينِ                                    |
| ٠٦                                    | أصولُ دِينِ السَّلَفِأصولُ دِينِ السَّلَفِ        |
| ٠٦                                    | أصولُ دِينِ الخَلَفِأصولُ دِينِ الخَلَفِ          |
| \ <u>\</u>                            | المنْطِقُ                                         |
| ١٩                                    | الحِكْمَةُ الفَلسفِيَّةُ الإلهيَّةُ               |
|                                       | الحِكْمةُ الرِّياضِيَّةُ                          |
|                                       | الحِكْمةُ الطِّبَّةُ                              |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | الإنشاءُ                                          |
|                                       | الشَّعْرُالشَّعْرُ                                |
|                                       | الحسَّابُ وشَرْعُ الدِّيوان                       |
|                                       | الشُّرُوطُ                                        |
| N 1                                   | 120 11                                            |