# أن أيمان والإلمام بين الإيمان والإلمام

مناظرة بين فيلكس فارس وإسماعيل أدهم





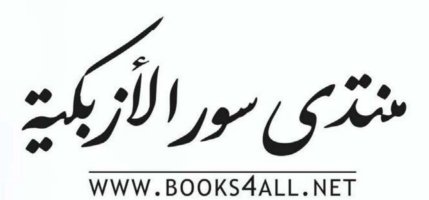


<sub>تصدیر</sub> د. زینب محمود الخضیری









## ثقافتنا العربية

بين الإيمان والإلحاد

# تفافننا العرببة

بين الإيمان والإلحاد

مناظرة بين فليكس فامرس وإسماعيل أدهم

بقلم د. عصمت نصار

تصدير بقلم أ. د. زبنب محمود الخضيري



الطبعة الثانية فبراير ٢٠٠٦ م

رقم الإيداع بدار الكتب والوثائق المصريـة ۲۰۰۵/۱۹٤۹۸

الترقيد الدولي I.S.B.N. 977 - 5502 - 67 - 8



# الإهداء

إلى

المثقفين

والمثقفين

والمتثاقفين العرب

أهدي هذه المناظرة



## تصدير

### بقلم: أ. د . نهنب محمود الخضيري

قال بول فاليري الناقد الفرنسي الشهير «كل ما يقال قد قيل من قبل» بمعنى أن كل جديد هو قديم؛ واتضح لمؤرخي الفكر في ضوء القراءات المعاصرة أن كل قديم هو جديد أيضاً. ويعتبر البعض أن البحث ما هو إلا مغامرة. كل ذلك قد أثبت د. عصمت نصار صحته بكتابه هذا الذي بين الدينا.

وبداية الفت النظر إلى أن عنوان الكتاب الذي اختير بذكاء هو عنوان مراوغ وان لم يكن مغالطاً. فالكتاب ليس عن موقف ثقافتنا العربية على الإطلاق من الأديان إنما هو عن موقف تلك الثقافة في حقبة بعينها هي حقبة ما بين الحربين، من الدين الإسلامي على وجه التحديد باعتباره هو الذي انتج جل هذه الثقافة. وغنى عن القول أن قضايا الدين الإسلامي تفرعت عنها إشكاليات عدة هل هويتنا هي الإسلام أم القومية العربية ؟ هل نجعل هدفنا تحقيق الوحدة العربية أم الجامعة الإسلامية ؟ هل ندعو للقومية العربية أم للوطنيات الإقليمية ومنها على سبيل المثال الفرعونية ؟ وهل هذه الوطنيات واقع حاضر أم أصول وجنور علينا إحياؤها ؟ أو بمعنى أخر هل ننطلق مما وصلت إليه صيرورة التاريخ أي من الحاضر أم نلغى هذه الصيرورة ونعود وصلت إليه صيرورة التاريخ أي من الحاضر أم نلغى هذه الصيرورة ونعود الماضي لننطلق منه ثانية ؟ أيهما أكثر فائدة لنا: التمسك بالعروبة أم بالإقليمية أم الإطاحة بهما والتوجه غرباً واستعارة مكاسب حضارته العصرية المسيطرة ؟ هل نبقى على لغتنا العربية القديمة ؟ أليست هذه هي إشكاليتنا المعاصرة ونحن في مطلع القرن الحادي والعشرين ؟

فالدراسة التي بين أيدينا بينت لنا أن كثيرا مما قيل بصددها ما زلنا نعيده ونكرره اليوم. انطلق د. عصمت نصار في مغامرته الجريئة في طريق لم يعبد من قبل وعاد منها غانماً بقدر كبير من «الحقائق» عن كثير من

الخبايا والخفايا والغوامض. واختار نهجاً جريناً الا وهو قلب المراكز راساً على عقب بمعنى أنه جعل إسماعيل أدهم وفليكس فارس هما القلب أو المركز وجعل «الكبار» في الأطراف.

بدأ من «الصغيرين» ثم رجع للأعلام . وتفسير ذلك عندى أن الكبار كانوا قد انتهوا من تحديد مواقفهم تلك التي جعلها د. عصمت نصار محورًا لهذا الكتاب، إلا أن معالجاتهم لها لم تكن أبدأ مباشرة ولا صريحة إنما جاءت غالبا في ثنايا كتاباتهم في معرض معالجتهم لقضايا أخرى . وقد اضطروا في مواجهة هذه المناظرة الجرينة الصريحة أن يعيدوا الكرة على الفكر المتطرف بشكل أكثر وضوحاً وتحديداً وحسماً . وذلك لمواجهة رعونة وشطط وشطح إسماعيل أدهم الذي طرح هذه المناظرة، ذلك الشاب الصغير السن، العظيم الادعاء . ولما كان الإنسان لا يستطيع أن ينزل النهر مرتين فقد اضطر «الكبار» إلى إعادة النظر أحيانا، وإلى التعديل في أحيان ثانية بل وإلى التراجع في أحيان ثالثة تحملا لمستولية الفكر العربي . وهذا بالضبط هو الدور الذي لعبته هذه المناظرة في الفكر العربي أو في ثقافتنا العربية في فترة ما بين الحربين ألا وهو إعادة طرح السؤال. ولهذا جعل د. عصمت نصار الغليان والفوران في القلب أو المركز ، وجعل التعقل والتروي وإعادة النظر المحسوب في الأطراف. وانتصرت طبيعة ثقافتنا العربية فخمدت النيران واستقرت الأمور . هؤلاء الذين أشرت إليهم بـ «الكبار» قسمهم د. عصمت نصار إلى فريقين هما فريق المجترئين على حسب تعبيره ويشتمل على كل من على عبد الرازق، وطه حسين، وسلامة موسى، ومنصور فهمى، واسماعيل مظهر، وحسين فوزي ... الخ، وفريق المحافظين المستنيرين «وإن كنت لا أميل لهذه التسمية التي تحمل تناقضا بين قطبيها وأفضل عليها المجددين المتحفظين أو المعتدلين» ويضم كلا من محمد فريد وجدى، وعبد المتعال الصعيدى، ومصطفى عبد الرازق، وبالطبع فليكس فارس.

وتكشف لنا هذه الدراسة علاقة إسماعيل أدهم بالطورانية والكمالية ويهود

الدونمة والصهيونية من جهة وطبيعة الدور الذي لعبته هذه الاتجاهات والنزعات في فكرنا العربي فيما بين الحربين من جهة أخرى وهو دور جد خطير .

حاول د. عصمت نصار أن يحدد حقيقة إسماعيل أدهم وبذل جهدا كبيرا في سبيل ذلك وقد حال دون نجاحه المطلق الغموض المحيط بالرجل وربما التعتيم المتعمد، إلا أن الأمر الذي يحسب له هو تقديمه لكثير من المعلومات عن الجمعيات والصحف والمحافل اليهودية الصهيونية التي كانت ترتع في مصر في غفلة منا . اقتحم إسماعيل أدهم الذي انتحر دون الثلاثين حياتنا الثقافية بمجموعة من الأفكار التقطها في عجالة من الطورانية والكمالية والصهيونية ومن الاستشراق الدينى الروسى والألماني والتركي، وسعى للترويج لها بجهالة أوقعته في المغالطة تارة، وفي الخطأ العلمي تارة ثانية، وفي التناقض تارة ثالثة . كانت قضية إسماعيل أدهم المحورية كما هو الحال عند كل مجدد وكل مصلح وكل مبتدع في عالمنا العربي الإسلامي هي الدين؛ إنما الجديد عنده في هذا المقام هو أن موقفه من الدين لم يكن موقفا فكريا فحسب بل كان أيضا وفي المقام الأول موقفا شعورياً . كان اسماعيل أدهم يكره الإسلام . واجتهد د. عصمت نصار في تفسير تلك الكراهية: هل مرجعها لإجبار أبيه له على ممارسة شعائِره في صغره ؟ هل لقناعته بأن الإسلام في ظل الخلافة العثمانية كان سببا لتخلف الأتراك وهو منهم ويعتز بتفوقهم وضرورة سيادتهم ولذا جعل مرامه هو القضاء عليه ؟ أم لهذين السببين ولأسباب أخرى نجهلها ؟

وفى رايي انه لم يذهب إلى ان الأدبان ما هي إلا اساطير نتجت عن ظروف اجتماعية وسياسية واقتصادية وإلى أن الحضارات الملية التي قامت على الأدبان لم تقدم للإنسانية شيناً يذكر، إلا لينال من الإسلام. لست مدافعة عن الإسلام فمن يفضلني في ذلك يعدون بالألاف ومنهم فليكس فارس المسيحي الماروني، الذي وصفه د. عصمت نصار بأمير المنابر وفارس العروبة، إنما أنا متقصية للحقيقة . فلو كان إسماعيل ادهم قد هاجم

الإسلام عن علم دقيق، وبعد جهد يقتضيه التصدي لعقيدة لها هذه القوة والشأن، لكان عذره أنه ممن يغلبون العقل على الإيمان - إلا أن الرجل فعل ذلك ناقلاً عن بعض المستشرقين - كما أثبت د. عصمت نصار بالأدلة، وغير مقدر لطبيعة الهوية العربية الدينية الفطرة، ومستخفاً بكل مقوماتها . وكان يناشد «أحرار الفكر» في مستهل كتابه «من مصادر التاريخ الإسلامي» أن «يجاهدوا في سبيل تحرير العقل الإنساني من تأثير الأساطير الدينية والمزاعم الوطنية» ويبدو أن اليأس من التأثير دفعه إلى الصراخ لفتا للأنظار في كتابه «لماذا أنا ملحد ؟» الذي فضح د. عصمت نصار انتحاله من كتاب لبرتراند رسل بنفس العنوان - ليرد عليه أحمد ذكى أبو شادي في كتابه «لماذا أنا مؤمن ؟» ومحمد فريد وجدي في رسالته «لماذا هو ملحد ؟» وعبد المتعال الصعيدي ومحمد حسين هيكل معبرين بصدق عن ملحد ؟» وعبد المتعال الصعيدي ومحمد حسين هيكل معبرين ردوا عليه والسنة، والأحاديث، والتراث باسم النقد والتحقيق التاريخين ردوا عليه وفليكس فارس مبينين جهله بالأليات التي زعم إعمالها ومستخدمين المناهج العلمية التي افتقرت لها كتاباته لدحض مزاعمه .

الدراسة تقدم لنا الكثير المثير عن إسماعيل أدهم ولكنها لم تنجح أو تهربت من الإجابة الواضحة عن هذا السؤال الملح: من هو إسماعيل أدهم ؟ هل كان في خدمة تركيا عندما أوفدته كلية الأداب بجامعة الأستانة إلى مصر عام ١٩٣٦ لدراسة «الحياة الاجتماعية والأدبية» في بلادنا فبعث لها بثلاثة عشر تقريراً مسهباً، هل كان في خدمة الصهيونية عندما دافع عن حق الإسرانيليين في فلسطين خاصة في مقالاته السبع التي نشرها في مجلة «الشمس» عام ١٩٣٧ والتي تحمل عنواناً موحياً «الصلات بين الإسرانيليين والعرب منذ أقدم العصور» اتهمه الإنجليز بالتعاون مع أعدائهم ويقال أن خوفه منهم هو الذي دفعه للانتحار، ألا يعنى أن هذا الرجل يميل للعب دور العميل ؟ تساؤلات هي من حقنا لا تدفعنا إليها الرغبة العارمة في توجيه الاتهام بالعجالة إنما الرغبة في معرفة الحقيقة مهما كانت.

اما فليكس فارس الطرف الثاني في المناظرة الشهيرة الذي لعب دور المستجيب «لمصاولة إسماعيل أدهم»، فهو مسيحي ماروني لبناني يقدمه لنا د. عصمت نصار على أنه من المحافظين المستنيرين شأنه شأن مصطفى عبد الرازق، والعقاد، وذكى مبارك ... الخ من حيث رفضه التغريب ودعوته لإحياء الثقافة والحضارة العربية .

اما انا فأراه مختلفاً عن هؤلاء فهو إذ يرفض التغريب فهو يرفض أيضا الإحياء فلقد أدرك بحسه التاريخي أنه لا يمكن إلغاء التاريخ بمعنى أنه ليس بالإمكان النوبان في الغرب وإلغاء تراثنا، كما أنه ليس في الإمكان إحياء ماضينا الذهبي في حاضرنا المتخلف بسبب هذا التاريخ أدرك المأزق ببصيرة نفاذة إلا أن صوته ضاع وسط الصخب والضجيج الذي أحدثه أدهم. كانت دعوة فليكس فارس جميلة وجليلة في معانيها، صادقة في دعوتها للأخوة الدينية والتسامح العقدي الذين حققتهما العروبة على مر العصور. وبالرغم من نجاح د. عصمت نصار في عرض موقف فليكس فارس إلا أنه بالغ أحياناً بصدد تقديره لأثر دوره في معاصريه مثلما فعل عند ذهابه إلى أن فكرته عن وحدة الأديان وتصالحها كانت إحدى رؤى الشيخ المراغي شيخ الأزهر.

ميزه هذا الكتاب في رأيي هي طرح الأسئلة تلو الأسئلة ليجيب عن البعض ويترك لنا فرصة الإجابة عن البعض الأخر حثاً على علاقة جدلية مع قارنه . ومن الأسئلة التي يطرحها ويجيب جزيناً عنها : هل الدين من الثوابت في ثقافتنا ؟ هل ثمة تعارض بين الدين والعلم ؟ هل تكفل حرية الفكر الشك في العقيدة ؟ وما هو دور الأزهر تجاه الملحدين ؟ أجاب عن هذه الأسئلة وهو يعرض للمناظرة الشهيرة وترك الباب موارباً لندرك أن اليوم شبيه بالأمس عندنا .

وطرح اسنلة اخرى اثارت رعباً في قلبي وعقلي: هل تواجد الدعوة إلى الإلحاد في عشرات المواضع على الإنترنت مجرد صدفة ؟ وهل ستكتفي الجمعيات الإلحادية التي يتتبعها محققاً بهذا التواجد المعلوماتي ؟

وثمة اسنلة طرحها لتثير الرعب في نفوس أرباب العروش وملاك

رؤوس الأموال وأصحاب المراكز والمناصب السياسية في عالمنا العربي: هل زعزعة المبادئ والقيم الدينية من مصلحتهم علماً بأنها الضامن الأوحد لسلامة كراسيهم ؟

واخيراً وليس آخر أقول إنني استمتعت بقراءة هذا الكتاب الجاد الذي رجع صاحبه لكل الأصول المتاحة وهي هائلة كما وكيفا وتقصت حقيقة كل ما له علاقة بثقافتنا العربية في فترة ما بين الحربين من جمعيات وصحف وروابط كنا لا نعرف عن أغلبها شيناً، واجتهد في التأويل والتفسير، ونقل إلينا دهشته وشغفه فشاركناه مشواره.

واحسب أن هذا الكتاب فريد في منحاه ومنهجه في كتاباتنا العربية، فهو ليس تأريخاً سردياً إنما هو تأريخ لحقبة من الفكر العربي من خلال تتبع لمواقف أعلام هذا الفكر من قضية بعينها أحسن اختيارها لأنها حجر الزاوية بكل ما عداها.

وإن كنت آخذة على تلميذنا د. عصمت نصار بعض الأمور مثل الإطالة دون توظيف في المعالجة، والمخالفة في بعض الأحكام، وعدم الالتفات للضبط التاريخي «لوقائع» المناظرة، واستخدامه لمصطلحات فضفاضة، فما ذلك النقد إلا لرغبتي في المساهمة في أن يكون كتابه على أفضل صورة خاصة أن هذه الهنات قليلة للغاية.

أما الإيجابيات فهي من الكثرة بالقدر الذي يمكن للقارئ ملاحظتها والوقوف عليها بدءاً من حديثه عن فن التناظر في المقدمة وانتهاء بالخاتمة الرمزية التي ذيل بها مؤلفه .

و لا يسعني إلا أن أتمنى له ولنا المزيد من البحث في هذا المجال الذي ما يزال بكراً والذي هو قادر على دراسته بما يثريه .

أ. د . نرونب محمود المخضيري رمادا: ۳ / ۲ / ۲۰۰۰

### فأدبالتناظر

لا با س أن يؤيد الإنسان مذهبه بالحجة والبرهان .
ولا با س أن ينقض أدلة خصمه ويزيفها بما يعتقد أنه مبطل لها ،
ولا ملامة عليه في أن يتذرع بكل ما يعرف من الوسائل
إلى نشر الحقيقة التي يعتقدها ،
إلا وسيلة واحدة لا أحبها له
ولا أعتقد أنها تنفعه أو تغني عنه شيئاً ،
ولا أعتقد أنها الشتم والسباب .

إن لإخلاص المتكلم تا ثيراً عظيماً في قوة حجته وحلول كلامه المحل الأعظم من القلوب والأفهام، والشاتم يعلم الناس جميعاً أنه غير مخلص فيما يقول، فعبثاً يحاول أن يحمل الناس على رأيه أو يقنعهم بحجقه وإن كان أصدق الصاحقين.

\* \* \*

لا يجوز بحال من الأحوال أن يكون الغرض من المناظرة شيئاً غير خدمة الحقيقة وتا ييدها، وأحسب أن لو سلك الكُتَاب هذا المسلك في مباحثهم لا تفقوا على مسائل كثيرة وهم لا يزالون مختلفين فيها.

#### مصطفى لطفى المتغلوطي

#### ažiaõ

يمثل فن التناظر الجانب الإيجابي من الحوار الفلسفي، وهو آلة الخلاف والاختلاف، وأطراف دروب الجدل، وأعمق ميادين الإبداع العقلي، ويشهد بذلك تاريخ الفكر الإنساني الذي حفلت مآدبه بمنات المناظرات التي عبرت عن رؤى المجددين والمحافظين، والمعتدلين والمجترئين من الفلاسفة والمتفلسفين.

وقد اختلف المفكرون حول قيمة التناظر ومكانته في مذاهبهم فيعده سقراط وافلاطون السبيل الأقوم للمعرفة والوصول إلى الحقيقة، ويروق للمجددين والتنويريين جعله أداة لتثقيف وتوجيه الرأي العام، ويدافع عنه الليبراليون بوصفه نافذة التعبير عن الرأي الحر وحقاً إنسانياً لا يجور عليه الا كل مستبد وجامد ويوحد الوجوديون بينه وبين إثبات الذات ووجود الأنا الحر وشتى صور الإبداع . وقد اتسم فن التناظر بخصال تميزه عن اللجاجة اللفظية، والسفسطة الجدلية، والأدلة الخطابية، والخصومة الشخصية، وأهم هذه السمات : الأدب في طرح الدعاوى، والحرية في النقد ومصداقية الدفوع، وعقلانية الحجج، والقناعة برأي الخصم عند ثبوت البرهان .

#### وللتناظر أشكال عدة نذكر منها:-

المعاكظات الشفهية شأن محاورات سقراط والسفسطانيين، وأفلاطون، ومجادلات المتكلمين في المسيحية والإسلام، ومطارحات التنويريين في الثقافتين الغربية والعربية.

والمساجلات النقدية ويمثلها مصنفات المتكلمين والفلاسفة التي حوت احاجيهم واختلافاتهم حول قضية او موضوع او مذهب مثل: مصارعة

الفلاسفة للشهرستاني ومصارع المصارع لنصير الدين الطوسي، وتهافت الفلاسفة للغزالي وتهافت التهافت لابن رشد، ومصر الحديثة للورد كرومر والإسلام روح المدنية لمصطفى الغلاييني، وفي الشعر الجاهلي لطه حسين ونقد كتاب الشعر الجاهلي لمحمد فريد وجدى.

والمعارف الصحفية وتعبر عنها مقالات المتفلسفين النقدية والنقضية التي أثرت صحافة الرأي في الشرق والغرب خلال مناقشاتها للقضايا وتحليلها للمذاهب وطرحها للمناهج، ومن أشهر هاتيك المعارك في الفكر العربي الحديث معركة صحيفتي الجامعة والمنار حول فلسفة ابن رشد بين فرح أنطون ومحمد عبده ومعركة الفصحى والعامية، والدين والعلم، والقديم والجديد، والشرق والغرب التي جرت على صفحات المقتطف. والمشرق، والهلال والعصور، والمجلة الجديدة، والأزهر، والسياسة الأسبوعية والرسالة بين المعممين والمطربشين والمقبعين من المفكرين العرب والمستشرقين على اختلاف نوازعهم واتجاهاتهم.

وقد اجتمعت كل خصال وسمات وأشكال فن التناظر السابقة في تلك المناظرة التي نحن بصددها - أي مناظرة فيلكس فارس وإسماعيل أدهم حول الثقافية العربية - فقد بدأت المناظرة بينهما في شكل الحوار والمجادلة الشفهية في المنتديات والصالونات الأدبية ثم تطورت إلى مطارحات نقدية على صفحات الدوريات واستحالت بعد ذلك إلى مساجلة فلسفية شارك فيها معظم المفكرين العرب المعنيين بقضايا النهضة وتجديد وتحديث الثقافة العربية الأمر الذي جعل منها أكبر وأثرى المعارك الفكرية العربية في فترة ما بين الحربين العظميين وتشهد بذلك عشرات المصنفات التي أثرى بها المتناظرون ميادين البحث حول القضايا المطروحة والإشكاليات المختلف عليها الأمر الذي سوف تكشف عنه هذه الدراسة .

ولا غرو في أن هذه المناظرة قد اجتمع لها من سمات الأصالة والطرافة ما لم يتأت لغيرها من المناظرات الفلسفية العربية بين المحافظين والمجددين في القرن العشرين فهي أولى المناظرات التي طرحت موضوع الثقافة على ماندة الفكر العربي. وقد مكنت معارف المتناظرين الفلسفية من التحاور حول ماهية الثقافة العربية وما صدقاتها وأثرها في المجتمع العربي وصلتها بتقدمه وتخلفه وإثارة العديد من إشكالياتها، التخلف والتقدم، المحتوى والمضمون، والهوية، والثوابت والمتغيرات.

اما مواطن الطرافة فتتمثل في شخصية المتناظرين ومواقفهما حيال القضايا التي أثاراها خلال المناظرة .فالأول هو فيلكس فارس لبناني مسيحي ماروني ذو خؤولة فرنسية ابى إلا أن يكون للأديان درعاً وسيفاً ليزود عنها طعون المستشرقين الجائرة وحملات الماديين الغادرة، وانضوى منذ يفاعته تحت لواء المحافظين، وراح يدعو للأخوة الدينية، والوحدة العربية، والاعتصام بحبل الثوابت الثقافية خطيباً وكاتباً حتى لقب بأمير المنابر وفارس العروبة .

اما الثاني: فهو إسماعيل أحمد أدهم تركي مسلم ذو خؤولة روسية، شب متمرداً على جبلته فحملته جيادها الجامحة إلى دياجير الفلسفات المادية، وسرعان ما هوت به من على ظهرها؛ لحداثة عهده بالفروسية فاندفع مترجلاً على غير هدى معلناً كفره بالأدبان، شاكاً في أصولها، ومنكراً لوجود الله، ثم أوى لقلعة الطورانية يضرب بسهام المستشرقين الشرق وثقافته، والعرب وتراثهم، ويقرع طبول الصهيونية مشعلاً لنار الفرقة الملية والعرقية والجنسية، متشدقاً بالفلسفات المريضة، ومتعللاً بالنظريات العلمية المشوهة حتى نعت بأدهم الكفر والفارس الجامح.

ولم يجد المتناظران أفسح من مصر ميداناً لنشر أفكارهما فهبطاها في منتصف العقد الرابع من القرن العشرين، ولم يكن من العسير عليهما الانضمام إلى منابرها الثقافية المتباينة والمشاركة في المعارك الدائرة بين فرقها (رجعيون ومجددون، معتدلون ومجترئون، ومستشرقون ومستغربون وصهابنة سانسيمونيون) يتساجلون جميعا في متنفس من الحرية .

ولم تكن مناظرتهما سوى مساهمة إيجابية في المعارك الفكرية التي بدأت في مصر منذ ظهور صحافة الرأي في أخريات القرن التاسع عشر.

ولا ترجع اهمية هذه المناظرة لأصالة موضوعها وطرافة شخصية طرفيها فحسب بل ترجع كذلك إلى الأبعاد الفكرية والتاريخية الكامنة وراء نقوض المتناظرين ودفعوعهما حول القضايا والإشكاليات المطروحة فقد عبرت آراء فيلكس فارس عن سمات وخصائص حركة التجديد في بلاد الشام، وعكست كتابات أدهم طبائع وخصال مدارس التحديث في تركيا، وكشفت مساجلاتهما عن أصول العديد من الأفكار والاتجاهات التي أثرت في الفكر العربي الحديث نذكر منها :- مفهوم الثقافة والحضارة الفرعونية والفينيقية،الرابطة الإسلامية والجامعة العربية، والنزعة الطورانية، وصورت مساهمات المفكرين المصريين في هذه المساجلة طبائع الاتجاهات الفكرية السائدة في مصر ومدى تفاعلها مع المسائل المطروحة، وأوضحت مدى امتلاك المتساجلين لأدوات فن التناظر وقدر التزامهم بآدابه.

ويجدر بنا التنبيه على اننا لا نسعى من عرض وتحليل ونقد هذه المناظرة إلى الدفاع عن التراث العربي الثقافي ولا دفع الطعون عن الموروث العقدي إسلامياً كان أو مسيحياً. بل شرح أبعاد قضية الإيمان والإلحاد في الفكر العربي الحديث، وتوضيح مواقف المنابر الفكرية المختلفة حيال الثقافة العربية من حيث مفهومها ومضمونها وثوابتها ومتغيراتها، ثم الوقوف على ما انتهت إليه مثاقفاتهم ومطارحاتهم، وفضح حقيقة دعاوى بعض المتعملقين الذين انتحلوا جانباً من أراء المتساجلين ونسبوه إلى انفسهم وقدموه للرأي العام على أنه ترياق النهضة ودواء المحنة والتخلف.

كما أننا لا نقصد الإجابة عن السؤال المطروح - الذي تلوكه ألسنة العوام والمتخصصين على حد سواء - ألا وهو: ما الموقف الذي يجب علينا اتخاذه تجاه ثقافة العولمة نصارع، نصالح، نصادر، نصانع ؟ بل اجتهدنا في طرح عشرات الأسنلة التي تعين كل من يحاول التصدي لهذا السؤال

المطروح واتحنا له فرصة اختيار الإجابة الصحيحة من بين الإجابات التي بسطها المتساجلون.

ولا نزعم أننا بصدد تقديم مشروع فلسفي أو خطاب نهضوي . بل إن غايتنا هي التحقق من بعض الواقعات التاريخية التي حاول البعض تزييفها، وإبراز وقائع أخرى عمل المغرضون على طمسها . وبالجملة فهي مساهمة متواضعة من قبل كاتب هذه السطور للكشف عن الجانب الفلسفي في نهوج ورؤى المفكرين العرب في الفترة ما بين الحربين العظميين، وهي في اعتقادنا أثرى فترات الفكر العربي الحديث والمعاصر، وتوضيح طبيعة الدور الذي اضطلع به الاتجاه المحافظ المستنير في هذه الحقبة، وتبيان موقفه من قضية الثقافة وإشكالياتها التي مازالت مطروحة على مائدة البحث، و إلقاء بعض الضوء على سمات المدارس الفكرية السائدة آنذاك في الشام - تركيا - مصر) وبيان مدى تفاعلها وأثرها في فكرنا المعاصر .

#### \* \* \*

أما عن قصة هذا الكتاب فترجع إلى ثلاثة أعوام مضت فقد شرعت وأستاذي الدكتور: عاطف العراقي في تحقيق بعض كتابات المفكرين العرب في القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين على غرار كتاب (مجالي الغرر لكتاب القرن التاسع عشر) ليوسف صفير، و ( الإصلاح والنهضة) لمحمد كامل الخطيب، و ( المعارك الأدبية في مصر) لأنور الجندي. وقد اجتهدت في جمع عشرات المقالات التي تتسم بالطابع الفلسفي لنخبة من المفكرين العرب وقد أثار انتباهي خلال عملية البحث وجود بعض الاستفتاءات والمعارك الفكرية، والمقالات النقدية المتبادلة على صفحات العديد من الدوريات، فانصرفت إلى دراستها وتحليلها وتصنيفها وتبويبها وذلك لأهميتها وأثرها البالغ في قضايا الفكر العربي والإسلامي الحديث والمعاصر . غير أن هذه المناظرة التي نحن بصددها قد آثرتها عن غيرها بالدراسة والبحث، واقترحت على أستاذي أرجاء مشروع التحقيق إلى أن

انتهى من دراسة هذه المناظرة والوقوع على أبعادها - فوافقني ورغب عن المشروع إلى استكمال بعض مؤلفاته التي صدرت تباعا بعناوين ( الفيلسوف ابن رشد ومستقبل الثقافة العربية - ثورة النقد في عالم الأدب والفلسفة والسياسية - الفلسفة العربية مدخل جديد ) - وكنت اعتقد - واهما - ان ذلك لن يستغرق سوى بضعة أسابيع، وذلك لأن مناظرة فيلكس فارس وإسماعيل أدهم لا تتعدى المقالات العشرة، ولم يكن في تصوري حجم أبعادها التاريخية، وقدر أثرها في الفكر العربي، ومدى اتساع مداها، واستحالتها إلى مساجلة من أكبر المساجلات في القرن العشرين كما أشرنا، وقد دفعني ذلك للاتصال بأستاذتي وصديقتي الدكتورة / زينب الخضيري؛ لأطلعها على خبر هذه المناظرة طامعا في النصيحة والتوجيه إلى أفضل النهوج لعرضها ومعالجة أفكارها ولم أجد منه إلا الترحاب.

فبسطت لى من رداء العلم والبحث ما لم أكن أحلم به فهذا دأبها مع تلاميذها، وتلك هي جبلتها عن أبيها العلامة محمود الخضيري. وفاض كرمها فوعدتني بتقديم هذا الكتاب بدراسة نقدية فور انتهائي منه وها هي قد وفت بوعدها فلها منى أسمى أيات الشكر والحمد  $^{(*)}$  .

تلك هي قصة الكتاب أما عن محتواه فهو: يشتمل على ثلاثة أبواب موطنة بمقدمة، ومذيلة بخاتمة . فتتناولنا في الباب الأول : المتناظرين فعرضنا لحياتهما وأهم آثارهما والاتجاهات الرئيسية التي شكلت عقليهما .

ووقفنا في الباب الثاني على موضوع المناظرة وخلفياته التاريخية وأبعاده الفلسفية في الفكرين الغربي والعربي، وبينا أثر فلاسفة الغرب على

<sup>(\*)</sup> ولما كنت مستطيعاً بغيري كان لزاماً علَّى أن أتوجه لأهل الفضل من الأصدقا. والزملا. الذين أعانوني على إنجاز هذا الكتاب بجزيل الشكر فكانوا منى بمثابة المقل التي تقرأ وتراجع، وتصوب وهم : أ. طارق أبو الطاهر محمود، الآنسة مرفت عبد الحفيظ، وأعضا، جماعة خلان الوفا بآداب سوهاج.

د. خالد محمد أبو الحسن، د. بها، مزيد، د. شعبان عبد الله، د. على قاسم، د. صبري توفيق،

المفكرين العرب مجددين كانوا أو محافظين، وناقشنا في الباب الثالث قضية الثواب والمتغيرات في الثقافة العربية (الدين، الهوية، اللغة) وموقف المتساجلين منها.

اما عن المنهج الذي انتهجناه فهو عين المنهج المستخدم في جل ابحاثنا السابقة وهو التعويل على المنهج السردي، والتحليل التاريخي في العرض، وعلى المنهج النقدي والمقارن في المعالجة . ويجدر بي الإشارة إلى أنني طبقت المنهج التفكيكي في التصدي لبعض النصوص، وقمت بتوظيف النص الواحد لمعالجة أكثر من فكرة، وانتحلت بعض جوانب من نظرية التناص خلال مقارنتي كتابات المتناظرين بالكتابات السابقة والمعاصرة لهما .

وحسبني ان اشير إلى امرين: - اولهما ان كثرة استشهادي بالنصوص كان متعمداً ويرجع ذلك إلى حرصي على كشف وتوضيح رؤى المتناظرين من جهة، وندرة المصادر التي استندت إليها في العرض والتحليل من جهة ثانية، والإعراب للقارئ عن مدى مصداقية المقدمات التي عولت عليها في استنتاجي ونقودي من جهة ثالثة.

وثانيهما أن الحواشي والتعليقات التي حرصت على إيرادها تعد مكملة للمتن ومتممة لسياق الفكرة المطروحة .

د. عصمت نصابی

مصر القديمة في ٢١ / ٤ / ٢٠٠٠

الباب الأول

المتناظران

ଟଂ ଧୀମଦାନା ନାମ୍ପାଲ ନାନ୍ଦ୍ର ନାନ୍ତ୍ର ନାନ୍ତ୍ର ନାନ୍ଦ୍ର ନାନ୍ତ୍ର ନାନ୍ତ୍ର

لقد طغت على مجتمعنا في معتقداته وفي نظم أسرته وفي أدابه وفي حكوماته دخيلات من متخلفات جميع العصور وجميع الأمم فنحن اليوم أشبه بنبيل أخنى عليه الدهر فأجاعه، فهو يأكل من فضلات موائد الأمم ومزق ثوبه فهو يستر عورته بترقيعه ملتقطأ له الخرق أمام كل بيت غريب، ومن كل مزبلة تعترض طريقه أما والله ما يهيب بنا إلا الدعوة لإقامة حضارة عربية شرقية بهذه الأوطاق إلا الاسمئزاز يستذرف الدمع لما يحدم سريرتنا كل يوم من هذه المساخر تمشى وهي لا تبالي على قبور الأجداد وعلى مهود الأطفال.

\* \* \*

أهملني الترك لأنني عربي، وأهملني العرب لأنني نصراني، وأهملني النصارى لأنني لست جيزوتياً.

فليكسفاس

لسنا جوادي رهائ نتسابق ولسنا في مجال نريد أن ننتصر لرأينا حقاً أو باطلاً إن في أعناقنا مصير قضية ملايين من حيث تعلق مصيرها بقضية الغرب والشرق فيجب أن تكوى وجهتنا الحقيقية عدم تزييف الكلام .

\* \* \*

أصبحت في العهد الأخير هدفاً لجماعة تعمل على تشويه أعمالي الأدبية والعملية والطعن في كفاءتي الذهنية ، لا لشيء اللهم إلا لأني ملحداً ولست أعرف كيف يكون الإلحاد سبباً في الطعن في كفاءة صاحبه ولا يكون التدين سبباً لذلك ؟

إسماعيلأدهم

# الفصل الأول

## أمير المنابر فليكس فارس

- حياته وآثاره .
- أثر الاتجاه المحافظ في لبنان على أفكاره وآرائه .

#### حياته وآثاره ..

هو فليكس حبيب فارس انطوان، ( ١٨٨٢ - ١٩٣٩ م)، ولد بقرية ( صليما ) التابعة لقضاء المتن الأعلى بلبنان من أب لبناني ماروني، محام، وأديب، وسياسي، وأم سويسرية بروتستانتية، هولندية الأب وهي ( لويز شفاليه ) وكانت على قدر عال من الثقافة، وعمه أنطوان فارس صاحب جريدة المرصاد الحرة ().

نشأ في رحاب مكتبة أبيه الضخمة التي جمعت بين الأداب العربية والأجنبية، وكتب اللاهوت، والسياسة، والعلم وراح ينهل منها قدر طاقته في صحبة أمه التي مكنته من ناصية العديد من اللغات الأجنبية ( الألمانية -الفرنسية - الإنجليزية ) وكان أحب الكتب لنفسه في فترة الصبا دواوين الشعر فشب يقرض الشعر ويرسله مقفى موزونا . حتى لقبه أصحابه بأمير شعراء لبنان ويقول فليكس في ذلك لأحد اصدقانه: ( كتبت كثيراً با فريد، وها أنا على منحدر قمة الصبا أرى الأفق لا يزال بعيداً أمامي، ونجوم أمالي تترجرج في سماء مدلهمة يغطيها سحاب الجهل فى أمة ما زال فيها الألمعي غريباً . أتخطى الطراط إلى شفير الهاوية، بجسد نحيل يحمل، ما كتبت يمناه ويشد به شماله إلى حيث يسود السكون أنا أحد إخوانك، غصن من ذلك الروض الذي حصدت منه . أنا كاتب للحق، وشاعر لنصرة الشعائر الطبيعية السامية التي بها سعر السعادة، وقد أصبحت متلاشية أمام الألفة التي يفسدها النصنع ويقتلها الطمع والاستعباد، وهذا القلم الذي يخط لك ذكرا بدوم قليلا ويتلاشي ككل شيء على الأرض، هذا القلم المتعب الذي تدبره يد انحلتها الأدواء ويملي عليه فؤاد برحته المصائب، لهو كقلبك من قبل، جنح مكسور يرفرف إلى العلاء، ولكنه لم يزل معذبا على الأرض -يكفي أن أغمض أجفاني وارتقى بالفكر إلى عالم (الكل) الذي ألفته لأراك) <sup>(١)</sup>.

شب عصامياً، فلم يكن أبواه من المرسرين فاشتغل مدرساً بمدرسة عبيه التي أنشأها الدروز، ثم فاخوري (صانع فخار) ببلدة المريجات. ثم عمل بالصحافة فكتب عام ١٨٩٨ في بعض المجلات المصرية كأنيس الجليس ومجلة سركيس (٢) . وحرر مع صديقه مارون عبود ( ١٨٨٥ - ١٩٦٢ م ) مجلة النصير عام ١٩٠٨ بلبنان.

وكانت الموضوعيات الاجتماعية، والأخلاقية شاغله الأول، فكتب عن العفة، والخيانة، والكراهية، والحب نثراً، وشعراً، ومن أشهر أبياته في الحب:

يا حبُّ، قالوا لي بأنَّك ترتقي بالنفس نحو النعمة السماوية رسمت لنا الدنيا بأجمل صورة وغدوت شيخاً في ربيع فتوتي لمحوتها عفوأ بآخر دمعة أم أنت لم تجتز لباب الجنّة نجنى ومن منّا بدون خطية أعطيته لبنى الورى بالفدية لسواك في رفع البلاد من قدرة حتى ذرفت لها بقایا دمعتى فالسيف لا يدمى فؤاد الميت

عوا صف الدهر حتى تدركى حزنى فوق الضريح تغطى رهبة الكفن وكم دموع ثوت في ذلك السكن كالطير يبكى غريبا خضرة الدمن تلق اغترابا وليت الناس لم ترنى ما قد رأته قبيل الخلق في عدن به البقاءُ ولم ترضخ لدى الأحن (<sup>()</sup>

يا حبّ، كم طالعت عنك مقالةً والآن قد ضيعت آمال الصبا فرأيت فيك شقاوةً لو سطرت يا حبّ، إما أن عصرك قد مضى يا ربّ عفوك، كلّنا ذا البقا يا رب ألفتنا تناست « كلما » يا ربّ عد للأرض ثانية فما ولقد بكيت على المصائب في الورى وغدوت لا أخشى الجراح من الأسى ومن شعره العاطفي:

وأنتِ زهرة حسنِ لم تمر بها وأنت إكليل قلبي باقة وضعت وكيف يدرك زهر الواد كم أسف فليس شعرى إلا النفس صارخة فليت نفسى لم يأت الحياة ولم أتيت للأرض روحاً لا تدرى سوي فصا دفت من خداع النّاس ما سئمت

ويمكننا أن نلمح نزعته الدينية وصدق عاطفته الروحية في أبياته السالفة، الأمر الذي يؤكد أن تعصبه للثقافة العربية، ودفاعه عن العقائد، والقيم الروحية - التي سوف تكشف عنها أراؤه - لم يكن إلا استجابة لدوافعه النفسية وتألفاً مع جبلته الفطرية.

ولم يكتف فليكس بالكتابة في الصحف موجها ومعلما، بل شعر ان ضمير الأمة الحي بداخله يؤنبه لتقاعسه عن القيام برسالة التنوير والإصلاح؛ فراح يخطب في المحافل والمنتديات ومن أشهر خطبه في هذه الأونة خطبة عن الحرية والإخاء والمساواة والونام بين الهلال والصليب والشيوخ والفساوسة (ه) وخطبته عن الصنائع والفنون والقاها في كلية القديس يوسف بمناسبة إنشاء أحد آبائها مدرسة صناعية.

وراح من فوق المنابر يؤكد على أن وظيفة الأديب لا تقف عند تسلية القراء بكلام معسول في عبارات جزلة رقيقة تحملها إليهم القصائد والقصص، بل إن وظيفته الأولى هي التنوير، وتوعية الرأي العام، وإنهاضه من كبوته، وإيقاظه من غفلته ويقول في ذلك: - (النصير وهو الناظر إلى أحوال البلاد بعيون كتابها، والمفكرين بها، لا أراه منتشراً بيننا بأعمدته الحافلة إلا لغاية واحدة وهى تنوير الأذهان بأذهان البلاد، وترقية عواطف الوطن بعواطفه ... مدنيتنا أسيرة يجب فكها من قيدين ثقيلين يغلان الأيدي والفكر، القيد الأول الحاجات العمرانية، والقيد الثاني النظام الاجتماعي الأول : يجعلنا عبيداً موثقي الأكتاف، بخشب، بحديد، بنسيج، بابرة، بخيط، بنحاسة صفراء توضع على أحذية الأولاد ... ذلك استعباد هائل يدمى مقلة شيوخنا ويضيع ثقة نسائنا بنا، ويحنى ظهور شبابنا باليأس، ويموه جبين الشبيبة المملوءه نشاطاً باصفرار القنوط.

القيد الثاني، هو ذلك التقليد الذي نأخذه عن الأجانب ونريد أن نجعله نظاماً لألفتنا، مع أننا لا نلائم لمحمله ولا يلائم طباعنا ولا الاستعداد الغريري الذي يحول بدماننا أن نرتضى به . يجب أن نرتقي يا قوم، ولكن من

يرقينا ؟ ايتها الصفحات الحاملة آخر جهاد لأول انتصار، انتشري بين شعب فتح عينيه للنور بفضل من تقدم من الأدباء، لقد مضى زمان كان صوتهم يضيع مع الدوى ... أما الآن فقد أصبح القسم الأعظم من البلاد يفهم لغة البلاد، وقد لاحت بعض شرارات على ذلك الرماد البارد منذ أجيال، فإلى الأمام أيها النصير، ناد وانفتح فما أنت نافخ في رماد ولا مناد ميتاً.

لج الأبواب العالية ... لج الأكواخ الصغيرة ... لج ... وادخل ... قل للكل ان مفتاح السعة مطمور في هذه الأرض المحبوبة فليفتشوا عنه، ادخل ... ناد ... قل ... اصل حرباً عواناً ... استنهض همم الرجال ... قو تلك النفوس القانطة، ادخل إلى خباء العنراء، وإذا مررت امام بأبي فلا تنس أن تلجه لأن هنا نفساً تمتزج مع كل نفس تحب الوطن، وتحن إلى إعلاء شأنه . هنا قلم مكسور يجر نفسه قسراً بيد انحلتها الأدواء وبرحتها النوانب، ولكنها لا تزال تجد بقية قوة مضمحلة لتعمل هذا الواجب المقدس، واجب الانتصار لنصير الوطن) (۱).

وعلى صفحات النصير جرى الكثير من المساجلات بينه وبين رفاقه من شبيبة الأدباء البنانيين، وبعض رجال الدين، والفكر من أمثال المحامى داود بك النقاش، والشيخ مصطفى نجا، والشيخ شاهين الخازن صاحب كنوز لبنان المرصودة، والأب الخورى جرجس الحلبي حول قضايا المرأة الشرقية، إذ نزع الأول إلى القول بالمساواة التامة بين الرجل والمرأة بينما ذهب فليكس الى (أن المرأة خلقت لتعزية الرجل واراحته بالأدب والجمال من شقاء العمل، فإذا هي أصبحت عاملة تحولت من الجميل إلى المفيد وفقدت السطوة الملائكية التي تجعل الرجل خاشعاً أمامها، إن المرأة لا يمكنها أن تقتبس الرجولية دون أن تفقد صفة المرأة أمام الرجل وفوق سرير الطفل) (\*).

وتناول كذلك في مقالاته قضية الصناعة الوطنية والمصنوعات الأجنبية، وحث بنى جلدته على ارتداء المنسوجات اللبنانية دون الفرنسية والإنجليزية ويقول في ذلك ( الشيخ شاهين الخازن حامل تحت إبطه مساطر

مصنوعات وطنية يعرضها لكل ناظر . قطع صغيرة من حرير القز ، ونسيج دير القمر ، وقد لبس هو نفسه من ذلك النسيج . تلك المنسوجات الصغيرة فيها حياة لبنان ، وطالما حامت حولها أقلام الكتاب ولكن لم يقم بيننا غير المتكلمين فقط ) (٨) .

وفي عام ١٩٠٩ م حصل على ليسانس الحقوق وانضم لحزب الاتحاد والترقى وصار من أكبر دعاته وخطبانه وأنشأ جريدة (لسان الاتحاد) ببيروت لإعلان مبادئ هذا الحزب ونشرها في الرأى العام . ونشر كتابه «النجوى إلى نساء سوريا» الذي ناقش فيه قضايا المرأة الشرقية (٩). ثم سافر إلى القسطنطينية وعاد منها إلى حلب وعمل بالمدرسة السلطانية مدرسا للخطابة والأدب. ثم عين سكر تيرا لحكومة حلب ومن بعد مدبرا عاما لإدارة حصر الدخان. بجانب عمله أستاذا للغة الفرنسية في المكتب السلطاني بحلب في عام ١٩١٠ وبين عامي ١٩١٢ م و ١٩٢٠ م عكف على دراسة أمهات الكتب العربية وطالع كتب التاريخ الإسلامي والفقه والتوحيد . ذلك فضلا عن القرآن الكريم، وتفاسيره، وكتب السيرة النبوية الشريفة، وتتلمذ على كتابات أحمد فارس الشدياق ( ١٨٠٤ - ١٨٨٨ م ) وحسين الجسر ( ١٨٤٥ - ١٩٠٩ م ) صاحب جريدة طرابلس الشام . كما تأثر بكتابات بطرس البستاني ( ١٨١٩ -١٨٨٣ م ) صاحب مجلة الجنان وولده سليم ( ١٨٤٨ - ١٨٨٤ م ) والمستشرق الأمريكي كرنيلوس فان ديك ( ١٨١٨ - ١٨٩٥ م ) وهو من اقدم اساتذة الكلية الأمريكية ببيروت والأب لويس شيخو ( ١٨٥٩ - ١٩٢٧ م ) محرر مجلة المشرق. وغيرهم من زعماء الإصلاح الشوام 🔑 .

وحسبي في هذا المقام أن أشير إلى أن دراسة القرآن من قبل المجددين المسيحيين الشوام على وجه الخصوص لم تكن بالأمر الجديد فقد عكف جرمانوس فرحات ( ١٦٧٠ - ١٧٣٢ م ) على دراسة القرآن، وكتب الشعر العربي، قبل وضعه لمصنفاته في النحو والصرف، ويعد هذا المطران بحق من أوائل رجال الدين المسيحي، الذين عنوا بنشر لغة الضاد في الثقافة

اللبنانية، بعد اضمحلالها على يد الأتراك من جهة والمبشرين السريان من جهة أخرى (١١) .

وفي منتصف عام ١٩٢٠ أبحر فيلكس إلى أمريكا يدعو المهاجرين من بني وطنه إلى العودة إلى بلادهم، فقد عز عليه أن ينأى جماعة من أفذاذ قومه عن دبارهم وهي أحوج ما تكون إليهم، وفيهم العالم والصانع والتاجر، فقضي سنة بضرب في أنحاء أمريكا يخطب المهاجرين بالعربية مرة وبالفرنسية أخرى، علهم يثوبون، وهناك تعرف إلى أعضاء الرابطة العربية جمعيا ووصل ما بينه وبينهم برباط من المحبة، وتوثقت بينه وبين جبران خليل جبران ( ١٨٨٣ - ١٩٣١ م ) العبقري الفنان صلات من الهوى والصداقة . ثم عاد إلى لبنان وخاض معارك التفاوض اللبنانية الفرنسية مع الجنرال بيرون (المندوب السامي الفرنسي) . والجنرال فيجان ( أحد المعتمدين الفرنسيين في سوريا ) في هذه الفترة، ولما أدرك عدم جدوى التفاوض ترك وظيفته الحكومية وراح يخطب في الرأي العام يحرضهم على الثورة ضد الفرنسيين. ويترافع أمام المحاكم لنصرة المقهورين والمظلومين . وفي أواخر عام ١٩٣٠م غادر لبنان مع أمه وزوجته وأطفاله الثلاثة إلى الإسكندرية ليشغل منصب رئيس لتراجمة المجلس البلدي للإسكندرية . وتعرف في مصر على أحمد حسن الزيات ( ١٨٨٥ - ١٩٦٨ م ) صاحب مجلة الرسالة، ومصطفى صادق الرافعي (١٨٨٠ - ١٩٣٧ م) .

فقد أتاح له الأول فرصة نشر معظم أعماله المتأخرة على صفحات مجلته ولا سيما معاركه ومساجلاته حول الثقافة العربية مع إسماعيل أدهم، وتوفيق الحكيم والأب لامنس، حتى أصبح فليكس فارس من أشهر محرريها . فقد ربطت بينه، وبين الأخير صداقه حميمة يعضدها التطابق في الفكر والتألف في الوجهة والاتجاه . وقد عبرت كتابات فليكس فارس عن الرافعي - في العديد من المجلات الأجنبية وكذا ترجمته لبعض أعماله النثرية ومنها « رؤيا في السماء » إلى الفرنسية ورثانه له على صفحات

الرسالة - خير تعبير عن مدى حبه وإجلاله له . وقد وصفه بأنه معجزة الأدب وحجة العرب ومؤيد الدين (١٦) .

أما مصطفى صادق الرافعي فكان يجله ويحترمه ويلقبه بالشيخ فليكس ويصفه بأنّه كبير القساوسة المسلمين.

ويروى صاحب الترجمة أن الرافعي هو الذي دفعه لترجمة كتاب هكذا تكلم زرادشت للفيلسوف الألماني نيتشه ودراسته والتعليق عليه . وذلك ليحد من شطط بعض المتشيعين لفلسفته في الثقافة العربية (١٣) .

وقد ودعه فليكس في مرثية مسهبة نشرها عقب وفاته مباشرة جاء فيها:

ومنذ ان وطأت أقدام فليكس مصر راح يخطب في الناس داعياً إلى نبذ التعصب ووجوب تآلف الأديان وعدم التفرقة بينهما وبين أبنانها . والمحافظة على التقاليد الشرقية الأصيلة المستمدة من جوهر الديانات الثلاث ومن مجموع العادات التي درج الشرق عليها سواء في الاجتماع أو الفن أو الأدب .

وقال صديق شيبوب عن براعته في الخطابة (أما الخطابة فقد بلغ فيها فليكس فارس حداً من التفوق كبيراً ولعلها كانت مصدر شهرته وذيوع صيته أكثر مما كان أدبه.

وكانت له قدرة عجيبة على المواقف الخطابية لا يعرف الكلل، و لا التعب حتى قيل: إنه كان يعلو المنابر أكثر من عشر مرات في اليوم الواحد .

وكان لا يعتمد على مواهبه الطبيعية في الخطابة، بل يعالجها بأسلوب فني بارع (كان انيقاً في موقفه، فنياً في إشادته، بليغاً في عبارته. وقد فطر خطيباً أبلغ منه كاتباً، فقد كان حين يرتجل تواتيه الألفاظ مطاوعة تتمثل في بريق عينيه وتجرى سحراً جلالاً على لسانه) (١٠٠).

اما كتاباته فكانت مثار جدل ونقاش بين أكابر رجالات الفكر والأدب في مطلع الثلاثينيات. ولا سيما كتاباته عن الإيمان والإلحاد، والثقافتين

الشرقية والغربية، والتصالح بين الأديان وأخطار التعصب، وقضايا المرأة الشرقية وفلسفة نيتشه.

فذهب محمد رشيد رضا ( ١٨٦٥ - ١٩٣٥م) إلى أن كتاباته من التمهيدات الأدبية للإصلاح والوحدة الإنسانية الكاملة . وأنه من أمراء المنابر المجددين الذين يعملون بإخلاص على نهضة الشرق وبعث حضارته (١٦) .

وكتب مصطفى صادق الرافعي في تقريظه لكتاب « رسالة المنبر » أن فليكس فارس هو المصلح النابغة الذي لا ينطق إلا بحكمة الشرق الخالدة، ويقول ( ولقد أدركت بفطرتك السليمة وروحك الملهمة ما في دين الفطرة من الحكمة الإسلامية البالغة وجئت من ذلك بأشياء كأنها من نبع الوحى) (١٧٠).

ووصفه الأشياء محمود بسيوني عميد الرابطة العربية بالإسكندرية ورنيس مجلس الأعيان المصري: « بأنه الناقد الحاذق الذي وقف على الداء الذي انتاب العروبة بسبب اختلاف بنيها واتخاذ أبنانها في الحياة طرائق عدة من التخاذل والتنابذ في الأديان، وأنه من الممهدين للوحدة العربية وضم صفوفها بأسلوب تعجز عنه ريشة المصور الماهر » (١٨).

واكد الشيخ عبد الوهاب النجار ( ١٨٦٨ - ١٩٤١ م) وكيل جمعية الشبان المسلمين أنه داعية من دعاة الفضيلة والأخوة والمحبة وأن كتاباته انصبت على الدعوة إلى تصالح الأديان ونبذ التعصب، وحملت على دعاة الإلحاد والتغريب، ونعته بأنه من القسيسين والرهبان الذين أوصى بهم الله في كتابه العزيز، وقال عنه ( رأيتك تحلق دانما فوق البواعث المادية وتنظر إلى العواطف الهاتفة بالأمم الشرقية الحافزة إلى التآلف والتعاطف والمهيبة بها الى نبذ البالي العتيق من دواعي التفرق والتباين . وهذا الذي تدعو إليه وتهتف بالاستمساك به هو الثمرة الناضجة لدين الحق الذي رضيه الله لعباده وفي سبيل تلك الثمرة الشهية أرسل موسى وعيسى ومحمداً وسائر أنبيائه ورسله عليهم الصلاة والسلام ؛ ليقيموا الناس على الجادة الجامعة غير المفرقة) (١٠).

وقد نعته قراؤه بأنه المؤلف الذي استطاع أن يستهوى الجماهير بسحر أن لفظه واندفاع بيانه وحرارة القائه فبثت فيهم أكبر ما يستطيع صدر أن يحمل من معاني الحب والتقدير لوطنه حتى يذيعها على الناس ويمجدها (٣٠).

وانه طالب حقٍ لا يغفل، وساعٍ إلى غاية لا يمل، ورائد من رواد التنوير الذين اضطلعوا بمهمة تقويم المجتمع العربي وصونه من البوار وتطهيره من دنس الإلحاد والتفرنج (٢٠) .

وأنه كان أقرب للفيلسوف التربوي والمحلل النفساني وعالم الاجتماع الخبير في مناقشاته لقضايا الزواج والطلاق وتعدد الزوجات وعمل المرأة ومساواتها بالرجل وتقليدها للأوروبيات وعوامل فساد الأسرة وانحطاط الأخلاق في الشرق العربي (٢٠٠).

وأخذ عليه بعض الكتاب عزوفه عن الحياة المادية وترغيبه في الرجوع الدين في معالجة شنون الحياة ومشكلاتنا الاجتماعية . فها هو أمين الريحاني ( ١٨٩١ - ١٩٤٩ م ) يعتب عليه قائلاً :- ( فهل اصلحت الشرائع الإلهية ما فسد من المجتمع الإنساني في غابر الأزمان ؟ وهل هذا الفساد الذي يعترى العالم اليوم هو الأول من نوعه في تاريخ الإنسان ؟ وهل يجوز - وهل يليق بنا ان نرجع القهقرى كلما « بعبعت » الأيام علينا، وكلما أكفهرت السبل امامنا والأفاق ... فهل يداوى الإنسان مرض يومه بما داوى أجداده أمراض أيامهم ؟ هل يحبس المقروح حبسة أيوب، ويصيح مثله وينوح ؟ أفي الكتب القديمة - المقدسة - ننشد الوداء لأمراضنا الحديثة - لكل أمراضنا العودات والردات . حسبنا أن نعود إلى التاريخ لنرى ما فعلته الأديان في أبنانها . ومع ذلك فقد أدى كل دين رسالته في فترة من الدهر مقدارها الف سنة ، أو الفان من السنين . وبات بعد ذلك جافاً بانسا عقيماً ، لا يقوم معوجاً ، ولا يصلح فاسداً ، حتى ولا يسد فارغاً في العقل، أو في قلب أو في الروح) (٣) .

ووجهت المقتطف إلى ترجمته كتاب نيتشه « هكذا تكلم زرادشت »

الكثير من الانتقادات منها أنه لم يرجع إلى كتب نيتشه ليستضئ بها في ترجمته وتعليقاته تلك المؤلفات التي يعدها كبار النقاد المفاتيح لأبواب المسالك المؤدية إلى كتاب زرادشت مثل ( فجر الأصنام - المسيح الدجال - ما وراء الخير والشر - مشيئة القدر - الساخر وظله - إنسان كثير الإنسانية) (١٠).

وعقب فليكس فارس على ما كتب بأنه أقرب إلى الانطباع الشخصي منه إلى النقد فالنقد عنده كان يعنى التقويم والتصويب ووضع الأسس ونقد الفاسد واستبعاد الأخطاء ويقول. لو أن صديقنا الناقد أتى بأمثلة على ما يقرر ودلنا على المواضع التي قصرنا فيها والمواقف التي طغينا فيها على نيتشه وموسيه لكان تفضل على الأدب، وهدانا إلى التصحيح وما يستكبر على المنطق والدليل الحق إلا الجاهلون ... إن للأدب محاكمه وقضاته فلا يقوم طاغية في دولته .

وأخبراً نستسمح صديقنا الحاكم علينا بمثل هذا التسرع ان نسأله عما دعاه إلى الظن « الكبير » بأننا لم نقرأ من نيتشه إلا كتاب زرادشت الذي أقدمنا على ترجمته وأكثر مؤلفات هذا الفيلسوف موجودة في مكتبتنا منذ عهد بعيد ثم مالنا قد يهتم بسائر كتب المؤلف فإذا كان يعتقد أننا لم نفهم زرادشت فكيف يحسن بنا الظن ويتراءى له أننا كنا سنفهم كتاب « ما وراء الخير والشر » مثلاً ؟ إن نيتشه هو نيتشه في كل مؤلفاته ومن يقصر في فهم زرادشت فلا بد له من الوقوف عاجزاً أمام « مشيئة القدر » و « فجر الأصنام » ونحن لم نعثر فيما طالعنا لكبار النقاد على ما قاله ناقدنا من أن جميع مؤلفات نيتشه تعد كمفاتيح لزرادشت وهب أن أحدهم قال بهذا فإن لنا نحن أيضاً أن نقول إن في زرادشت من الجلاء في بعض فصوله ما يعين القارئ على فهم الغامض في سائر مؤلفاته الأساسية، وليس في هذه المؤلفات كلها ما يجلو عنك، ما غمض من أقوال زرادشت ولصديقي الزحلاوي أن يقرأ كتاب السيد لو أندرياس سالومه عن عاشفها فردريك نيتشه فقد حللت هذه الكتب التي خشعت عبقرية الجبار أمام عبقريتها فلسفة، محبها ورفيقها

تحليلاً لم نقرا خيراً منه فكانت كما وقفت امام عقبة من تعاريج هذه الفلسفة ترجع إلى زرادشت أو لا ثم إلى سائر الكتب لتذليل صعابها » (١٥٠).

وعقب إسماعيل أدهم على كتابات فليكس، ووصفها بأنها كتابات رجعية وأن صاحبها رجل يؤمن بخيالات الأمس ويعيش في ذكريات الماضي، وأن تأويلاته لنصوص نيتشه بعيدة كل البعد عن معناها الصحيح، ومفهومها الدقيق (٢٦). كما أن اعترضاته على فلسفة السوبرمان ترجع إلى روحانيته، المستمدة من ثقافته الشرقية العاجزة عن تفهم المنطق العلمي المادي الذي بنى نيتشه عليه فلسفته. وإن اتهامه للغرب بتشويه الأديان السماوية غير صحيح بل الصواب أن فلاسفة الغرب ومنهم نيتشه قاموا بتطوير الملل الشرقية لتتلاءم مع طبيعة الحياة الإنسانية فأسبغ عليه صوراً ليست منه.

وختم حديثه بقوله ( فالفرق بيني وبين صديق المترجم أنه رجل غيبي وأنا ضد الغيبيات على خط مستقيم ) (٢٧) .

وتكشف هذه النقود عن قيمة كتابات فليكس فارس ومدى أثرها في الثقافة العربية.

فقد نجح على قصر إقامته بمصر في إثارة العديد من القضايا، والإشكاليات السياسية، والاجتماعية، والفلسفية، فقد شارك في مساجلات المحافظين، والمجددين حول الثقافة العربية ونشر فكرة القومية العربية بين الجمهور عن طريق خطبه، وبلاغته المنبرية، وناصر الأزهريين في حملتهم على الإلحاد وساير المعتدلين في مناقشاتهم لقضايا المرأة الشرقية والفلسفات المادية.

الأمر الذي جعله في طليعة المجددين المحافظين في هذه الحقبة.

وفي الثاني من يوليو من عام ١٩٣٩ (٢٨) فقدت الوحدة العربية واحداً من أخلص دعاتها ومنبراً من أصدق منابرها .

مات فليكس فارس ولم يخلف وراءه إلا قدراً كبيراً من حب واحترام

وتقدير كل من عرفه، قد عبرت عنه مرثيات اصدقائه وخصومه ومؤيديه ومخالفيه أصدق تعبير ،

فكتب أحمد حسن الزيات ( كان الأستاذ فليكس فارس من أنبل الناس خلقاً وانقاهم ضميراً وأوفاهم ذمة، وكان مفطوراً على الخلال العربية النبيلة والروح الشرقية السامية، يدعو لها ويدافع عنها ويفخر بها .

وكانت الأديان السماوية الثلاثة فانمة في نفسه مقام الوحدة المتصلة لا برى بينها فرفاً ولا حداً ولا معارضة، فهي في رأيه ثلاثة طرق تؤدي إلى غاية واحدة . لذلك كانت كتابته في الإصلاح الديني والاجتماعي ترضي کل نفس و تسایر کل مذهب) <sup>(۲۹)</sup> .

وأقامت الرابطة العربية حفلا لتأبينه بالإسكندرية في مساء يوم ٢٤ يوليو، ورثاه فانز السمعانى في الحفل الذي أقامته الرسالة اللبنانية وجمعية مناصرة الرسالة ببيروت بقصيدة طويلة تشتمل على ٧٠ بيناً جاء فيها:-

> وأبكى حماة الآرز مصرع مارد وراع بلاد العرب خطب خطيبها وعم الأسى آل المسيح وأحمد فينشر « موليير » إذا قام خاطباً ويجتذب الألباب سحر حديثه وفليكس تام الحق والخير قلبه فحامى عن الشرق القريب الذي وقد ود أن يرتد تاريخ مجده وإعراض عن أعراض كل ديانة فروح الديانات العديدات واحد وبشر في دين المحبة وابتنى

ألمت بفليكس المنايا الغوادر فأودى وأقوت من فتاها المنابر وعطلت الفصحي لفقد أديبها الفريد وزينت بالفقيد المنابر به كان لبنان الأشم يفاخر فناحت عليه كالبوادى الحواضر وشارك بالحزب المقيم المهاجر ويحيا به « فلتير » حين يناظر وتوشك أن تسعى إليه المنابر فعزت وجلت نفسه المآثر فشت بأقطاره الفوضى وعم التناجر ويولد من ماضيه آت وحاضر وأصدافها واستعيدته الجواهر وما إختلفت فيهن إلا الظواهر لها هيكلاً فخما به الله حاضر

ومن تكتمل فيه المحبة يكتمل وفي بؤرها تحمى شحون حياتنا فحست يا فليكس حياً وثاوياً

ففيها ومنها الخير شاو وصادر كما في ضياء الشمس تحمى الدياجر وذكرك حي وهو كالورد العاطر ويوم نعيت الأرض طاف بها الأسى وذاعت بأرجاء السماء البشائر (٢٠)

وبكاه خصمه الودود إسماعيل ادهم بقوله ( إن هول فجيعتنا في فليكس فارس كبير، جعل الدموع تجمد في أعيننا فظلنا بسحابة قاتمة أرسلت سوادها على صفحات قلوبنا فغمرتنا موجة من الكأبة، فإذا لم تظهر على صفحات وجودها - نحن معشر خلانه - فداحة المصاب دموعا ... وذلك لأن مصيبتنا بموت الصديق اقوى من أن يظهرها بكاء أو دموع) (٢٠٠) .

وحسبي هنا أن أسجل تقديري لأخلاقيات هذا الجيل، فعلى الرغم من ضراوة المعارك السياسية وحدة المساجلات الأدبية وقوة المجادلات الفكرية التي كانت تدور بين رواد الأدب والفكر في النصف الأول من القرن العشرين فلا تجد بينهم إلا ودا وتراحماً والفة وحباً ووفاء وغير ذلك من العواطف الإنسانية النبيلة التي نفتقدها في هذا العصر.

فجيلهم يعد بحق جيل العباقرة والعمالقة فكرا وأدبأ وخلقا ولم يخلفهم إلا أقداما وأكثرهم لا يعلمون.

اما عن مؤلفاته فلم يعن فليكس فارس بوضع مصنفات في الأدب أو السياسية أو الفكر لأنه كان خطيباً وداعية وأميراً من أمراء المنابر في المقام الأول ولم يخلف وراه إلا مقالات وخطبا جمع بعضها ولم يزل البعض الأخر متناثرا في الدوريات المختلفة ومن أهم هذه الكتابات التي استطعنا جمعها:-

- سوريا، الزهور ١٩١٠ .
- ارتقاء المانيا الوطنى في مدة الخمس والعشرين سنه الأخيرة، تأليف كارل هلزيغ، حلب، المطبعة المانية ١٩١٦.
- اعترافات فتي العصر قصيدة لألفرد دي موسيه . ونقلها من الفرنسية إلى

العربية عام ١٩٣٥ .

- رسالة المنبر إلى الشرق، وتحوى سبعة ابحاث ادبية واجتماعية وفلسفية عن ( منابت الأطفال والأسر الشرقية، وتعدد الزوجات وقضايا المراة وفلسفة جبران والثقافة الشرقية ) . وثلاث قصائد ومقالة نقدية لنثرية مصطفى صادق الرافعي ( رؤيا في السماء ) الإسكندرية ١٩٣٦ .

- امة لها كيان بين الشرق والغرب في أربع مقالات
  - ثقافة الشرق والغرب رثاء
- رد على اسماعيل أدهم مصطفى صادق الرافعي « مقالتان »
  - نهضة المرأة المصرية.

ونشرت هذه المقالات في مجلة الرسالة عام ١٩٣٨.

- رولا قصيدة ١٩٣٨.
- هكذا تكلم زادرشت للفيلسوف الألماني نيتشه ونقله من الفرنسية إلى العربية سنة ١٩٣٨.
  - الأحياء والأموات (قصيدة).
  - أقدم الناشنين بين النقد والتقدير
    - خطرات الأفكار « ظلال » قصيدة
  - كتاب ( النجوي إلى نساء سوريا ) ونشرت في مجلة المقتطف.
- قصة الحب الصادق، قصة « شرف وهيام » ديوان شعر « القيثارة » وجمعيها مخطوط لم ينشر بعد .



## أثر الاتجاه المحافظ في لبنان على أفكاره وآرائه ..

يعد الاتجاه المحافظ (المسيحي والإسلامي) أول الاتجاهات الإصلاحية التي اضطلعت بوضع أسس النهضة ونثر بذور التجديد في البينة السورية واللبنانية.

ويتمثل ذلك في الإرساليات الدينية الكاثوليكية التي وفدت من فرنسا وأنشأت الكثير من المدارس الكاثوليكية اليسوعية وذلك منذ عام ١٧٧٣ م.

وكذا الإرساليات البروتستنتية التي ظهرت منذ عام ١٨٢٠م وعملت على نشر التعليم الحديث . فقد كانت الحياة الثقافية آنذاك قاصرة على بعض الكتاتيب والمدارس الابتدائية المسيحية التي انصبت برامجها جمعياً على شرح المبادئ اللاهوتية والمعتقدات المذهبية .

ويعتبر المعهد اليسوعي الذي أنشئ في عام ١٧٢٨ م وكليتا ( زغرته وعين ورقة ) اللتان أنشأهما المارونييون بين عامي ١٧٣٥، ١٧٨٩ م من أقدم المعاهد الدينية بلبنان (٢٦) التي عنيت بتدريس اللغة العربية وآدابها والفلسفة والمنطق وبعض اللغات الكلاسيكية كالسيريانية واللاتينية واليونانية بالإضافة إلى بعض اللغات الأجنبية الحديثة كالفرنسية والإيطالية . بجانب علمي اللاهوت النظري والأدبي (٢٦) .

ولم تظهر إرهاصات النهضة الحديثة إلا بعد الفتح المصري على يد ابراهيم باشا بين عامي ١٨٣١، ١٨٣٤ م ويتمثل ذلك في التوسع في نشر التعليم باللغة العربية وإنشاء العديد من المدارس الابتدائية والثانوية والكليات العسكرية التي أتاحت لطلابها السكن والطعام والكساء والتعليم على نفقة الحكومة.

وقد تولت الإرساليات مهمة نشر الثقافة والتعليم بعد خروج الجيش المصري من بلاد الشام فقد ساهم البروتستانتيون بقيادة إيلي سميث ( ١٨٠٨ -

المدارس الإرساليات الأمريكية بقدر كبير في هذه النهضة وذلك بطبعهم العديد من الكتب المدرسية باللغة العربية وتوزيعها على مختلف المدارس وقد طوروا بذلك فن الطباعة الذي كان قاصراً على طبع الكتب اللاهوتية منذ ظهور المطابع في الأديرة البنانية بين عامي ١٧١٠، ١٧٣٢ م، مستعينين على ذلك بالأديب والشاعر البناني ناصيف اليازجي (١٨٠٠ - ١٨٠١) وشيخ المجددين بطرس البستاني اللذين اضطلعا بأحياء الثقافة العربية من مرقدها وتصنيف العديد من الكتب المدرسية في قواعد اللغة العربية والشعر والبلاغة واسسا معا (جمعية الأداب والعلوم) عام ١٨٤٧ - ذلك فضلاً عن انشانهم عشرات المدارس المدنية لتعليم البنات والبنين ومعهد للمعلمين والكلية البروتسنتية السورية ببيروت سنة ١٨٦٦.

وقد شارك الأباء اليسوعيون في هذه النهضة فتوسعوا في نشر التعليم وانشأوا جامعة القديس يوسف عام ١٨٧٥ م في بيروت . واسسوا مطبعة عام ١٨٤٧ م .

أما المدارس الوطنية فقد ظهرت بعد الحرب الطائفية الكبرى سنة ١٨٦٠م وتعد مدرسة الداودية التي أنشنت في (عبية) عام ١٨٦٢م على يد الدروز والمدرسة الوطنية التي أنشأها بطرس البستاني عام ١٨٦٣م والمدرسة الوطنية في صيدا التي أنشأها الخوري إلياس عطية وكيل النائب الأسقفي لطائفة الموارنة بصيدا (٢٠). باكورة المدارس الوطنية الأهلية في لبنان . وكان الغرض الأساسي من إنشائها الحفاظ على المشخصات القومية والدينية .

وقد تطورت الحركات الإصلاحية بجهود الجمعيات السرية الوطنية، والمحافل الماسونية، التي كانت تسعى إلى غرس الروح القومية في الرأي العام، والدعوة إلى القومية العربية، ومقاومة الاستبداد التركي المتمثل: في سياسة عبد الحميد الظالمة القائمة على الجاسوسية، واستخدام الدين سبيلاً لتقوية نفوذه كخليفة للمسلمين (٢٥)، والعمل على تدعيم الروابط الوطنية، والقضاء على الفتن الطائفية، والدفاع عن اللغة العربية التي حاول

الأتراك طمسها، ورفع الرقابة عن الصحف، والقيود التي تحد من حرية التعبير، ونشر العلم، ووحدة الأراضي السورية اللبنانية ورفض التقسيم الإقليمي الذي وضعه الأتراك.

ومن أشهر هذه الجمعيات « جمعية بيروت السرية » التي ظهرت عام ١٨٧٥ م وكان من أشهر روادها فارس نمر ( ١٨٥٦ - ١٩٥١ م) محرر المقطم وإبراهيم اليازجى ( ١٨٤٧ - ١٩٠٦ م) والجمعية القحطانية التي أسست عام ١٩٠٩ م والجامعة العربية التي أسست عام ١٩٠٠ م بمصر . وجمعية الفتاة التي أسست عام ١٩٠١ م بمصر . وجمعية الفتاة التي أسست عام ١٩١١ م وكان من أشهر روادها عوني عبد الهادي النابلسي ومحمد الحمصاني البيروتي (٢٦)، وهي من أولى الجمعيات التي دعت إلى الوحدة العربية الشاملة والثورة على الحكم العثماني وعصبية الأتراك . وجمعية حزب اللامركزية التي تأسست في مصر عام ١٩١٢ م . وكان من أشهر روادها رفيق العظم ( ١٨٦٥ - ١٩٢٥ م) الدمشقي ورشيد رضا وسامي الجريديني ( ١٨٨١ - ١٩٥٠ م) وشبلي شميل ( ١٨٥٠ - ١٩٥٠ م) وعان الهدف من إنشائها مناهضة العصبية التركية، والدعوة إلى اللامركزية في الحكم . وتعيين أبناء البلاد من العرب في الوظائف الحكومية بدلاً من الأتراك وجعل اللغة العربية لغة الدواويين والتعليم .

وكانت هذه الجمعيات وراء مؤتمر باريس الذي عقد عام ١٩١٣ م لمطالبة الدولة العثمانية بحقوق العرب في الاستقلال الإداري لمباشرة الإصلاح مع الاعتراف بخضوعها السياسي للخلافة العثمانية والمحرض الأول لثورة العرب عام ١٩١٦م (٢٠)، على حكومة الاتحاديين الأتراك التي نكلت بزعماء الحركات الإصلاحية العربية وحنثت بكل وعودها وأهملت شنون الولايات وخرجت على أصول الشريعة الإسلامية في الحكم (٢٠). وكان أعضاؤها من أوائل المؤيدين للحكومة العربية، التي قامت في سوريا عام ١٩١٨ م (٢١).

ثم انعقاد المؤتمر السوري عام ١٩١٩ الذي قاد الثورة على الفرنسيين عقب سقوط الدولة العربية  $^{(4)}$ .

وإذا كانت الجمعيات السرية البنانية قد ظهرت كرد فعل مباشر للعصبية التركية فإن الجمعيات الأدبية، والعلمية قد انتشرت هناك على اثر الحرب الطائفية التي نشبت بين الدروز المسلمين والمارونيين المسيحيين، تلك الحرب التي راح ضحيتها أكثر من أحد عشر ألف قتيل، وكان الغرض الأول من إنشانها، هو محاربة التعصب الملي، وغرس بذور المحبة في شتى أرجاء بلاد الشام بين المسيحيين والمسلمين والدعوة الصادقة إلى التسامح الديني.

ومن أهم هذه الجمعيات « الجمعية العلمية السورية » التي أسست عام ١٨٤٧ م وكان من أشهر روادها بطرس البستاني وأمين شحادة، ونعمة ثابت ومحمد بهيم، ومحمد الأمين أرسلان، وحسن بهيم وسليم شحادة وكانت ترمى إلى:-

- نشر المعارف والعلوم الحديثة والفنون بين الجمهور.
  - احياء التراث العربي وتحقيق نفانسه.
- تأكيد الروابط القومية، والوطنية، وتوطيد القيم الروحية.
- نشر التعليم، وذلك عن طريق بناء المدارس، وتكوين الجمعيات الأدبية، والعلمية، والترجمة، وتوعية الرأي العام عن طريق الصحافة، والخطابة في المنتدبات العامة.

ومن أهم إصدارتها مجلة « مجموعة العلوم » عام ١٨٦٨م . « وجمعية الوطن العربي » التي نظمها نجيب عزوري، وكانت ترمى إلى تحرير الشام والعراق من السيطرة التركية، والدعوة إلى الوحدة العربية، وإصلاح حال اللغة العربية (١١) .

« والجمعية الشرقية الكاثوليكية » التي أسسها كل من إبراهيم النجار، ومارون نقاش، وإبراهيم مشاقة، وغيرهم من اليسوعيين عام ١٨٥٠م. « والجمعية الأدبية » في طرابلس التي أنشنت في نفس العام.

« والجمعية العلمية » في المدرسة الكلية التي أنشنت عام ١٨٦٦ م وكان من

اشهر اعضانها جورجي زيدان ( ١٨٦١ - ١٩١٤ م ) .

« وجمعية شمس البر » في بيروت التي أنشنت عام ١٨٦٩ م، في إنجلترا، ثم فتحت فرعاً لها في دمشق عام ١٨٧٤ م باسم جمعية رباط المحبة.

« وجمعية زهرة الأداب » في بيروت التي انشنت عام ١٨٧٣ م وكان من اشهر روادها، يعقوب صروف، وفارس نمر، واديب اسحق، وسليمان البستاني، وإبراهيم اليازجي.

« والجمعية التاريخية السورية » في دمشق التي أنشنت عام ١٨٧٥ م. « وجمعية باقورة سوريا » التي أنشنت عام ١٨٨١ م وهى من أوائل الجمعيات النسائية . « والجمعية الصناعية » في بيروت وأنشنت عام ١٨٨٩ م وأسسها شاهين مكاريوس ( ١٨٥٣ - ١٩١٠ م ) (73) .

« وجمعية تهذيب الشبيبة السورية »، وانشنت عام ١٩٠٢ م. « وجمعية المعارف الدروزية » وأنشنت عام ١٩١١ م. « وجمعية يقظة الفتاة العربية » وأنشنت عام ١٩١٤ م  $\binom{r_1}{r}$ .

ويمكن تلخيص أغراض كل هذه الجمعيات في ثلاثة أهداف هي: -

- بعث اللغة العربية من مرقدها وإصلاح أساليبها وتقويم مناهج دراستها والعمل على جعلها لغة التعليم والصحافة والدواوين والخطابة والأدب والفن.

وقد نجحت هذه الجمعيات إلى حد كبير في تحقيق مآربها، إذ أصبحت لغة الضاد هي لغة التعليم في مختلف المدارس الرسمية والأهلية منذ عام ١٩١٠ م.

كما أنشئ في دمشق أول مجمع علمي للغة العربية وهو المجمع العلمي العربي الذي ترأسه محمد كرد على ( ١٨٧٦ - ١٩٥٣ م ) وذلك عام ١٩١٩ م وكان من أهم أغراضه بعث التراث العربي عن طريق التحقيق العلمي الحديث (١)

- نشر المعرف العامة وتوعية الجمهور وتنوير الرأي العام وتهيئته للنهضة وذلك عن طريق إحياء فن الخطابة وعرض المسرحيات وإلقاء الشعر

وتشجيع المدارس الصناعية.

وكان فليكس فارس من انجب مريديها في أول عهده، حتى أصبح من أفصح خطبانها، وأميراً من أمراء المنابر.

- أما الهدف الثالث، والأخير فيتمثل في الحفاظ على الهوية العربية، والمشخصات الدينية، ويتمثل ذلك في دعوة هذه الجمعيات للتضامن العربي، والدفاع عن القيم الروحية، والمعتقدات الدينية مسيحية كانت أو إسلامية ضد النزعات الإلحادية، والجمعيات العلمانية، والمحافل الماسونية والدعوات التغريبية.

ويؤكد معظم الدارسين لثقافة الشوام (أن الشامي ذو شعور ديني صادق، ينكر الكفر والإلحاد، ويبغض الشك والريب ... لقد كانت الشام في الماضي من الفرات إلى العريش معدن الزهاد والأبرار، وموطن الحديث والفقه، وصفوة بلاد الله، وأكثرها مساجداً وأقلها كفاراً، كان الشعور الديني أشد تأثيراً في الناس من الشعور الوطني (ما) .

ولا ريب في أن فليكس فارس قد تأثر بجل هذه الأحداث والأفكار التي نادت بها الجمعيات السياسية والأدبية وتعد دعوة بطرس البستاني (٢٠) - في مجلته نفير سوريا التي أنشأها عام ١٨٦٠ م إلى التوفيق بين العقائد المختلفة وإلى الاتحاد والتعاون في طلب المعرفة . اعتقاداً منه بأن المعرفة تؤدى إلى الاستنارة العقلية، - والقضاء على التعصب وتحل محله المثل العليا المشتركة بين الدينين الإسلامي والمسيحي .

وكذا عمله على التوفيق بين التراث العربي العريق والعلوم والفنون الأوروبية الحديثة ودعوته لحرية الفكر على صفحات مجلة الجنان التي أنشأها عام ١٨٧٠ م - من أهم المؤثرات التي وجهت آراء أمير المنابر فجعلته مخلصاً كل الإخلاص لهذه الأفكار كما سوف نوضح في الفصول التالية.

وإذا ما انتقلنا بالحديث إلى الاتجاه الإصلاحي السلفي في الثقافة اللبنانية فإننا سوف نجد في طليعة هذا الاتجاه تلاميذ الأستاذ الإمام محمد

عبده (١٨٤٩ - ١٩٠٥م) وشيعته الذين صاحبوه أثناء عمله ببيروت في مدارس جمعية المقاصد الخيرية، والمدرسة السلطانية - التي أنشأت قبيل وفادته -ومجلسه في جامعة الباشورة، ودار الحاج محيى الدين حماده - رئيس بلدية بيروت وقتنذ - وعلى رأسهم عبد القادر القباني (١٨٤٨ - ١٩٣٥م) - صاحب جريدة ثمرات الفنون، ومن مؤسسي جمعية المقاصد الإسلامية - ومحمد رشيد رضا - صاحب المنار -، وعبد القادر المغربي (١٨٦٧ - ١٩٥٦م) - رئيس المجمع العلمي بدمشق -، والأمير شكيب أرسلان (١٨٧١ - ١٩٤٦م) وإبراهيم اليازجي، وسعيد الشرتوني (١٨٤٩ - ١٩١٢م) صاحب معجم أقرب الموارد -وصديقه حسين الجسر (١٨٤٥ - ١٩٠٩م) صاحب الرسالة الحميدية - وغيرهم من رواد النهضة اللبنانية - مسلمين كانوا أو مسيحيين - الذين أخذوا على عاتقهم مهمة الذود عن الدين، والرد على الملاحدة، ونقد المذاهب المادية والاتجاهات العلمانية والتوفيق بين الدين والعلم ودرء الخلاف بين النقل والعقل. وتقويم المفاسد الأخلاقية والعادات المذمومة والتقريب بين الأديان السماوية الثلاثة (٢٠) وكذا في مدرسة عبد الرحمن الكواكبي (١٨٥٤ -١٩٠٢ م) الذي جمع في دعوته بين سبل إصلاح المجتمع الإسلامي، والجامعة العربية، والوحدة الوطنية ونبذ التعصب.

فذهب سعيد افندي الخوري الشرتوني، إلى انه من الجهل الاعتقاد بتعارض النقل مع العقل والحرية الإنسانية والقيم الدينية فراح يؤكد خطيباً وكاتباً على أن حاجتنا للدين، لا تقل عن عوزنا للعلم، وان الإيمان هو مصدر الطمأنينة والعلة الحقيقية لسعادة البشر بينما الإلحاد هو علة الشقاء، والمبرر الأول للياس، والانتحار.

وان الدين المسيحي والإسلامي هما اللذان قادا الحركات الإصلاحية وأرسيا قواعد المدنية والعمران على مر العصور، وان الفساد الذي دب في المجتمع المتدين يرجع إلى عطب رجال الدين و لا يرد أبداً إلى جوهر العقائد (١٩) .

كما نزع حسين الجسر بدافع عن الحقيقة الإلهية والنبوة المحمدية

ويفند دعاوى المتشككين والملاحدة وينقض مزاعم المستشرقين مستعيناً على ذلك بالاستدلال العقلي والتأويل العلمي لأيات القرآن الكريم، ومعولاً على دليل العناية والاختراع والغائية في تأملاته الكونية (١٠٠).

وقد افصح فليكس عن تأثره الكبير برواد النهضة العربية سواء في مصر أو في لبنان . وأكد أن دعوته للتجديد والإصلاح ما هي إلا ثمرة غرسهم ويقول ( وما كان ما سمعته، وما تكلمت به إلا أصوات الغرائز الشرقية الكامنة، والأمم كالأفراد تبقى شخصيتها مجهولة منها إلى أن يتسنى لها الانحناء على ذاتها والرجوع إلى كوامنها، وإذا كان للفرد أن يدرك فطرته منفردا متلمسا خفايا نفسه، وهو ساكن صامت فليس للأمم ما للفرد من قوة الإدراك في الصمت والسكون، إن الأمم التي لا منابر لها ولا خطباء تبقى روحها مشتته في صدور أبنائها وما تنجلي أرواح الجماعات لذاتها إلا في صحافتها وعلى أعواد منابرها .

إن بلاد لبنان وسوريا، قد بدأت تعرف نفسها، منذ أطلقت الكلمة السجينة فيها فانتبهت الغريزه الواحدة في مختلف عناصرها وتلفتت كلها مجتمعة إلى أرض مصر مشعرة بأن عنصرها الكريم أقنوم لا ينفصل في حياته عن حياتها ... ومنذ ذلك الزمن، الزمن الذي أشربت فيه روحي غرائز أمتي شعرت بالألم المروع المقدس تجاه كل تناكر يتجلى بين عناصر بلادي وبين تلك البلاد وكل بلاد شرقية عربية لأنني اعتقدت بأن ما تنطوي عليه نزعات النفوس إذا تحررت من التضليل، إنما هو الإتحاد، لتكوين الحياة واحدة في الأداب والاجتماع لكل أبنائها على اختلاف مذاهبهم في دين أراه واحداً وعلى اختلاف مواطنهم في وطن أراه واحداً (٢٥).

ونراه بوضح في غير موضع من كتاباته أن مهمة التجديد والإصلاح التي أضطلع بها ليست بالأمر الهين وذلك لأن الناس قد جبلوا على تقديس قديمهم وعبادة ما سنه أسلافهم . ومن ثم فالتجديد عنده أناة في التغيير، وتريث في التطور، وحظر في التبديل والانتقاء وهو نهج المحافظين

ويقول: ( إن الإنسان شديد التعلق بماضية من حيث مذهب حياته، فإذا هان على العقل أن ينتقل في اعتقاداته من ضلاله إلى الحق، فإن تحوير الحياة وفقاً للنزعات الجديدة لمن أصعب الأمور ) (٥٠٠).

ويقول عن رسالته الإصلاحية : ( لقد ذهبت إلى أبعد ما ينفرج عنه المجال أمامي في تشخيص ما في مجتمعنا من علل تقضى على صحة أنسالنا ومستقبل شعوبنا، وقد رأيتم أنني وقفت وقفة المنصف الذي لا يتهيب ولا يحابى وسرت في البحث سير من يعلم من نفسه، أنه فوق كل لوم وانتقاد لأنه قد أتخذ الإخلاص رائداً في طلب الإصلاح مستمداً قوته من إلهام أمته، أظهرت معايب الشرق في مجتمع المسيحيين كما أظهرتها في مجتمع المسلمين، فإن عاب على المسيحيون صراحتي قلت لهم : إن من حق المسلمين أن يتألموا لكل فساد في الأسرة المسيحية ؛ لأنه يزعزع الوطن الواحد، ويحول دون الرقى فيه، وللمسلم أن يطالب الأسر المسيحية ؛ بهدى الشرق، وصيانة أخلاقه، لأن جنوحها عن شريعة عيسى له صداه، وتأثيره المباشر على الأسر الإسلامية . وإن خطر لأحد إخواني المسلمين أن يرشقني بلوم ويراني دخيلاً في ما بحثت وعالجت فإنني أقول له إن الأسرة المسلمة أسرتي، لأنها أساس مجد أوطاني، والمرأة المسلمة أختي عبوديتها عبوديتي، وحقها حقي، واعتلاؤها بما شرع النبي إنما هو اعتلاء الشرق بأسره) (١٩).

( وإن أنا أفخر أمامكم هذا المساء بأنني أمير منبر في بلادي بين قومي، فإن هذا الفخر لأرفع جداً من أن يتدنى إلى تناول الاستكبار والاعتزاز، إن أمراء المنابر في البلاد الماثلة إلى الشفاء من أدوانها، ليسوا هم الزعماء الذين يقودون الجماعات فتتبعهم ليأخذوا من ضعفها قوة ومن مذلتها أمجاداً. نحن العاملين على إحياء الغرائز السامية لقتل الضلال الدخيل إنما نحن أضعف الناس حولها في قومنا، فساعة المجد على المنابر تتبعها ساعات من الاضطهاد الذليل المستتر ؛ لأنه يستحى من نفسه أن يظهر أمام الشمس، وإن أنا أجزت لنفسي ذكر عهدي الطويل بمنابر سوريا ولبنان

فما ذلك الا لأقول لكم إن ما أسمعتكم وما سأسمعكم إياه هذا المساء ليس هو شعور فرد، وتفكير فرد، بل هو شعور أمة وتفكير أمة وقد رأيتم كيف تستهوى روح الجماعة من يقف بيانه عليها ) ((\*\*)

وقد اعرب امير المنابر عن تقديره، لجهود جمال الدين الأفغان، ( ١٨٣٨ - ١٨٩٨ - ١٨٩٧ م) ومحمد عبده ورشيد رضا، ومحمد فريد وجدي ( ١٨٦٨ - ١٩١٩ ).

ومصطفى صادق الرافعي، وغيرهم من أعلام النهضة، والتنوير في الثقافة العربية، ويعدهم المصابيح التي اهتدى بهديها وأضاءت له الطريق الذي حاول التغريبيون إظلامه ويقول: (بينما كنا نرى فنة كبيرة من كتاب الشرق تنسلخ عن الثقافة العربية متناسية ميراثها ذاهبة من البيان مذاهب تتعارض وما في دمها من حوافز وفي سلالاتها من عقائد.

شهد القرن الماضي بداية نهضة التجدد الحقيقي، منذ أيام الأفغاني، ومحمد عبده فمهدت معارج الاعتلاء يرقاها في هذه الأيام أمثال رشيد رضا ووجدي وأضرابهما من الأعلام وبينهم الرافعي ينفخ في البيان العصري روح الشرق في وحيه وإلهامه) (٢٠).

ويتضح مما سبق مدى أصالة الاتجاه المحافظ في الثقافة البنانية، ومدى هيمنة رجاله - مسيحيين كانوا أو مسلمين - على الحياة الفكرية هناك، الأمر الذي يكشف لنا عن مدى تأثر فليكس فارس بالبينة التي نبت فيها، والثقافة التي تغذى عليها، والمصلحين الذين أخذ عنهم، ويؤكد أن انتهاجه لنهج المجددين السلفيين كان أمراً طبيعياً دفعته إليه هذه النشأة وهاتيك الثقافة التي تربى في كنفها.



# الفصل الثاني

# الفاس الجامح إسماعيل أدهم

- حياته وآثاره .
- أثر الاتجاه العلماني في تركيا على أفكاره وآرائه .

### حياته وآثاره ..

هو اسماعيل أحمد أدهم ( ١٩١١ - ١٩٤٠ م )

ولد إسماعيل أدهم من أب مسلم تركي وأم مسيحية المانية بروتستنتية . وكان أبوه (أميرالاي) في الجيش التركي . وجده إسماعيل أدهم بك أستاذ الأدب التركي في جامعة برلين . وجد أبيه إبراهيم أدهم بأشا مدير ديوان المدارس المصرية ، بوزارة المعارف في عهد محمد على . وأمه إيلين فانتهوف - كريمة البروفسور فانتهوف عضو أكاديمية العلوم البروسية - وكانت سيدة متحررة واسعة العلم والثقافة .

اما عن مكان مولده، فقد أجمعت كل المصادر التي أرخت له على أنه قد ولد في السابع من فبراير بمدينة الإسكندرية (٥٠) . بينما تشير كتابات اسماعيل أدهم نفسه أنه عاش طفولته المبكرة بالأستانة . ولم يحدد على وجه الدقة مكان مولده (٥٠).

ماتت امه وهو في الثانية من عمره وتولى امر تربيته من بعدها شقيقتاه من امه، وزوج عمته ، بينما كان والده مشغولاً بالحرب دفاعاً عن مصالح الدولة العثمانية (١٠٠). ويقول عن ذلك : ( في الواقع انني درجت على تربية دينية لم تكن اقوم طريق لغرس العقيدة الدينية في نفسي فقد كان ابى مسلماً من المتعصبين للإسلام والمسلمين وأمي مسيحية بروتستانتية . ذات ميل لحرية الفكر والتفكير، ولا عجب في ذلك فقد كانت كريمة البروفسور فانتهوف الشهير ، ولكن سوء حظي جعلها تتوفى، وأنا في الثانية من سني حياتي، فعشت أيام طفولتي حتى أواخر الحرب العظمى مع شقيقتي في الأستانة، وكانتا تلقناني تعاليم المسيحية وتسيران بي كل يوم أحد إلى الكنيسة . أما أبى فقد انشغل بالحرب وكان متنقلاً بين ميادينها فلم أعرفه أو انعرف إليه إلا بعد أن وضعت الحرب أوزارها ودخل الحلفاء الأستانة غير

ان بعد والدي عنى لم يكن ليمنعه عن فرض سيطرته على من الوجهة الدينية، فقد كلف زوج عمتي وهو أحد الشرفاء العرب أن يقوم بتعليمي من الوجهة الدينية. فكان يأخذني لصلاة الجمعة كل يوم جمعة ويجعلني أصوم رمضان وأقوم بصلاة التراويح، وكان هذا كله يثقل كاهلي كطفل لم بشتد عوده بعد، فضلاً عن تحفيظي القرآن.

والواقع انني حفظت القرآن وجودته وأنا ابن العاشرة، غير أنى خرجت ساخطاً على القرآن، لأنه كلفني جهداً كبيراً كنت في حاجة إلى صرفه إلى ما هو أحب إلى نفسي . وكان كل ذلك من أسباب التمهيد لثورة نفسية على الإسلام وتعاليمه ) (١٠) .

وقد مكنته مكتبة أسرته الزاخرة بمنات المصنفات الشرقية، والغربية من مطالعة العديد من الكتب الأدبية ولا سيما الفرنسية والتركية ؛ فيروى أنه قد قرأ وهو في الثامنة من عمره لمعظم كبار الأدباء الفرنسيين من امثال موليير (۱۷۸۱ - ۱۸۵۰م) وهونوره دي بلزاك (۱۷۹۹ - ۱۸۵۰م) والشاعر والأديب فكتور هوجو (۱۸۰۲ - ۱۸۸۰م) والروائي جي دي موباسان (۱۸۵۰ - ۱۸۹۳م) والأديب التركي حسين رحمي (ت، ن ۱۸۵۰م) والشاعر التركي عبد الحق حامد (۱۸۱۱ - ۱۹۳۷م) .

وفى الفترة من عام ١٩١٩ إلى عام ١٩٢٣ م راح يتقن التركية والألمانية على يد شقيقته واللغة العربية على يد زوج عمته . وفى هذه الأونة طالع كتابي « اصل الأنواع » و « اصل الإنسان » للعالم الإنجليزي تشارلس روبرت داروين (١٨٠٩ - ١٨٨٨م) وخرج منهما مؤمناً بالتطور وكافراً بالغيبيات . الأمر الذي دفعه لقراءة معظم أعمال البيولوجي الإنجليزي الشهير توماس هنري هكسلى (١٨٠٥ - ١٨٩٥م) والفيلسوف والعالم الألماني أرنست هيكل (١٨٣٤ - ١٩١٩ م) . وفي الثالثة عشرة من عمره عكف على قراءة الكتب الفلسفية وعلى رأسها « التأملات » لديكارت (١٥٩٦-١٦٥٥م) « ورسالة في الطبيعة البشرية » لدفيد هيوم (١٧١١ - ١٧٧٧م) و « التنين الجبار » لتوماس

هوبز (١٥٨٨ - ١٦٧٩م) و « نقد العقل الخالص » لكانط (١٧٢٤ - ١٨٠٤م) . وكذلك كتابات باروخ إسبينوزا (١٦٣٦ - ١٦٧٧م) عن الدين الطبيعي التي جعلته ينكر عقيدة الخلود والنبوة والمعجزات والجنة والنار، ودفعته للإيمان بالأخلاق العقلية والسياسة العلمانية .

وفى عام ١٩٢٣ م نزح مع والده إلى مصر وأقاما بالإسكندرية . ويعد اسماعيل أدهم هذه الفترة من أسوأ فترات حياته وذلك، لأنه كان يعيش تحت سطوة والده المستبد، الذي كان يجبره على إقامة الفرائض الإسلامية، وينهاه عن مطالعة الكتب الفلسفية والعلمية التي كان يفضل قراءتها على قراءة القرآن وكتب الفقه والسيرة . وفي نفس العام أرسله والده إلى القاهرة والحقه باحدى المدارس الداخلية بعد أن صارحه برفضه الدراسة بالأزهر وكراهيته للدين الإسلامي .

وقضى في هذه المدرسة ثلاث سنوات كان يتردد خلالها على دار الكتب المصرية لمطالعة الكتب الفلسفية والعلمية، وذلك أثناء عطلته الأسبوعية يومى الخميس والجمعة.

وفى عام ١٩٢٧ غادر مصر بعد أن أتم دراسته الابتدائية (١٠) إلى استنبول ليتم دراسته الثانوية (٢٠). وفي عام ١٩٣١ حصل على درجة البكالوريوس العلمية .

وفى هذه الأونة أسس ونفر من أصدقانه جماعة علمية لنشر الإلحاد ومن أشهر مطبوعاتها رسالة في ماهية الدين، وأخرى في تطور الدين ونشأته، وفى العقائد، ورسالة في قصة تطور فكرة الله وفى فكرة الخلود التي كان يشرف عليها أحد أساتذة الرياضيات بجامعة الأستانة وزوجته . وقد بلغ عدد أعضائها ٨٠٠ طالب من طلبة المدارس العالية وأكثر من ٢٠٠ من طلبة المدارس الثانوية والابتدائية .

وسرعان ما اتصلت هذه الجماعة بجمعية نشر الإلحاد الأمريكية وسار اسمها المجمع الشرقي لنشر الإلحاد .

واجتهد اسماعيل أدهم في تنظيم جمعية مماثلة في مصر لنفس الغرض

وذلك عن طريق مراسلته لإسماعيل مظهر (١٨٩١ - ١٩٦٢م) صاحب مجلة العصور وعصام الدين حفني ناصف الذي أشتهر بتبنيه للفلسفة العدمية NIHILISM وبعض الاتجاهات الاشتراكية . بيد أن هذه المحاولة قد باءت بالفشل .

ثم غادر تركيا في الشهور الأخيرة من عام ١٩٣١ م إلى موسكو ومكث فيها حتى نال شهادة الدكتوراة في الرياضة البحتة عام ١٩٣٣ م ودكتوراة ثانية في (ميكانيكا حركة الغازات وحسابات الاحتمال) عام ١٩٣٤ م.

وقد صرح إسماعيل أدهم في غير موضع من كتاباته بأن نفسه قد اطمأنت للحقائق العلمية أكثر من اطمئنانها لمجرد التفكير في المعتقدات الغيبية وشعر أن إلحاده هو طوق النجاة الذي أنقذه من اضطراباته النفسية وعذاباته الاجتماعية ويقول في ذلك: ( فأنا ملحد ونفسي ساكنة لهذا الإلحاد ومرتاحة إليه. فأنا لا أفترق من هذه الناحية عن المؤمن المتصرف في إيمانه، نعم لقد كان إلحادي بداءة ذي بدء مجرد فكرة تساورني ومع الزمن خضعت لها مشاعري فاستولت عليها وانتهت من كونها فكرة إلى كونها عقيدة) (١٠٠).

وفى عام ١٩٣٥ م أصبح عضو أكاديمية العلوم الروسية ووكيل المعهد الروسي للدراسات الإسلامية وأستاذ التاريخ الإسلامي بجامعة الأستانة.

فضي هذه الحقبة القى العديد من المحاضرات في الطبيعة بجامعة فينا وبرلين وميونخ وعمل استاذا للرياضيات في معهد اتاتورك في انقرة ودعته كلية اللاهوت بجامعة فريبورج السويسرية لمراجعة كتاب المستشرق سبرنجر عن حياة محمد عليه الصلاة والسلام.

كما منح الدكتوراة الفخرية في الأدب والتاريخ الإسلامي والدراسات العربية من جامعة موسكو . وعمل كذلك أستاذاً للرياضيات البحتة بجامعة سان بترسبرج (١٠).

وفي عام ١٩٣٦ م عاد إلى مصر موفداً من كلية الأداب التركية التابعة

لجامعة الأستانة لدراسة الحياة الاجتماعية والأدبية في البلدان العربية وقد اختار الإسكندرية مقراً له حيث ارث آل له ولإخوته.

ومنذ الشهور الأولى من إقامته راح يتصل بمعظم الأدباء المصريين وعلى رأسهم أحمد حسن الزيات وإسماعيل مظهر وسلامة موسى (١٨٧٧ - ١٩٥٨م) ومحمود عوض.

وسرعان ما اتخذ له مقعداً على ماندة الثقافة العربية وزاحم بقلمه كبار الكتاب على صفحات مجلة الرسالة والإمام والحديث والمقتطف وادبي وجرت بينه وبين محمد حسين هيكل (١٨٨٨ - ١٩٥٦م) وفليكس فارس واحمد زكى ابو شادي (١٨٩٧ - ١٩٥٥م) ومحمد فريد وجدي العديد من المساجلات حول قضايا الثقافة العربية والدين والعلم والتاريخ الإسلامي والأدب العربي ونقد الشعر.

وقد دأب على موافاة جامعة الأستانة بتقارير مسهبة عن الحياة الاجتماعية والثقافية في مصر حتى بلغ عدد هذه التقارير ثلاثة عشر تقريراً في ألف وثلثمانة صفحة من القطع الكبير وتعد أراؤه حيال التاريخ الإسلامي وعلم الأنساب وسيرة النبي عليه الصلاة والسلام ورسالته الشهيرة لماذا أنا ملحد ؟ من أكثر كتاباته التي أثارت عليه غضبة المحافظين والمعتدلين من المجددين في مصر والعالم العربي.

ويقول عن دراسته للتاريخ الإسلامي (ولقد أكببت مدة من الزمن ليست باليسيرة على تاريخ الإسلام فدققت معظم المصادر العربية والتركية والفارسية مخطوطة ومطبوعة في دور الكتب بمختلف أمصار أوروبا وآسيا وأفريقيا وراجعت جلً ما كتبه المستشرقون بالألمانية والروسية والإيطالية والإنكليزية والفرنسية وطابقت ما ذهبوا إليه على مصادرها الشرقية للتأكد من صحة ما ذهبوا إليه .

فما كان منها صحيحاً قبلته وما كان ضعيفا نظرت في أمره وما كان باطلاً رددته ورفضته حتى تجمع لدي الشيء الكثير من المعلومات والملاحظات فيها مقدار ليس باليسير من الأفكار الشخصية ) (١٠٠).

فقد وقف الأزهريون موقفاً عدائياً من رسالته عن التاريخ الإسلامي الأمر الذي صرفه عن نشر كتابه (حياة محمد ونشأة الإسلام) الذي وضعه بالتركية فاكتفى بنشره في أوروبا.

وقد اجمع الذين أطلعوا على هذا السفر على أنه أكثر حدة وتطرفاً وميلاً لأراء المستشرقين في وجهته من كتابي ( الشعر الجاهلي ) لطه حسين و ( الإسلام وأصول الحكم ) لعلى عبد الرازق (١٨٨٨ - ١٩٦٦م) .

وعلى الجانب الأخر نجد عشرات المستشرقين يثنون على كتابه ويرفعونه إلى درجات السناء منهم المستشرق الروسي كزميرسكى والمستشرق الألماني كمبافير والمستشرق الإيطالي جورجيا ديلافيدا والعلامة بارثولد عضو أكاديمية لينجراد . الذين وصفوه بأنه من أفضل الأبحاث التي كتبت عن تاريخ محمد التي اعتمدت على النقد العلمي والدقة في التحليل والطرافة في الاستنتاج (١٦).

وقد صدر إسماعيل أدهم رسالته « من مصادر التاريخ الإسلامي » بهذه العبارات « إلى أحرار الفكر الذين حرروا الفكر من قيوده وجاهدوا في سبيل تحرير العقل الإنساني من تأثير الأساطير الدينية والمزاعم الوطنية والذين أخذوا بيد الجماعات الإنسانية إلى الحياة الصحيحة، أهدى هذا الكتيب لعلهم يجدون فيه نظرة حرة بعيدة عن تعصب الدين وجموده » (١٧٠).

الأمر الذي دفع الأزهريين إلى مطالبة الحكومة بمصادرة الرسالة، وقد تحقق لهم ذلك عقب اجتماع مجلس الوزراء والتحقيق مع المؤلف الذي شفعت له جنسيته التركية وحالت بينه وبين السجن (١٨).

ولم تثر هذه الواقعة إلا بعض رجال الفكر وعلى رأسهم محمد حسين هيكل (١١) الذي أكد في كتابه "حياة محمد " أن مؤلفه مجرد بوق من أبواق المستشرقين . بينما أسف أحمد أمين (١٨٨٧ - ١٩٥٤م) على ما آلت اليه حياتنا الثقافية من عنت العوام ورجعية الجامدين التي تقصف الأقلام

الحرة وتسطو على حرية الفكر وتقيد النقاد وتسجن المبدعين.

وذكر في معرض حديثه عن النقد في مصر أن ما جاء به إسماعيل أدهم في رسالته عن ضعف أسانيد بعض الروايات ما هو إلا تدعيم لأراء المعتزلة ومن ثم لا يحق لمجلس الوزراء مصادرة رسالته والحجر على رأيه وتفكيره (۱۷).

وقد عبر إسماعيل أدهم عن هذه الواقعة بقوله ( في الأيام الأخيرة أثار جماعة من الرجعيين حول أسمى ومباحثي ومناقشات ومهاترات لا معنى لها حتى إنني أصبحت في العهد الأخير هدفاً لجماعة تعمد إلى تشويه أعمالي الأدبية والعلمية والطعن في كفاءتي الذهنية لا لشيء اللهم إلا لأني ملحد! ولست أعرف كيف يكون الإلحاد سبباً في الطعن في كفاءة صاحبه و لا يكون التدين سبباً في ذلك؟! إنني شخص لا يهمني ما يقال عنى من مدح وذم إنما الذي يهمني النقد الأدبي الذي يوجه إلى آثاري وهي كثيرة في خمس لغات.

وإذا قلت النقد الأدبي فأعنى النقد الذي له قواعده الموزونة وأسسه المقررة. ولكن أبن هذا النقد في بلد مثل مصر انصرف أدبها إلى المهاترات اللفظية والتراشق بأحد الألفاظ. وإلا فليدلوني على نقد موزون. أليس كتاب « الديوان » و « النظرات » و « على السفود » و « رسائل النقد » مثالاً للتراشق بين أنمة الأدب في العالم العربي ؟ أو ليس كتاب « أدباء معاصرون » و « وحى القلم » مثالاً للنقد عند صعاليك الأدب ؟ وماذا أنت واجد من فرق بين هؤلاء الأنمة وبين أولنك الصعاليك ؟ لا شيء البتة : إنني شخص أجنبي على هذا البلد نزلته دارساً متفقداً أحواله، وامتداد إقامتي دفعني لأن أشترك في حركته الأدبية فأخرجت للمرة الأولى في تاريخ العربية دراسة تحليلية نقدية لعلمي الحديث والرواية، فكان جواب الرجعية على ذلك مصادرتها ... عرفت الأن أنى ذلك الرجل المأفون نصير الإلحاد والملحدين وبوق المستشرقين والجاهل الأحمق الذي لا يعرف شيناً، ولكن أليس من حق هذا المافون الحاهل أن بسأل عن العقلاء العلماء في هذا البلد وفي العالم العربي ؟

الواقع أن الحركة العلمية والأدبية في هذا البلد لا ضابط لها، فالفوضى تغمرها، وكل إنسان يقول ما يشاء دون أن يُجشم نفسه تعب البحث والمراجعة والاستقصاء .... فإذن ليس لنا أن نتألم من جحود نلقاه وقدح نصادفه فتلك حالة طبيعية في مثل هذه البيئة ولا يسعنا إلا التأميل في المستقبل بروح الصديق المخلص (٢٠٠).

اما كتاباته الأدبية والنقدية عن إسماعيل مظهر وتوفيق الحكيم (١٨٩٨ - ١٩٣٨) وطه حسين (١٨٨٩ - ١٩٧٩م) وجميل صدقي الزهاوي (١٨٦٣ - ١٩٣٦م) والحمد زكى أبو شادي وأحمد أمين . فقد كانت مثار إعجاب معظم من اطلعوا على مقالاته في الرسالة والمقتطف والحديث والبصير والإمام وكوكب الشرق والمجلة الجديدة فقد أكد كل من أحمد حسن الزيات وسامي الكيالي على أنه كان شديد الذكاء أصيل العقل رياضي الفكر واسع الثقافة لا يؤمن إلا بالعلم والمنطق وأنه لا يؤخذ عليه إلا إخلاصه لكفره واتخاذه من الإلحاد ديناً له . ( إنه كان أشبه بشهداء الكفر الذين يجدون الملذة في الألم ويبتغون الخلاص في الموت ... إن الأدب الملحد قد يعيش في الغرب لأن الظلام يمده الظلام، ولكنه لا يستطيع أن يعيش في الشرق لأن الظلام ينسخه النور ) (٢٠٠).

وفى مساء الثلاثاء الموافق الثالث والعشرين من شهر يولية سنة ١٩٤٠. اكتشفت جنة اسماعيل أدهم طافية بالقرب من شاطئ جليم بالإسكندرية وقد اثبتت التحقيقات أنه مات منتحرا . وأنه قد خط رسالة ووضعها في جيبه قبل انتحاره جاء فيها « أنه قتل نفسه بالغرق يأساً من الدنيا وزهادة في العيش ويوصى بأن يحرق جسده ويشرح رأسه » (١٧١).

وتعددت الأراء حول علة انتحاره: فذهب البعض إلى أنه انتحر بعد يأس من شفانه من مرض السل اللعين، وذهب البعض الأخر إلى أن انتحاره يرجع إلى اكتناب نفسي حاق به لفراغه العاطفي، وفقره، وفشله في تحقيق الشهرة التى كان يرجوها، وشغل مكان مرموق بين المثقفين العرب، وعلمه

قبيل انتحاره بساعات بأنه مطلوب القبض عليه من قبل السلطات الإنجليزية لا تصاله بالإذاعة الإيطالية (٥٠).

ولا يعنينا من هذا الأمر إلا أنه قد انتحر ولم يقتل ولم ينف كما صنع بتلاميذه في أيامنا هذه . وقد قبر في مدافن المسلمين بالحدراء ولم يلتفت أحد إلى وصيته . وعندي أن محنة إسماعيل أدهم الروحية والفكرية تبدو بوضوح في:-

الخلل التربوي الذي حاق بشخصيته وانعكس على مزاجه وآرائه ووجهته. ذلك الخلل المتمثل في عدم تنشنته نشأة إسلامية حيث ترغيبه في الإيمان بالله، وإرشاده إلى الحقيقة الإلهية والتوحيد، وتبسيط العقيدة المحمدية له التي تنبذ التعصب وتحث على التعاون والتكافل وتهدى بالتي هي أحسن وتغفر للخطائين والمذنبين وتسعى إلى ضبط الغرائز لا كبتها وتعمل على إقامة العدل وتكفل الحريات (٢٠) وجهل من قاموا على تربيته بأصول التربية الإسلامية التي تسعى إلى توضيح العلاقة بين الدين والعلم، والعقل والنقل، والمنفعة الخاصة والعامة (٧٠)، وربط الإنسان بربه عن طريق العاطفة والعقل معا واتخاذها من القرآن الضابط الأوحد للسلوك والمصدر الأول للتخلية والتحلية أي التخلية من الأوصاف المذمومة والتحلية بالأوصاف المحمودة. وتبسيط الحكمة العقلية والشرعية بالعبادات.

فلم ير إسماعيل أدهم في طفولته من الإسلام سوى سيف أبيه المتعصب وعنت عمه عمر بن هزاع المتدين الذي دفعه إلى حفظ القرآن كرها . بينما وجد على الجانب الأخر مزيجاً من المسيحية والعلمانية وثقافة حرة لا تقيد عقله ولا سلوكه المتمثلة في أحاديث شقيقتيه من أمه والكتب العلمية والفلسفية التي ارتشف منها قدر طاقته في صباه فكان الكفر والإلحاد عن الإسلام سلوكاً متوقعاً منه . الأمر الذي يؤكد أثر النشأة على سلوك الفرد ومعتقداته وأخلاقه . وضرر العزوف عن التربية الإسلامية الصحيحة التي تتخذ من القرآن الضابط الأوحد للسلوك والمصدر الأول للتخلية والتحلية

أي التخلية من الأوصاف المذمومة والتحلية بالأوصاف المحمودة (^v) وتبسيط الحكمة العقلية والشرعية بالعبادات.

- عجز الأزهر - وهو الممثل الأول للفكر الإسلامي في مصر على وجه الخصوص - عن تفنيد أرائه والرد على ادعاءاته رداً علمياً بمنأى عن طنطنة التكفير وثرثرة السخط والتوعد .

الأمر الذي أكد شكوكه في العقيدة ورسخ إيمانه بأن القائمين على الدين رجعيون، متخلفون، يجهلون القواعد المنهجية والمنطقية لأصول الحوار والجدل والنقد العلمى.

- إن إفنتانه بفرسان الكلمة وأبطال الفكر (١٠٠) وإعجابه الشديد بحركة كمال أتأتورك (١٨٨٠ - ١٩٣٨ م) وكتابات طه حسين وعلى عبد الرازق دفعه إلى النزول إلى ميدان المعارك الفكرية بلا فرس ولا درع ولا سيف . الأمر الذي صرع أراءه بسهام خصومه دون أدنى عناء منهم .

فقد حرمه عزوفه عن الحياة الحزبية من التحصن بحصن حزب الأحرار الدستوريين الذي دافع عن طه حسين وعلى عبد الرازق واسماعيل مظهر ومحمود عزمي وغيرهم من اصحاب الأراء الجامحة.

كما كان تعاطفه مع الإيطاليين والألمان علة غضب الإنجليز عليه وتخليهم عنه على الرغم من تبنيهم لشاهين مكاريوس (١٨٥٣ - ١٩١٠م) وفارس نمر وغيرهما من العلمانيين الذين كادوا للإسلام والحضارة الإسلامية.

وبالجملة فلم يكن إسماعيل أدهم رغم ذكائه، وعبقريته وكفاءته العلمية في حنكة طه حسين، وقدرته على المراوغة، ولم يكن في حصانة على عبد الرازق وجاهه كما لم يكن في ثراء إسماعيل مظهر وفطنته، ولا في صبر ومجاهدة سلامة موسى وحيلته ليتمكن من مجابهة الرأي العام القائد ومواجهة الجمهور الذي جُبل على التدين، وتقديس الموروث من العادات والتقاليد.

وإن مسايرته للمتعصبين من المستشرقين بدافع كراهيته للإسلام

وعدم إحاطته بالعلوم الدينية، وعدم تمكنه من اللغة العربية (١٠٠) كانت وراء قسوة طعونة في مصداقية القصص القرآني، وسيرة النبي عليه الصلاة والسلام، ونسبه، وحادثة الفيل، وحده نقوده لعلم الحديث ورواته، وعنف نقائضه للثقافة الإسلامية بعامة، والعربية بخاصة من جهة . والعلة الحقيقية وراء عزوف جمهرة المثقفين عن كتاباته من جهة ثانية . وضعف أثره في الثقافة العربية إذا ما قورن بأقرانه من أمثال طه حسين وعلى عبد الرازق وأمين الخولي ( ١٨٩٥ - ١٩٦٦ م) وإسماعيل مظهر وسلامة موسى من جهة ثالثة .



### أهم مولفاته:

#### ١- كتب وأبحاث باللغات الأجنبية:

- الرياضيات والطبيعيات بالألمانية ١٩٣٤.
- الرياضيات والطبيعيات بالروسية، ونظرية النسبية بالروسية في عام ١٩٣٥.
  - أبو شادي الشاعر بالإنجليزية ١٩٣٧ .
- مجرى الرومانطيقية في الأدب العربي الحديث بالإنجليزية في ثلاث أجزاء لم يطبع .
  - المفكرون المصريون بالألمانية لم يطبع.
    - تاريخ الإسلام بالتركية.
    - التوارن في مجرى التاريخ بالتركية .
    - حياة محمد ونشأة الإسلام بالتركية .

#### ٧- مولفاته بالعربية:

- الزمان ونسبيته الرسالة ديسمبر ١٩٣٥ .
- وحدة قوانين الطبيعة والبعد الرابع في النسبية- الرسالة يناير ١٩٣٦ .

- ميادئ الميكانيكا الحديثة الرسالة فيراير ١٩٣٦.
- نظرية النسبية الخصوصية الرسالة مارس ١٩٣٦.
  - من مصادر التاريخ الإسلامي مارس ١٩٣٦ .
    - حرية الفكر أدبى ١٩٣٦ .
    - حياة محمد الإمام سبتمبر ١٩٣٦ .
      - ابو شادی الشاعر ادبی ۱۹۳٦ .
    - الزهاوي الشاعر الإمام مارس ١٩٣٧ .
- النطور الحديث في مصر وتركيا المجلة الجديدة ابريل ١٩٣٧ .
  - مصر والثقافة الأوروبية المجلة الجديدة مايو ١٩٣٧ .
- الصلات بين الإسرائيليين والعرب منذ أقدم العصور الشمس ١٩٣٧،
   سبع مقالات .
- لماذا أنا ملحد ؟ مجلة الإمام أغسطس ١٩٣٧ ونشرت في نفس العام في كراسة مستقلة .
  - دانرة المعارف الإسلامية مجلة الإمام يوليو ١٩٣٧.
- حياة محمد ونشأة الإسلام ٦ أجزاء أعلن عنها سنة ١٩٣٧ ولم ينشر حتى الآن.
- أبطال التفكير الحر في مصر إسماعيل مظهر بقلم إسماعيل أدهم تعريب أحمد بك الحديث يناير ١٩٣٨ .
  - استفتاء الحديث رد أدهم مجلة الحديث يناير ١٩٣٨ .
    - الذرة وبناؤها الكهرباني المقتطف مارس ١٩٣٨ .
    - ابنه يزيد قصة تركية الحديث ابريل ١٩٣٨ .
      - يعقوب صروف المقتطف ١٩٣٨.
- مطالعات في نظرية المعرفة علم الأنساب العربية طه حسين مجلة الحديث ١٩٣٨.
- قضية مصر الاقتصادية والاجتماعية من ناحيتها الإنسانية مجلة

- الطليعة الدمشقية ١٩٣٨ مقالتان.
- التاريخ القديم للشاعر توفيق فكرت ترجمة أدهم المجلة الجديدة مابو ١٩٣٨ .
  - بين الشرق والغرب الرسالة ١٩٣٨ سبع مقالات.
- هكذا تكلم زرادشت ترجمة فيلكس فارس بقلم اسماعيل أدهم الرسالة اكتوبر ١٩٣٨.
  - الميكانيكا الكلاسكية المقتطف نوفمبر ١٩٣٨.
  - مبدأ النسبية الكلاسكية المقتطف ديسمبر ١٩٣٨.
    - خليل مطران المقتطف بناير ١٩٣٩ .
      - فيض الخاطر الرسالة يناير ١٩٣٩.
    - مسألة فيها نظر الرسالة ابريل ١٩٣٩ .
  - فرعونية مصر الحديثة المجلة الجديدة مايو ١٩٣٩.
- في النقد الأدبي مباحث عربية بشر فارس لأدهم ( مقالتان ) الرسالة يونيه ١٩٣٩ .
- بشر فارس ومصطلحاته فليكس فارس كتاب توفيق الحكيم بيني وبين الدكتور بشر فارس الرسالة يوليو ١٩٣٩ .
  - قوانين النشاط الحراري الرسالة أغسطس ١٩٣٩.
- فرعون الصغير وقصص أخرى محمود تيمور الأدهم (نقد) الرسالة أغسطس ١٩٣٩ .
- مبادئ الفيزياء النظرية الحديثة الميكانيكا الكلاسيكية الحديث اغسطس ١٩٣٩.
- شهامة المرأة العربية مسرحية للشاعر التركي عبد الحق حامد ترجمة أدهم الحديث أكتوبر ١٩٣٩ .
- رد على اقتباس الكتاب الأدب التحليلي والتركيبي فصل المقال فيما دار من نقاش حول مباحث عربية الرسالة أكتوبر ١٩٣٩.

- سيف الدولة الحمداني سامي الكيالي لأدهم الحديث ١٩٣٩ .
  - الكهريانية تعتاد الرسالة يناير ١٩٤٠ .
- بين بشر وشاكر أفاق العلم الحديث فؤاد صروف لأدهم (نقد) طب العقل والنفس لمحمد حسنى ولاية ترجمة أدهم هل في الإمكان زيادة بحر في العروض الرسالة فبراير ١٩٤٠ .
  - عام الفيل وميلاد الرسول الرسالة ابريل ١٩٤٠ .
  - أثر الرياضيات في الحياة البشرية- الحديث أبريل ١٩٤٠ ثلاث مقالات.
- وحى الرسالة فصول في الأدب والنقد والسياسة والاجتماع وجيدة الرسالة يونيو ١٩٤٠ .
  - ميخانيل نعيمة الحديث ١٩٤٤ .
- توفيق الحكيم لأدهم ترجمة إبراهيم ناجى القاهرة يناير ١٩٤٥ .
  - عبد الحق حامد شاعر الترك الأعظم الحديث (<sup>6)</sup> .

## أثر الاتجاه العلماني في تركيا على أفكاره وآرائه ..

من الخطأ الاعتقاد بأن نهضة تركيا الحديثة لم تبدأ إلا على يد مصطفى كمال أتاتورك (٨)، فالأصوب اعتبار ثورة الكماليين النطور الطبيعي الذي توج الحركات الإصلاحية التي بدأت في الدولة العثمانية في القرن التاسع عشر.

فقد كان الاستبداد السياسي، وفساد كرسي الخلافة، وارتباك النظام الاقتصادي، وخراب ذمم القائمين على الدين، والظلم الاجتماعي، وضعف الوازع الديني، وانحطاط الأخلاق وإظلام العقول وقفول الأذهان، وإهمال

<sup>(\*)</sup> جمع الأستاذ الدكتور أحمد إبراهيم الهواري هذه الأعمال وأخرجها في ثلاثة مجلدات ونشرها بين عامي ١٩٨٥ - ١٩٨٦ م تحت عناوين ( أدبا، معا صرون ) ( شعرا، معا صرون )، ( قضايا ومناقشات ).

التعليم، وانتشار الجهالات، والخرافات، والبدع، والخزعبلات، وتكايا الدراويش . وراء ظهور العديد من الحركات الإصلاحية، وعلى راسها حركة « أبو الحرية التركية » أحمد شفيق الملقب بمدحت باشا (١٨٣٢ - ١٨٨١ م) الذي دعا إلى اقتفاء حضارة الغرب، وهدم أسوار العزلة الثقافية، وابتضاع النافع من الأفكار والنظم من شتى الأمم الراقية (٢٨) ويمكننا إيجاز مشروعه الإصلاحي فيما يلي:-

إقامة حياة ديمقراطية في ظل دستور قوى لا يخضع لميول السلاطين ولا أهواء الخلفاء . وإنشاء مجالس نيابية تمثل كل عنصر من عناصر الدولة بمنأى عن التعصب الديني أو المذهبي مؤكداً أن الحرية السياسية هي طوق النجاة الذي يجب على الدولة العثمانية أن تتشبث به لتجمع شتات الأمة التركية ( مسلمين ومسيحيين ) على كلمة واحدة وتتخلص من التدخل الأجنبي في شنونها الداخلية وتتماثل للشفاء من الأدران التي تفشت في مختلف مرافقها .

وبين كذلك أن الحياة الدستورية لا تتعارض مع الدين، وحجته في ذلك؛ أن العقل، والدين يخولان للإنسان أن يحاسب رفيقه في المبلغ الذي يعطيه إياه بعد أن يدله على طريق إنفاقه، ويعطيان الحق للرعية في مراجعة الراعي وتقويمه، وأقره على ذلك عارف بك حكمت (١٧٨٦ - ١٨٥٩م) مؤكداً أن المبادئ الدستورية العلمانية الحديثة ليست معادية للدين ولا مناهضة له. وأن الغاية من تأسيس مجلس النواب هي إكمال الأصول القديمة وتحديدها لأن علماء الدين في الإسلام لا يمتازون عن العامة كما هو الحال عند المسيحيين. فالإسلام قد سوى بين الجميع وعلى هذا فاسناد الوظيفة المذكورة إلى نواب الشعب أجدر وأولى من حصرها في فنة العلماء كما دل على ذلك العقل والنقل.

وما دام المسيحيون مساوين لنا في الحقوق، كما نصت بذلك أحكام الشريعة الغراء، فمن حقهم أن يشاركوا المسلمين في طلب حساب المبالغ التي يدفعونها، وفي مراقبة القوانين، والأنظمة (٢٠) وقد أعلن الدستور في ١٢ مارس ١٨٧٦ م. ولم يعمل به إلا على أثر ثورة جمعية الاتحاد والترقي عام ١٩٠٨ م.

الغاء نظام الالتزام، ومساواة الرعايا مهما اختلف دينهم أمام القانون، والسماح للمسيحيين بالمشاركة في الجيش، وإصلاح الإدارة والشرطة والضرانب والطرق وإنشاء المصارف، وتخفيض نفقات القصر إلى مقدار لا بتجاوز المبالغ الضرورية، وإنقاص رواتب أفراد الأسرة السلطانية، وتأسس مدارس علمانية، يتلقى فيها أبناء البلاد - على اختلاف مذاهبهم - مبادئ العلوم الحديثة، وقواعد التربية الصحيحة، وإلغاء الاتجار بالرقيق وعتق عبيد القصر وجواريه، وتحرير الصحافة بوصفها مرآة الرأى العام من جهة، والآلة التي تعمل على تثقيفه وتوجيهه، وتوعيته من جهة أخرى . وبتفق مدحت باشا في هذه المطالب تمام الاتفاق مع محمد أمين عالى باشا <sup>(٨١)</sup> وجمعيته « التنظيمات الخيرية الإصلاحية » التي ظهرت عام ١٨٣٩ م، وأطلق عليها إصلاحات كلخانة . وكذا مع مصطفى باشا فاضل صاحب الكتاب المفتوح المشهور باسم « من أمير إلى سلطان » - الذي نقله إلى العربية فنحى زعلول باشا (١٨٦٣ - ١٩١٤م) - بيد أن هذا المشروع الإصلاحي قد جابه معارضة كبيرة من السلطان عبد العزيز بن محمود (١٨٣٠ - ١٨٧٦م) والسلطان عبد الحميد الثاني (١٨٤٤ - ١٩١٨م) اللذين يعد عهدهما من أسوأ العهود التي مرت بتاريخ الإمبراطورية العثمانية في العصر الحديث.

فقد وقعت تركيا في عهدهما تحت سيطرة العديد من الدول الأوروبية التي استدانا منها للإنفاق على نزواتهما دون إصلاح حال البلاد . فقد بلغت ديونهما ٢٠٠ مليون جنيها استرلينيا في حين كان يقدر الدخل القومي بمبلغ نحو ٢٠ مليون جنيها استرلينيا في عام ١٨٧٢ م . ذلك فظلاً عن فساد المرافق، وقمع الحريات، ومحاربة الجمعيات الإصلاحية، باسم الدين تارة، والحفاظ على كيان الدولة تارة أخرى، ولم يكن البرلمان التركي الذي افتتح في ١٩ مارس ١٨٧٧ م إلا العوبة من الاعيب السلطان عبد الحميد - الذي اشتهر

بالدهاء ولقب بالثعلب الأحمر - فلم يكن له أي سلطات فعليه ولم يسمح بإقامته إلا لمهادنة حزب مدحت باشا (مم) .

ومن الجمعيات الإصلاحية التي ظهرت في أخريات القرن التاسع عشر جمعية الاتحاد والترقي ، التي ظهرت في شكل حزب سياسي من ضباط الجيش وبعض الماسونيين ويهود الدونمة والمثقفين الأتراك الذين نالوا قدراً موفوراً من الفكر السياسي الحديث عام ١٨٩٦ م ، وانحل عام ١٨٩٦ م .

بيد أن الجمعية لم تحل إلا على يد كمال أتاتورك، في بداية العشرينيات من هذا القرن.

وكانت تنادى هذه الجمعية بسيادة الجنس التركي على ما سواه من الأجناس الأخرى من عرب، وفرس، وهنود، وأوربيين، والقضاء على شخصية هذه الأجناس بمختلف الوسائل من محور لغاتها ونشر اللغة التركية مكانها وعدم تولى غير الأتراك في المناصب العامة. وأطلق على هذه الحركة «الحركة الطورانية» (١٦).

ففى الفترة من ١٩٠٥ م إلى ١٩٠٨ م زاد نشاطها وعملها من أجل الدستور، والحياة النيابية، والقضاء على الخلافة العثمانية المزعومة، حتى أطاحت بالسلطان عبد الحميد عام ١٩٠٩ م بعد أن أجبرته على الاعتراف بالدستور، والحياة النيابية (١٩٠٩)، ونادت كذلك بتقسيم الإمبراطورية العثمانية إلى دويلات مستقلة، وسعت إلى تخليص تركيا من سلطة المراقبة الأجنبية على مرافقها الاقتصادية وتدخلها في شنونها الداخلية، واتخذت من (الحرية - العدالة - المساواة - الأخوة) شعاراً لثورتها متبعة في ذلك الثورة الفرنسية (١٨٠).

وقامت بالغاء الرقابة على الصحف التي فرضها السلطان عبد الحميد الثاني سنة ١٨٩٦ م. تلك الرقابة التي حظرت الكتابة في:- ( النقد السياسي، أو الأخلاقي وكذا أخبار الثورات سواء داخل السلطنة أو خارجها، وهزانم الجيش العثماني، وأخطاء كبار موظفي الدولة وزلاتهم، وشطبت من الصحف أي إشارة من قريب، أو بعيد للدستور، والثورة،

والجمهورية والتليفون والجراموفون، والكهرباء، والعدالة الاجتماعية، وحرية الفكر، وصندوق الدين) (١٩٠٠ .

ومن أشهر الحركات الإصلاحية الإسلامية التي ظهرت في هذه الحقبة حركة سعيد حليم باشا التي دعت إلى الرجوع بالإسلام إلى بساطته الأولى للوقوف على حقائقه ونقض الأباطيل التي علقت به . وفتح باب الاجتهاد وإعمال العقل في النصوص الدينية وأقر بأن من حق المسلمين إيكال أمر الخلافة إلى جماعة من الناس (٩٠). وقد ساير أنصار هذه الحركة بعض شيوخ المعتزلة الذين نزعوا إلى أن تنصيب الإمامة أمر تدعو إليه ضرورة الاجتماع لا غير وأن سلطة الخليفة سلطة مدنية تختلف كل الاختلاف عن سلطة البابا الذي يحكم بما يسمى بالحق الإلهي (١١). وأن جمع الرسول لله بين السلطتين الدينية والمدنية ليس حجة لمن يعتقد أن الخليفة قد ورث من الرسول هذه السلطة لأن سلطانه الديني لا يورث كما أن السلطة المدنية للخلفاء لم تكن هي بالضرورة نفس سلطة النبي.

ومن ثم، فإن سلطة الدولة الإسلامية ذات طبيعة مدنية لا شانبة في مدنيتها . الأمر الذي يستوجب معه تقويم الحاكم أو عزله ومقاتلته إذا استوجب الأمر لأنه لا يعدو أن يكون ملكاً أو سلطاناً فحسب (١٠٠).

وراح أتباع سعيد حليم باشا يؤكدون على أن الخلافة فكرة قابلة للتنفيذ حينما كانت الإمبراطورية الإسلامية متحدة الأواصر سليمة البنيان فلما انفسمت على أنفسها وتفرقت شيعاً، تخلفت عنها وحدات سياسية مستقلة . فأصبحت فكرة الخلافة غير ممكنة التنفيذ وضاعت صلاحيتها؛ لأن تكون عاملاً حياً في تنظيم العالم الإسلامي في العصر الحديث ويقول في ذلك الشاعر التركي ضيا جوق الب ( ١٨٧٥ -١٩٢٤ ) « لكي يكون الإسلام وحدة سياسية قوية حقاً، يجب أولاً أن تصبح البلاد الإسلامية دولاً مستقلة، ثم تخضع جميعاً لسلطان خليفة واحد، وهل يستطاع أمر كهذا في الوقت الحاضر ؟ إن لم يكن هذا ميسوراً اليوم فلا مفر لنا من الانتظار، وفي الوقت

نفسه يجب على الخليفة أن ينظم بيته هو، وأن يقيم القواعد لدولة عصرية صالحة . فالضعيف لا يلقى في العالم الدولي رحمة من أحد، والقوى وحده هو الذي يستحق الاحترام » (٦٢) .

وحسبنا في هذا المقام، أن نشير في عجالة إلى بعض الجمعيات السرية التي كان لها أثر بالغ في تغيير الحياة الثقافية في تركيا ودور كبير في ثورة الكماليين الذين ألغوا الخلافة وأعلنوا النظام الجمهوري.

ومن أهم هذه الجمعيات: جمعية الوطن، التي ظهرت بعد الحرب العالمية الأولى وجمعية « ترك أوجاغى » وكان غرضها الأساسي القضاء على الإسلام (١٠) وهي من أكبر الجمعيات الإلحادية التي كانت تعمل في الخفاء على حل الخلافة، وإعلان الحكم الدستوري وإلغاء المحاكم الشرعية، والعزوف عن كتب الفقه والحديث باعتبارها كتابات مشكوك في صحتها والتخلص من السلطة الدينية، والحجاب، ونظام الخصيان والحريم (٥٠).

ومن أهم أعضائها عبيد الله صاحب كتاب « قوم جديد » ونورى بك صاحب كتاب « تاريخ المستقبل » .

أما الكماليون وعلى رأسهم كمال أتاتورك فلم تكن ثورتهم - كما ذكرت أنفاً - إلا النهاية الطبيعية للحركات السابقة عليهم.

فقد اعلن اتاتورك في البرلمان ان الخلافة العثمانية التي ظلت اربعمائة عام تتزعم العالم الإسلامي لم تنجح في ان تجعل من البلغار تركاً « خالصاً » ولا من البوسنة والهرسك أعواناً طيبين، ولا من الإغريق مسلمين.

فلم يحصد الأتراك إلا العناء، والدمار، والظلم الاجتماعي، والسياسي باسم الدين وعداوة جيرانها، وطمع الطامعين (١٦).

ويمكننا تلخيص برنامج أتاتورك الإصلاحي فيما يلي: -

- إعلان الجمهورية <sup>(v)</sup> التركية، وإلغاء الخلافة العثمانية، وقد تم له ذلك في ٢٨ أكتوبر ١٩٢٤م والغيت الخلافة رسمياً في ٣ مارس ١٩٢٤م.
- إبدال الحروف العربية بالحروف اللاتينية في كتابة اللغة التركية

- وتم له ذلك في ٣نوفمبر ١٩٢٨ م .
- تحويل العاصمة من استنبول إلى أنقرة وتم له ذلك في ١٣ أكتوبر ١٩٢٣م.
- العزوف عن فكرة الجامعة الإسلامية إلى القومية التركية . وإعلان فصل السلطنة عن الخلافة وتم ذلك في عام ١٩٢٢م وحذف من الدستور النص على أن الإسلام دين الدولة تاركاً التدين للأفراد وإلغاء الحجاب ودفع المرأة إلى الحياة العامة شأن الأوروبيات والزج بها في ميدان السياسة ونص الدستور على حقها في الانتخاب عند سن الثانية والعشرين ودخول البرلمان عند سن الثلاثين وتعد خالدة أديب من أوليات السافرات، التي شاركت في الحياة السياسية التركية، وقادت حركة تحرير المرأة، وشغلت منصب وزيرة المعارف.
- الغاء المدارس الدينية، والتكايا، والكتاتيب، والمحاكم الشرعية والطرق الصوفية.
- استبدال القبعة بالطربوش، إيذاناً ببدء تركيا الأوروبية في أزيانها، وعاداتها، وتقاليدها، ونظمها السياسية، والاقتصادية، وتحقق له ذلك في عام ١٩٢٦م (١٨٠).

ونخلص مما تقدم: إلى أن النزعة العلمانية في تركيا لم تكن وليدة حركة طارنة، أو نتيجة لثورة مدفوعة من الخارج، بل على العكس من ذلك تماماً!

فكما بينا أن الرغبة في الإصلاح والتجديد منذ بداية النصف الثاني من الفرن التاسع عشر كانت وراء ظهور الاتجاه العلماني المحاكي لأوروبا، وذلك كرد فعل مباشر لعجز الاتجاه المحافظ عن إنقاذ الإمبراطورية العثمانية بعامة، وإخفاقه في إصلاح شئون تركيا بخاصة.

ومن ثم لا يعد إسماعيل أدهم إلا ممثلا للثقافة السائدة في تركيا منذ النصف الأول من القرن العشرين . ولم تكن دعوته، للإلحاد إلا ترديداً لدعوة عشرات الجمعيات الإلحادية المنتشرة في أوروبا آنذاك، وتعبيراً عن سخطه على العقليات الجامدة الرجعية التي اتخذت من الدين حصناً لها من جهة، وإعجاباً بالعقلية الأوروبية التي اتخذت من الحرية والعدالة والعلم دستوراً لها من جهة أخرى.

ويبدو ذلك بوضوح في إعجابه بكمال أتاتورك وافتنانه بثورته، وقد روى في مذكراته انه كان وراء إنقاذ كمال أتاتورك من مؤامرة، لاغتياله قام والده ونفر من الأكراد بتدبيرها ( كان والدي يستقبل المطرودين من حظيرة مصطفى كمال، فتح لهم بيتنا على مصراعيه وأنفق عليهم بسخاء، فكانوا بأكلون ويشربون ويصدرون الأحكام القاسية على الذين زلزلوا الخلافة وخالفوا أحكام الشريعة السمحاء وكنت أنا الصغير الذي لم يتجاوز عمره الرابعة عشرة - استمع إلى هذه الأحكام بمضض وقد أذهلني أن تنتهي هذه الأحاديث إلى تدبير مؤامرة لاغتيال الغازي، وبالفعل فقد سعى أحد الأكراد للقيام بهذه المهمة النكراء وأعطيت له خمسمانة جنيها مصريا دفعها والدي من جيبه . وقد يقي الأمر سرا إلا عن بعض الأخصاء . فعز على أنا الذي تفتحت عيناي على لميع الانقلاب في وهاد أنقرة أن يذهب منقذ الوطن التركي ضحية هذه الفنة الرجعية وسرعان ماكتبت إلى شقيقتي في الأستانة وأطلعتها على خفايا هذه المؤامرة فاتصلت بدورها مع من يلزم وكشفتهم على ما دير في منزلنا ؛ وخشية أن ينكشف أمرى طلبت شقيقتي إلى أبى أن يرسلني إلى استانبول لأتم دراستي في « الكوليج » - الكلية الأمريكية - فوافق وأرسلني إلى هناك حيث أدخلت في ثانوية أنقرة على نفقة الحكومة ) (١٦) .

كما صرح في كتاباته بتأثره بالاتجاه المادي التركي الذي كان يمثله توفيق بك فكرت (١٨٦٧ - ١٩١٥م) صاحب المدرسة الحديثة في الشعر التركي، الذي كان متأثراً في آرائه وشعره بكارل ماركس وأرنست هيكل. كما أعرب عن إعجابه بيوسف أجورة و بكونين وغيرهم من الفوضويين

الأتراك (Anarchists) الذين كانوا يدعون إلى إلغاء رقابة الدولة وبناء العلاقات الإنسانية على أساس الحرية الفردية، وبعبد الله جودت الذي تبنى نظرية « جوستاف لبون » في إرجاع ظاهرات عالم الإنسان لحوادث اجتماعية تطورت عن أخرى بدانية.

وكذا بضياجوق الب وحسين جاهد وغيرهم من الذين رفضوا الأخلاق الميتافيزيقية ونزعوا مع اميل دور كايم إلى اعتبار الأخلاق وليدة المجتمع تسير على سننه وتنطور بتطوره (…).

ويؤكد حسن كامل الصيرفى في مقال له على صفحات مجلة الحديث «إن إسماعيل أدهم قد آمن بفكر الكماليين الذي سعى إلى إعادة بناء تركيا على النسق الأوربي وإقتلاع الخرافات من العقول والتعصب من العادات والتعويل في بناء الدولة الحديثة على المبادئ والقيم المستمدة من العلم لا الدين ».

وكذا بكتابات قابيل آدم (١٠٠)، تلك التي أكد فيها: ( إن العقلية الأوروبية هي العقلية التي تتسق وحاجات هذه الحياة الدنيا. ونحن إنما نتبع وحى هذه العقلية بحكم أننا وجدنا في هذه الحياة. أما العقلية الأسيوية، فهي تلانم الحياة الأخرة، فإذا انتقلنا إلى الحياة الباقية، فهناك نتبع وحى هذه العقلية ... لا شبهة في أن الغرب وحده هو الذي يستمتع الأن بأسعد حالات الحياة، وفيه أقوى النظم الحكومية، والحياة فيه أقرب ما يستطاع الى ما يجب أن تكون عليه الحياة الإنسانية . إذن يجب علينا أن ندرس فن الحياة الغربية لنعرف حقيقتها ؟؛) (١٠٠).

ويقول اسماعيل ادهم معبراً عن تأثيره بهذه الاتجاهات ( لقد عاشت تركيا في الفترة الأخيرة التي سبقت الانقلاب الأخير في حالة تفكك تام واضطراب: فبينما كانت المدرسة الحديثة تدفعها للاتصال بمجرى الحياة العالمية كانت المدرسة القديمة بعقليتها التقليدية تربطها بالماضي وتحاول أن تمنع اتصالها بالحياة الجديدة، وبين هاتين العقليتين عاشت تركيا في

العقد الأول من القرن العشرين حتى كان الانقلاب الكمالي الذي تم سنة ١٩٢٣م، وهو الذي حرر العقل التركي من الدين وتركه يمضى على سنن النشوء والارتقاء فسارت العقلية التركية أشواطاً طويلة، ولم يكن هناك من سبب جعل العقلية التركية تجمد إلا ربط الدولة بالدين، وإخضاع جميع مرافق الأمة للديانة الإسلامية وإخضاع الأتراك لروح الإسلام الديني والاجتماعي والتشريعي والثقافي) (١٠٠٠).

وصفوة القول أن أراء إسماعيل أدهم التي سنتعرض لها بالتفصيل حيال الثقافة العربية لم تكن إلا مرآة صادقة عكست ميوله وصفاته وخصاله الشخصية من جهة والفكر السائد في البينات الثقافية التي عاش في كنفها سواء في تركيا، أو أوروبا من جهة أخرى وسوف نقف على ذلك بالشرح والتحليل عند عرضنا لأرائه في الفصول التالية.

### العوامش

- (١) عمر رضا كحالة: معجم المؤلفين، تراجم مصنفي اللغة العربية.
- (۲) مارون عبود: مجددون ومجترءون، دار العلم للملايين، بيروت، ۱۹٤۸، ص۱۲۵، ۱۲۵.
- (٣) صديق شيبوب: فليكس فارس، مقال بمجلة المقتطف، ح ٣ مجلد ٩٥ ص١٤٠ ١٤٢٠.
  - (٤) مارون عبود: مجددون ومجترءون، ص ١٢٦ ١٢٧.
- (ه) صدیق شیبوب: فلیکس فارس، مقال بمجلة المقتطف، ج ۳ مجلد ۹۰ ص۱٤۲ - ۱٤۵ .
  - (٦) مارون عبود: مجددون ومجترءون ص ١٢٩ ١٣٠.
    - (٧) المرجع السابق، ص ١٣٥.
    - (٨) المرجع السابق، ص ١٣٦.
  - (٩) مجلة النبراس: ج ١ ع ٧ ايلول (يونيو) ١٩٠٩، ص ٢٧٤.
- (۱۰) مارون عبود: رواد النهضة الحديثة، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٥٢ ص ١٦٠٠ ١٦٤، ص ١٧٥ ١٧٩.
- (۱۱) محمد عبد الغنى حسن: أحمد فارس الشدياق، الدار المصرية للتأليف والترجمة، بن، ص ۱۲، ۱۷.
- (۱۲) فليكس فارس: مصطفى صادق الرافعي (۱)، مقال بمجلة الرسالة، عدد ۲۵۳، ۹ مايو ۱۹۳۸، ص ۷۷۰ - ۷۷۲.
- (١٣) فليكس فارس: مصطفى صادق الرافعي (٢)، مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٥٤، ١٦ مايو ١٩٣٨، ص ٨٢٠ - ٨٢٢.
- (۱٤) فليكس فارس: رثاء، مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٥٥، ٢٣ مايو ١٩٣٨، ص٨٧٢.

- (۱۵) صديق شيبوب: فليكس فارس، مقال بمجلة المقتطف، ج ٣ مجلد ٩٥، ص١٤٢ - ١٤٢ .
- (١٦) محمد رشيد رضا: كلمة عن رسالة المنبر، مقدمة رسالة المنبر لفليكس فارس، مطبعة المستقبل، الإسكندرية، ١٩٣٦، صى.
  - (١٧) مصطفى صادق الرافعى: تقريظ رسالة المنبر، ص ط.
    - (١٨) محمود بسيوني: رسالة المنبر، ص (و-ح).
    - (١٩) عبد الوهاب النجار: رسالة المنبر، ص ١، ٢.
- (٣٠) حسن كامل الصيرفي: رسالة المنبر إلى الشرق والغرب، مقال بمجلة المقتطف، م ٩٣ ء ١، ص ١٢٩ ١٣٠.
- (٢١) (ش): محرر مجهول، رسالة المنبر إلى الشرق العربي، مقال بمجلة الرسالة، م، ع ١٨٨، ص ٢٣٨.
- (٢٢) امينة وفليكس فارس: نهضة المرأة المصرية رسالة وجوابها، مقال بمجلة الرسالة، م، ع ١٧٢، ١٩٣٦، ص ١٦٩٧.
- (٢٣) أمين الريحاني: رسالة المنبر إلى الشرق مقال بمجلة المقتطف م ٩٣ ع. ص ٢٩٦ ٣٠١ .
- (٢٤) حبيب الزحلاوي: هكذا تكلم زرادشت، مقال بمجلة المقتطف، المجلة ٩٤ ع١، ص ١٣٠ ١٣١ .
- (٢٥) فليكس فارس: بين النقد والتقدير، مقال بمجلة المقتطف، المجلد ٩٤ ع. ص ٢٤٧ ٢٤٩.
- (٢٦) اسماعيل ادهم: هكذا تكلم زرادشت (۱) مقال بمجلة الرسالة، ع ٢٧٨، اكتوبر ١٩٣٨، ص ١٧٩٧.
- (۲۷) إسماعيل أدهم: هكذا تكلم زرادشت (۲) مقال بمجلة الرسالة، ع ۲۷۹، ۷ نوفمبر ۱۹۳۸، ص ۱۸۳۷ - ۱۸۳۸.
- (٢٨) إسماعيل أدهم: قضايا ومناقشات، تحرير وتقديم أحمد إبراهيم الهواري، دار المعارف ١٩٨٦ / ص ٦١٦ .
- (٢٩) احمد حسن الزيات: وفاة الأستاذ فليكس فارس، مقال بمجلة الرسالة، جـ٧

يوليو ١٩٣٩، ص ١٣٢٩.

- (٣٠) فانز السمعاني: فليكس فارس، مقال بمجلة العصبة، العددان ١، ٢ السنة السادسة ١٩٤٠، ص ٨٧ ٩١.
- (٣١) إسماعيل أدهم: فليكس فارس دمعة على جثمان صديق، مقال بمجلة الرسالة، ١٧ يوليو ١٩٣٩، ص ١٣٩٥.
- (٣٢) جورج انطونيوس: يقظة العرب (تاريخ الحركة القومية) ترجمة ناصر الدين الأسد، إحسان عباس، دار العلم للملايين، بيروت لبنان ١٩٦٦، ص١٧ ١٢٧.
- (٣٣) نقولا زيادة: أبعاد التاريخ اللبناني الحديث، معهد البحوث والدراسات العربية، ١٩٧٢، ص ١٣٣، ١٣٤.
  - (٣٤) المرجع السابق، ص ١٩٠ ١٩٥.
  - (٣٥) جورج انطونيوس: يقظة العرب، ص ١٥٠ ١٥٤.
- (٣٦) محمد عزه دروزه: الحركة العربية الحديثة، المطبعة العصرية، صيدا، ١٩٥٠، ص ٢٧.
  - (٣٧) المرجع السابق، ص ٣٤ ٤٢.
- (٣٨) الجمعيات العربية اللبنانية: ثورة العرب، مطبعة المقطم، ١٩١٦، ص ٤٩ ٥٦.
- (٣٩) محمد أنيس، رجب حراز: الشرق العربي في التاريخ الحديث والمعاصر، دار النهضة العربية، ١٩٦٧، ص ٣٦١ ٣٨٥.
- (٤٠) نجيب ارمنازى: محاضرات عن سورية من الاحتلال حتى الجلاء، مطابع دار الكتاب العربي بمصر، ١٩٥٤، ص ٥، ٦.
- (٤١) شمس الدين الرفاعي: تاريخ الصحافة السورية، دار المعارف، ١٩١٨ م، ص ٤٩.
- (٤٢) عبد الكريم غرابه: سورية في القرن التاسع عشر، معهد الدراسات العربية العالية، ١٩٦٢، ص ٢١٥ - ٢٢٧.
- (٤٣) جورجي زيدان: تاريخ آداب اللغة العربية، دار الهلال، ١٨٠١، ج ٤، ص ٢٥-٧٧.
- (٤٤) شوقي ضيف: مجمع اللغة العربية في خمسين عاما، مجمع اللغة العربية، القاهرة، ١٩٨٤، ص ٩ - ١٠.
- (٤٥) جميل صليبا: الاتجاهات الفكرية في بلاد الشام وأثرها في الأدب الحديث،

- معهد الدراسات العربية العالية، ١٩٥٨، ص ٢٦.
- (٤٦) إبراهيم عبده: أعلام الصحافة العربية، المطبعة النموذجية، ١٩٤٨، ص ٤٤ ٥٠ .
- (٤٧) قدري قلعجي: محمد عبده بطل الثورة الفكرية في الإسلام، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٤٨، ص ٥٧ - ٦٦.
- (٤٨) عبد الرحمن الكواكبي: الأعمال الكاملة، دارسة وتحقيق محمد عمارة، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت ١٩٧٥، ص ٢٤٦ ٢٥٥.
- (٤٩) يوسف صغير: مجالي العزر لكتاب القرن التاسع عشر، المطبعة العثمانية صيدا (لبنان) ١٨٩٨، ص ١٥٥ ١٥٩.
- (٥٠) نديم الجسر: الجواب الإلهي، المؤتمر الإسلامي، مطبعة مصر، ١٩٥٧، ص٦ - ٨٦.
- (٥١) حسين الجسر: الرسالة المحمدية، المطبعة الحميدية، القاهرة، ١٣٢٢، ص١٠٠ وما بعدها.
- (٥٢) فليكس فارس: رسالة المنبر إلى الشرق العربي، مطبعة المستقبل، الإسكندرية، ١٩٣٦، ص ٢٤، ٢٥.
  - (٥٣) المرجع السابق: ص ٢٩.
  - (٥٤) المرجع السابق: ص ٢٧٢ ٢٧٣.
    - (٥٥) المرجع السابق: ص ٢٢ ٢٣ .
      - (٥٦) المرجع السابق: ص ٣٢٦.
- (٥٧) أحمد إبراهيم الهواري: إسماعيل أدهم ناقداً، دار المعارف، القاهرة، ١٩٩١، ص ٢١٢.
- (٥٨) إسماعيل أحمد أدهم: قضايا ومناقشات، تحرير وتقديم أحمد إبراهيم الهواري، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٦، ص ٨٠ - ٨١.
- (٥٩) اسماعيل أحمد أدهم: شعراء معاصرون، جمع وتقديم أحمد ابراهيم الهواري، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٤، ص ٤٥.
  - (٦٠) إسماعيل أحمد أدهم: قضايا ومناقشات، ص ٨٠ ٨١.
    - (٦١) مجلة الإمام: أغسطس ١٩٣٧، ص ٣٦، وما يلي.

- (٦٢) زكى محمد مجاهد: الإعلام الشرقية في المائة الرابعة عشرة الهجرية، مطبعة الفجالة الجديدة، القاهرة، ١٩٦٣، ص ١٨٠ ١٨٢.
  - (٦٣) إسماعيل أحمد أدهم: قضايا ومناقشات، ص ٨٤.
  - (٦٤) إسماعيل أحمد أدهم : شعراء معاصرون، ص ٤٨ .
  - (٦٥) أحمد إبراهيم الهوارى: إسماعيل أدهم ناقداً، ص ٢٢٠.
    - (٦٦) المرجع السابق: ص ٢٢١ .
    - (٦٧) إسماعيل أحمد أدهم: قضايا ومناقشات، ص٢٠٧.
  - (٦٨) احمد ابراهيم الهواري: إسماعيل أدهم ناقداً، ص ٢٢٢.
  - (٦٩) محمد حسين هيكل: حياة محمد، دار المعارف، القاهرة، ب ت، ص ٤.
- (v) أحمد أمين: فيض الخاطر، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٤٨، ج١، ص ٢٨٥ - ٢٨٨.
  - (٧١) أحمد إبراهيم الهواري: إسماعيل أدهم ناقداً، ص٢٢٢.
  - (٧٢) إسماعيل أحمد أدهم: قضايا ومناقشات، ص ٤٤٤ ٤٤٦.
- (٧٣) أحمد حسن الزيات: وحى الرسالة، مطبعة الرسالة، ١٩٥٤، المجلد الثاني، ص ٢٢٤ - ٢٣٦.
  - (۷٤) المرجع السابق، ص ۲۲٤.
  - (٧٥) أحمد إبراهيم الهواري: إسماعيل أدهم ناقداً، ص ٢١٠ ٢٢٦.
- (٧٦) حسان محمد حسان وأخرون، مقدمة في الفلسفات التجربية، القاهرة، ١٩٨٧، ص ١٦٧ - ١٧٢.
- (٧٧) محمد عطية الأبراشي: التربية في الإسلام، المجلس الأعلى للشنون الإسلامية، القاهرة، ١٩٦١، ص ١٠، ١١.
- (٧٨) حسن الشرقاوي: التربية النفسية في المنهة الإسلامي، إدارة الصحافة، دار النشر بمكة، السعودية، ع ٣٥، ١٩٨٤، ص ٩ ١٥.
- (٧٩) سدني هوك: البطل في التاريخ، ترجمة: مروان الجابري، المؤسسة الأهلية للطباعة والنشر، ١٩٥٩، ص ٣٦ ٥٠.
- (٨٠) محمد عبد الغنى حسن: من أعلام الشرق والغرب، دار الفكر العربي،

- القاهرة، ١٩٤٩، ص ١٢٧ ١٣٣.
- (٨١) مصطفى حلمي: نظام الخلافة بين أهل السنة والشيعة، دار الدعوة، القاهرة، ١٩٨٨، ص ٢٨٤ - ٢٨٦.
- (٨٢) أحمد أمين: زعماء الإصلاح في العصر الحديث، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٤٩، ص ٢٦ ٣٠.
- (٨٣) قدري قلعجي: مدحت باشا أبو الدستور العثماني وخالع السلاطين، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٤٧، ص ٥١ ٦٨.
  - (٨٤) احمد أمين: زعماء الإصلاح في العصر الحديث ص ٣٤.
- (٨٥) محمود متولي: الإمبراطورية العثمانية وعلاقتها بمصر في منتصف القرن التاسع عشر، دار وهدان للطباعة والنشر، القاهرة، ١٩٨٠، ص ٣٦-٤٠.
- (٨٦) محمد حسن الأعظمي، عبد الكريم محمد : الوحدة في الشرق، دار الكشاف، بيروت، ١٩٥٠، ص ٨ .
- (٨٧) محمد صبييح: أتاتورك، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، ١٩٤٥، ٧٧ ٧٨.
- (۸۸) محمد حرب: مذكرات السلطان عبد الحميد، دار الهلال، القاهرة، محمد حرب. ٢٠ ٢٧.
  - (٨٩) محمود متولى: الإمبراطورية العثمانية، ص ٥٤ ٥٥.
- (٩٠) محمد إقبال: تجديد التفكير الديني في الإسلام، ترجمة: عباس محمود، مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر القاهرة، ١٩٦٨، ص ١٨١.
- (٩١) محمد عمارة: المعتزلة وأصول الحكم، دار الهلال، القاهرة، ١٩٨٤، ص٢٨، ٣١٨ - ٣١٠ .
- (٩٢) محمد عمارة: الخلافة ونشأة الأحزاب الإسلامية، دار الهلال، القاهرة، همد عمارة . الخلافة ونشأة الأحزاب الإسلامية، دار الهلال، القاهرة، ١٩٨٣، ص ٣٠٦ .
  - (٩٣) محمد إقبال: تجديد النفكير الديني في الإسلام، ص ١٨٣.
- (٩٤) الجمعيات العربية اللبنانية: ثورة العرب، مطبعة المقطم، القاهرة، ١٩١٦، ص ١٣٩ - ١٤٢ .
  - (٩٥) محمد صبييح: اتاتورك، ص ١٤٩ ١٥٠.

- (٩٦) ه. س. ارمسترونج: الذئب الأغبر مصطفى كمال، دار الهلال، القاهرة، ١٩٥٢، ص ٢٠، ٢٢.
- (٩٧) وامانتران: أتاتورك، ترجمة: إبراهيم زكى خورشيد، مقال بدائرة المعارف الإسلامية، دار الشعب، القاهرة، بت المجلد الثاني، ص٥٠، ٥٢.
  - (۹۸) محمد صبييح: اتاتورك، ص ١٤٤ ١٦٠.
  - (٩٩) احمد إبراهيم الهواري: إسماعيل أدهم ناقداً، ص ٢٢٦.
  - (١٠٠) إسماعيل احمد ادهم: قضايا ومناقشات، ص ٣٤، ٣٥، ٣٦.
- (١٠١) حسن كامل الصيرفي: في الخضم، مقال في مجلة الحديث، مارس ١٩٤١، ص ١٨١ - ١٨٨.
- (١٠٢) إسماعيل مظهر: وثبة الشرق، دار العصور للطبع والنشر، القاهرة، ١٩٢٩، ص٣٣.
  - (١٠٣) إسماعيل أحمد أدهم: قضايا ومناقشات، ص ٣٢٠

### البابالثاني

# موضوع المناظرة

قضايا الثقافة العربية وإشكالياتها

## الفصل الأول

# موقفهما من: مفهوم الثقافة، وإشكالية المحتوى والوظيفة والتطوس

- المعنى اللغوي والإصلاحي والإجراثي.
  - الثوابت والمتغيرات في الثقافة .
  - دور الثقافة في النهضة والتطور .
    - التقدم وتطور الثقافات .

تعد قضية الثقافة من أعقد قضايا الفكرين الغربي والعربي على حد سواء . ويرجع ذلك لما طرحته من تساؤلات على مأدب اللغويين وفلاسفة التاريخ وعلماء الاجتماع والأنثربولوجيا عن: -

ماهية الثقافة، ومحتواها، وأطوارها، وعلة حركتها، ووظيفتها ومقومات ازدهارها، وأسباب اندثارها، ومراميها وغاياتها، تلك التساؤلات التي أثارت بدورها العديد من الإشكاليات التي عبرت عنها مساجلات المثاليين والوضعيين والروحيين والماديين والمحافظين والمجددين حول الإجابة عنها.

وسوف نحاول في السطور التالية الفاء بعض الضوء على أبعاد هذه القضية وهاتيك الإشكاليات لنكشف عن أثرها في مناظرة فيلكس فارس واسماعيل أدهم التي نحن بصددها.

### \* \* \*

### إشكالية التعريف والمحتوى

على الرغم من ذيوع لفظة ثقافة في أحاديثنا وكتاباتنا المعاصرة لا نكاد نجد لها مدلولاً واحداً أو معنى محدداً أو اصطلاحاً معيناً في المعاجم والموسوعات وكتابات المتخصصين وحوارات العوام على حد سواء.

ومن ثم كان لزااماً علينا الوقوف على معاني هذه الكلمة من الناحية اللغوية ، والاصطلاحية ، والإجرانية وذلك ليتسنى لنا الكشف عن مدى تأثر المتحاورين بتلك الدلالات المختلفة في مناقشتهما لإشكاليات الثقافة .



اما عن المعنى اللغوي فقد أجمعت جلّ المعاجم والموسوعات الغربية على أن كلمة (Cultura) مشتقة من الكلمة اللاتنيه (Cultura) أو الكلمة (Colere) وكانت تعني حرث الأرض أو "عناية" أو " تهذيب " و (Colere) وتعني يزرع (أ).

وهي بالفرنسية (Culture) وبالألمانية (Kultur) والتركية (KULTUR) وذهب لا لاند في معجمه إلى أنها قبل القرن السادس عشر كانت تعني الرياضة البدنية وفلاحة الأرض وأنها ظهرت بعد هذا التاريخ مصحوبة بكلمة ذاكرة أو عقل (ثقافة الذاكرة ، ثقافة العقل) ويبدو ذلك في كتابات دوفورتيا الذي عرف كلمة " ثقافة " بأنها (حالة عقل مثقف بالتعلم) .

ويؤكد أنها لم تظهر بمعنى تطور الملكات - عن طريق تحصيل المعارف المختلفة إلا في أخريات القرن الثامن عشر وبدايات القرن التاسع عشر (أ).

ويمضي إلى ذلك ريموند وليامز فيقرر أن كلمة ثقافة كانت تدل حتى أخريات القرن السابع عشر على مراحل النمو الطبيعي ثم أصبح معناها عملية تدريب إنساني ، وأضحى معناها في القرن التاسع عشر حالة أو عادة عقلية عامة ترتبط ارتباطاً وثيقا بفكرة الكمال الإنساني والحالة العامة للتطور في مجتمع بأسره ، والكيان العام ، والفنون ، أما في أواخر القرن التاسع عشر أمسى معناها (طريقة شاملة لحياة مادية وعقلية وروحية) ويضيف أن هذا التطور الذي طرأ على معنى كلمة ثقافة قد واكب تطور لفظه "صناعة " - " فن " " ديمقراطية " . كما بين أن هذا المعنى العام لا يؤخذ به إلا على سبيل التغليب في المعاجم والموسوعات المعاصرة في حين اننا لا نجد اتفاقا عليه كمصطلح فني أو مفهوم إجرائي (") .

ويعرفها معجم (في ويبستر) بأنها خاصية في الفرد أو الجماعة تنشأ من الاهتمام والتعرف على كل ما هو متميز في الفنون والآداب والسلوكيات والغايات الجميلة أو شكل - محدد أو مرحلة محددة من الحضارة مثلا الحضارة البونانية (ا).

وأكثر تعريفات الثقافة ذيوعا في المعاجم الغربية انها (انماط ونماذج الحياة الاجتماعية المكتسبة)، وهذه الأنماط والنماذج تنتشر في كل جوانب التفاعل الاجتماعي الإنساني، و (الثقافة هي وسيلة التكيف الأولي بين البشر)<sup>(ه)</sup>.

اما عن علة اشتقاق لفظة (Culture) من الأصل اللاتيني الدال على ما تنبته الأرض الذي أشرنا إليه سلفا فيرجعها بعض اللغويين إلى أن الخطوات التي تتبع في صنع الحضارة (١٠) .

وإذا ما انتقلنا إلى المعاجم والموسوعات العربية لنتعرف على معنى كلمة " ثقافة " وتطورها فإننا سوف نجد أن معظم الأصيل منها قديما كان أو حديثاً يجمع على أن لفظة ثقافة مشتقة من " ثقف " واجتمعت كلها على هذه المعانى:-

ثقافة أي الفطنة والحدق وسرعة التعلم ويقال ( غلام لُقِنَّ ثُقِف ) المراد أنه ثابت المعرفة بما يحتاج إليه () وأصل التثقف الحدق في إدراك الشيء علما وعملا () وثقف الكلام حدقه وفهمه بسرعة () وثقف الولد علمه وهدبه ومنه (لولا تثقيفك وتوفيقك لما كنت شيئا وهل تهذبت إلا على يدك) () وثقف الشيء أخذه وظفر به أو صادفه (ا) والثقاف من النساء الفطنة ((1)) والثقافة العلوم والمعارف والفنون التي يطلب الحدق فيها ((1)) .

ولم تشر المعاجم السابقة لمراحل تطور دلالة اللفظة علماً بأن بعض اللغويين قد أدرك هذا الخلل ونادى منذ أخريات العقد الخامس من هذا القرن بضرورة تصنيف معجم تاريخي للألفاظ العربية (١١). الأمر الذي يتعذر معه الوقوف على تاريخ المعنى الإجرائي لكلمة ثقافة من خلال المعاجم العربية .

ولا غرو في أن اللغويين المحدثين قد وفقوا إلى حد كبير في انتخابهم هذا اللفظ (<sup>†)</sup> دون غيره من المترادفات ليعبر عن المعنى الإجرائي

<sup>(\*)</sup> ويبدو لي أن الأصل الاشتقاقي للفظة ثقافة في اللغتين اللاتينية والعربية يعكس جانبا كبيرا من سمات هذين الفكرين فالأول يدل على النزعة الإيداعية المتمثلة في إنبات الأرض ، بينما يصف الثاني الطبيعة التقويمية التي تقوم بالنقد بعد الحذق والفطنة والتعلم والتهذيب ، وان اتفق كلا الأصلين في المسحة العملية .

لكلمة " ثقافة " المتداول الآن فهو مولد عن لفظه يحوي معناها جل أبعاد هذا المصطلح وسوف نتناول مراحل ذيوع هذا المعنى بشيء من التفصيل في الفكر العربي بعد قليل عند حديثنا عن المعنى الإجرائي والمحتوى .

#### \* \* \*

أما الثقافة كمصطلح فقد تعددت وتباينت معانيها تبعاً للعلوم المختلفة فيعرفها الاجتماعيون بأنها:-

(انماط مستتره أو ظاهرة للسلوك المكتسب والموروث عن طريق الرموز فضلا عن الإنجازات المتميزة للجماعات الإنسانية وتتضمن كذلك الأشياء المصنوعة والقيم والعادات والتقاليد (١٠٠)، وهي كذلك البيئة التي خلقها الإنسان بما فيها من المنتجات المادية وغير المادية التي تنتقل من جيل إلى آخر "الدين - الفلسفة - العلم - الأدب - الفن - السلوك - العواطف (١٠٠) والآلات - الأزياء - التقنية التكنولوجية ").

ويعرفها بعض الأنثروبولوجبيين بنفس المعنى المتداول بين الاجتماعيين ، فيذهب ادوارد تايلور (١٨٣٦-١٩١٧) وهو مؤسس هذا العلم إلى أن (الثقافة هي ذلك الكل المعقد الذي يتضمن المعرفة والعقيدة والفن والأخلاق والقانون والعادة وكل المقومات الأخرى التي يكتسبها الإنسان كعضو في المجتمع) .

بينما عكف كل من كرويبر وكلاكهون على تحليل أكثر من مائة وستين تعريفاً لمصطلح الثقافة وانتخبوا منها عدة تعريفات يمكن إيجازها في: (العلاقة التي تنشأ بين كل المظاهر الاجتماعية والأفراد الذين يعيشون في مجتمع ما)، (التفاعل الذي ينشأ بين الأفراد والجماعات وبين المعاني والمعايير المختلفة)، (ومجموعة الأساليب الفنية التي تحقق إشباع الحاجات وحل المشكلات والتكيف مع البيئة)، (تجريد أو رمز يمكن الاستعانة به في دراسة السلوك الإنساني وتفسيره ؛ غير أنها تختلف عن السلوك ذاته)، (نسق تاريخي مستمد من الأساليب الظاهرة والكامنة للحياة التي يشارك فيها

كل أعضاء الجماعة أو يعضهم).

ومنذ عام ١٩٣٥ عزف علماء الأنثروبولوجيا البريطانيون عن استخدام مصطلح " ثقافة " إلى مصطلح البناء الاجتماعي ، وإلى العكس من ذلك ذهب الانثروبولوجيون الأمريكيون إلى أن (الثقافة تحوي طرائق الأفراد في الحياة ومحتوى العلاقات التي تنشأ بينهم وتحوي كذلك المظاهر المادية والروحية التي يتوارثها الناس) ومن ثم هي أدق من مصطلحي البناء الاجتماعي والبنية الاجتماعية وذلك لما للثقافة من محتوى فكري ينظم الأفعال الإنسانية ويتحكم فيه .

ومنذ عام ١٩٠٩ راح الفيلسوف وعالم الكيمياء الألماني (فلهلم أوزفالد) يفرق بين مصطلحي الثقافة والاجتماع باعتبار الأول علماً مستقلاً يختص بدراسة نشأة الثقافات وخصائصها ومراحل تطورها وبنيتها من فلسفات وآداب وديانات ، وغير ذلك من الأمور التي كان يدرسها علم الاجتماع عرضاً وبشكل عام بجانب اهتمامه الأساسي بدارسة مظاهر التفاعل الاجتماعي والظواهر الاجتماعية المختلفة . وطور الأمريكي (ليزلي هوايت) هذا المصطلح (Culturology) حتى أضحى في عام ١٩٣٩ (العلم الذي يدرس الثقافة باعتبارها مجموعة من الأحداث والعناصر الرمزية كاللغة ، والعادات ، والمعتقدات ، والأدوات) وقد واجه هذا العلم العديد من أوجه النقد المختلفة (\*)

ونزعت المعاجم الفلسفية إلى ان مصطلح ثقافة لا أصل له في اللغة اليونانية ، وكانت لفظتا (Paideia - Carete) هما السائدتان عند افلاطون بالمعنى المتعارف عليه عند اللاتينيين لكلمة ثقافة (colere) ويعد شيشرون (تا-1٠٦ ق.م) السياسي الروماني الشهير أول من استخدمها في الكتابات الفلسفية فأوردها بمعنى (تربية النفس والعقل) أما جيامبا تستافيكو (١٧٢٤-١٩٦٨) الفيلسوف الإيطالي قد عرف الثقافة بأنها (جملة أساليب الحياة)

وتوحد بعض المعاجم بين مصطلحي ثقافة وحضارة (Civilization)<sup>(۱۱)</sup>

وعرفها البعض الأخر بأنها (كل ما فيه استنارة للذهن وتهذيب للذوق وتنمية لملكة النقد والحكم لدى الفرد أو في المجتمع ، وتشتمل على المعارف والأخلاق وجميع القدرات التي يسهم بها الفرد في مجتمعه ولها طرق ونماذج عملية وفكرية وروحية) .

ويميز أصحاب هذا التعريف بين الثقافة والحضارة باعتبار الأولى ذات طابع فردي وتنصب على الجوانب الروحية أما الثانية فهي ذات طابع اجتماعي ومادى  $^{(n)}$ .

كما وردت في المعاجم المتأخرة بمعنى (المزايا العقلية التي أكسبنا اياها العلم والتربية حتى يجعل أحكامنا صادقة وعواطفنا مهذبة . وهي تعمل على المواءمة بين الإنسان والطبيعة وبينه وبين المجتمع وبينه وبين القيم الروحية والمادية) ، ويميز أصحاب هذا التعريف بين الثقافة والحضارة أيضا فيصفون الأولى بالذاتية أي (حصاد العقل من المعارف الذي شكل مزاجه وخصاله وحدد وجهته ونوازعه وميزه عن الأخرين) ، ونعتوا الثانية بالموضوعية أي مجموع العادات والأوضاع الاجتماعية والأثار الفكرية والأساليب الفنية والأدبية ، والطرق العلمية والتقنية وانماط التفكير والإحساس والقيم الذائعة في مجتمع معين ، أو هي (طريقة حياة الناس وكل ما يملكونه ويتداولونه اجتماعياً لا بيولوجيا) (١٠٠٠).

ويعرفها انصار الفلسفة الماركسية بأنها ( النشاط المادي الإنتاجي الذي يعد حصيلة معارفهم من شتى أمور الحياة - فهي التي تكسب ثمار ذهنهم الصبغة المادية التي تتحول بدورها إلى أشياء ووسائط تكنيكية وأعمال فنية وادبية )، وهي تنقسم عندهم إلى قسمين : ثقافة روحية ، ثقافة مادية .

<u>فالأولى</u> تختص بالمعارف الذهنية ، <u>والثانية</u> تختص بالتطبيقات المادية المحسوسة لها .

وتقدم الثقافة عندهم مرهون بتقدم الإنتاج المادي ، والإنسان المثقف هو القادر على تطويع الطبيعة لأغراضه وتسييس المجتمع تبعاً لحاجاته ،

ولا يقصد بالإنسان هنا طبقة الصفوة والأفراد في المجتمعات الراسمالية بل طبقة الجماهير الكادحة التي تصنع القيم الثقافية في المجتمعات الاشتراكية (٢٠). والثورة عند الماركسيين هي السبيل الأوحد لظهور الثقافة الاشتراكية التي تعبر عن ميول الشعب من جهة ، وعن الروح العلمية والوضعية من جهة ثانية ، والوعي القومي من الخارج وفكرة الأمة الواحدة من الداخل التي تجمع بين الشعوب من جهة ثالثة (٢٠).

وتضيف بعض المعجم على ما تقدم أن (الثقافة) انعكاس للبناء الافتصادي ولعلاقات الإنتاج السائدة فيه وأن الثقافات الاشتراكية تتميز عن غيرها بسيادة الالتزام الجماعي في الأدب والفن والأخلاق والسياسة جميعاً، وهو انعكاس طبيعي لمبدأ الملكية العامة المشتركة الذي تدين به). ويصفونها كذلك بأنها (العلة الحقيقية لإصلاح المجتمع وتغييره والسبيل الفعال لتوعية الجماهير وتحريرهم من الثقافات الطبيعية والغيبية) (١١).

وإذا ما انتقلنا إلى المعنى الإجرائي للثقافة فإننا سوف نجده يصل بين المعنى اللغوي والاصطلاحي من جهة، ويعبر عن اتجاهات ونزعات مستخدمية من جهة ثانية ، وبين إشكالية المحتوى المعارفي للثقافة من جهة ثالثة، فهو يستمد مفهومه من المعاجم اللغوية والفنية المتخصصة، ويضع ما صدقاته تبعاً لرؤى العلماء والأدباء، والمفكرون الذاتية . وليس أدل على صعوبة توحيد المعنى الإجرائي للثقافة من المؤتمر الذي عقد سنة ١٩٨٣ بمدينة مونتريال الكندية لتوحيد اصطلاحها . ذلك المؤتمر الذي باء بالفشل بعد فحص مؤتمريه ومناقشتهم لأكثر من مائتي تعريف؛ ويرجع ذلك إلى النعريف الإجرائي يمضي حراً بلا قيود تتناقله الألسنة والكتب في الفكرين الغربي والعربي على حد سواء .

فمعظم المفكرين الألمان على سبيل المثّال يطلقون كلمة (Kultur) على حضارة دون أدنى تفرقة بين مستويات الحضارات ويستعملون كلمة

(civilization) للدلالة على الجوانب المادية والتكنولوجية منها ، ويعدون سيادة الأخيرة من مظاهره ضعف ووهن الثقافات إيماناً منهم بأن طغيان الجانب المادي على الجانب الروحي في أي ثقافة يؤذن باندثارها .

وإلى العكس من ذلك يمضي جل العلماء الإنجليز فيعبرون بكلمة (civilization) عن الحضارات العليا المزدهرة تبعاً لتقدمها العلمي والتقنية التكنولوجية بينما يطلقون كلمة (culture) على الحضارات البدانية المعينة بالمظاهر الروحية والمعارف اللغوية والأدبية والموروثات من العادات والنقاليد دون العلوم.

وبين اولنك واولاء نجد اكثر الأدباء الفرنسيين الذين يستخدمون كلمة (civilization) للدلالة على الحضارة بكل مستوياتها ويطلقون كلمة (ثقافة) على (شتى العارف التي يحصلها العقل بالتربية والعلم لتنمية ملكاته وحسه النقدي) (٢٦).

ويستخدم غالبية الكتاب الأتراك مصطلح ثقافة (KÜltÜr)باوسع معانيه فهو يعبر عندهم عن الحضارة والمدنية ، والعلم ، والمعرفة والفكر ، والعقيدة ، والمشاعر والخبرات الحسيه والتربية ، والعادات والتقاليد (١٦٠) وبعد الأدبب التركي ضياجوق الب من أوائل الذين استخدموها بهذا المعنى .

وإذا نظرنا إلى الاتجاهات السابقة سوف نجدها تمثل على نحو كلي الاتجاهات السائدة في التعريفات الإجرائية فهي لا تصدق على ذويها إلا على سبيل التغليب ويرجع ذلك كما أشرنا إلى طبيعة التعريف الإجرائي الذاتية التي تميز الأفراد أكثر ما تميز الجماعات. وأقرب مثل على ذلك ينزع الكاتب الإنجليزي (ت. س. اليوت ١٩٦٥) في تعريفه للثقافة إلى التوحيد بينها وبين الحضارة والمدنية ويميز في الوقت نفسه بين ثقافة الفرد وثقافة الطبقة والمجتمع وتعني عنده (الوعي والسلوك وتشتمل على اللغة،الدين ، العلم ، الفلسفة ، الفن دون أدنى تفرقة بينها) . ويعد التوازن بين الفكر السائد في المجتمع بوصفه العقل الجمعي وبين رؤى الأفراد والطبقات

المعيار الذي يقاس به نجاح الثقافات أو إخفاقها) (٢٨).

وهي عند الفيلسوف والأديب الروسي (تولوستوي ١٨٢٨ - ١٩١٠) (فلسفة الحياة التي تمكن الفرد من صنع حاضره واستشراف مستقبله والاستفادة من ماضيه ، والتفاعل مع البيئة التي يعيش فيها (الطبيعة - الناس - الجماد) مستعينا على ذلك بالمعارف الروحية والعلوم الوضعية فبالعقل والحس والحدس يحيا الإنسان) (١٠٠).

ويميز عالم الاجتماع الوضعي ما كيفر بين الثقافة والمدنية ويقرر أن الأولى تمثل (الجانب الروحي من الحضارة الذي يفتقر إلى مقاييس أو معايير لضبطه والتحكم فيه). أما الثانية فتمثل (الجانب المادي من الحضارة الذي يتميز بثبوت معاييره الدقيقة التي تقيس كل ما ينتمي إليها) ؛ ويبرر ذلك بأن الثقافة ترتكن على الموروث من المعتقدات والفلسفة والأديان والأداب والفنون الأمر الذي يستحيل معه التثبت من صدق المقدمات والحكم بصحة النتائج . أما المدنية فترتكن على العلم الذي يمكن معه التثبت من صدق وموضوعيه المقدمات والنتائج .

وينتهي من ذلك إلى أننا نستطيع أن نقرر بأن مدنية القرن العشرين أفضل من مدنية بابل وآشور والعصور الوسطى (فالقطار أسرع بطبيعة الأمر من الحمار) كما أن العلم يمكنه الانتقال من مجتمع إلى آخر عن طريق استيعاب تقنيته الأمر الذي يساعد على تطويره والتعاون على تقدمه أو كشف عيوبه واستبعاده واستبداله دون أدنى تحرج.

وعلى النقيض من ذلك تبدو الجوانب الروحية من الثقافة فلا يمكننا أن نقطع بأن شكسبير كان أفضل من أرسطو فانيس ، أو سيفوكليس ولا نستطيع استبدال عادتنا وتقاليدنا كما نستبدل ملابسنا ، ولا نجرؤ على اقناع الرأي العام المتدين في مجتمع ما بعقيدة أخرى تخالف ما اقتنع بصحته ولا غرس المبادئ الوضعية في عقول مثالية ، ولا تحويل من يؤمن بالفلسفة الليبرالية إلى الاشتراكية وغير ذلك من الأمور التي تعطل عملية

النقد والنقض والتواصل والتقدم.

ويخلص من ذلك إلى أن التقابل بين العلم والدين أمر حتمي فالأول لا يدين إلا بنتاج التجربة الحسية والثاني لا يعلم إلا ما جاء في الكتب المقدسة ولا سبيل لتصالحهما إلا إذا تنازل أحدهما عن مشخصاته أو تعاقدهما على عدم تدخل أحدهما في شنون الآخر . الأمر الذي يستحيل الوفاء به في ثقافة يحكمها ساسة العلم والدين معا — وقد تأثر بهذا الرأي معظم المفكرين العلمانين العرب — وتقدم الثقافات في رأيه مرهون بتعاون المدنية والثقافة فحاجة الإنسان لعافية بدنه لا تقل عن عوزه لاطمئنان سريرته ، والعالم بلا قيم ما رد مخرب ، والمتدين بلا علم شيطان مضلل .

ويؤكد الألماني (فيلهلم) أن الثقافة كالمثلث تتكون من ثلاثة أضلاع متساوية:-

الأول: تصور عام لطبيعة الوقائع ومضمونها.

الثاني: قيم مثالية ثابتة.

الثالث: تمثله غايات سامية يمكن تحققها في أرض الواقع.

وتتباين ميول الأفراد وتتميز مشخصاتهم تبعاً لشكل المثلث (قائم الزاوية أو منفرج) فمنهم الوضعي ومنهم المثالي ومنهم الذي يجمع بين هذا وذاك في شكل هرمي (٢٠) . ويوافقه في ذلك نيتشه ، وهيجل ، وفلهام ولتاي ويروق لألبرت اشفيتزر الأديب واللاهوتي النمساوي (١٨٧٥ – ١٩٦٥) تعريفها بأنها (جملة المعتقدات التي يهتدي لها الفرد بتأملاته واطلاعاته عن الكون وطبيعته وغايته ومصير البشرية) ، وهو يميز بين الثقافة والحضارة فالثقافة هي (الفكر المكتسب عن طريق الخبرات الإنسانية والتجارب الشخصية وهي نتاج لوعي الفرد بواقعه وميوله ورغباته ومصلحته الأمر الذي يجعله المسئول الأول عن بناء الحضارة وهدمها وتقدمها واندحارها) .

أما الحضارة فهي (ذلك الفكر الموروث الذي ينقل إلى وجداننا بطريقة لاشعورية فندين به حينا) (١٦) .

ويعرفها جون لوك بأنها (تهذيب العقل أو تهذيب الإنسان).

ويعرفها ماثيو أرنولد في كتابه المسمى (الثقافة والفوضى) أنها محاولتنا الوصول إلى الكمال الشامل عن طريق العلم بأحسن ما في الفكر الإنساني مما يؤدي إلى رقي البشرية) وذهب إلى أن الدين من العناصر التي استعان بها الإنسان في محاولته الوصول إلى هذا الكمال وأن الفكر الهيليني يعتبر أيضاً من تلك العناصر لأنه حاول أن يرى الأشياء كما هي.

وينزع جون ديوي مع أرنولد توينبي إلى أنها (ثمرة التفاعل بين الإنسان وبيئته) (١٩٠٠).

ويوحد مالينوفسكي بين الحضارة والثقافة والبناء الاجتماعي. بيد أن الفرد فيبر وبوتومور يفرقان بين الثقافة والحضارة فالأولى تختص بالدين والفلسفة والفن ، أما الثانية فتمثل النواحي العلمية في الفكر الإنساني ويعبران بكلمة مدنية عن الحضارات الرافية فقط (٢٦٠).

وإذا ما انتقلنا إلى الفكر العربي الحديث لنقف على أهم التعريفات الإجرائية التي تبناها رواده فإننا لا نجد ما يعيننا على تحديد الحقبة التاريخية التي انتقلت فيها لفظة (ثقافة) من المعنى القاموسي الذي أشرنا اليه سالفا إلى المعنى الإجرائي ، وقد اعترف بعض الثقات من الباحثين المعنيين بهذا الموضوع بعجزهم عن ذلك [17].

الأمر الذي دفع كاتب هذه السطور إلى طلبه في كتابات أهم مفكري القرن التاسع عشر وبدايات العشرين ذلك فضلاً عن المجلات والصحف الذائعة في هذه الحقبة وتوصلنا بعد جهد غير قليل إلى أن المفكرين العرب في القرن التاسع عشر كانوا يستخدمون كلمة مدنية وحضارة وآداب ومعارف للدلالة على معنى (ثقافة) ويبدو ذلك بوضوح في كتابات رفاعة الطهطاوي (١٨٥٨ - ١٩٣٦) ، وبطرس البستاني.

ويعد محمد عبده - على حد علمنا - هو أول من أخرجها من معناها القاموسي إلى سياقها الإجرائي وذلك في قوله (اللهم إن كنا نريد الحياة

والسعادة الدائمة فلنعمل الإصلاح شنون الناشنين بالتربية المثقفة المهذبة ، ولنجهد أنفسنا في طريق استكمال الأخلاق الفاضلة وكلما زدنا في سبيل ذلك سعياً ، توفر لدينا حب تعضيد هذه الجمعية ونمت ثروتها فأدت وظيفتها للامة كما ينبغي (٢٠٠).

وسايره في ذلك جورجي زيدان في كتاباته الأخيرة (٢٦) . وقد اجتهد لطفي السيد (١٩٦٣-١٩٦١) في تطوير لفظة ثقافة فولد عنها العديد من الألفاظ وذلك منذ عام ١٩١٤ في مقالاته على صفحات الجريدة وخطبه في المنتديات الثقافية المختلفة فيقول (... ولنا جيل ناهض يجب أن يؤلف بين علمه وبين نزعات نفسه ، ويضيف إلى تثقيف عقله تهذيب مشاعره) (٢٠) (... إلى جانب أولنك العلماء شبان أذكياء سمت بهم هممهم إلى أن يقضوا شطرا من شبابهم لتثقيف عقولهم ... وهؤلاء وهؤلاء هم الرجال المثقفون النين بمقدار عددهم يقاس مجد الأمة ... غرض التعليم الجامعي تثقيف العقل ...) ، (... على هذا يجب على الأمة في تربية ابنائها أن تكون غايتها الإنسان المثقف ووسيلتها إلى ذلك تثقيف ملكات الفرد الطبيعية ... ثم ينبغي أن يؤخذ الناشئ بتثقيف ملكات عقله... وينبغي في تثقيف هذه الثلاثة الأنواع من الملكات الطبيعية أن يكون ذلك على يد أساتذة أحرار في مدارس حرة (٢٨).

ويبدو أن هذا المعنى الإجرائي لم يستقر في كتابات المتخصصين ، وأحاديث العوام إلا في منتصف العقد الثالث من القرن العشرين وتدلنا على ذلك بعض المقالات التي تعرضت لمسألة تعريف الثقافة وراحت توازن بين لفظة (فقاهه) وثقافة وحضارة . ويقول في ذلك محمد أمين واصف (١٨٧٦-١٩٧١) المفتش بوزارة الأوقاف (التفقه أو الفقاهه) الثقافة عند بعضهم هي حدث العقول وهي دراسة الفنون والعلوم وكل منتجات الذهن دراسة بحث وتدبر . وهي من أكبر وسائل الترقي وإسعاد البشرية بما تقدمه تلك العقول المنتجة من مسببات الاكتشاف وهو عماد الاختراعات التي تصعد ببني الإنسان إلى أعلى مراقي الرفاهية والنعيم وكما تنبت الأرض المختلفة نباتا

مختلفا الوانه كذلك العقول تخرج من مبتكراتها الوانا تختلف باختلافها واختلاف بيناتها . ولما كان للمشرق العربي حضارة هي خلاصة اربع حضارات قديمة فارسية ويونانية ورومانية وإسلامية . فالواجب علينا ان نعمل لإحياء هذه الحضارة المخصبة التي تحمل في غصونها عناصر الرقي واسبابه . وليكن لنا (حضارة خاصة) و (فقاهة عربية) تجري في ابحاثها على اساليب وانماط خاصة كما هو شأن الأمم العاملة التي تعمل متكاتفة للوصول الى الكمال الأعلى .

ولیکن أساس هذه الفقاهة ما عندنا من علم وفن وأخلاق وعادات وشرائع  $\binom{(r_1)}{r_1}$ .

ونجد الأب انستاس ماري الكرملي (١٨٤١ - ١٩٤٧) وكتاب مجلة لغة العرب يعرفون الثقافة بأنها (المعارف العقلية والسمات الشخصية التي تميز مجتمعاً عن غيره) ويبدو ذلك في قولهم (الثقافات الثلاث وجدت في العراق بعد منتصف القرن الماضي ثلاث ثقافات للنشء ثقافة شرقية عربية بعيدة عن أساليب التعليم الغربي ، ولا أثر للغات الأجنبية فيها إنما هي علوم الدين والعلوم العربية ... وثقافة رسمية عليها صبغة الأساليب الغربية وللغة التركية فيها المقام الأول لأنها لغة الدولة ، ترافقها مبادئ اللغة الفارسية التي يفرض الإلمام بها على من يشدو شيئاً من الأدب التركي ، وتحوي مناهجها شيئاً من مبادئ العلوم الحديثة مع علوم الدين ودروسا عربية ضيئلة مناهجها شيئاً من مبادئ العلوم الحديثة مع علوم الدين ودروسا عربية ضيئلة وأمريكية والمانية وللغات الأجنبية فيها الحظ الأوفر من العناية ... وإذا درسنا شخصية كثير من المستنيرين في هذا البلد نرى أثر إحدى هذه الثقافات فيه وقد يجمع بعضهم بين طريقتين فيكتسب الاثنين في تكوين عقليته ونفسه (أ)

ونجد سلامة موسى يفرق بين لفظتي ثقافة وحضارة وينعت الأولى بأنها نتاج الذهن ويصف الثانية بأنها التطبيق المادي لتلك الأفكار الذهنية ويقول: (الثقافة هي المعارف والعلوم والأداب والفنون يتعلمها الناس ويتثقفون بها وقد تحويها الكتب ولكنها مع ذلك خاصة بالذهن. أما الحضارة فمادة محسوسة في أله تخترع وبناء يقام ونظام حكومة محسوس يمارس ودين له شعائر ومناسك وعادات ومؤسسات. فالحضارة مادية ، أما الثقافات فذهنية) (١).

وقد تضافرت العديد من العوامل على زيوع المعاني الإجرائية المختلفة (\*) (٢٠) للفظة ثقافة نذكر منها:-

تشكيل لجنة التأليف والترجمة والنشر (\*\*\*) لتكون همزة الوصل بين الفكر التلبد والجديد بغض النظر عن جنسه أو طابعه .

وثورة العرب ١٩١٦ التي كانت بمثابة الإرهاصات الأولى لإيقاظ الوعي القومي العربي. وظهور الرابطة الشرقية ١٩٢١ بالقاهرة التي كانت تهدف إلى

<sup>(\*)</sup> زعم الأستاذ سامي خشبه في معرض حديثه عن المعنى الإجرائي الحديث لكلمة ثقافة إلى أن سلامة موسى هو أول من استخدمها للتعبير عن النشاط الفكري والإبداعي للإنسان مستنداً في ذلك على مقال نسلامة موسى نشر في مجلة الهلال صرح فيه صاحبه بأنه أول من ((أفشى لفظة) الثقافة في الأدب العربي الحديث) وقد ذهب إلى مثل ذلك رؤوف سلامة موسى وذلك في مجرى حديثه عن كتابات والده في مجلة المستقبل التي صدرت يوم الخميس ٧ مايو ١٩١٤. بيد أن الواقعات التي ساقها كاتب هذه السطور تبطل هذه المزاعم.

<sup>(\*\*)</sup> لم يبدأ نشاط هذه الجمعية قبل عام ١٩١٦ وكان الغرض من تأليفها: تأليف الكتب الثقافية وترجمة الطريف منها إلى العربية ، وتنقيح تليدها على غرار تحقيقات المستشرقين ، واشترطوا لعضويتها: أن يكون العضو متمكناً من الكتابة باللغة العربية الصحيحة وعلى درجة وافرة من العلم ويغضل الملم بإحدى اللغات الأجنبية ، وأن يكون حسن السير والسلوك ، على أن يقوم بعد استيفا، هذه الشروط بشرا، عشرة أسهم بمبلغ عشرة جنيهات على الأقل من أسهم اللجنة البالغ عددها ٥٠٠ سهم وذلك في فترة لا تنجاوز خمس سنوات .

وتتولى اللجنة نشر إنتاج أعضائها على نفقتها وذلك بعد نقده وتقويمه ، ويقاسمها المصنف الأرباح . وقد بدأت منشوراتها بأكثر الكتب المدرسية والأدبية رواجاً بين الطلاب . وقد بلغ عدد أعضائها عام ١٩٢٣ أربعين عضواً ومن أشهرهم أحمد أمين ، عبد الوهاب عزام ، يحيى الخشاب، مصطفى عبد الرازق ، إبراهيم مدكور ، أبو العلا عفيفي ، محمد فريد أبو حديد ، محمد عوض محمد ، محمد عبد الواحد خلاف ، على عبد الواحد وافي ، أحمد زكي ، محمد مفيد الشوباشي ، وكانوا يجتمعون كل شهرين مرة لمناقشة أحوال اللجنة ومتابعة الأعمال المنشورة .

نشر المعارف والأداب والفنون الشرقية وتعميمها وتوسيع نطاقها وتوثيق روابط التعارف والتضامن بين أمم الشرق على اختلاف اجناسها واديانها (تا) وإجراء العديد من الاستفتاءات والمساجلات على صفحات مجلتي الهلال، والمقتطف منذ عام ١٩٢٢ حول قضايا النهضة العربية ، والقديم والجديد، والشرق والغرب، والطربوش والقبعة، وسمات المدنيتين الشرقية والغربية، وامتزاج الثقافات، وموقف العرب من الحضارة الغربية ، وغير ذلك من الموضوعات التي كانت وراء ظهور ثلاثة مصطلحات هي (الثقافة الإسلامية)، (الثقافات الشرقية) و (الثقافة العربية) بجانب مصطلح المدنية الغربية ، والحضارة الإسلامية كمترادفات لكلمة ثقافة .

بيد أن هذه المصطلحات لم تتبلور إلا على أثر ظهور مجلتي الرسالة (١٩٣٣) والثقافة (١٩٣٩) اللتين عبرتا أصدق التعبير عن أروقة الثقافة ويتمثل ذلك في المحتوى المتنوع من المعارف الذي كانتا تقدماه لقرائهما ، واستفتاء مجلة الحديثة (١٩٣٨) الذي أجرته حول كيفية إحياء الثقافة العربية ذلك فضلاً عن ظهور بعض المصنفات التي تحمل عنوان الثقافة نذكر منها : أدب الثقافتين الصفراء والبيضاء لمحمد بهجت البيطار (١٩٣٥)، و (نواحي مجيدة) من الثقافة الإسلامية لإسماعيل مظهر وزكي محمد حسن ١٩٣٨)، ومستقبل الثقافة في مصر لطه حسين في نفس العام.

والجدير بالذكر أن إشكالية تعريف الثقافة ومحتواها لم تطرح في كتابات المتساجلين العرب ويرجع ذلك عندى لأمرين:-

أولهما أن جل الذين تصدوا لقضية الثقافة من المثقفين العرب كانوا من الأدباء والمفكرين الموسوعيين الذين لم تشغلهم قضايا المفهوم أي تحديد معنى المصطلح بقدر ما كان يشغلهم مناقشة الأفكار والمشكلات المطروحة وبمعنى آخر أن الطابع العملي الذي اصطبغ به الفكر العربي كان وراء عزوف رواده عن التنظير للمصطلحات الوافدة من الغرب أو المولدة من لغتهم الأصلية.

أما السبب الثاني فيرجع إلى محاكاة المفكرين العرب المحدثين للمذاهب والاتجاهات الغربية في تعريفاتهم لا للثقافة فحسب بل في سائر المصطلحات الحديثة (الحرية ، الديمقراطية ، الليبرالية ، الاشتراكية ، النهضة ، التنوير ...) واكتفائهم بتبريرها ونقدها أو تقويمها ونقضها .

وسوف نحاول في السطور التالية استنباط أشهر التعريفات الإجرائية من كتابات فيلكس فارس وإسماعيل أدهم بخاصة ، والمتساجلين معهما وكذا المفكرين المعاصرين لهما بعامة ومقارنتها بالتعريفات الغربية التي حاكتها وتأثرت بها .

فيفرق فيلكس فارس بين الثقافة والعلم فيعتبر الأولى هي الجبلة التي فطر عليها الفرد وهي من الثوابت الحافظة للهوية في حين أن العلم مشاع بين الأمم ويمكن اكتسابه بالتعلم ، وهو يفرق كذلك بين المدنية الروحية التي تمثل الجانب الثقافي من الحضارة والمدنية المادية التي تعبر عن التقنية العلمية والآلات والأشياء التي ينتجها العلم الحديث ويقول: (غير أن الثقافة التي يدور البحث عليها في هذه المناظرة إنما هي العوامل التي تتوحد في أي مجتمع وتتماثل في سريرة كل فرد من ذلك المجتمع وهذه العوامل هي التي تقوم عليها الحضارات المختلفة بين الشعوب) (أأ) . غير أنه راح خلال مناظرته يميز بين الثقافة والحضارة – ثقافة مادية ، حضارة ادبية - (ومما يجدر ذكره أن العرب لم تستهوهم الثقافة اليونانية ولا حضارتهم الأدبية إذ أحسوا بها بين الحضارة التي تتمخض في شعورهم وتقديرهم للحياة وبين حضارة اليونان الاجتماعية من مهارة سحيقة) (م) . غير أن المعنى الإجرائي الغالب في حديثه لمعنى الثقافة العربية ومحتواها هو الدين ، والتربية ، والذوق ، والأدب ، والفلسفة ، والفنون الراسخة في وجدان الأمة دون العلم ومنتجاته الحديثة .

ويبدو أنه قد تأثر في إعلائه من قدر الجانب الروحي من الثقافة على الجانب المادي منها بتفرقة الألمان بين الثقافة والحضارة ، ولعله تأثر

بالفرنسيين في حصرهم الثقافة في التربية ... النخ دون العلوم ، وحاكي تولستوي واشفيتزر في جعلها من المشخصات اللازمة لحياة وتقدم ورقي الأفراد والجماعات . وعلى الجانب الآخر نجد إسماعيل أدهم يخلط في آرائه بين الروح الجمعي والثقافة والحضارة (وانا أرى في حياة المصريين اليوم أثراً من الحضارة الفرعونية في حياة الشعب المعاشية ... الشيء الذي يثبت أن الثقافة التقليدية تقوم على أساس من ناحيتها المعاشية ، وإذا قلت الفرعونية فإنما أعنى أن وحدة الحياة المعاشية تتمشى في ثقافة المصريين التقليدي الذي التقليدية حتى العهد الفرعوني) . (لكل شعب في العالم تراثه التقليدي الذي خرج به من ماضيه والذي يحف به في حاضره ، والذي يمكن فيه مقدمات مستقبله - تلك التي نطلق عليها اصطلاح "روح الأمة "- وهو الذي يربط ماضي جماعة من الجماعات بحاضرها ويمضي بها إلى مستقبلها) (١٠).

غير أنه في موضوع آخر يمضي مع الأتراك من جهة واصحاب الفلسفة الوضعية من جهة ثانية ، والماركسيين من جهة ثالثة في توحيده بين الثقافة والحضارة والمدنية ، واعتبار التقدم العلمي هو النتيجة الناجعة لازدهار الثقافات وأن العلوم الحديثة بما فيها من تقنية تكنولوجية المسئول الأول عن تثقيف العقول والأذواق وليس العكس ، ويقول في ذلك (... لأني أجد التفرقة بين العلم الوضعي والثقافة اعتبارياً . وإن كانت صيغة العلم موضوعية وصيغة الثقافة تتسم بطابع الذاتية . ذلك لأنه لا يمكن في عالمنا الحاضر التفرقة بين الثقافة والعلم لأن الأولى نتيجة للثانية ، وليس ذلك نتيجة لاغترار ذهني ، وإنما نتيجة للنظر في مجتمعنا الراهن حيث يسود العلم الوضعي كل شيء ، وينزل المنطق العلمي البحت اساساً لكل شيء. فإن الحضارة الراهنة ... الألية بصورها المادية نتيجة لاستخدام المنطق العلمي العمرية منزلة في استغلال الطبيعة لصالح الإنسان وكانت نتيجة استخدام المنطق العلمي أن نشأت حضارة تغلبها النزعة المادية تنزل منها ثقافتنا العصرية منزلة الناتج، ولا يمكن لمجتمع أن بأخذ من العلم الوضعي نتانجه فيستخدمها دون

أن يأخذ منطقه الذي يؤدي إلى هذه النتائج إلا ويكون عالة على الإنسانية) (٧٠).

وينتهي مع أوغست كونت إلى أن المدنية المادية الحديثة التي صنعها الإنسان بعلمه هي تاج الثقافات وذروة أطوار العقل البشري ويقول (من الخطأ النفريق بين مفهوم الثقافة ومفهوم العلم الوضعي باعتبار أن الثاني عام والأولى خاصة . كما يريد أن يثبت مناظري الفاضل والصحيح أن يقال إن العلم الوضعي رغم أنه عام يقوم بمنهجه الثقافي وأن العلم يتلون بروح الأمة وهذا ما نلمسه نحن المشتغلين بمسائل العلم من قيام مدارس علمية في أمم متباينة الروح فتدرج متباينة المذاهب والطرائق والاتجاهات) (١٨).

ويسلم لمناظره بأن الروح الجمعي المتمثلة في التراث الشعبي المتواتر في وجدان المجتمع والراسخ في عقولهم يختلف عن الثقافة بمفهومها الإجرائي عنده ويؤكد في الوقت نفسه على أن هذه الروح يمكن تطويرها بتعاقب الثقافات فيصبح لها عدة أوجه تتواءم مع طبيعة الحضارة السائدة دون المساس بجوهرها الصلب ، ويقول (... ونحن نفرق بين الثقافة والفطرة ، بين تراث الشعب الذي يخرج من ماضيه انسلالا على مدى الدهور وبين الفطرة من حيث هي روح الأمة التي تحتضن تراثها ... وكل خلاف على ما يتبين أخيراً راجع إلى عدم التفريق بين الثقافة التقليدية والروح ، فعندما يقوم أنصار الثقافة الغربية بدعوة إلى مدنية الغرب يثور عليهم أنصار الثقافة العربية قائلين إن معنى ذلك ضياع الروح المصرية والقومية ، مع أن الروح شيء ثابت والثقافة شيء عرضي يتقوم بالروح وفطرة الشعب) (١٠)

وإذا ما نظرنا إلى التعريفين السابقين فإننا سوف نجدهما يمثلان التجاهين عريقين في الفكر العربي الحديث. فتعريف فليكس فارس ينضوي تحت راية الاتجاه المحافظ المستنير بينما يندرج تعريف إسماعيل أدهم ضمن آراء الاتجاه العلماني التغريبي. الأمر الذي يكشف عن علة تحزب المفكرين الذين شاركوا في المساجلة لأحد المتناظرين من جهة ، ويعننا على استنباط بعض التعريفات الإجرائية لأولنك الكتاب الذين لم يشتركوا

اشتراكاً مباشراً فيها من جهة اخرى . فعلى مقربة من وجهة فيلكس فارس في تعريفه الإجرائي للثقافة ومحتواها ينزع مواطنه عبد القادر عياش (١٩١١- ١٩٧٤) - الأديب والمؤرخ السوري عضو مركز الأبحاث التاريخية والأثرية في دمشق - إلى أن العرب اتخذوا من تقويم الرماح كلمة (تثقيف) لتقويم النفوس فإن الأوروبيين اتخذوا من فلاحة الأرض كلمة " Culture " للدلالة على ثقافة بطريق المجاز . وعلى هذا تكون وجهتنا في معنى (الثقافة) نضالاً وكفاحاً ، ووجهتهم اقتصاداً واستثماراً. وكما قوم العرب النفوس بالتثقيف لطفوا الأخلاق بالتدميث .

والثقافة عنده (نتاج الفكر الإنساني من أقدم العصور إلى اليوم أدب وفلسفة وتاريخ وفنون وعلوم وأساطير وتقاليد ومثل عليا ومبادئ وأساليب معيشة) (ه).

وإلى مثل ذلك ذهب رصيفه وصديقه سامي الكيالي صاحب مجلة الحديث (١٥) .

وسامي الجريديني الذي راح يؤكد على أن المدنية التي ننشدها لا تعني التنازل عن المشخصات الثقافية التي تضمن للعرب تميزهم عن غيرهم بل تتمثل في دعوة الشرقيين إلى انتهاج المنهج العلمي الأوروبي والاستفادة منه في إعادة بناء حضارتهم ويقول (إننا نسعى أن نقلد الحضارة الغربية فلنبدا بأن نكون عقلية غربية ، لا يتبادر إلى الذهن أننا نقول بأن ندمج شخصيتنا ونضيعها في الحضارة الغربية فنصير إنجليزا أو فرنساويين أو ما إلى ذلك من العائلات التي أوجدت الحضارة الغربية ... فنبقى مصريين أو أتراكا أو عراقيين أو سوريين ذوي شخصيات مستقلة كالطليان والفرنسيس والإنجليز ويجمع الجميع حضارة واحدة هي الحضارة الغالبة اليوم ... أن نتغلب على العقلية الغربية ذلك الطريق الوحيد لأن يتغلب الغربيون على أمرهم في ديارنا ، ونصبح ذوي قوميات مستقلة ... ذكرى الماضي والتغني بمجده لا يفيد بل الذين يجددون الماضي بجعله يتطور مع الحاضر ويقتبس

مته أولتك هم المقلحون (١٠).

ويتقق كل من عياس محمود العقاد "، واحمد حسن الزيات ومحمد حسين هيكل وتوقيق الحكيم مع أمين الريحاتي في توحيده بين لقظتي الحضارة والثقافة في مضمونهما وما تحتوياته من أدين ، علم ، فلسفة ، فن. لغة، علاات فقاليد، ملايس، مصنوعات "... اللخ ، وكتا في إطلاق كلمة مدينية على الثقافات الراقية والحضارات الزاهرة (م) ويتقفون جميعاً مع فيلكس فارس في تقسيم الثقافة إلى ثوايت ومتغيرات تعير الأولى عن المشخصات والسمات الأسلسية التي تميز الشعوب يعضها عن يعض (م) وتتمثل في اللغة والدين والأصيل من القيم والأداب والفتون .

أما المتغيرات غيشحلها شعب عن شعب وتكسب بالمران والتعلم ولا

تؤثر على الجبلة والهوية تبدو في العادات والتقاليد والفلسفات والنظم السياسية والمناهج التعليمية والمنتجات الصناعية والأزياء (١١) ... الخ.

وإذا ما انتقلنا إلى أهم التعريفات الإجرائية للاتجاه العلماني سوف نجد بشير فؤاد (١٨٥٧-١٨٥٣) ، وأمر الله أفندي (١٨٥٨-١٩١٤) وأحمد رضا بك ، واليهودي ألبت فودا - وعبد الله جودت وتوفيق فكرت - وغيرهم من الأباء والساسة والكتاب الأتراك الذين تأثروا بالفلسفات الوضعية والاتجاه الماركسي ، في مقدمة تعريفات الذين اتفقوا مع إسماعيل أدهم في التوحيد بين الثقافة والحضارة ، وجعلها مخاضاً للعلم دون العادات والتقاليد الغيبية التي يعدونها من معوقات المدنية (١٢٠).

ولا غرو في أن قابيل آدم من أكثر المفكرين الاجتماعيين الأتراك النبن كان لهم الأثر الأكبر على إسماعيل أدهم لا في تعريفه الإجرائي للثقافة فحسب بل في تكوين آرانه تجاه الثقافة الشرقية والحضارة الغربية بوجه عام . وقد صرح إسماعيل أدهم بهذا التأثر خلال مناظرته لفيلكس فارس وذلك بقوله (نقلنا في صدر كلامنا في المقال الأول في الرد على مزاعم مناظرنا الفاضل كلمة عن قابيل آدم بك الفيلسوف الاجتماعي المعروف . والكلام واضح بين في أننا بحكم كوننا في الحياة يجب أن نفكر فيها وحدها وأن نعمل لأجلها وإقامتها على أساس إنساني بدون أن نجعل للغيب سبيلاً للتدخل فيها

وعلى مقربة من هذا التعريف نجد إسماعيل مظهر وسلامة موسى . فقد فرق الأول بين الثقافة الشرقية الأسيوية الغيبية ، والعقلية المصرية ، والحضارة الأوروبية . فيصف الأولى بأنها ركنت إلى الطور اللاهوتي وأبت إلا أن تغرق في أساطيره فتخلفت عن ركب الحضارة الذي امتطى الغريبون صهوة جياده بعد تسلحهم بالعلم (١٠) .

ويقرر مع سلامة موسى واسماعيل أدهم بأن المصريين على وجه الخصوص أقدر الشعوب على مزاحمة الغربيين في ميادين العلم دون أن

يتنازلوا عن هويتهم ويرجع ذلك في رأيهم إلى نواتها الصلبة وعقليتها المرنة (١٠٠). ويساير أوغست كونت (١٠٠) والوضعيين وقابيل آدم في أن الثقافة أو الحضارة ما هي إلا نتاج للعلم الذي يحقق المدنية ويقول عن آراء الأخير (لا بستطيع عقل متفق على النمط الحديث أن ينكر أن فيها من عناصر القوة والحق ما سوف يجعلها دستوراً عاماً للعقلية التجديدية في أنحاء الشرق كله، على أن تصفى من بعض ما فيها من نزعات التطرف والإفراط (١٠٠).

وعلى الرغم من توحيد اسماعيل أدهم ومظهر بين الثقافة والحضارة والمدنية في كتاباتهما وتفرقة سلامة موسى بين هذه المصطلحات كما أشرنا (الثقافة هي ما نفكر فيه ، والحضارة هي ما نعمل به) (١٨) . نجدهم بتفقون جميعاً على أن المدنية هي ثمرة العلم :

ونجد سلامة موسى يعدل من تعريفه السالف الذكر ويقر بامكانية التوحيد بين المضمونين وذلك عندما يصبح النظر والتطبيق وجهين لعملة واحدة . فندين بالعلم ونؤمن بأن المدنية هي المدنية العالمية وأن هويتنا هي الكوكبة : يقول في ذلك : (وفي مجتمع أمثل ، لما نصل إليه ، تصير الثقافة والحضارة شيناً واحداً في كثير من الشنون لأن جميع الناس يتعلمون ويرتقون فلا تكون هناك أشياء راقية يقرءون عنها في الكتب ولا يرونها في المعيشة ... ومنا قليلون يبلغون هذه الدرجة حتى في عصرنا حضارتهم هي تقافتهم وثقافتهم هي حضارتهم ، نعني أولنك الذين تغيروا وتطوروا حتى طابقوا بين مصالحهم ومصالح البشر وأصبح لهم دين وتربى لهم ضمير حتى ليفكر أحدهم بقلبه ويحس بعقله ويهتم بشئون العالم كما يهتم بمصلحة نفسه وبيته ووطنه) (١٠).

ويوافقه في ذلك حسين فوزي (السندباد) الذي يوحد بين الثقافة والحضارة ، ويعيب على المصريين استخدامهم الألات الأوروبية وانتفاعهم بمنتجات حضارتهم دون انتهاج نهوجهم .

ومن ثم فهو يعنى بالحضارة أو الثقافة سائر المعارف والمعتقدات

والعادات والتقاليد والملابس والآداب والفنون ... (لغيري أن يفحص ويشخص علامات النقاهة من ذلك المرض الفصامي العجيب الذي عانيناه طويلا نتيجة تقبل أدوات الحضارة المادية ، وأسوأ مظاهرها الاجتماعية دون أساسها الفكري والفني والروحي (\*) ( الله عنه الله وطنه سنة ١٨٣١ ... راح يستعرض كتب الثقافة الغربية ... يبسط العلوم ويعالج شنون التربية والسياسة والاقتصاد ، يحاول هدم الأراء الفاسدة وببذر بذور التقدم ... ولولا الفريق الذي رياه لظلت مصر متخلفة عن حضارة الغرب نصف قرن آخر على الأقل (١١) (اننا نرى الحضارة المصرية القديمة شيئاً رائعاً حقاً ، وما حدث على ضفاف النيل من انتقال الإنسان من البدواة إلى تلك الحضارة الرفيعة ، وقبل كل الشعوب ، ودون مساعدة من الأخرين (٧٦) . ويقول في موضع أخر عن الثقافة العربية (وإذا كان المستعربون اليوم يهمهم أمر الثقافة القديمة فهذا شأنهم ، لهم أن يحيوا من مواتها ما أرادوا أما أنا فلا أقيم لها وزنا أكثر من أنها حلقة اتصال بسيطة بين اليونان وعصر الرينسانس وينتهي إلى تعريف الثقافة بأنها (الصيغة التفكيرية) أي المظهر المكتوب والمبنى والمنحوت والمنقوش للحضارة (٧٣) . والثقافة الحيه تعنى أن أهلها يعيشون حضاراتها. والحضارة العربية القديمة قد راحت بلا رجعة.

ومن اشهر التعريفات الإجرائية المعاصرة التي تأثرت بتعريف الاشتراكية للثقافة ما ذهب اليه محمود أمين العالم وعبد العظيم أنيس بأنها (هي محصلة لعملية متعددة العوامل ، يقوم بها المجتمع بكافة فناته ومختلف وسائله.

والثقافة ترتبط بهذه العملية المتفاعلة لا ارتباط معلول محدد بعلة

<sup>(\*)</sup> وحسبنا في هذا المقام أن نشير إلى أن إسماعيل مظهر قد عدل عن العديد من آرائه التي تتفق مع إسماعيل أدهم وحسين فوزي من حيث الحط من شأن الثقافة و دياناتها و ذلك بعد الحرب العالمية الثانية وكذا الدكتور زكي نجيب محمود الذي سوف نتحدث عنه بعد قليل والذي تحول عن العديد من آرائه التغريبية الرافضة للتراث العربي في نفس الفترة تقريباً وانتقل من معسكر المتطرفين إلى عصبة المعتدلين .

محددة وإنما ارتباط تفاعل ، كذلك مما يجعل من الثقافة نفسها عاملاً موجها فعالاً كذلك ، في العملية الاجتماعية نفسها) (١١)

ويعرفها دكتور فؤاد زكريا بأنها الحضارة أي (كل ما اكتسبته الشعوب من علم وخبرة وقدرة على تسخير الطبيعة من أجل خدمتها وهي صفة للإنسان بوجه عام) . والحضارة أو الثقافة عنده وجه من أوجه المجتمع وصفه من صفاته . ومن ثم فهي تجمع بين الدين ، اللغة ، العلم ، الفن ، الأداب ، السلوك ، الفلسفة . وهو لا يفرق في كتاباته بين مصطلح مدنية ومصطلح حضارة أو ثقافة ، أما الصعوبة الحقيقية فتتمثل في إدراك العلاقة بين الحضارة (civilization) والمدنية (civilization) فآراء المفكرين قد تباينت في الموضوع أشد التباين ... وذهب فريق أخير إلى أن اللفظين مترادفان أو على الأقل يقترب معنى كل منهما من معنى الآخر وأنه لا سبيل إلى وضع فاصل بين المجالين - وهذا الرأي ما نرجحه في النهاية ) (٥٠٠).

ويبرر ذلك برفضه ثنائية الروح والمادة بالنسبة للمجتمع الإنساني فالوجه الروحي ، والوجه المادي يتداخلان إلى أبعد حد - في رأيه - وكلاهما يؤثر في الآخر (٧٠).

وعلى النقيض من ذلك يذهب د/ حسين مؤنس فيفرق بين الثقافة والحضارة بحجة أن الأولى خاصة وذاتية في أغلب الأحابين ويعدها الميزة التي تميز الجماعات والأفراد في حين أن الحضارة التي تحوي العلم عامة قواعدها ثابنة . فالثقافة إذن هي ثمرة كل نشاط إنساني محلي نابع عن البينة ومعبر عنها أو واصل لتقاليدها في هذا الميدان أو ذاك ... ولما كانت العلوم عالمية فهي تدخل في نطاق الحضارة لأن الحضارة خاصة في أيامنا هذه عالمية فالقواعد النظرية والعملية فيها واحدة ، غير أنه يعود ويقرر أن أكمل الحضارات هي التي تسير مدفوعة بثقافة تؤيدها وتحميها (٧٠) .

ويقف أحمد أمين وطه حسين وزكي نجيب محمود بين المحافظين والمجددين متخذين موقفاً وسطاً بين الذين يفرقون بين الثقافة والعلم وبين

النين يوحدون بينهما .

فيوحد أحمد أمين بين الثقافة والمعارف العامة من جهة وبين المدنية والحضارة من جهة أخرى . ويقسم الثقافة إلى قسمين رئيسيين :- ثقافة أدبية تختص باللغة ، والفنون ، والأدب ، والمعتقدات . وثقافة علمية تحوي سائر العلوم الطبيعية والتطبيقية . ويجعل المدنية والتحضر ثمرة تواصل وتناغم القسمين (٨٠) .

وهو يتفق مع فيلكس فارس وصحبه في أن التقليد مزموم بشتى صوره وأن ثقافتنا العربية تمثل هويتنا التي لا بجب التنازل عنها طمعاً في الرقي ، وأن التحضر سبيله الأوحد هو انتقاء النافع الصلاح من المدبم والجديد ويقول معبراً عن ذلك (... فإننا نتمنى أن تطعم روحانية الملاق بالملاية العاقلة التي تدعو إلى القوة واستخدام العلم في مرافق الحياة عكما نتمنى أن تطعم ملاية الغرب بشيء من الروحانية الصافقة . لا دجل فيه ولا خرافات ولا أوهام)

- (... وأن من مصلحة الشرق بقاء الاتجاهين معا ذلك أن في القديم ثروة لا تقدر وفي الجديد ثروة لا تقدر ، كما أن في كل من القديم والجديد بنوراً سامة يجب إعدامها . كما أن في أجسامنا والواننا وعقولنا نتيجة وراثتنا وبيئتناً ، وهي تختلف عن القديم البحث والجديد البحث ، فيجب أن يكون غداؤنا منهما معا) (م) .
- (... وأن للإنسان بجانب قوته العاقلة التي نتاجها العلم والتي يرمز إليها علاة بالرأس ، قوة أخرى روحية يُرمز إليها بالقلب ، ومن مظاهرها الدين والمثل العليا للخير والسلوك وما إلى ذلك ، ولا بد لخير الإنسانية وسموها من تعادل القوتين ونمائهما معا) (١٩) .
- (الحق أن ليست هناك حضارة غربية وحضارة شرقية ، فما نسميه اليوم حضارة غربية بعض نتاج الصين في اكتشافها صناعة الورق والطباعة واليارود، وبعض نتاج الهند والعرب في العلوم الرياضية والفلسفة ... فالعلم

والفلسفة والاختراع والمدنية مدينة للنوابغ من جميع انحاء العالم) (٨٦).

اما طه حسين فهو يميز بين مدلول كل من الثقافة والعلم والحضارة ويجعل الأخيرة نتيجة إيجابية لتناغم الدين والأخلاق واللغة والعادات والتقاليد مع العلم. ويبدو أنه يوحد بين الثقافة والروح الجمعي ويتضح ذلك في حديثه عن الصلات التي تجمع بين الثقافات. فينسب الثقافة الشرقية إلى الهنود والفرس والصينيين ويسميها ثقافة الأقصى وهي بعيدة في رأيه عن طبيعة الهوية المصرية. في حين أنه يطلق على ثقافة الحجاز وبابل وأشور والفينيقيين ثقافة الشرق القريب التي أثمرت بفلسفاتها وعلومها الحضارة العربية وهي قريبة الشبه بطبيعة الحال بثقافة الفراعنة المصريين (الحضارة التي تقوم على الثقافة والعلم، والقوة التي تنشأ عن الثقافة والعلم، والثروة التي تنشأ عن الثقافة والعلم، والثروة التي تنتجها الثقافة والعلم)

الأول: هو العقلية الفطرية وتساوي عنده نواة الهوية وجوهرها الذي لا يتبدل . أما العنصر الثاني فهو الروح الجمعي المكتسب تبعاً للتغير الاجتماعي ، واختلاط الشعوب ، واتصال الحضارات.

ومن هذا المنطلق نجده يؤكد أن طبيعة العقل المصري اقرب ما تكون الى العقلية الأوربية وإن اختلفت في الروح الجمعي الذي يحوي بين أروقته الدين ، اللغة ، العادات ، التقاليد (١٨) ، (فلا ينبغي أن يفهم المصري أن بينه وبين الأوربي فرقاً عقلياً قوياً أو ضعيفاً ولا ينبغي أن يفهم المصري أن الشرق الذي ذكره كيبلنج في بيته المشهور) الشرق شرق والغرب غرب ولن يلتقيا يصدق عليه أو على وطنه العزيز ﴿ ولا ينبغي أن يفهم المصري أن الكلمة التي قاله الماعيل ، وجعل بها مصر جزءاً من أوروبا قد كانت فنا من فنون القول أو لوناً من ألوان المفاخرة ، وإنما كانت مصر دائماً جزءاً من أوروبا ، في كل ما يتصل بالحياة العقلية والتفاعلية ، على اختلاف فروعها وألوانها (١٥) .

وإذا ما انتقلنا إلى زكي نجيب محمود باعتباره أكثر المفكرين

المعاصرين عناية بقضايا الثقافة وإشكالياتها فسوف نجده لا يفصل بين الثقافة والحضارة بحجة أنه لا فصام عنده بين النظر والعمل ، ولا خلاف عنده بين تطور المجتمعات وارتقائها وبين المدنية . ولا حدود في رايه تفصل بين المعارف الفلسفية والأدبية والعلمية بحجة أن جميعها معارف إنسانية فهو يرفض ثنائية الثقافة (روحية ، مادية) .

ويرفض كذلك المتشيعين لما يسمي بالثقافة الشرقية ، والمتعصبين لما أطلق عليه الحضارة الغربية . ويصرح بأنه ينضوي تحت المجددين الذين يمزجون بين التليد والجديد من الثقافتين متخذين من العقل والمنهج العلمي نهوجاً لهم للمواءمة بين المشخصات الحضارية ومتطلبات المدنية في الثقافة العربية المنشودة (٨٦) .

ويرى مفكرنا أن الثقافة مركبة من عنصرين أولهما أقرب للثبات لأنه يحمل بين طياته نواة أو هوية الأفراد والجماعات وأخرى متغيره وإنما تبعاً لأحوال المجتمع ومتطلباته ويخص الأولى بالعقيدة الراسخة والمثل الأخلاقية واللغة والوعي بالذات والأخرين وحرية الإرادة . ويخص الثانية بسائر المعارف وما يترتب عليها من سلوك وأفعال ، ويعد الأولى بمثابة الجنور والثانية بمثابة الفروع ويقول (التجانس في الجنور وفي الأصول برغم التمايز في الفروع هو الذي يجعل للامم ثقافتها المتميزة) (١٠٠).

والثوابت عند زكي نجيب محمود ليست طقوساً خاوية أو تقاليد بالية أو أساليب لغوية أو أدبية مسبوكة أو وعي زائف أو حرية ناقصة بل هي مناهج وأساليب وقواعد مرنة قادرة على استيعاب المتغيرات والتفاعل معها يقول (... إننا مطالبون بأمرين في وقت واحد: مطالبون بأن يكون في حياتنا حبل ثابت متصل ، ومطالبون في الوقت نفسه بأن نعطي لجديد عصرنا حقه الكامل من الاهتمام حتى ولو كان على حساب العروة الرابطة بيننا وبين أسلافنا فقد عاش هؤلاء الأسلاف حياتهم ومن حقنا كذلك أن نعيش حياتنا أسلافنا فقد عاش هؤلاء الأسلاف حياتهم ومن حقنا كذلك أن نعيش حياتنا أسلافنا فقد عاش هؤلاء الأسلاف حياتهم ومن حقنا كذلك أن نعيش حياتنا أسلافنا فقد عاش هؤلاء الأسلاف حياتهم ومن حقنا كذلك أن نعيش حياتنا أسلافنا فقد عائل هؤلاء الأسلاف حياتهم ومن حقنا كذلك أن نعيش حياتنا أسلافنا فقد عائل هؤلاء الأسلاف حياتهم ومن حقنا كذلك أن نعيش حياتنا أسلافنا فقد عائل هؤلاء الأسلاف حياتهم ومن حقنا كذلك أن نعيش حياتنا أللثقافي بين حاضر يحترم الواقع الذي بين يديه ، ولكنه

كذلك بتمسك بالماضي الذي هو ضمان لا بد منه إذا أردنا لهويتنا الناتية الا تنحل وتنهار ... ، فأما الثبات فهو من شأن (المبادئ) أو (الأطر) وأما التغير فهو من شأن الحالات التفصيلية التي تندرج تحت تلك المبادئ أو التي تملأ تلك الأطر) (١٨) . (الثقافة طريقة العيش في شتى نواحيه ، أو أنها مجموعة القيم التي توجه الإنسان وتسيره وتقدم له المعايير التي يوازن بها بين الأشياء والمواقف ليختار ، أو لنفهمها على أنها مجموعة العلوم والمعارف وأحكام العرف والتقليد) (١٨) .

ويعد التجريد في التخطيط والإسراف في التقليد والتلقين في التثقيف والجهل بالنهوج والضروب، والعجلة في النقد من أخطر الأفات على الثقافة (٠٠).

ونخلص مما تقدم إلى حقيقة أشرنا إليها سلفاً وهي أن المفكرين في العصر الحديث لم يضعوا مصطلحات إجرائية للفظي ثقافة وحضارة خاصة بهم فلا تعدو أن تكون تعريفاتهم مجرد محاكاة للتعريفات القاموسية والاصطلاحية والإجرائية الغربية التي أشرنا إليها سلفاً ومسايرة للاتجاهات الفكرية التي حاكوها . الأمر الذي يجعلنا نسلم بأن معاكظة المتساجلين حول هذه الإشكالية لم تكن حول التعريف بقدر ما كانت حول الوجهة والمضمون . أي أنها لم تعن بوضع تعريف للثقافة قدر عنايتها بتجديد المقصود من الثقافة العربية .

ولا غرو في أن التعريفات المتباينة السالفة للمحافظين والمجددين تعد بمثابة المقدمات الإيجابية التي سوف تحمل أجوبتهم على الإشكالية التالية وهي إشكالية الوظيفة والتطور.

## إشكالية الوظيفة والتطور ...

لم تقف مساجلات العلماء والأدباء والفلاسفة في الفكرين الغربي والعربي عند حد مناقشة تعريف الثقافة ومحتواها بل تجاوزته إلى وظيفتها وتحديد أثرها على حركة انتصار أو انكسار الحضارات.

فذهب فريق منهم إلى التوحيد بين الثقافة كوعاء يحوي العقائد واللغة والنقاليد وبين الهوية ، وجعلوا الدين والقيم الروحية من أهم البواعث على الرقي والتقدم، ومن الرأي العام القائد فرداً كان أو صفوة (النبي، الإمام، الفيلسوف، المصلح ، البطل) القوة الدافعة لرقي الحضارات.

بينما نزع فريق آخر إلى التوحيد بين الثقافة والمجتمع المتغير تبعاً للنهضة العلمية وتطور المفاهيم والمبادئ والأساليب (الأخلاق ، السياسة ، الاقتصاد ... وربطوا بين التقدم العلمي والارتقاء الحضاري وردوا آليات وحركة المجتمع إلى وعي المجموع (الجماهير) (١٠) .

وسوف نعرض في السطور التالية لأهم الاتجاهات الغربية التي كان لها أثر ملحوظ على المفكرين العرب عامة وعلى المتناظرين أي (فيلكس فارس وإسماعيل ادهم بخاصة وسوف نوجز القول في حديثنا عن موقفهما حيال هذه الإشكالية وذلك لأننا سوف نسهب فيه خلال الفصول التالية.

وما كان هدفنا من مناقشة هذه الإشكالية في هذا الموضع إلا للوقوف على المصادر الرئيسية التي استقى منها المتساجلان آراءهما وأفكارهما خلال مناقشاتهم لإشكاليات الثقافة العربية.

دهب التنویریون من امثال مونسیکو (۱۲۸۹ - ۱۷۵۵) وفولتیر (۱۲۹۶ - ۱۲۸۸) ودیدرو (۱۷۱۳ - ۱۷۸۸) وهولباخ (۱۷۲۳ - ۱۷۸۹) الی ان:-

المجتمع هو الذي يصنع التاريخ وأن الحروب وسير الملوك لا تفصح

عن التقدم (\*) بقدر ما يفصح عنه نشاط الشعب في مجالات العلم والفن والفلسفة والأدب والتكنولوجيا وغير ذلك . وأن التاريخ الحق هو تاريخ العلم لأنه يكشف عن تقدم العقل البشري ومن ثم يجب أن يكون شغلنا في التأريخ أن نتتبع الاكتشافات منذ اكتشاف الخوارزمي للجبر إلى آخر منجزات الحضارة إن وحدة دراسة التاريخ هي الحضارة لا شخص الحاكم .

ويرد هؤلاء عوامل التطور إلى البينة الطبيعية والطبيعة الاجتماعية والاقتصادية ، والقدر المتاح من الحرية ، وسيادة العقل والتخلص من الخرافات، والغيبيات ، والتعصب الديني . ونقد الكتب المقدسة ، ورفض مقولة العناية الإلهية كأساس لتحديد مسار التاريخ ونقض فكرة الابتلاء واعتناق فكرة التفاؤل في ظل سيادة العقل وتقدم العلم (۱۳) .

وقد كان لهذه الأراء عظيم الأثر على سلامة موسى وإسماعيل مظهر، وإسماعيل أدهم ومحمود عزمي وحسين فوزي وغيرهم من رواد الاتجاه

(\*) التقدم (Progress).

التقدم بوجه عام هو (السير للأمام أو الحركة إلى جهة معينة) وهو ضد التراجع والتأخر. ويتميز عن الحركة العشوائية بأنه مسبوق بتخطيط يسعى إلى تغيير الواقع إلى الأفضل. والتقدم كمصطلح هو تلك الخطوات المتصلة، وله صورتان: الأولى متناهية وترمي إلى تحقيق غاية أو هدف في مجال معين. والثانية مطلقة ضورية ويكون فيها الانتقال من حد سابق إلى حد لاحق بخطوات منتظمة وثابتة شأن الرياضيات.

وقد اختلف فلاسفة التاريخ حول تحديد مقومات التقدم والقوى الدافعة له . فذهب فريق منهم إلى أن حركة التقدم هي انتقال الفكر والمجتمع من الضعف إلى القوة دون نكوص ونكوس حتى يصل إلى الكمال تبعاً للقيم السائدة ومدى قناعة الرأي العام بمصداقية الغايات المنشودة والتقدم في هذا الضرب يمضى مدفوعا بقوة الرأى العام القائد (البطل ، أو الصغوة ، أو الجماهير).

بينما يرجع الفريق الآخر حركة التقدم إلى الحتمية التاريخية أو الكونية أو الغائية . وقد اختلف فلاسفة التاريخ كذلك حول و صف حركة التقدم فنظامه عند بعضهم يتخذ شكل الخط المستقيم وعند بعضهم يتخذ شكل اللولب .... الخ.

أما المعنى الإجرائي للتقدم فهو يختلف تبعا لنزعات الفلاسفة والمفكرين فيروق للما ديين حصره في المجانب العلمي والتكنولوجي وهو عندهم مقياس التحضر.

ويطيب للمثاليين قصره على الجانب الروحي وهو عندهم معيار ارتقاء الثقافات .

العلماني في الثقافة العربية.

وذهب كل من هوبز (١٥٨٨ - ١٦٧٩) وسان سيمون (١٧٦٠ - ١٨٢٥) وأوغست كونت وماركس (١٨١٨ - ١٨٨٨) وسبنسر (١٨٦٠ - ١٩٠٣) وقابيل آدم . إلى أن تطور الثقافة مرهون بإمكانية انتقال الفكر السائد من طور الغيبيات اللاهوتي والخرافة والسحر إلى الطور العلمي والأسلوب الوضعي في التفكير والنظم الاجتماعية الحديثة والأخلاق العملية (١٣٠) .

وقد تأثر سلامة موسى وإسماعيل أدهم بأفكار سان سيمون . وأوغست كونت وسبنسر تأثراً كبيراً فقد اتخذا من نزعة الأول الإلحادية ، ونظرية الثانى في نشأة المجتمعات وتطورها .

وداروبنية الثالث وقوله بالبقاء للأصلح ونظريته في ارتقاء الأمم معولاً لهدم الثقافة العربية والحط من شأن قيمها الروحية وحسبنا أن نشير هنا إلى أن جل المفكرين الليبراليين العرب قد تأثروا بأراء سبنسر الاجتماعية بدءا بلطفي السيد وانتهاء بزكي نجيب محمود . وعلى العكس من الفريق الأول بنزع كروبر إلى أنه ليس هناك ما يؤكد أن ثمة مقومات يعينها لقيام الحضارات وارتفاء الأمم ولا قوانين تتحكم في ظهورها أو أفولها . وانتهى إلى أن الثقافات لا تزدهر إلا بوفرة القرائح الخلاقة ولا تذبل إلا باندثارها حيث المحاكاه والتلقيد والجمود تلك القرائح التي تعمل على تعاون العلم والفلسفة من ناحية وتسامح الدين مع العلم من ناحية أخرى. وراح يوضح أن غيبة فن من الفنون أو لون من المعارف في ثقافة ما ، لا ينقص من مكانتها أو يقلل من مستوى رقيها مؤكداً أن الأزدهار في كل الحضارات السابقة (مصر - بابل - الصين ...) كان ازدهارا جزئيا الأمر الذي يتعارض مع القول بأن الحضارات المزدهرة حضارات متكاملة مترابطة تصل بين كل مظاهرها ، ولما كان العباقرة هم المسنولون عن تقدم الحضارات في رأيه فإنه بعد موت حضارة ما لا برجع إلى ذبولها بل برد إلى ظهور عباقرة أكثر نضحاً واعلى كعباً من اسلافم ورصفائهم الله .

غير أن الحضارات عند كانط تسير وفق حتمية غانية وعناية الهيه رغم اعترافه بالإرادة الإنسانية (١٠٠) .

وعلى مقربة من هذا الاتجاه ذهب اشبلنجر (١٨٨٠-١٩٣٦) إلى أن الثقافة كانن حي يحيا ويموت وبين لحظة الميلاد والوفاة تتغذى وتنمو وتتناكح الثقافات وتلد ألوانا كثيرة من المعارف والفنون ثم تذبل وتضعف إلى أن تخبو.

ويعد العلمانية (بكسر العين) والعلمانية والميتافيزيقا المجردة والمادية المفرطة في تقديس اللذة الحسية والمنفعة الشخصية من سمات طور المدنية الذي يمثل مرحلة كهولة الثقافة . في بداياته المعتدلة ومرحلة الشيخوخة والهرم والفناء في تطرفه . بينما يعد طور الشك من أجل الوصول الى الحقيقة والإيمان بالثوابت من القيم الروحية والاعتدال في التعصب للمشخصات التي تكفل تميز هوية الثقافات عن غيرها هو الطور الذي يمثل عنفوان شبابها ويناعتها ونضج أريحيتها وتوقد قريحتها ، ويؤكد أنه لا جدوى للثقافات المنحدرة من اعتناقها لمظاهر المدنين أو تمسحها بالطقوس الدينية أملاً في الحياة ويعد ذلك من مظاهر سكرات الموت (١٠) .

ويرى اشفيتزر أن نجاح الحضارات مرهون بالتعاون بين رافديها المادي والروحي وأن أي انحدار أو خلل فيها يرجع في المقام الأول إلى تغلب الحدهما على الأخر أو الفصام بينهما أو تعاركهما.

ومن شروط الحضارات الناجحة عنده أن يحل الانتماء الوطني مكان التعصب القبلي . وأن يكون الفكر السائد معبراً عن ميول وخصال السواد الأعظم من أفراد المجتمع الذي تنبت فيه تلك الثقافة حتى لا تكون ثقافة (۱۷) .

ويرجع تد س. اليوت انتصار الثقافات او انكسارها إلى الراي العام القائد الذي تمثله طبقة الصفوة من رجالات الدين، العلم، الفلسفة، الصنائع ...الخ تلك الطبقة المنوطة بتربية المجتمع وتوعيته وتوجيهه والنهوض به في

شتى الميادين، فبقدر إخلاصها لهذه الرسالة ترقى الثقافات وتنحدر بضعف تأثير أولنك القادة في الرأي العام التابع من جهة وتغليب القادة منفعتهم الشخصية على المنفعة العامة من جهة أخرى، ونراه يقرر كذلك أن الدين والعلم وجهان لشيء واحد، على الرغم من كونهما شينين مختلفين متقابلين، وأنه لا يوجد إنسان يستطيع أن يتخلص تخلصاً تاماً من وجهة النظر الدينية وإن أعلن إلحاده وأن هيمنة الدين أو انكساره من عوامل التقدم والتخلف معا وذلك تبعاً للرأي العام السائد وقوة النخبة والصفوة وأن الإيمان والإلحاد يتساويان في المجتمع العلماني، غير أن الملحدين يشعرون بغربة ثقافية دون المؤمنين، ويرى أن الوحدة الثقافية لا تتحقق إلا في مجتمع مندين أو مجتمع ملحد وبين هذين الشكلين تظهر الثقافات المتعددة (١٨).

ولا يرجع توينبي (١٨٨٩-١٩٧٥) بناء الحضارات إلى العوامل الطبيعية وظروفه البشرية، ويرى أن الثقافات تنمو تبعا لقوة الفكر الذي يتحدى الصعوبات ويتغلب على المعوقات الموجودة في المجتمع الذي نبتت فيه ، أن تقدمها أو تقهقرها يسير تبعا لقوة أو ضعف الصفوة الممتازة التي تقود الرأى العام وترشده.

ويرغب توينبي عن تشبيه الحضارات بالكائن الحي الذي ينتهي إلى الموت عقب الضعف والهرم فسقوط الحضارات وموتها عنده لون من ألوان القتل ، أو الانتحار يتمثل في فشل قادة الفكر في إقناع الرأي العام . وهربهم من ميدان المنافسة ، أو فسادهم وتخليهم عن رسالتهم المنوطين بها ، وضعف الإيمان عند الأغلبية وكفرهم بأفكار الصفوة التي اعتنقوها ، وفقد وحدة المجتمع وشموله وتعدد الولاءات .

ويقسم أطوار الانتحار إلى ثلاث مراحل أولها التصدع ثم التحلل والتفتت. ويجعل توينبي المعجزة الإلهية السبيل الأوحد للخلاص من التصدع أو إرجاءه ومن التدين الطريق الأمن لإعادة البناء . وعودة الصفوة إلى ما كانت عليه من قوة وصلاح (١٠) . وذلك لأنه يعتقد أن العقائد الدينية هي

التي تسير مجرى التاريخ.

وقد تأثر فيلكس فارس وبعض رفاقه من المحافظين ومعظم مؤيديه من المعتدلين بآراء كل من كروبر، اشبلنجر، اشفيتزر، اليوت، توينبي ويتمثل ذلك في رفضهم الحركة المادية للتاريخ. وتعويلهم على الأديان والقيم الروحية بجانب العلم في بناء الحضارات وكذا رفعهم من قدر قادة الفكر أفرادا كانوا أم صفوة والاعتراف بفاعلية دورهم في النهوض بالمجتمع وإصلاحه.

والجدير بالذكر في هذا المقام أن طبيعة المجتمع العربي بخاصة والشرقي بعامة أقرب إلى الإيمان بفكرة البطل أو القائد أو الزعيم كأداة للتغير والإصلاح والتقدم منها إلى القناعة بفاعلية دور الصفوة في هذا الميدان.

ولا غرو في أن الأراء السالفة التي أوردناها قد تركت أثرا ملحوظا في كتابات المفكرين العرب المحدثين رجعيين كانوا أم معتدلين أم متطرفين ويبدو ذلك بوضوح في الاستفتاءات التي أجرتها مجلة الهلال ، الحديث ، المقتطف حول قضايا النهضة والثقافة في العالم العربي فقد تباينت أجوبة المتساجلين وظهر مدى تأثرهم بهاتيك النظريات .

فها هو ميخانيل نعيمة يرفض أن تكون الثروة المادية أو الثورة العلمية هما مقياس الرقي أو أسس النهضة بل يردهما مع توينبي إلى تحدي الخوف والتضرع بالإيمان للتغلب على الصعوبات ويقول (كيف يمكننا أن نقلد الغرب في أمر من الأمور دون أن نخون أنفسنا ونمسخ الحقيقة التي فينا ... لقد قلت ما قلته في المدنيتين — الشرقية والغربية . وأنا عارف حق المعرفة أن المدنية الغربية وإن تداعى بنيانها لا تزال براقة غرارة . وأنها لن تهوي إإلى الحضيض قبل أن تشمل المعمورة بأسره . وأن الأقطار العربية سيكون لها من هذه المدنية نصيب كبير قبل تلاشيها) (...) . ويوافقه في ذلك العلامة مستهل (١٠) .

ونجد محمد لطفي جمعة يقرر مع كروبر و (ت. س. اليوت) بأن

النهضة مرهونة بنجاح طبقة الصفوة من القادة والمصلحين في توجيه الرأي العام (وعن النهضة الفكرية أي الرغبة في خلع نير الأفكار والمعتقدات القديمة وظهر مصلحين في الدين والاجتماع فإننا نرى من حين إلى آخر أفرادا قلائل يقومون ويرفعون بأيديهم مصباح الحقيقة ويحاولون المحافظة عليه من زوابع الجهل والتعصب . والغباوة المنتشرة في الأمم العتيقة المظلمة . ولكن هؤلاء الأفراد لا يقدرون على حمل المصباح بدون تعضيد من مجموع الأمة فلا يلبثون أن يكلوا دون الاستمرار في أعمالهم الجليلة فيتواروا عجزاً أو يهلكوا وأمثالهم كثيرون في الأمة العربية) (١٠٠) .

ونلمح طه حسين على الرغم من دعوته إلى اقتفاء نهضة الغرب في ميادين العلم والسياسة والاقتصاد ، بحذر مع اشفتيزر من خطر التنازل عن المشخصات القومية والأصيل من القيم الروحية (وواجبنا هو أن نحتفظ بشخصيتنا قوية واضحة في هذه الأشياء ولا نقتبس من أدب الغرب وفنه ونظامه الاجتماعي إلا ما يمكن شحصيتنا من أن تنمو وتتطور وتحتفظ بما بينها وبين العالم المتحضر من الاتصال (٢٠٠) واقره على ذلك أمين واصف (١٠٠).

ويمضي أنيس الخوري مع اشبلنجر إلى أن لكل ثقافة مشخصات تقعدها أو تنهضها ، والناجع منها هو الذي يجمع بين الدين والعلم في سياق واحد يؤمن به كل أفراد المجتمع . (للأمة كما للفرد حالة روحية خاصة تتأثر بالمؤثرات وتتحرك إذا وجدت لها محركات . وهذه الحالة الروحية يعبر عنها . بشخصية الأمة .

وهي الأس الحقيقي الذي يشاد عليه عمرانها ويعرف به كيانها . فإذا كانت تلك الشخصية مهذبة منظمة لها شعور حي وإرادة متحدة كانت نهضة الأمة قائمة على أساس وطيد يضمن لها البقاء وإلا فهي فوران وقتي لا يلبث أن يخمد ويزول (١٠٠) .

واقره على ذلك رصيفه جبران خليل جبران وذلك في قوله (ظهر مما تقدم أن النهضات بالمصادر لا بالفروع ، وبالجوهر الثابت لا بالأعراض

المتقلبة ، وبما ينشره الوحي من غوامض الحياة لا بما يحوكه الفكر من الرغانب الوقتية ، وبالروح المبدعة لا بالمهارة المقلدة ، فالروح خالد وما يبنيه الروح خالد أما المهارة فقشور مصقولة تزول ، وما تعكسه على أديمها فأخيله تضمحل (٢٠٠).

ويضيف مصطفى صادق الرافعي - متأثراً بابن خلدون (١٠٠) ومسايراً لكانط وتوينبي - في أن الحضارات تنهض وتقعد وفق أجل حتمي ومدى صلاح الصفوة الممتازة التي تقودها ويقول (غير أني مع هذا كله لا أسمي هذه النهضة نهضة إلا من باب المجاز والتوسع في العبارة والدلالة بما كان على ما يكون فإن أسباب النهضة الحديثة التي تطرد اطراد الزمن وتنمو نمو الشباب وتندفع اندفاع العمر إلى الأجل بعينه لا يزال بيننا وبينها مثل هذا الموت الذي يفصل بيننا وبين سلفنا وأوليتنا . وإلا فأين الأخلاق الشرقية وأين المزاج العقلي الصحيح لأمم الشرق وما هذا الذي نحن فيه من روح لا شرقية ولا غربية . ثم أين المصلحون الذين لا يساومون بملك ولا إمارة ولا يطلبون بالإصلاح غرضاً من أغراض الدنيا ولا باطلاً من زخرفها . ثم أين أولنك الذين تجعلهم مبادئهم العالمية القوية أول ضحاياها وتروي منهم عرق الثرى الذي يتغذى من بقايا بني الأجداد لينبت منه الأحفاد) (١٠٠٠) . ويوافق مالك بن نبي الرافعي في كل ما ذهب إليه وذلك في كتابي الأول (الثقافة) ،

وعلى هذا المنوال يسير جبر ضومط متأثراً بأثر النظم السياسية في حركة التاريخ عند بن خلدون (١٠٠) .

إذ يقرر أن (لا بد لكل نهضة سياسية من أسباب تدعو إليها ووجيه يسندها تستنبع وجاهنه وجاهة بقية الوجهاء وينتفع هو وهم منها كل حسب وجاهنه ثم لابد من مال ينفق على مروجيها والأخذين من الدعاة بنصرتها وتعميمها إلى أن تبلغ غايتها . نفهم بنهضة الشرق العربي النهضة التي نراها أمامنا الأن ، ونكاد نلمسها بأيدينا وهي نهضة سياسية نطلب الاستقلال

السياسي والتخلص من جور أوربا الاقتصادي والجنسي (سا). ويوافق أراءه ما ذهب إليه مالك بن نبى أيضاً (سا).

أما معروف الرصافي فقد حاول الجمع بين نزعات التنويريين نحو العلم ووجه ت.س اليوت وتوينبي الدينية إذ راح يؤكد أن النهضة العربية المرجوة لا يمكن إقامتها على تجديد النظم السياسية فحسب بل بحب أن يسبق ذلك إصلاح ديني ووعي اجتماعي ونزوع حضاري نحو الغرب المتقدم بلا حدود تمنعه إلا اللغة التي هي عنده دون غيرها تحفظ للعربي هويته وهو أقرب ما يكون في ذلك من دعوة حسين فوزي (السندياد) (١١٢) النهضوية « و كيف يمكن حدوث نهضة سياسية عامة حقيقية في بلاد استولى على أهلها الجمود الديني واختلفت عقائدهم وتضاربت نحلهم وهم لم يتمسكوا من أمور دينهم إلا بما يطيل مسافة الخلف بينهم وانحطت اخلاقهم إلى حيث جعلوا الدين بأيديهم آلة لضرب بعضهم بعضاً في سبيل أهوائهم المتخالفة ... إن المسلمين اليوم قبل كل شيء في أشد الحاجة إلى إصلاح ديني عام وذلك لا يكون إلا بعد أخذ القوم قسطهم من التربية والتعليم في هذا العصر حتى ينشأ جيل مستعد لقبول الإصلاح ... إنني أعتقد أن الأديان والشرائع والكتب السماوية والأرضية والحكومات ونظاماتها السياسية كلها أمور تنزع إلى غابة واحدة وهي سعادة الإنسان على قدر الإمكان في هذه الحياة الدنيا فكل ماقتضاه الوصول إلى هذه الغاية من اقتباس عناصر المدنية الغربية في جميع الأمور التي ذكرتموها لا يجوز في راى أن يحد مجد غير تلك الغاية نفسها. فإن كانت آداب العربي ومشاريه الخاصة وعاداته الاجتماعية ونظاماته السياسية الحاضرة من ضروريات سعادته في الحياة ومن مقوماتها وقف عندها وإلا وجب عليه تركها إلى ما هو ارقى منها وانفع بدون حد يحده ويكفيه في محافظة جنسيته العربية تمسكه بلغته فقط التي بها وحدها بستطيع أن بمتاز عن غيره من الأقوام الأخرى » (١١٣) .

ويمضي كل من حنا خباز (١١١)، احمد امين (١١٥)، عبد القادر العايش (١١٦)،

سليم خياط (١٠٠٠)، مصطفى عبد الرازق (١٠٠٠)، عباس محمود العقاد (١٠٠٠)، زكي نجيب محمود (١٠٠٠). إلى أن أساس النهضة يقوم على إصلاح الجانب الروحي من الثقافات أي الأداب والفلسفات والقيم الاجتماعية والمعتقدات الدينية باعتبارها القواعد الأساسية التي يمكن إقامة البنيان المادي للمدية العلمية عليها ويعدون قادة الفكر بمثابة آليات هذه النهضة . ويعبر مصطفى عبد الرازق عن ذلك بقوله (أظهر مظاهر النهضة الشرقية الحديثة في الشرق الأدنى هي النهضة الفكرية التي تزحزح الشرق عن جموده والتي هي أساس لكل نهوض) .

بدت مظاهر الجمود العلمي في الشرق حين عدا على الشرق جمود من وجهتين: - أحدهما صبغ العلوم كلها بصبغة واحدة والذهاب بغاياتها جميعاً إلى وجهة دينية ... ولا شك أن توجيه العلوم في هذا الاتجاه ضيق دائرتها وانحرف بها عن مذاهبها ووقفها عن التقدم ووسمها في قواعدها وشواهدها وأغراضها بسمة خاصة هي سمة التدين التي لا تحتمل كل ما تحتمل حرية البحث العلمي من فروض وتجارب وشكوك.

والوجه الثاني تغلب الأسلوب الديني على أساليب النظر المنطقي في جميع مناحي البحث وهو متصل بالوجه الأول، الدين يعتمد على نصوص مقدسة مصدرها الوحي الإلهي وكل جهد التفكير الإنساني فيها هو تفهمها وتأويلها والتماس حكم ومؤيدات من جانب العقل لما جاءت به . أما البحث العلمي فهو يتناول الأشياء والحوادث والمعقولات يحلل مركباتها ويؤلف بسانطها ويستقرئ جزنياتها ويصل بين عللها ومعلولاتها . هما أسلوبان متباينان قد لا يستغني الإنسان عنهما لكن لا يجوز له الخلط فيهما . على ان انحطاط الشرق وتقاصر الهمم فيه وارتباك العقول وفقدان روح الحرية والاستقلال كل أولئك خلط بين الأسلوبين بل محا أحدهما وأصبحت العلوم ديناً تحترم نصوص المؤلفين السابقين فيه ، كما تحترم الكتب المنزلة ولم يبق اللاحقين إلا أن يتدارسوا ما كتب الأولون ، ويخدموه بشرح أو حاشية

أو تقرير . وهكذا جمد العقل وجمد العلم وجمد الدين ... خدم هؤلاء المصلحون دينهم إذ ردوه إلى ينابيعه الصافية وجردوه من التشويه والسخف وأبرزوه كما أنزله الله من السماء نقياً حراً سمحاً كريماً وخدم هؤلاء المصلحون النهضة العلمية في مهدها وصانوها من طغيان المجاهدين وردوا عنها كيد الكاندين ... نشأت مجلات في مهد علمي وحملت لواء العلم قد أدت للعلم أحسن خدمة بتيسيرها مباحثه العويصة ومثابرتها على بث التفكير العلمي والمبادئ العلمية وقد كانت ولا تزال مدارس صالحة لطوانف من المتعلمين لا يتهيأ لها أن تساير حركة الرقي الفكري في العالم إلا من سبيلها) (۱۳) .

ولا غرو في أن فيلكس قد استفاد استفادة كبيرة من تلك النزعات وهاتيك الاتجاهات التي تمثل الفكر المحافظ المستنير في الثقافتين الغربية والعربية . ويبدو ذلك كما ذكرنا في انتصاره لأراء المحافظين تارة ورؤى المعتدلين تارة أخرى وكذا في المناظرة التي سوف نعرض لأفكارها بالتفصيل في الفصول التالية تلك المناظرة التي عرض فيها لأسس النهضة العربية ومقوماتها واختتمها بقوله (إنني مازلت معتقداً منذ قدر لي أن أعتلي المنابر أن هذه البلاد العربية مستودع لأشرف الثقافات ومكمن لأسمى المواهب ، وأن من واجب أجناد المنابر والأقلام ، فيها إظهار هذه القوات لأبنائها نزوعاً عن الانقياد لدخيلات العادات والأخلاق تغلبت عليهم بما أوجدوه من التوهم في انفسهم فاستصغروها) (١٢١).

وعلى الجانب الأخر نجد سلامة موسى، وإسماعيل مظهر وسامي الجريديني، وجميل صدقي الزهاوي يسلمون جميعاً مع التنويريين بأن تقدم الأمم بقوم على دعائم أربع:-

سيادة العقل والاحتكام إليه في كل الأمور، والانتصار للعلم والأخذ بقوانينه للتغلب على الطبيعة ومعضلات المدنية وقهر الخرافة والغيبيات وحماية الحرية بشتى صورها والدفاع عنها ضد شتى قلاع الاستبداد، والإيمان

بقانون التطور والبقاء للأصلح في تبرير حركه التاريخ وتقدم الثقافات.

فذهب الأول إلى أن النهضة العربية المرجوة يجب أن تشمل أمور السياسة والاقتصاد والاجتماع وتأخذ بالقوانين العلمية دون حلول الديانات التقليدية البائدة على ألا تحتفظ هده النهضة من ثقافتها التليدة سوى باللغة العربية ان أمكنها ذلك ويقول (علة الأقطار العربية ورأس بلواها أننا ما زلنا نعتقد أن هناك مدنية غير المدنية الأوربية ، فأدابنا لا تزال في معترك بين آسيا وأوروبا فيجب أن ننزع نحو أوروبا ونفتح أبوابنا على مصراعيها للحضارة الأوروبية ونتقبل مبادئ البرلمانية والديمقراطية والاشتراكية وهذه المبادئ لم تعرفها أسيا أم الاستبداد الاتوقراطي في الحكومة والدين والأدب والعلم مع الخها لب النجاح القومي وليس هناك حد يجب أن نقف عنده في اقتباسنا من الحضارة الأوروبية ... وواجب كتاب الصحف والمجلات وأصحاب المطابع أن يؤسسوا نوعاً من الرقابة النيرة لمنع الرجعيين ذوي الثقافة الأسيوية من نشر أرانهم في صحفهم أو طبعها للجمهور فلا ينبغي مثلاً لصاحب المجلة أو الجريد أن ينشر دفاعاً عن الحجاب أو ما شابه ذلك) (١٣٠٠).

ويضيف إسماعيل مظهر على ما تقدم أن أصول النهضة العربية عنده تقوم على إتباع المنهج العلمي والسير وفق قوانين النشوء والارتقاء (أن النهضة لن تحدد بأكثر من أنها تغير من الأساليب على مقتضى الحاجات العامة التي تحيط بالجماعات ... أن تغير الأساليب من مجموعها وجرنياتها يجب أن يساير سنن النشوء والارتقاء حتى يصبح أساس النهضة ثابتاً بعيداً عن السطوة القائمة على غير أساس طبيعي) (١٣١).

وذهب سامي الجريديني يؤكد أن السبيل الأوحد للنهضة هو اقتفاء أثر الغرب وإتباع سننهم في كل شيء مبيناً أنه من العبث ومن اللغو في القول أن ندعو لبعث النهضة العربية من مرقدها تحت الثرى (نحن من الذين يعتقدون أن الحضارة العربية خير الحضارات التي يتعين علينا اقتباسها كما أننا من الذين ينظرون إلى الأمر الواقع فيرون أنها هي الحضارة الساندة في العالم

ونحن من الذين يعتقدون أن طريق نجاحنا في مسالمة هذه الحضارة وتكييف حضارتنا عليها تكييفاً لا يناقضها بل يماشيها . ذلك أن التاريخ يقص علينا قصص اصطدام الشرق بالغرب منذ العصور الأولى حتى الساعة فما قص إلا حديث اصطدام كانت نهايته انهزام الشرق أمام الغرب ... فليست الحضارة الغربية لباساً يرتدي أو لغة يرطن بها بل هي أساس عميق للحرية حرية الفكر والقول والعمل وبناء شامخ للنظام ، النظام القائم على هذه الحرية فهل عملنا على القتباس هذه المدنية ؟) (١٥٠).

أما جميل صدقي الزهاوي فأبى إلا أن يسجل آراءه شعراً لتتناقلها الأفواه والأذان عبر الأزمان. فيقول:

العلم في الغرب جم .. العلم في الشرق نزز في الغرب للعلم مد .. في الشرق للعلم جذر ويقول:

مى جيلا بعد جيل يا لثدى قد غدت قو بى وأهلى وقبيلى ولأم حضنت صح باحترام وا ذكروه اخدموا الشعب بصدق شعب عزيز ذو انتقام لا تخونوا الشعب فالـ أنا وازنت كثيراً بين موتى ويقائى من بقائي في الشقائي فوجدت الموت أولى العين إن سيم صغارا ليس يغض العربي ضى معدا ونزارا اغه إنه يسخط إن حك من هذا السيات أيها الشرق انتبه م سلاحاً للحياة (١٢١) واعدن من العد

اما اسماعيل ادهم فأبى الا أن يؤمن بهذه الأفكار وحجود سواها فنألفه يردد عبارات سبنسر وأقوال أوغست كونت وفرنسيس بيكون ومأثورات نيتشه ويسخر من كتابات اليوت وتوينبي ويعظم اسماعيل مظهر ويجل

171

سلامة موسى ، ويقرظ الزهاوي في جل كتاباته ويصرح على غير استحياء في الصحف العربية والإفرنجية على حد سواء بأن العقلية العربية عاجزة عن ادراك الواقع ، غيبية ، متواكلة ، وأن الحضارة الإسلامية نتاج خالص للاعاجم الذين أسلموا في عصر الفتوحات لا نصيب للعرب فيها من قريب أو بعيد . ومن ثم دعا المصريين للتطهر من الثقافة العربية والرجوع إلى أصولهم الفرعونية التي تتواءم بطبيعة الحال مع العقلية الأرية المبدعة (١٣٠٠).

ونخلص مما تقدم إلى أننا أمام متناظرين ملمين إلى حد كبير بمختلف المدارس الاجتماعية والأنثربولوجية ومعظم الكتابات الفلسفية الغربية وجل رؤى المفكرين العرب السابقين عليها التي عنيت بدارسة تاريخ الحضارات ونهضات الأمم . فأبى الأول كما أشرنا إلا أن يؤمر على منابر المحافظين ويؤم المعتدلين من المثقفين العرب في قضاء شعائر نهضة عربية تجمع شتات الأمة وتعتصم بالهلال والصليب والعلم والحرية والوعي ضد الحملات التغريبية .

وعلى النقيض من ذلك نزع إسماعيل ادهم حسام العلم من غمد الاتجاهات (المادية ممتطيا) أجمع أفراس نهضة التنويريين يلج أبواب الجوامع والكنائس ناقداً ما تحتويه من كتب مقدسة ، مستهزئاً بروادها ، ساخراً من عباءاتهم وأحجبتهم البالية ، معلناً الحادة وكفره بالشرق والعروبة والإسلام .

وسوف نحاول في الفصول التالية الوقوف على أراء المتناظرين وأصولها وأثرها في الفكر العربي.

## الفصلااثاني

## موقفهما من التراث الثقاية والانتماء الحضامي

- هوية الثقافة العربية وتسميتها .
  - طبيعة العقلية العربية .
- فكرة التقدم وعلة تأخر الشرق.
- المشخصات العربية بين الثوابت والتغيرات.
- طبيعة العلاقة بين العرب والغرب انتقاء أم فناء.

تعد هذه الإشكالية أولى الإشكاليات التي أثارها فليكس فارس واسماعيل أدهم على صفحات مجلة الرسالة ومجلة الحديث خلال مساجلاتهما حول قضابا الثقافة.

وقد حاول كل منهما الرد على الأسنلة المطروحة:-

هل هي ثقافة عربية أم إسلامية ؟

هل العقلية الشرقية سامية والعقلية الأوروبية آرية ؟

هل تخلف الشرق وتقدم الغرب يرجع إلى روحانية الأول ومادية الثاني ؟ كيف يمكننا الحفاظ على مشخصاتنا الثقافية التليدة والاستفادة من العلوم أو الفلسفات الأوروبية الجديدة ؟ هل نقتبس من الغرب أم نفني فيه ؟

ذهب فليكس فارس إلى أنها ثقافة عربية، وحضارة اصطبغت بالصبغة الروحية المسيحية والإسلامية. وهى كذلك تلك العادات والتقاليد واللغة والأداب والقيم والمعتقدات وما إلى ذلك من الميول الفردية التي غرسها الماضي فينا. ويقول (فالثقافة الشرقية العربية هي العقل الباطن لأمم هذا الشرق العربي وهى اللوح الذي سطرت عليه مبادئ سقوطه واعتلانه) (١٨٨).

ويقول أيضاً (إن للشرق ثقافة خاصة به مقدورة عليه مما تشربت الأجيال الماضية من إلهام أنبيانه وجمال أرضه وصفاء سمانه وإن هذه الثقافة واحدة في جوهرها متغلغلة في أرواح كل الأقوام الشرقية العربية برغم ما يتجلى في كل قوم منها من نزعات طارنات مختلفات) (١٦١).

وقد نزع فليكس فارس والمحافظون إلى أن ميراثنا الثقافي العريق يحمل بين طياته فلسفة خالدة صالحة لكل العصور، وأن روحانية هذه الفلسفة هي الدواء الشافي لكل أدراننا الاجتماعية (ونحن نعتقد أن هذا الشرق المفكر الملهم قد جاء العالم في كل زمان بعلاج الأدواء التي تقذف بالإنسان إلى المهاوى لتقصيه عن علته الأولى) (١٦٠).

كما أكد على أن القول بتفوق الجنس الأري الأوروبي على الجنس السامي العربي زعم لا تقوى مقدماته على مجابهة الحقائق العلمية التي طالما استند إليها الغربيون انفسهم في إطلاق أحكامهم.

وبين أن علماء الأحياء قد أثبتوا أن جماجم الأربين لا تختلف عن جماجم أقرام أفريقيا الوسطى. الأمر الذي يتهاوى معه الادعاء الذي كأن يطنطن به دعاة العنصرية. وهو أن للأوروبيين خصالاً عقلية طبيعية يفتقر اليها من دونهم من الشرقيين.

ومن ثم فإن في مقدور العرب اقتباس إيجابيات الحضارة الغربية وتطويعها لحاجاتهم دون أن يتنازلوا عن مشخصاتهم أو يفقوا موقف العاجز أمام ادعاءات لا نصيب لها من الصحة. ويقول (إذا ما أخذنا بما اكتشفه الغرب من علم، يمكننا التحكم بمقدراتنا، فإننا نستطيع أن نغير عقليتنا لنقتبس طرانف الغرب التي توصلنا إلى خير النتائج.

ولماذا يجب أن تعمل الشعوب العربية على تغيير عقليتها وإنكار فطرتها ونوازعها التي تكونت من أعظم حوادث التاريخ طوال ألوف السنين ما دامت هذه العقلية نفسها قد أثارت الدنيا بعلومها وآدابها واكتسحت الغرب كله بروحانيتها وشرائعها) (١٣١).

ويرى أمير المنابر أن الحضارة المادية التي يود الغرب إقامتها على انقاض حضارتنا الروحية لم تثبت قدرتها على التخلص من الجريمة، ولا معالجة المجتمع من أدرانه، كما أنها لم تنجح في تهذيب الغرائز، ولم تستطع التخلص من الشواذ والمعوقين الأمر الذي يؤكد أن العقائد الدينية لم تكن هي المسئولة عن فساد المجتمعات والأخلاق كما ذهب الوضعيون والماديون (۱۳۳).

وانتهى إلى أن التحضر والتمدن الذي نبتغيه لا يعنى أبدا التنازل عن مشخصاتنا وهويتنا .

(فإذا كان مأربنا هو العلم فقد شيد العرب في ظل روحانيتهم المسيحية

والإسلامية اعظم الحضارات وساهموا بقدر موفور في بناء الحضارة الإنسانية. وقد أخذوا في طور بناء حضارتهم من شتى الثقافات وتتلمذ علماؤهم على كتب اليونان والفرس والهند والصين دون أن ينقص ذلك من قيمهم الروحية المستمدة من عقائدهم السماوية.

فالعلم عنده مشاع لكل البشر وليس على الأرض سلالة خصها الله به دون سواها وأن لكل شعب ثقافته وهى ميزة خاصة به في النوق والطباع والعادات والتقاليد .

ومن ثم فلا ينبغي على أي أمة تطلب العلم أن تتخلى عن ثقافتها وتفنى في غيرها أو تقلد الغرب تقليداً أعمى باعتباره الممثل الأوحد للمدنية .

وراح يوضح أن الغربيين أنفسهم أخذوا من الحضارة العربية ما يعينهم على بناء حضارتهم دون أن يفنوا في الحضارة التي أخذوا عنها وكذا اليابانيون قد نهلوا من الحضارة الغربية الحديثة قدر استطاعتهم دون أن يتركوا دياناتهم ومعتقداتهم (۱۳۳). ويقول في ذلك (إن شعوب الشرق العربي مسؤولة أمام تاريخها بالمحافظة على ثقافتها وإحبانها والأخذ بما وضع لها وحي أنبيانها وإلهام عباقرتها لتجديد حضارتها. وإن كانت مدنية الغرب الحديثة، ترى أن الارتقاء يقوم على العلم وحده، على الاستقراء دون الاستلهام فإن للشرق العربي المستحفز للوثوب، دستوراً يتضمن : الحكمة التي علمته - وفي العمل بها العظمة الحقيقة لكل شعب وهي:-

اعمل لأخرتك كأنك تموت غداً، واعمل لدنياك كأنك لا تموت أبداً (١٣١). (بدأت في الرد بالتفريق بين الثقافة والعلم، فقلت إن العلم مشاع لكل الأمم ولكل الأفراد فهم يتفقون فيه على ما بينهم من اختلاف بعيد في نظريات الحياة في حين أن الثقافة مستقرة في الشعور فهي (دماغ في قلب) ولا قانون لها لأنها راسخة في الفطرة، والفطرة في الفرد كما هي في الأمم ميزة خاصة في الذوق واستعداد خاص لفهم الحياة والتمتع بها. فإذا كان العقل رانداً لبلوغ الحاجة، فليست الفطرة إلا القوة الممتعة للإنسان بتلك الحاجة بعد

الظفر بها، وكما أن لكل فرد ثقافته التي تتجلى فطرته فيها، هكذا لكل أمة ثقافتها المستقرة في فطرتها. فلا ريب إذن في أن سعادة الفرد والمجموع وشقاء كل منهما يتوقفان على ملاءمة الحياة أو عدم ملاءمتها لما فطرا عليه) (١٣٥).

ويكشف فليكس فارس في معرض حديثه عن الثقافتين الشرقية والغربية عن علة تعاكظ المحافظين والمجددين مبيناً ان أصل الخلاف بين هذين الفريقين هو التعصب. فالفريق الأول لا يرى في المدنية الغربية إلا وجه ماديتها القبيح وبنفس العين لا يرى المستغربون في الشرق إلا الجمود والتخلف الراجع في المقام الأول إلى تقديس اهله كل الموروث دون ادنى نظرة نقدية. وبعد أن وضعت هذا الحد بين الثقافة والعلم توجهت إلى تحليل عناصر الحضارة في الشعوب فقلت أن الخلاف الذي ينشأ بين باحثي مسألة الشرق والغرب إنما ينشأ من عدم التفريق بين المدنية الألية وبين المدنية الأدبية. فعندما يقوم أنصار مدنية الغرب بدعوة عامة إلى التفرنج يثور عليهم انصار الحضارة العربية مسفهين رأيهم داعين إلى مقاومة هذه الحضارة على وجه التعميم أيضاً. وهكذا يقع الفريقان في خطأ لأن كلاً منهما يؤاخذ الأخر بتطرف يرتكبه هو. ولو أنهما ميزا بين الحضارة الآلية المبنية على العلم وبين الحضارة الأدبية المبنية على الفطرة التي كونتها السلالة والإقليم وتسلسل حوادث التاريخ لتوصلا إلى حل الخلاف) (٢٠٠).

ويؤكد فليكس فارس أن لكل حضارة أطواراً تتحكم فيها سنن النشوء والارتقاء، فالازدهار له مقوماته والأفول والتخلف له علله وأسبابه. وأن من يزعم أن تخلف الشرق يرجع إلى تمسكه بثقافته الغيبية وإيمانه بالإسلام والمسيحية، يجافى الحقيقة. وذلك لأن ثقافة الفراعنة والبابليين والأشوريين والفينيقيين الغيبية لم تقف حائلاً دون تقدمهم. كما أن شمس العرب لم تسطع على الدنيا بنور علومها في الطب والكيمياء والفلك والرياضيات إلا في كنف حضارة الإسلام التي ازدهرت في العصر العباسي

بفضل جهود المسيحيين والمسلمين في ابتضاع العلم فحسب من سائر الحضارات.

ويبين فليكس فارس أن تخلف الشرق في العصر الحديث لا يرجع إلى العقلية السامية الغيبية - كما يدعى المتشيعون للغرب - بل يرجع في المقام الأول إلى سياسة الدولة العثمانية التي حالت بين ولاياتها العربية والأعجمية وبين العلم.

ولم يكن الإسلام قط سبباً في تخلف الأربين وذلك لأن علمانية تركيا الحديثة لم تمكنها من منافسة اليابان أو الصين وغيرهما من الأمم التي لم تفرط في معتقداتها ودياناتها ويقول (ونحن نجيب على هذا موافقين المناظر على قوله فإن الدولة العثمانية التي عاشت على غرار شرقي) إنما كانت آرية في روحها وما تسنى لها طوال حكمها الذي سحب أذياله قروناً أن تدغم فيها العنصر العربي السامي أو تندغم فيه فارتفعت عليه ولم تتمكن من الارتفاع به بالرغم من اعتناقها دينه المبين.

وليت الدولة العثمانية بعد أن نبت سلطانها على السطوة عرفت أن تحتفظ به بالعمل على ترقية الشعوب المستظلة بعلمها. ليتها لم تكتف بالمظاهر معرضة عن الصفات العليا التي أثار الخلفاء والأقدمون بها وجه الأرض وأقاموا عليها أروع حضارة عرفها التاريخ، إذن لما كانت الشعوب التي ذكرها المناظر لتنفس الصعداء بزوال كابوس الدولة العثمانية عنها، وما كان اليونان والبلغار وسواهم مرهفين متقهقرين لاتخاذهم الثقافة العربية فإنهم ما عرفوها وما عملوا بها بل كان موقفهم شبيها بموقف بلاد العرب تجاه دولة بينها وبين العدد الأوفر من رعاياها مهاو وأغوار ... أما ما يقوله عن أن اليابان نهضت بالمدنية الغربية بعد أن أعرضت عن منطق الحياة الشرقية، ففيه حقيقة كبرى تقوم برهاناً على خطأ نظريته. فإن اليابان لم تزل متمسكة بثقافتها كل التمسك وفي ذلك سرا ارتقانها، فهي لم تأخذ من الغرب إلا الألة والألة فقط، وما الألة إلا نتاج العلم العملي الوضعي الذي رافق الإنسانية منذ

اكتشفت أول مكتشف شرارة النار في كهفه واتخذ من الصوان في العصر الحجري أوائل الآلات للحرث والقطع، وقد مر العلم على أدمغة جميع الشعوب على مر الأجيال فليس للهندسة والكيمياء وعلوم الأحياء وسواها طابع قومي. ولو كان يصح أن تسند هذه العلوم إلى قوم دون سواهم لكان لنا أن نطالب بأن بطبع على آلة وجهاز اسم علم من أعلام العرب، إذ لولاهم لما كانت الحلقة الكبرى التي وصلت بين سلسلتي الماضي والحاضر، ولكانت أوروبا لم تزل أوربا القبائل الغارقة في بحر الظلمات) (٧٣٠).

وإذا كان فليكس فارس يعيب على بعض المجددين محاولتهم تغريب الهوية العربية وطمسها، فإنه يمج كذلك جمود بعض المحافظين ويرفض تشبثهم الجاهل بالفاسد من العادات والقبيح من التقاليد بحجة أن كل قديم نفيس ونافع.

وذلك لأن السبيل - عنده - للحفاظ على تراثنا الثقافي هو إمعان النظر في الموروث وإعمال العقل في المنقول لتخليصه وتنقيته من الشوائب الضارة التي علقت به عبر التاريخ.

فالنقد وحده - في رأيه - هو المصباح الذي ينبغي السير على هداه لبعث واحياء ثقافتنا التليدة ويقول (إن الإنسان شديد التعلق بماضيه من حيث مذهب حياته، فإذا هان على العقل أن ينتقل في اعتقاداته من ضلالة الحق فإن تحوير الحياة وفقاً للنزعات الجديدة لمن أصعب الأمور.

إذا كان موسى قد تمكن من أن بهدى الناس إلى عقيدة جديدة من التوحيد دفعت بهم إلى احتمال الاضطهاد ومواجهة الموت، فإن هؤلاء الناس قد أرغموا عقيدتهم في حياتهم فأقموا في صحراء تيههم العجل الذهبي الذي كان خياله لم يزل سائداً على غرائزهم وإذا كان عيسى قد حرر الروح من قيود الطقوس وجعل الإنسان كاهناً لنفسه في هيكل حده الأفاق وسقفه السماء، وإذا كان قد وضع المرأة في مقام من الصيانة اعتبر فيه النظر المنحرف إليها دنساً، فإن المدنيات التي أراد إصلاحها الصقت بأتباعه في

حياتهم ما لا يصح معه وصف تلك الحياة بالمدنية العيسوية.

وإذا كان محمد قد قدس حياة الفرد بالجهاد الأكبر ودعا إلى سيادة العقل على النقل وتبديل الأحكام بتبدل الأزمان وحرر المرأة من ذل الجاهلية، فإن حياة أتباعه الاجتماعية لم تزل تشوبها ضلالات المدنيات التي أراد إصلاحها فاستبقت تلك الحياة على كثير من مفسدات الجاهلية والفرس والبونان ما لا يصح معه وصف تلك الحياة بالمدنية الإسلامية.

وأن يشك الشرق اليوم تبلبل أحواله الاجتماعية طالبا (إصلاحها فما كان شاكيا) أديانه وما يطمح مفكروه إلى تناول الكتب المقدسة بنقد أو تعديل فإن ما فسد فينا ليس من هذه الكتب بل مما حبكته كل فئة منا حول كتابها من بدع في الحياة تناقض مبدأ الحياة نفسه) (١٣٨).

وحسبي في هذا المقام أن أشير إلى بعض المساجلات والمناظرات التي دارت بين فليكس فارس وبين بعض المفكرين الذين أرادوا اقتفاء أثر تركيا في النهضة ومنهم:

- إسماعيل مظهر الذي صرح في غير موضع من كتاباته بأن الشرقيين سوف يكونون من أظلم الناس لأنفسهم إذا لم يتخذوا من الثورة التركية الحديثة راندا لنهضتهم فالعقلية التركية الحديثة عنده هي مثال العقلية السليمة التي لا يمكن للشرق أن يخلص من مصائبه إلا بالعكوف عليها والتثبت من حقائقها واتباع موحياتها في الحياة (١٦٩).

وسلامة موسى الذي كان يعد ثورة كمال اتاتورك العلمانية من اعظم الثورات الفكرية التي حررت الأتراك من الثقافة الآسيوية الغيبية الرجعية وصبغتهم بالصبغة الأوروبية العلمية وذهب إلى أنه من الخير لمصر اقتفاء أثر الأتراك في ذلك (١٠٠).

وتوفيق الحكيم الذي ذهب إلى أننا إذا لم تكن لنا قدرة على خلق حضارة شرقية فلنفعل على الأقل ما فعلت تركيا وننخرط بكل بساطة في سلك الأمم الأوروبية (١١٠).

فقد رد فليكس فارس على هؤلاء جميعاً اثناء محاوراته الشهيرة مع خصمه وصديقه اسماعيل ادهم إذ نزع إلى أن إتباعنا لثورة أتأتورك وانخراطنا في سلك الأمم الأوروبية لن يوصلنا إلى التقدم والمدنية التي ننشدها. فالأتراك لم يتنازلوا عن هويتهم ولا مشخصاتهم التراثية عندما أعلنوا ثورتهم العلمانية وطبقوا النظم الأوروبية في شتى نواحي حياتهم، وذلك لأنهم في الأصل أوروبيون أما نحن فشرقيون من الكوع إلى البوع وعربا دماً ولحماً وعن نكون أبداً غير ذلك ومن ثم فلا حيلة لنا إذا أردنا الحياة إلا أن نعمل على بعث حضارتنا من مرقدها وإحياء تراثنا بعد نقده وتقويمه (۱۱).

ونراه بأسف على بنى جلدته من الشوام من امثال نقولا حداد (١٨٧٠ - ١٨٠٥) - الذي كان يؤكد في كتاباته ومحاضراته للشبيبة العربية (ان النظام الاشتراكي أصبح على الأبواب وأن تنفيذ العقيدة الاشتراكية صار قريب العهد) (١٢٠) - وغيره من الذين كانوا يحاولون ربط الثقافة العربية بالثقافة البلشفية ويقول في ذلك (إن تجارب الروس لا تستهويني ... إن مبادئ الاجتماعية ترسو على ما أسهمه محمد وعيسى لتنظيم الحياة. فلماذا تريد أن نضرب صفحاً عن مبادئ جلية ترسو على احترام العهود لنأخذ للناس بتجارب أصحابنا الروس الذين لا يرون غضاضة في التمتع بالحياة وباعتبار أن الإنسان يحيا لنفسه ولا يطالب بأية حرمه للأخرين) (١١٠).

\* \* \*

وتنضوي أراء فليكس فارس في جملتها - حيال هذه الإشكالية - تحت لواء المفكرين المحافظين الذين رفضوا فناء الثقافة الشرقية في الثقافة الغربية وعملوا على إحيائها من أمثال مصطفى لطفي المنفلوطي (١٨٧٢ - الغربية ومصطفى صادق الرافعي وأحمد حسن الزيات (١١٠٠). ومصطفى عبد الرازق (١٨٨٥ - ١٩٤٧) (١٩١٧) وأمين الرافعي (١٨٨٦ - ١٩٢٧) الملقب بناسك الشخروب. وعباس محمود العقاد (١٨٨٩ - ١٩٦٤)

(۱۱۹) وزكى مبارك (۱۸۹۱ - ۱۹۰۲) (۱۹۰۰ وعمر فروخ (۱۹۰۳ - ۱۹۸۷) (۱۰۰۰). وغيرهم من الذين ادلوا بدلوهم في هذا المضمار.

وقد كان لكتابات ميخانيل نعيمة ومصطفى صادق الرافعي وعبد الوهاب عزام (١٨٩٤ - ١٩٥٩) - على وجه الخصوص - عظيم الأثر على تكوين افكار وصياغة آراء فليكس فارس.

فذهب الأول: إلى أن الشرق يسير إلى محجة الحياة، ومركبته قلبه، وجياده عواطفه وأفكاره، وأغنيته إيمانه وتقاليده المتصلة منذ الأزل بينما الغرب يسير في مركبة، روحها البخار أو الكهرباء، وعضلاتها لوالب ودواليب من حديد وفولاذ، وأغنيتها ادعاؤه واعتداده بنفسه، وكلها من مبتدعات فكره. وإن الغرب المكابر بقواه، إن لم يكن أشقى من الشرق المستسلم لقوى فوق قواه، ليس أسعد منه ولا أرفع ولا أشرف، بل إن القائل من كل قلبه: ولا غالب إلا الله، لأحكم في نظري من القائل ولا غالب إلا أنا، وإن لم يكن بد للواحد من التتلمذ على الأخر، فالغرب أحوج إلى مدرسة الشرق من الشرق من الشرق الى مدرسة الغرب.

وراح يؤكد أن ما أدركه الشرق بإيمانه وثقافته الروحية يحاول الغرب اليوم أن يتوصل إليه بمكرسكوبه وتلسكوبه، وأنه ما زال يستلهم فلسفات الشرق لتفسير ما استغلق عليه من أمور الحياة مدعياً أنها من صنعه، وانتهى إلى أن الشرق لو استرد ما أخذه الغرب منه لتركه لحداً مطلياً من الخارج بالذهب ومن الداخل محشوراً عظاماً ودوداً. (فإذا كان أسمى أثار الغرب وأعزها هو هبة الشرق فكيف للشرق أن يمد يده إلى الغرب مستعطياً) (ليرشقني من شاء بقوله إنه رجعي يعود بنا إلى مجاهل الدين وخرفاته وذلك لأن اعتقادي أن الشرق أقرب من الحقيقة بإيمانه من الغرب بفكره وعلمه)

ونزع مصطفى صادق الرافعي إلى أن التبعية الثقافية ليست من النهضة في شيء وأن أي محاولة لتقليد الغرب لا ينجم عنها إلا ضياع وموت محقق للشرق وكأننا (نسلم الشاة لذنب يرعاها)وانتهى إلى أن بعث ثقافتنا مرهون بالعودة

إلى ما كان عليه اسلافنا من إيمان وقيم روحية وأخلاق سامية والعزوف عن كل ما هو غربي دون العلوم البحتة باعتبارها مشاعاً لكل البشر وليست حكراً على أحد (والذي أراه أن نهضة هذا الشرق الغربي لا تعتبر قائمة على أساس وطيد إلا إذا نهض بها الركنان الخالدان: الدين الإسلامي واللغة العربية وما عداهما. فعسى أن لا تكون له قيمة في حكم الزمن الذي لا يقطع بحكمه على شيء إلا بشاهدين من المبدأ أو النهاية) (وإني أرى أنه لا ينبغي لأهل الأقطار العربية أن يقتبسوا من عناصر المدنية الغربية اقتباس التقليد بل اقتباس التحقيق بعد أن يعطوا كل شيء حقه من التحميص ويقلبوه على حالتيه الشرقية والغربية، فإن التقليد لا يكون طبيعة إلا في الطبقات المنحطة في صناعة التقليد وصناعة المسخ فرعان من أصل واحد وما قلد المقلد بلا بحث ولا روية إلا أتى على شيء في نفسه من ملكة الابتكار) (١١ه).

اما عبد الوهاب عزام فقد عالج المشكلة من كل وجوهها وبين الفرق بين الثقافة المتمثلة في اللغة والدين والقيم والعادات والتقاليد وبين مقومات الحضارة المتمثلة في العلوم البحتة وراح يؤكد على أن التفريط في الأولى يهدم مشخصاتنا ويجعلنا أذلاء لمن نتطفل على مواندهم. أما ابتضاع العلوم فهو أمر مشروع انتهجته الأمم قديمها وحديثها لبناء حضاراتها ويقول (وخططنا لأنفسنا في معترك الحياة خطة من عمل عقولنا وأيدينا ووحي تاريخنا وآدابنا، تصل ماضينا وحاضرنا بالمستقبل الذي هو أشبه بنا وبأخلاقنا وآدابنا وعقائدنا وتاريخنا.

وإذا أحسنا التفكير عرفنا فرق ما بين الصناعات والأخلاق والعادات، يلتبس علينا ما نأخذ من أوروبا من العلوم الطبيعية ونتائجها، وما نتجنب من أخلاقها وآدابها. فإنه لا فرق بين الحساب والهندسة والكيمياء في الشرق والغرب ولكن شنان ما بينهما في العقائد والخلق وسنن الاجتماع وما بتصل بذلك، فإن لكل أمة من أخلاقها وآدابها ثوبا حاكته القرون وعملت فيه الأجيال، فليس يصلح لغيرها، ولا يصلح لها غيره) (٥٠٠).

وإذا انتقلنا بالحديث إلى ردود فليكس فارس على النساؤلات المطروحة التي أشرنا إليها أنفاً فإننا سوف نتبين مدى تعويله على المنطق العقلي في مناقشة الادعاءات ونقض المزاعم من جهة، وتأثره بكتابات السابقين عليه من المفكرين المصريين والشوام سواء في وصفه الثقافة الشرقية بالثقافة العربية الإسلامية أو في نقصه نظرية السامية والأرية ودفاعه عن العقلية العربية من جهة أخرى.

فقد طرحت قضية (تسمية الثقافة عربية ام اسلامية) على مائدة الفكر المصري منذ مطلع العقد الثالث من هذا القرن ودلا المفكرون المصريون والشوام والأتراك وكذا بعض المستشرقين فيها كل بدلوه وذلك على اثر استفتاء أجراه سامي الكيال (١٨٩٨ - ١٩٧٢) على صفحات مجلته (الحديث) (١٩٠٠).

فقد ذهب سلطان بك محمد وعبد الوهاب عزام وسلامة موسى وجميل صليبا وتوفيق الحكيم وحسين فوزي (١٩٠٠ - ١٩٠٨) وغيرهم إلى أنها ثقافة عربية وحجتهم في ذلك أن أبناء هذه الثقافة قد كتبوا أثارهم بالتغريبية من جهة، كما أن المنتمين إليها ليسوا مسلمين فقط بل مسيحيين من جهة أخرى ومن ثم فتسميتها عربية أعم وأشمل.

اما الفريق الثاني فكان على راسه محمد إقبال (١٨٧٦ - ١٩٣٨) ومصطفى عبد الرازق وإسماعيل مظهر ومحمد عبد الله عنان وغيرهم وذهبوا إلى أنها ثقافة إسلامية وحجتهم في ذلك أنها جمعت بين الرومي والفارسي والهندي والتركي وهم ليسوا بعرب من جهة وإنها انطبعت بطابع الإسلام وانضوت تحت رايته من جهة أخرى (١٨٠٠). ولم تزل هذه القضية مثار خلاف بين الباحثين حتى اليوم -.

وقد حاول أمير المنابر التوفيق بين الفريقين ايمانا منه بأن الثقافة العربية والحضارة الإسلامية صنوان لا يمكن الفصل بينهما في العصر الحاضر الشاغل بالتيارات التغريبية.

وهذا المنحنى ينسجم مع دعوته للتضامن والتآلف بين الأقطار العربية

وغرس بذور المحبة بين المسيحيين والمسلمين.

وفى مناقشته للقضية الثانية (السامية، الأرية) (<sup>(\*)</sup> نجده متأثراً بكتابات الشيخ مصطفى عبد الرازق الذي يعد بحق من أوائل الباحثين العرب والمسلمين الذين دحضوا هذه الفرية بمنهج علمي ينأى عن أي تعصب. وأسلوب عملي يقطع كل شك وذلك عن طريق المصنفات والتحقيقات والترجمات والتعقيبات التي حررها وتلاميذه منذ مطلع العقد الرابع من هذا القرن.

كما يمكننا الوقوف على مبلغ تأثره بمدرسة الإمام محمد عبده وذلك

وفى مبدان الفلسفة قد ظهر مصطلح آرية مقابل مصطلح سامية في كتابات العديد من المستشرقين أمثال أرنست رينان وليون جوتيه وجب وغيرهم من الذين ذهبوا إلى أن العقلية العربية عاجزة عن التفلسف وأن المتفلسفين المسلمين مجرد نقله و شراح لفلسفة أرسطو و ذلك منذ أخريات القرن التاسع عشر . وقد روج لهذه الفكرة في الثقافة العربية العديد من الكتاب المسيحيين ومنهم فرح أنطون و سلامة موسى و ذهب إلى مثل ذلك أحمد أمين في حكمه على العقلية العربية بأنها عقلية بدائية .

<sup>(\*)</sup> الآرية مشتقة من الفظة السنسكريتية : أريا Arya وتعنى النبيل العريق وهو لفظ أطلق في الهند في بد، التنظيمات السياسية بعد عصور الفيدا (٢٥٠٠ - ٧٠٠ ق.م ) على الطبقات الرئيسية الثلاث : رجال الدين، والمحاربين والملاك، تمييزاً لهم من الطبقة الدنيا التي كانت تعريف به (صودرا). والآريون عند علما، اللغات : الغالبية العظمى من الشعوب البيضا، بأوريا وآسيا وجمهور علما، الانثروبولوجيا ينكر ما يذهب إليه علما، اللغات من وجود مجموعة هندية إيرانية، أو أربه إيرانية، غير أن بعضهم يعتقد أن أمة آرية قد وجدت قديماً وأنها نزحت من موطنها الأول بقطر - بلخ - حتى بلغت الهند فاستأصلت سكانها الأصليين من الزنوج الأقزام، ثم هاجرت منها جماعة أخرى إلى أوريا، فنقلت إلى سكانها الصناعات الحجرية والبرنزية المهذبة، وفرضت لغتها وخالطتهم مخالطة غيرت ملامحهم الطبيعية. وإلى هذه المخالطة يرجع اختلاف الأجناس الأوربية كما ترجع الصعوبة في تحديد أي العنصرين يحمل ملامح الآريين : الجرماني أم اللاتيني. وقد شاع استخدام لفظ آرية منذ قيام الحكم النازي في ألمانيا البرشارة إلى خصائص جثمانية وعقلية يدعى أن الشعوب الآرية لا سيما الألمان يتميزون بها كما استخدم اللفظ إبان الحرب العالمية الثانية بمعنى مناهضة السامية أو البهودية .

في تعويله على النفض في عملية إحياء التراث.

## \* \* \*

وعلى النقيض من آراء فليكس فارس نجد كتابات اسماعيل ادهم الذي تصدى للأسنلة المطروحة بوجهة علمانية تغريبية متطرفة:-

فنزع مخالفا فليكس فارس إلى انه ليس هناك ثقافة عربية بل هي ثقافة إسلامية ساهم في بنائها الفارسي والرومي والتركي قبل العربي وان ما جاء فيها من إبداعات لا ترد إلا لأولئك الأعاجم الذين اعتنقوا الإسلام ويقول (فهناك ثقافة إسلامية يعبر عنها تجاوزا بالثقافة العربية، ولقد اشترك في إقامة بناء هذه الثقافة الفارسي قبل العربي والرومي قبل ابن الصحراء، ولم تكن محور هذه الثقافة خصائص العنصر العربي إلا في الشرق العربي، إنما كانت خاصتها الأساسية ومحورها (المدنية الإسلامية) التي ينزل منها الإسلام منزلة المدار من حجر الرحى، وإن كان الإسلام في حد ذاته كون قرارته ما أنصب في تضاعيفه من مظاهر الحياة العقلية والشعورية والاجتماعية عند العرب، فذلك يرجع لكون الإسلام خرج من فلوات شبه جزيرة العرب، والإسلام كعقيدة دينية في الجماعات ليس أكثر من مظهر اجتماعي يرجع لعوامل ومؤثرات طبيعية واجتماعية تضمنها المحيط الذي نشأ فيه) (٢٠٠).

ويفرق اسماعيل أدهم بين الثقافة الشرقية العربية وبين الحضارة الإسلامية - وهو في ذلك يخالف أيضاً فليكس فارس - فهو يرى أن الثقافة الشرقية هي الثقافة الأسيوية (الهندية - الفارسية - الصينية - اليابانية - العربية).

وهى تلك الصفات والخصال والظروف الاجتماعية والسياسية والعقلية التي يعيشها المجتمع الشرقي وأن الثقافة العربية تمتاز بالفردية والذاتية والميل للخيال والارتكان إلى الغيبيات في التفكير (١١١). أما الحضارة الإسلامية - في رأيه - فهي حصاد أدمغة العلماء والمفكرين الأعاجم الذين دخلوا في

الإسلام ونصيب العرب فيها ضنيل، وذلك لأن العرب لم يغير الإسلام منهم غير الظاهر. فلم ينجب منهم على مدى تاريخهم الطويل عالماً واحداً أو فيلسوفاً. الأمر الذي يؤكد - في رأيه - أن العقلية العربية بعيدة كل البعد عن الذهنية العلمية والفلسفية، وكان يبرر خلو آدابها من الروح الفنية التي تلقى نوراً شعرياً على دائرة غنية من الفكر. ويقول (ويمكننا أن نلخص كل آثار العربي في أنها عبارة عن هتاف عميق من نفسه نحو الوحدة المتجلية حوله، والشعر والموسيقى العربية.

اوضح مثال لهذه الحقيقة. وإلى هذه الأسباب ترد الأسباب التي قعدت بالأداب العربية عن التصوير لأن التصوير يستلزم التجرد عن الذاتية والعرض للظواهر الموضوعية في طبيعتها الموضوعية، وأين هذا من طبيعة العقل العربي القائمة على الذاتية) (١٦٢).

كما رفض تمييز فليكس فارس بين الثقافة والعلم وراح يوضح أنه من العسير فصل الثقافة عن العلم وذلك باعتبارها نتيجة له وباعتباره - أي العلم - قاعدتها الأساسية، فالحضارة الراهنة - عنده - آلية ومادية ومنطقها منطق علمي والثقافة الغربية هي التي تقيم الحياة على أساس إنساني وتترك للعلم تنظيم الصلات الإنسانية بين البشر، بينما الثقافة الشرقية تقيم الحياة على أساس غيبي وتترك للغيبيات تنظيم الصلات بين البشر، وهي بطبيعة الحال شاغرة من العلم (١٦٣).

كما ذهب إلى أن فليكس فارس قد جانب الصواب في توحيده بين الثقافة وبين الجبلة والسمات والخصائص الأساسية للجماعات والأفراد، ونزع إلى أن تغيير الهوية الثقافية من الأمور الممكنة والميسورة وميز بين مفهوم الروح الثقافة وهي عنده (الأداب الشعبية والعادات والتقاليد) وبين مفهوم الروح الاجتماعي وهي (عنده الدين واللغة) وانتهى إلى أنه من اليسير على أي أمة تغيير هويتها الثقافية دون أن تبدل دينها ولغتها ومن ثم فليس من العسير على الأمم الشرقية اتخاذ الثقافة الغربية بدلاً من الثقافة الشرقية، ويقول

(واظن أن هذا الإيضاح كاف بقطع السبيل على كل اعتراض يمكن توجيهه من أن الثقافة الغربية لا تتفق والروح المصرية.

وكل الخلاف على ما يتبين أخيراً راجع إلى عدم التفريق بين الثقافة التقليدية والروح، فعندما يقوم أنصار الثقافة الغربية بدعوة إلى مدنية الغرب يثور عليهم أنصار الثقافة العربية قائلين إن معنى ذلك ضياع الروح المصرية والقومية، مع أن الروح شيء ثابت والثقافة شيء عرضي يتقوم بالروح وفطرة الشعب) (١١١).

ويرد إسماعيل أدهم علة تخلف العرب عامة والمصريين بخاصة إلى برامج التعليم في المعاهد الدينية التي تعول على الغيبيات بمنأى عن النفكير المنطقي والبحث العلمي الدقيق ويقول (لقد درست النظم الأزهرية وتلقيت جانباً من دروس العربية في رحابه فيمكنني أن أقول مطمئناً أن كل ما يدرس في الأزهر لا يخرج عن العكوف على جهد العقول الغيبية،

وكل المعارف الأزهرية تمهيدات للقرآن الشريف والحديث، فدروس الأدب واللغة والتاريخ تدرس من حيث هي وسيلة لفهم القرآن والدين، وأنك لو رأيت بعض ضروب المعرفة المثبتة من العلوم قد أخذت طريقها إلى ما يدرس في الأزهر في السنين الأخيرة فليس ذلك للعلم من أجل العلم بل لتستخدم كوسيلة لخدمة نصوص الدين، ويا ليته يحسن استخدامها مع ذلك. وهكذا يخضع كل شيء في الأزهر للدين. وهذه الروح التقليدية التي ترفرف في جنبات الأزهر لا يمكن للعقل الحر أن يحيا في ظلها، لهذا لن تقع في تاريخ المدرسة القديمة على عقل حر، أي على عقل ثار على تقاليد الماضي وخرج على أساطيره، وإن تظاهر لك أنك قد عثرت عليه فما ذلك إلا سراب خادع) (١٠٥).

وارتأى أن السبيل الأوحد لتقويم الثقافة المصرية هو اقتفاء كتابها وادبانها لخطى مدرسة المقتطف التي تخرج فيها شبلي شميل واسماعيل مظهر وسلامه موسى وعصام الدين حفني ناصف وغيرهم من المفكرين

العلمانيين الذين حاولوا دمج مصر في الثقافة الغربية وعملوا على تخليصها من دياجير الثقافة السلفية. والعزوف عن منهج التوفيق بين القديم والجديد الذي انتهجته مدرسة الجامعة المصرية وراندها أحمد لطفي السيد (١٨٧٢ - ١٩٦٣) وذلك لأنها لم تنجح في التخلص من آثار الماضي وإن أخذت بأسس الحاضر وتوشحت بوشاح الليبراليين (٢٦٠).

ويمضى اسماعيل ادهم معارضاً اراء مناظرة فليكس فارس فيقرر ان هناك اختلافا وتبايناً كبيراً بين العقلية الأسيوية الخيالية الغيبية وبين العقلية الأوربية العلمية الإنسانية. ويقرر أن الأولى سامية نصيبها من الإبداع والموضوعية نزر قليل بينما الثانية آرية صدر عنها علوم وفلسفة الحضارة اليونانية. ويقول (فلقد نجح اليونان في تخليص العقل من أثار الميثولوجيا وتحريره من رقة العقائد، ونظروا إلى العالم بذهن خالص حر لم تفسده عقيدة ولا تقليد فنجحوا بما ثبت في فطرتهم من كفاءة القياس والاستدلال أن بخلصوا باقامة الحياة الإنسانية على ما تقتضي الحياة من حاجات ووضعوا عن طريق المنطق الإنساني نظاماً للحقوق البشرية يوافق الحياة ومطالبها، فعرفوا للمرأة مقامها في المجتمع وللفرد حقوقه في نطاق الجماعة. وجملة القول كانت العقلية اليونانية عقلية إنسانية صرفت نطاق الجماعة. وجملة القول كانت العقلية اليونانية عقلية إنسانية صرفت الماء، فالمنات وفق مطالب الحياة وفهم طبيعة الإنسان) (۱۲۰).

وزعم أن علة تقدم أوروبا ترجع إلى اعتناقها المسيحية وطبعها بطابع الأربين الغربي، وذلك لأن المسيحية ديانة روحية لا تتدخل في أمور المجتمع من سياسة واجتماع واقتصاد بعكس الإسلام الذي قيدت دساتيره المجتمعات التي دانت به. وأن أوروبا في العصور الوسطى لم تتخلف إلا بعد تقليدها المدن الأسيوية في تحريمها للفلسفة وإغلاقها نور العلم ولم تسترد مجدها في العصر الحديث إلا بتخلصها من الأثار الشرقية الغيبية وذلك على يد (روجر بيكون) العالم الطبيعي، و (شارل مارتل) القائد العسكري الذي

خلص أسبانيا من قيد العقلية العربية التي ادانت (ابن طفيل وابن رشد) اللذين عبرا عن نضج العقلية الأسبانية الأوربية (مارتن لوثر) الذي خلص العقلية الجرمانية من نفوذ الباباوية وغيبيات الكنيسة الشرقية (١٦٨).

وادعى أن الحضارة الأوروبية الحديثة ما هي إلا استلهام للحضارة اليونانية التي لم يستطع العرب هضمها ولم يضيفوا على علومها أو فلسفاتها شيء يذكر.

وأن العلوم التي تطورت على يد (الخوارزمي وأبي بكر الرازي والبيروني وابن سينا وابن رشد) لم تكن علوماً عربية ولم يضف عليها إلا الفرس والأتراك وغيرهم من الأمم التي اعتنقت الإسلام الأمر الذي يؤكد في رايه -أن دلو العرب في الحضارة الإنسانية كان فارغاً وأن سهمهم في العلم كان ضعيفا ويقول (تحررت العقول من تحكم العقلية الباباوية وانطلقت عجلات الفكر الغربي تعمل من جديد مستوحيه فطرتها واخيلتها في طبيعتها، فنظرت للماضى فلم تجد غير تراث الهيليينين، ولكن هنالك المسلمين وقد علموا الثقافة الإغريقية وتركوا تراثا عظيما في العلوم والفلسفة، فإذن لا بد من دراسة التراثين الإغريقي والإسلامي. ولقد أوضح البحث لهم أن صفاء العقلية الإغريقية لم يعرفها العرب ولا المسلمون حيث أخذوا ثقافة الإغريق عن طريق النساطرة ومدرسة الإسكندرية مشوبة بالاهوت المسيحي وبغيبيات النسطورية. أما تراث المدنية الإسلامية فحقا أن المسلمين أضافوا الشيء الكثير على تراث اليونان في الطب والفلك والرياضيات والفيزيقا والفلسفة لكنها لم تكن نتيجة لذهنية خالصة علمية أو فلسفية إلا في القليل بل كانت للظروف يد كبرى في ايجادها. وما كشف الغربيون هذه الحقيقة حتى أخذوا في الرجوع إلى التراث الهيليني نفسه، وكانوا قد مضوا في الترجمة عن العرب، وبدأ عصر الإحياء والنهضة بالترجمة والنقل عن الأغارقة ونشرت لمؤلفاتهم التراجم اللاتينية ... فالثقافة الغربية تقوم على أساس من فطرتها تستمدها من عنصريتها الأرية وطبيعتها وبيئتها التي كونتها على

مدى الدهور والأعوام في أجيال لا تعيها الذكريات) (١٦١). .

وانتهى اسماعيل أدهم إلى أن الفروق بين العقلية الشرقية والعقلية الغربية يمكن حصرها في الأمور التالية:-

إن الأولى تبدأ من النظر في الوحدة المتجلية حولها وتخلص إلى التسليم بوجود خالق للطبيعة، ذلك على العكس من العقلية الغربية التي تبدأ بحثها من إدراك العلاقة بين المتغيرات الكونية فتنتهي للطبيعة ومنها للخالة.

أي أن الأولى تبدأ من الغيبيات وتنتهي إلى عالم الطبيعة، بينما العقلية الغربية تبدأ من العالم المتطور وتنتهي لعالم الغيب الأمر الذي أدى إلى ظهور اللاهوت عند الشرقيين والفلسفة والعلم عند الغربيين.

وأن إيمان الشرقي بالغيبيات قاده إلى الاعتقاد بحدوث العالم بينما الحاد الغربي دفعه إلى إثبات أن العالم قديم.

وان الإنسان في الفكر الشرقي مسير مجبور على امره مسلوب الإرادة اما في الفكر الغربي حر ومالك لأفعاله. ويقول (وخلاصة القول إن في الشرق استسلاماً محضاً للغيب. وفي الغرب نضالاً محضاً مع قوى الغيب، وبين منطق الغرب وروح الشر تسير البشرية في قافلة الحياة) (١٠٠٠).

ويمضى إسماعيل أدهم في حملته على العقلية العربية، وينقض كتابات مصطفى عبد الرازق وتلاميذه التي أكدت أن للحضارة الإسلامية فلسفة خاصة بها عبرت عنها كتابات الفقهاء والمتكلمين والعلماء والفلاسفة الذين اهتدوا في كنف الإسلام إلى المنهج التجريبي قبل (بيكون) والمنهج العقلي التحليلي قبل (ديكارت).

وادعى أن علم الكلام ما هو إلا حصاد غرس السريان واليونان والرومان واليهود والمسيحيين الذين دخلوا الإسلام أولئك الذين أثاروا العديد من القضايا الجدلية حيال النص القرآني بعد اطلاعهم على الفلسفة اليونانية. ويقول في ذلك (فإذا كان علم الكلام وهو من أخص العلوم الإسلامية، ظهر

تحت تأثير الامتزاج القربب بين العناصر الثقافية المختلفة في كيان الشرق العربي مع غلبة للعنصر الثقافي اليوناني في هذا الامتزاج، فلا شك ان مثل الدعوى التي يقدمها باحثنا الفاضل بأن العلم والفلسفة في تاريخ المدنية الإسلامية يرجعان إلى اصل من الإسلام في القرآن، دعوى لا تجد لها ما يسندها من حقائق التاريخ الإسلامي وفلسفة هذا التاريخ) (۱۷) (ان الفلسفة الإسلامية، التي ظهرت على يد الفارابي وابن سينا وابن رشد وغيرهم من أعلام الفلسفة الإسلامية ليست شرقية الروح لأنها وليدة الفلسفة اليونانية والمنطق اليوناني. ويمكنك بكل سهولة أن تنزل بخطوط فلسفة فلاسفة الإسلام لأصولها عن أفلاطون وأرسطو وفلاسفة الإسكندرية من الأفلوطينيين، فمن هنا لا يعترض علينا بأن هنالك من الفلاسفة الشرقيين من علقوا إرادة الخالق بسنن الوجود وقوانين الكون. كذلك لا يعترض علينا بالجانب العلمي من الثالقافة الإسلامية لأنها نتيجة الأخذ بأساليب الفكر اليوناني) (۱۷۰).

ويقر إسماعيل أدهم أن التباين بين العقليتين الشرقية والغربية لا يرجع إلى عوامل بيولوجية أو وراثية بل يرجع إلى ظروف اجتماعية وسياسية في المقام الأول ومن ثم فهو يرفض ما ذهب إليه بعض المستشرقين الذين فرقوا بين الشرق والغرب على أساس جنسي وإن كان قد اتفق معهم في بعض كتاباته محاولاً أثبات لمناظرة فليكس فارس أنه غير راض عن كتاباته الأولى ويقول (إن هذا المنزع الثقافي والطابع الذهني لكل من الشرق والغرب إذا اعتبرناه من الخصائص الأولية لشعوب الشرق والغرب، فذلك لا يرجع لعوامل بيولوجية أو أنثروبولوجية كما حاول أن يثبتها بعض مفكري القرن التاسع عشر، إنما هي ترجع لأسباب طارنة على المحيط الطبيعي والبينة الاجتماعية فلهذا لا يرد علينا بما كتبه المناظر في الرد على جوبينو (\*) (۱۲۰۰).

<sup>(\*)</sup> هوجوزف دو غوبينو (١٨١٦ - ١٨٨٦) أديب و دبلوما سي فرنسي، اشتهر ببحوثه و درا ساته (التفاوت بين الأجناس البشرية) تأثر به أصحاب نظرية العنصرية الجرمانية، وله روايات وقصص منها (الثريا) وقصص اسيوية.

كما ضرح في مناظراته مع فليكس فارس بأن الإيمان بالغيب عند الشرقيين يرد إلى جهلهم بالسنن الكونية والعلل الطبيعية وابتعادهم عن اللغة المنطقية التي ليس من العسير عليهم تعلمها، لأن الثقافة تُكتسب وفي إمكان العقليات الغيبية أن تصبح عقليات علمية إذا ما اتخذت من المنهج العلمي وحده أساساً لها (١٧١).

وأكد في غير موضع من كتاباته أن من الخير لمصر بخاصة والعرب بعامة الإقلاع عن الثقافة الإسلامية والعزوف عنها إلى الثقافة الغربية وأن أى محاولة لإحياء ثقافة المسلمين لا تعنى في رأيه إلا مضيعة للوقت من جهة والعيش في الماضي والتخلف عن ركب الحضارة من جهة أخرى ويقول في ذلك (وخصائص الثقافة الإسلامية ليس فيها ما يشجع على إحيانها من جديد، لأن خصائص كل ثقافة لا يمكن تخليصها عن العوامل التي كونتها، وهذه العوامل تؤثر على مجرى الثقافة، وعلى تمادي الزمن، تجعل له روحا ثابتة تميزه عن غيره من الثقافات. ودراسة هذه الروح الثابتة التي تظهر في جميع مظاهر الثقافة خاصة إياه بصورة معينة في حياة الشعب المعاشية ومزودة العنصر المنسوب إليه بصفات عقلية وأدبية معينة، لا غنية للباحث عنها لأن الثقافة مفهومها يتبع وجود الجماعة الإنسانية ويتأثر بالعوامل والمؤثرات التي تكيفت تبعا لها الجماعة الإنسانية ... إذن فإحياء الثقافة الإسلامية التي توارثها الشرق عن ماضيه لا يراد به إيجاد مركز الجذب للماضي يقف أمام (مركز الجذب العام العالمي) في عصرنا وهو (ثقافة الغرب) وإلا كان ذلك معناه العمل على تأخير ارتقاء الشرق. لأن الثقافة الإسلامية إن كان بربط الشرق العربي بها الماضي الذي خرجت به، فالحاضر وحده يحبو المنطق الغربى والثقافة الغربية محل الأهمية بحكم كوننا نعيش في عصر عرف الحياة على منطق هذه الثقافة ... والأمة التي تصرف النظر عن حاضرها إلى ماضيها أمة حكم عليها بالذلة والانحطاط، وكان ذلك دليل نضوب معين حيويتها، والأمة التي يهمها شأن المستقبل تنظر للحاضر باعتبار أنه مفتاح المستقبل، والنظر للحاضر يتخلص في تثبيت العقلية الغربية والمنطق الأوروبي ظهراني أبناء الشرق العربي، ومن وسائل هذا التثبيت نقل المؤلفات الغربية إلى العربية. وتكوين مدارس فكرية تدافع عن فكرة معينة في العلم أو الأدب أو الفلسفة، ولا يغنى تلخيص المؤلفات الأوروبية عن ترجمتها، فإن الشرق العربي في الخمسين سنة الأخيرة لم تخرج ما نقل إليها عن نتف عن مذاهب بعض المشهورين من مفكري الغرب وهذه الحالة أدت بالشرق العربي إلى أسوا حال) (١٥٠٠).

ونجده يعرب عن استيانه من أولنك الكتاب الذين يتغنون بحضارة المسلمين ويدعون الشبيبة إلى بعثها ونقض الغبار عنها ويقرر أن حضارة المسلمين وهو لا يعتقد في صحته إلا الغافلون ويقول (- ليس هناك مدنية عربية بالفعل، وإنما ما يعبر عنه بالمدنية العربية تجاوزاً هو في الواقع الإسلامي - فإذا كان الدين محور المدنية الإسلامية فلهذا وحده لم يتمكن المسلمون من هضم الأدب الإغريقي بخياله الواسع وتصويره الذخم للحياة وميثولوجيته الغنية بالرموز، لأن هذا كله يتعارض مع روح الإسلام أولاً ومع الطبيعة العربية الذاتية الساكنة ثانية) (٢٠٠).

ويخالف إسماعيل أدهم مناظره والقائلين بأن السبيل لنهوض الشرق العربي هو الانتقاء من الحضارة الغربية وينزع إلى أن الانتقاء لا يتأتى إلا للعارفين، وما دام العرب جهلاء ويفتقرون إلى عدة الانتقاء ومقوماته فعليهم بتقليد الغرب وإتباع نظمه فالخادم في رأيه لا يقلب عطية سيده.

ويعد الحملة الفرنسية وبعثات محمد على والإرساليات الفرنسية والإنجليزية والأمريكية إلى بلاد الشام وثورة الكماليين في تركيا وأدب (إبراهيم شناسي) (١٨٢٦ - ١٨٧١) صاحب جريدة (تصوير أفكار) و(فكرت) وغيرهما من أدباء تركيا الحديثة بذور اللقاح التي خصبت صحارى الشرق بعد جدوبها ويقول:

(إن المدنية الإسلامية التي أينعت في القرون الوسطى نشأت وهي حاملة

في طياتها بنور انحلالها حتى إنه لم يمض عليها بضعة قرون حتى مالت شمسها للغرب. وكانت بلدان العالم العربي قد وصلت وقتنذ إلى الحضيض، ثم كانت هجمات المغول والتتار الذين أودوا بالبقية من حضارة العباسيين. وظل الانحطاط ممتدا فترة من الزمن حتى أوائل القرن التاسع عشر حيث جموع من الغربيين تغزو بلدان العالم العربي حاملين معهم بذور المدنية الأوروبية التي تمخضت عن هذه الأثار الجلية في ساحات الثقافة والحضارة ... لقد احتقر الأتراك العرب منذ دالت دولة الأخيرين وأصبح الأمر في يد الأتراك في العالم الإسلامي، ثم مالت شمس الأتراك للمغيب واضطروا بحكم احتكاكهم بالغربيين أن يأخذوا عنهم صور مدينتهم الارتقائية وأن ينتهلوا من ورد ثقافتهم، وكان أثر ذلك كبيرا - عند الأتراك - بجانب تدخل الأوروبيين في شنون تركيا بدعوى حماية الأقليات والدفاع عن مصالح رعاياهم، إذ شعر كل المتنورين من أبناء تركيا أنهم باتوا من سير الزمان يطلون على عصر لا يبعد عنهم كثيرا تتمزق خلاله أوصال إمبراطوريتهم ويفقدون فيه حريتهم فعكفوا على تاريخهم يستوحونه سرحاضرهم المظلم، وخرجوا من ذلك وهم أصحاب ثورة على القديم الذي خرجوا به عالين على تحرير العقول من تحكم عقلية المدرسة الإسلامية التي القوا عليها أسباب ضعف تركيا في الماضي وانحطاطها في الحاضر. ورأوا أن ربط مقدراتهم بمقدرات بقية الشعوب الإسلامية كان من أهم العوامل في انحلال إمبراطوريتهم وأخذ شمسها طريقها إلى الغروب.

ونحن إذا رجعنا معهم إلى أصول العلم دون المنطق أمكننا أن نحمل الإسلام بصورته الخفية التي كونت قراراته ما انصبت في تضاعيفه من مظاهر الحياة العقلية والشعورية والاجتماعية عند العرب مسئولية ما أصاب تركيا في ماضيها) (۱۷۷).

ويقول في موضع آخر (إن الصالح ما ساير سنن الحياة ونزل عند تيارها ومنطق الحياة الغربي إنساني ينزل عند سنن الحياة حيث هي تقوم على ما

تقتضي الحياة من حاجات وما تعترض من نظم للمجتمع توافق الحياة ومطالبها فالعقلية الغربية عقلية إنسانية همها صالح الإنسان عن معرفة السنن التي تتحكم في كيانه والعمل للتكافؤ المقدر للإنسان وبين ما ينفعه وما هو في صالحه بينما العقلية الشرقية عقلية لاهوتية منصرفة للغيب مؤمنة بالقضاء والقدر فأين هذه الذهنية من عقلية الغرب الارتقائية) (١٧٨).

(إن العقلية الغربية هي العقلية التي تنسق وحاجات هذه الحياة الدنيا، ونحن نتبع وحي هذه العقلية بحكم أننا وجدنا في هذه الحياة الدنيا. أما العقلية الشرقية فتلائم الحياة الباقية، فإذا انتقلنا إلى الأخرى فهناك نتبع وحي هذه العقلية) (١٧٩).

ولم تقف كتاباته عند هذا الحد بل تجاوزته إلى تحريض بعض المجددين من المفكرين المصريين على نشر الاتجاه التغريبي في الرأي العام ويقول (وأنتهز هذه الفرصة لأدعو أنصار الثقافية الغربية للكتابة من موضوع الأخذ بثقافة الغرب لهذا الشرق النائم، وفي مقدمة هؤلاء أدعو صديقي الدكتور حسين فوزي صاحب (سندباد عصري) أن يبدى أراه بصراحة في الموضوع، ولعل في هذا النقاش يكون الحد الفاصل بين القول بالشرق والغرب) (١٠٠٠).

واختتم اسماعيل ادهم مناظرته مع فيلكس فارس في هذه الإشكالية بالإشارة إلى نظرية الفيلسوف الفرنسي (أوغست كونت) (١٧٩٨ - ١٨٥٧) في التطور الاجتماعي باعتبارها المصدر الأول الذي بنى عليه دفوعه ونقوده ويقول (قلنا إن موضوع الخلاف بين ثقافة الغرب وثقافة الشرق يرجع إلى كون الثقافة الشرقية وقفت عند حدود الدرجة الثانية في سلم الارتقاء الفعلي بعكس الثقافة الغربية فإنها اجنازت هذه الدرجة إلى التي بعدها. ولا أدل على ذلك من بعض المراجعة لثقافة كل من الشرق والغرب في ضوء قانون الدرجات الثلاث الذي كشف عنه اوغست (الخرافة - الغيب - اليقين) ومع ذلك يجادلنا المناظر فليكس فارس مرجحاً الحالة الغيبية وهذا قلب

لقانون الدر جات الثلاث.

يرى المناظر متابعة لاعتقاده برجحان الحالة الغيبية أن ميزة الشرق هي في الحالة الغيبية وفي إيمانه بالغيبيات. وهذا القول لو صدر من شخص ليس في مكانة مناظرنا فليكس فارس - وهو على علم واسع وفضل راجح - لما اهتممنا له. ولكن صدوره من مناظرنا يجعله حدث الأحداث في عصرنا الراهن) (١٨٠).

يمكننا أن نلاحظ أن أراء إسماعيل أدهم في جملتها تتفق إلى حد كبير مع الاتجاه العلماني في الثقافة الإسلامية ويمكن ردها إلى أربعة مصادر وهي: بعض المتعصبين من المستشرقين رواد الاتجاه العلماني في تركيا، أنصار الاتجاه العلمي والفلسفة المادية من الأدباء الشوام - وأخيراً أعلام الاتجاه التغريبي في مصر.

فقد صرح إسماعيل أدهم بتأثره بهذه المصادر في مواضع عديدة من كتاباته:-

فتراه يصرح بتأثره بأبحاث المستشرقين وذلك في قوله (ففي التفكير كما في العمل يبدأ العربي من ذاته لينتهي عندها، فهو يعيش في الحاضر ولا يلحظ تحول الماضي وارتباطه بالحاضر وتمخض المستقبل، فهو في تجليه غير تاريخي، إذ يرى التفاصيل في الظواهر جنباً إلى جنب ولكن يفوقه تطورها وتحويلها المتنقل دائماً.

هذه الظاهرة تتجلى لك في كل الدراسات التحليلية التي كتبها المستشرقين عن الأدب العربي أمثال (هامر ونولدكه وغولدديهر واشبلنجر وفيبل وبارثولد وهومل وكراتشوفسكي) وغيرهم، وقد انتقلت إلى باحثي الشرق فاعترفوا بها في العموم وإن غيروا وبدلوا في التفاصيل) (١٨١٠).

أما عن تأثره ببني جلدته من الأتراك العلمانيين نجده مخلصاً كل الإخلاص للكماليين وبرامجهم في التربية والتعليم والتثقيف تلك التي جاء فيها (إن نقطة الاهتمام والارتكاز في التعليم في جميع درجاته هي تنشئة

مواطنين جمهوريين وطنيين علمانيين، يلقنون واجب الحرمة للأمة النركية ومجلسها والدولة - إن التربية يجب أن تكون سليمة من كل أنواع الخرافات وبعيدة عن تأثير الأفكار الإسلامية، وأن تكون الوطنية والقومية فيها هما المتفوقتان - يجب العناية بتدريس التاريخ التركي بحيث يقوى في الطالب الشعور بالعزة والكيان القومي الذي لا ينهدم بالتيارات الضارة - يجب الاهتمام الكلي لتقوية بنيان اللغة التركية وجعلها قويمة قوية وقومية) (١٣٠).

كما كان يفصح عن تعصبه للنزعة التورانية (\*) وذلك بقوله (السلالة التورانية التي يرد إليها العنصر التركي وإن كانت من أقدم السلالات البشرية، إلا أن الدور الذي لعبه العنصر التركي في التاريخ القديم لا يكافئ خصائصه وكفاياته السلالية الممتازة ... هذه الطبيعة التي من خصائصها عدم الاستقرار خلص بها الأتراك من المحيط الذي كان يكتنفهم، وبهذه الخصائص عللت حيوية التورانية وما فيها من صفات الإقدام والشجاعة والقوة على التغلب على المكاره، ومن هنا عاشت الشعوب التورانية قوى متحركة في صورة جيوش مؤلفة غير مستقرة وكان السيف والطعان سبيل التوران للحياة) (١٨١).

<sup>(\*)</sup> التورانية أو الطورانية وهى حركة تركية قومية تهدف إلى تتريك الدولة العثمانية بما في ذلك العنا صر غير التركية. اشتقت اسمها من طوران وهو الموطن الذي انتشرت منه القبائل التركية بما في ذلك العثمانيون، فالانتساب إلى عثمان انتساب إلى الفرع لا إلى الأصل الجنسي.

برزت العركة الطورانية بصفة جادة بعد نجاح جمعية الاتحاد والترقي في قلب نظام الحكم وتولى المناصب الكبرى في اللولة بعد عام ١٩٠٩ فأسست الجمعيات والنوادي ووضعت برامج لبث اللعوة الطورانية، من هذه الجمعيات الجمعية (ترك أوجاغى) أي العائلة التركية و (ترك بلكيشى) أي العلم التركي وغيرهما، وكانت مهمة هذه الجمعيات التي كان لا ينتسب إليها سوى الأتراك تأكيد القومية التركية الخالصة بدراسة التاريخ التركي (المغولي) القديم والإشادة بأمجاده وإذاعة الأناشيد التي تربط التركي بهذا الماضي، وتخليص اللغة التركية من المفردات العربية والفارسية مع محاولة استخدام حروف منفصلة بدلاً من الحروف العربية المتصلة، وتفضيل استخدام الأسماء والألقاب التركية وغير ذلك من وسائل تثبيت الفكرة القومية .

ونجده كذلك يصرخ بتقديره واحترامه لجهد اصحاب المقتطف في نشر الثقافة العلمية في الرأي العام ويقول في وصف (يعقوب صروف) (١٨٥٢ - ١٩٢٧) (هذا هو الرجل الذي اختارته بلدان الشرق العربي دون أهله جميعاً لتضع فيه قدرتها على التفكير العلمي المنظم وبه اجتازت دورة من دورات تاريخها وقفزت على يده من ظلمات القرون الوسطى الحالكة إلى اضواء القرن العشرين.

كان الشرق العربي قبل هذا الرجل غارقاً في المسائل الجدلية الصرف الني تدور من حول الغيبيات. تلك المواضيع التي ورثنها العقلية العربية بأسوأ أساليب التفكير الغيبي أيام الفتوحات الإسلامية من المدارس الفكرية العلمية المنتشرة في الشرق الأدنى ودار الفكر العربي نتيجة ذلك طوال فترات طويلة من تاريخه - ولا سيما بعد انقضاء عهد ازدهار الفكر العربي في القرنين التاسع والعاشر - في ميادين العلم والفلسفة حول الغيبيات يبحث العالم عن إمكان فهمه عن طريق الجدل ويتناول العلم عن طريق الطلاسم والسحر والتنجيم على اعتقاد بإمكان الوصول إلى نتائج عن هذا السبيل ... وقد كانت المقتطف التي يصدرها ويعصر فيها فيها كل عقله وشعوره وحيويته الفائضة بضرب النشاط في ميادين العلم والفكر المختلفة، المدرسة الأولى للثقافة الأوربية لأبناء الشرق العربي) (١٨٠٠).

وذهب إلى أن شبل شميل هو رسول الداروينية للثقافة العربية ويرد إليه الفضل الأول في تحرير الفكر العربي من جموده وغيبياته ويقول (وزعيم هذه المدرسة شبل شميل الفيلسوف السوري المشهور الذي أحدثت آراؤه أثراً كبيراً في الحياة المصرية. فهو أول من حمل لواء التفكير الحر في الشرق العربي ونادى بالحرية الفكرية وكون مدرسة فكرية.

تخرج فيها أمثال اسماعيل مظهر وسلامة موسى وعصام الدين حفني ناصف وغيرهم من زعماء التجديد الفكري) (١٨١).

كما وصف جميل صدق الزهاوي بأنه فيلسوف الشرق الذي جمع في

فلسفته بين العلم والحكمة النظرية وطرافة الأدب وخيال الشعر ويقول عنه (الزهاوي يتمتع بعقلية علمية فائقة لها من ذاتيتها أسسها ودعائمها الأولى، وهذه العقلية تمتاز بتشعب نواحيها وتشكلها حسب منطق العلوم. فهي تبدو في الرياضيات عقلية رياضية فائقة كما أنها في الفيزيقا تظهر ذهنية فيزيقية عميقة، وهي في علم الحياة تتظاهر في عقلية بيولوجية دقيقة تغلبها النزعة المادية، وقد كان لمعارفه هذه أثر عميق في تكييف شعره الفلسفي) (١٧٧).

ولم يكن إعجابه بالمفكرين الشوام أقل من حبه وتقديره لإسماعيل مظهر وسلامة موسى وأحمد أمين وطه حسين وتوفيق الحكيم ومحمود عزمى وحسين فوزي.

فلم تستهوه كتاباتهم فحسب بل جمعت بينهم مودة وصداقة طيلة حياته، فكان لا يذكر الأول إلا ويوسمه بالبحاثة ونعته بأنه من أكابر رواد النهضة المصرية الحديثة، الذين أخذوا على عاتقهم مهمة تلقيح الثقافة العربية بالثقافات الأجنبية الحديثة، وزعيم الأسلوب العلمي في اللغة، ورافع مشعل الفكر الحر في الشرق النائم وقال عنه (شخصية مظهر متعددة النواحي، فهو عالم مدرسي وفيلسوف اجتماعي ومؤرخ ... غير أن عقليته الأنسسيكلوبيدية تمتاز بنزعتها العلمية الصرفة حتى في ساحة الأدب المحضة، فهو لم يؤمن إلا بالعلم الفائض بضروب المرونة العقلية ولا يدلك على متجه التفكير عنده مثل كراهيته للنزعات المذهبية في أي متجه اتجهت. فلا المذهبية الفلسفية تجد إلى عقله طريقاً ولا المذهبية القومية عرفت إلى نفسه سبيلاً ولا المذهبية الطائفية اثرت في وجدانه يوماً ولا المذهبية العلمية تركت في عقله يوماً من الأثر ما يمكن أن يكون حائلاً يسد في وجهه طريق التفكير المستقل القائم على وزن الحقائق ثم الحكم فيها حكماً بعيداً عن كل المؤثرات) (١٨٨).

وليس هناك أدل على إكباره لإسماعيل مظهر من تلك الدراسة التي نشرها في مجلة الحديث عام ١٩٣٨ وقام فيها بتحليل أفكاره وإبراز دوره في

الثقافة العربية. وتجاوزت علاقته بالثاني حد الإعجاب المتبادل، إلى التماثل في الأفكار ووحدة الرؤى. فقد أهدى إسماعيل أدهم سلامة موسى دراسته عن الزهاوي، بوصفه داعيا من دعاة الحرية والتقدم ورائدا من رواد الثقافة العلمية المستنيرة. وكان سلامة موسى ببادله حبا بحب فأفرد لمقالاته الصفحات في مجلته (المجلة الجديدة) وكان حريصاً على توطنتها وتقريظها فكتب عنه فقال (ونحن نقرأ ما يكتبه اسماعيل أحمد أدهم مع الإعجاب والأسف. نعجب بالنظرة الصائبة التي ينظر بها إلى معنى الرقى الاجتماعي. وهي نظرة زعماء تركيا وأدبائهم. ونأسف لأنه ليس بين أدبائنا في مصر من ينظر هذه النظرة. فإن تركيا أدركت أن نجاتها متوقفة على التخلص من العقلية العربية سواء في الأدب أم الاجتماع بالرجوع إلى نفسها وإحياء عنصريتها التورانية والاندماج في الأسرة الأوربية المتحضرة. أما نحن فمازلنا منغمسين في الأدب العربي قد غمرتنا العقلية العربية في كل شيء تقريبا. وأكاد أكون الوحيد في مصرفي الدعوة إلى القومية الفرعونية والتخلص من العقلية العربية والاندماج في الأسرة الأوربية المتحضرة، ولكنى فرد بين رعاع وغوغاء يقرون السخف في كتب الأدب العربي القديم ويحسبون أنهم أدباء. ولو أننا كنا ندرك مغزى النهضة الحديثة والنقدم البشري في القرن العشرين لكافأنا إسماعيل أحمد أدهم بأحسن ما يكافأ به كاتب لكي لا ينقطع عن الكتابة في النصح لنا وتعيين الطريق للرقى. ولكنا نجهل مغزى النهضة الحديثة. ولذلك نحن نصادر كتبه. لذلك ايضاً تتقدم تركيا وتتأخر مصر) <sup>(۱۸۱)</sup>.

كما كان يعول على كتابات أحمد أمين في العديد من دراساته للأدب العربي وكان أحمد أمين بدوره يلمح أحياناً ويصرح أحياناً أخرى بإعجابه بكتابات إسماعيل أدهم وأرسل له العديد من الخطابات عقب نشر مقالته عن مصادر التاريخ الإسلامي يقرظه فيها ويمدح أسلوبه ومنهجه ويحذره في الوقت نفسه من غضبة المحافظين والجامدين (١٠٠).

كما تبرهن دراساته عن طه حسين بالتركية والألمانية عن مدى احترامه لأرائه ولا سيما ما جاء في كتابه (في الشعر الجاهلي) وفى احاديثه عن علاقة الدين بالعلم (١١٠).

وعلى هذا النحو السابق يمكننا الوقوف بوضوح على مصادر افكاره واصول آرائه في قضية الثقافة العربية بعامة وهذه الإشكالية بخاصة:-

فلم يكن إسماعيل أدهم بتسميته الثقافة العربية بالثقافة الإسلامية، منتصراً للإسلام ولا مقتنعا بأثر الملة المحمدية في الحضارة العربية. ولم يرم من ذلك إلا لأمرين:-

أولهما: الحط من شأن الجنس العربي والكشف عن قصور عقليته.

وثانيهما: رد إبداعات الحضارة الإسلامية إلى دون العرب الذين اعتنقوا الإسلام الذي لم يكن في رأيه إلا مجرد مظهر اجتماعي لا أثر له من مخاض الحضارة الموسومة به. ونجده يتفق تمام الاتفاق مع المستشرقين أرنست رينان (١٨٦٣ - ١٨٩٢) وسانتيلانا (١٨٥٥ - ١٩٣١) في تخطينهما لمن ينسب المدنية والحضارة والعلوم والفلسفة إلى العرب أو المسلمين، وحجة الأول هي قصور العقلية العربية عن الإبداع ومحاربة الإسلام بالعلم وأهله (١٨١٠) وحجة الثاني أن مخاض الحضارة الإسلامية من علوم وفنون وفلسفات وآداب ما هو إلا نتاج يوناني كُتب بحروف عربية (١٨٠٠).

ونجده يتفق كذلك مع احمد أمين في حكمه على العقلية العربية ووصف الفلسفة الإسلامية بأنها مجرد محاكاة للفلسفة اليونانية. وإن كانت كتابات احمد أمين أقل حدة وتعصباً إذ ذهب إلى أن العربي ذكى ومبدع ولكن ذكاء محدود لا يمكنه من التفلسف والإبداع والخلق العلمي، وأن للإسلام أثراً على العقلية العربية يتمثل في إتاحة الفرصة أمام المجتمع الإسلامي ليكون مزيجاً من شتى ثقافات الأمم المفتوحة (١٠٠١). وأن للعلماء والفلاسفة المسلمين إسهامات وابتكارات ولكن قليلة إذا قيست بما نقلوه من البونان (١٠٠٠).

ونألفه يحاكى كتابات رينان وإدوارد بالمر (١٨٤٠ - ١٨٨٣) ودنكان بلاك ماكدونالد (١٨٦٠ - ١٩٤٣) ودى بوير (١٨٦٦ - ١٩٤٢) في انتصارها للعقلية الأرية الغربية القادرة على التحليل والتركيب والتصوير والتأمل الدقيق وصياغة المناهج ووضع القوانين والتفلسف دون السامية العربية، وفي ادعانها أن كل ما كان للمسلمين من مظاهر حضارية ما هو إلا اقتفاء لأثر الفلاسفة اليونانيين (١٦٠).

وقد تأثر كذلك بأحمد رضا بك صاحب جريدة (مشورة) وراند المدرسة الوضعية في تركيا وعبد الله جودت وجلال نوري (١٨٧٧ - ١٩٣٩) ورضا توفيق والشاعر توفيق فكرت (١٨٦٧ - ١٩١٥) وناظم حكمت أصحاب جريدة (اجتهاد) في نقدهم للثقافة الإسلامية الغيبية وإعلائهم من شأن العلمانية واحتقارهم ثقافة العرب والدعوة إلى هدم النظام التعليمي الديني السائد في الدولة (١٨٠٠).

ونراه يساير شبلي شميل في حملته على الدين، بوصفه علة الجمود والتخلف في الشرق، والحائل العتيد بين العرب وبين المدنية العلمية والفلسفة العقلية التي ارتسمت بها الحضارة الغربية (١٩٨٠).

اما عن تأثره وأثره في الثقافة المصرية فيمكن التماسه في تلك المساجلات التي جرت بين المجددين والمحافظين على صفحات الهلال والحديث والرسالة والسياسة الأسبوعية وغيرها من الصحف التي أثارت هذه الإشكالية. منذ مطلع العقد الثالث من هذا القرن.

فذهب كل من سلامة موسى (١٠٠) وشكري زيدان (١٠٠) وجميل صدقي الزهاوي (١٠٠) وسامي الجريديني (١٠٠) إلى أن علة الأقطار العربية ورأس بلوها الاعتقاد بأن هناك مدنية غير المدنية الأوروبية وأن علاجها من الضعف والتخلف الذي حاق بها متوقف على أمرين:

أولهما: العزوف عن تقديس الغيبيات ودراسة الفقه وعلم الكلام والعادات والتقاليد البائدة مثل ارتداء الحجاب وتعدد الزوجات والطلاق والبكاء والنواح في المآتم.

وثانيهما : قبول علوم وسياسة وآداب وفلسفات الغرب بوصفها الدواء الشافى لكل أدرانها.

وراح حسين فوزي يؤكد في العديد من كتاباته على أن البحث في التراث والتقليب في الكتب الصفراء عبث صبياني يجب الكف عنه وذلك لأن ما يسمى بالتراث العربي قد مات. والموتى لا يبعثون إلا بالمعجزات. وعصر المعجزات قد ولى. والتراث العربي في رأيه لم يكن إلا حلقة اتصال ربطت بين التراث اليوناني وعصر النهضة وانتهت ومن ثم لا فائدة من دراسته (٢٠٠).

وان خلاص مصر في عودتها إلى اصولها الأرية وفى اعتناقها المدنية الأوروبية بعلومها وفلسفاتها شأن تركيا الحديثة وإذا كان هناك شيء من التراث لا بد البقاء عليه فليكن اللغة العربية لأنها ما زالت حية فينا. وكذا أثارها الفرعونية والقبطية والإسلامية باعتبارها الوانا فنية يجب الاحتفاظ بها في المتاحف (٢٠٠).

وعلى مقربة من ذلك ذهب إسماعيل مظهر في أول عهده، فنجده يصرح على صفحات (العصور) بأن حرية الفكر تعنى النقد وأن من الخطأ الاعتقاد بأن تراثنا يجب أن يكون نبراسنا الذي ينير الحاضر ويستشرف لنا المستقبل بل على العكس من ذلك تماماً فإنه يرى (أن الحاضر هو في الواقع قائدنا وهادينا وما الماضي إلا صفحة بائدة نستقرئ فيها بعض ما يبرر لنا نظامات الحاضر التي نشعر بأننا في حاجة إليها. على هذا يجب أن نقتل في عقولنا فكرة التأثر بالماضي وأن نقوى في عقلياتنا ما استطعنا فكرة عبادة الحاضر لنستطيع أن نشق لأنفسنا طريقاً يأخذ بيدنا في ما أدلهم حولنا من ظلمات) (١٠٠٠) وراح والجدير بالذكر أن اسماعيل مظهر قد عدل عن هذه الأراء تماماً (٢٠٠٠) وراح يؤكد أن ثقافتنا المنشودة يجب أن تجمع بين القديم والجديد (١٠٠٠).

وعلى نفس هذه القيثارة نجد طه حسين يعزف لحنه الشهير أن العقلية المصرية أقرب للعقلية الأوربية في التفكير من إلى العقلية الشرقية وأن ارتباط مصر بأوربا حضارياً ليس بالأمر الجديد فهو المصير الذي ارتضته

لها طبيعتها (١٠٠) - على الرغم من إيمان عميد الأدب العربي بأهمية إحياء التراث العربي الإسلامي بمنهج نقدي للاستفادة منه - (١٠٠) نجده يقول في جوابه على استفتاء الهلال حيال موقف العقلية العربية من الثقافة الغربية (فسواء أراد المصريون والسوريون أم لم يريدوا فسيتصلون اتصالاً قوياً متيناً بأوربا في كل فرع من فروع الحياة. هم يفكرون كما يفكر الأوربيون ويشعرون كما يشعر الأوربيون ويسعون إلى نظام سياسي كنظام الأوربيين ولا بد أن يتم هذا كله وأن تغمر الحضارة الغربية مصر والشام حتى يصبح هذان البلدان جزنين من أجزاء أوربا ... وقد عرضت أوربا نفسها على مصر فقبلتها مصر وأن أهل الشام قد هاجروا إلى أوربا وأمريكا يخطبون الحضارة ويتحيلون في اجتذابها إلى بلادهم وقد تكلفوا في ذلك خطوباً وصروفاً وظفروا آخر الأمر ولكن بعد عناء شديد) (١٠٠).

وعلى هذا النحو سار أمين الريحاني في أول عهده وراح يؤكد أن آفات الشرق تتمثل في التعصب والجهل والكسل والادعاء وأن السبيل لتجديد ثقافتنا العربية هو العزوف عن تقديس الماضي والتحرر من عبودية التقاليد والانصراف إلى العلم واعتبار الأوربيين أنبياء الحضارة والتمدن ويقول (إن النار والنور يتباريان في الشرق اليوم ولكن في تلك النار كثيراً من الحطب الأخضر، وفي ذاك النور كثيراً من الدخان. الحطب الأخضر وما أدراك ما هو ؟ هو النقص في خبر الزعماء وفي إخلاصهم. هو الهوس الطائش والتعصب الأعمى في الجموع المتآلبة هو تزلف الرؤساء الدينيين من أولى الأمر الأعلى وتضحيتهم بمصالح الأمة في سبيل مصالحهم الخاصة. الحطب الذي يحجب دخانه النور إنما هو الجهل والخوف، والحاجة والرياء والنفاق والأثرة والادعاء.

وكيف تصلح هذه الحال ؟ كيف تتخلص من الحطب الأخضر فيصفوا النور وتبدو سبل الهداية قويمة جلية للناس ؟ وبكلمة أخرى كيف تصلح الأمة ؟ ... نعم إني أدعو الناس إلى ثورة فكرية تذهب بما في الأخلاق والعادات

والتقاليد والعقائد من فساد وسخافة وعفونة وضلال. الثورة الأدبية قبل الثورة السياسية والثورة الروحية قبل الثورة الاجتماعية. فالمرء الذي يثور على ما ورث من الأجداد، مما كان فاسداً اصلاً ومما افسده الزمان فيصلحه، أو ينبذه هو الذي يحق له أن يثور إذا اقتضى الأمر على الحكومة) (١١٠).

وقد عبر أمين الريحاني في استفتاء مجلة الحديث عن اعتزازه بايجابيات التراث العربي وناشد الحكومات العربية العناية به وإحياءه عن طريق الجمعيات والمنتديات والمعاهد العلمية المتخصصة (١١٠٠).

كما ذهب كل من أمين واصف (١١٠٠) ، وجبران خليل جبران (١٨١٠) ، وجبران خليل جبران (١٨١٠) ، أنيس الخوري المقدسي (١٨٥٠) (١٩٧١ - ١٩٧١) ومحمد لطفي جمعه (١٦٠٠) (١٨٨١ - ١٩٥٠) إلى أن آفة كل نهضة هو التقليد الأعمى سواء كان هذا التقليد سيراً على سنة السلف أم إتباع كل مبتدع مختلق وأكدوا أن أسس النهضة الحقيقية عندهم تقوم على الانتقاء من القديم والجديد ويتمثل ذلك في الحفاظ على مقومات الشخصية العربية وقيمها الأصيلة، وابتضاع من الغرب العلوم والمناهج الحديثة والطرائق الأدبية والفنية الطريفة .

الأمر الذي يحافظ على قوام الثقافة العربية ويعين على اللحاق بركب الحضارة الأوروبية .

وبين فيليب حتى (١٨٨٦ - ١٩٧٨) أن من العسف المقابلة بين الثقافة الشرقية والحضارة الأوروبية لأن كلاً منهما مدين للأخر ولا يمكننا تخيل روحاً بلا جسد ولا ديناً بغير علم فإذا كان العرب قد أخذوا عن اليونان بعض علومهم وفلسفاتهم في طور نمو حضارتهم فإن التاريخ يثبت أن فلاسفة اليونان أنفسهم قد نقلوا الشيء الكثير في العصور الغابرة من علوم الفراعنة والبابليين والفينيقين، وأن أوروبا الحديثة قد تغذت على تراث المسلمين وتربت على مآدبهم العملية والأدبية والفلسفة والفنية.

الأمر الذي يؤكد أن الحضارة حضارة إنسانية ساهمت العقلية الشرقية

والغربية في بنانها .

أما التقدم والتخلف والرقى والانحطاط فهي سنن يحكمها قانون العمران لا دخل للطبائع فيها ويقول (جرد مدنية اليوم مما الحقها به الشرق فلا يبقى معك إلا مدنية. زراعة القصب وصناعة الحرير وغيرها كثيراً استفادها الغربي من الشرقي وورثها عنه ... مدنية الغربي ميكانيكية قوامها الصناعة والتهذيب مدنية الشرقي روحية قوامها الزراعة والدين. الغربي هو المحرر السياسي والعقلي للعالم، والشرقي هو المعلم الروحي. عقل الشرقي كعقل الغربي ولكن الشرقي مرن عقله ليكون خضوعاً مستسلماً والغربي روض عقله ليكون هجوما طموحا. انتصارات الغربي في عالم المادة والحس وانتصارات الشرقي في عالم الروح والخيال، الشرقي يشتغل ليعيش، والغربي يعيش ليشتغل هم الأول الخلاص في العالم الأتي وهم الثاني الخلاص على هذه الأرض. المثل الأعلى للشرقي التأمل وللغربي العمل ... إن سلمنا للغربي الحديث بالتفوق الصناعي المادي فمن يكفل لنا أن هذا التفوق يستمر إلى ما شاء الله وما أدراك أنه لا يمضى القليل حتى يشرق نجم المدينة على الشعوب الصفراء في الشرق الأقصى ويغيب في القارة الأوربية فتنعكس الآية ويستخف أبناء الشرق بأبناء الغرب ... إنه ليس على الشرق سوى أن يدرك أهمية ميراثه الروحي ويتخذ ذلك منشطاً له للسعى إلى الكمال البشرى (٢١٨).

ويتفق توفيق الحكيم مع فيليب حتى على أن القول بموت الثقافة الشرقية ادعاء زانف لأن الثقافات والحضارات في رأيه لا تموت ولكنها تهضم في ثقافات أخرى وحضارات أخرى.

وإن إحياء الثقافة العربية عنده لا يعنى تقديس الماضي بل الإطلاع عليه واستيعابه وهضمه ثم تحليله ونقده واستلهام محاسنه واستبعاده نقائصه. وأن النهضة المرجوة أشبه ما تكون بطائر يتأهب للطيران. النقد في عينيه والعقل الحر في رأسه والتحقيق العلمي والترجمة الدقيقة جناحية - (١٣٠) ويقول ردا على إسماعيل أدهم ومن نحا نحوه (إني أريد تدعيم الثقافة الشرقية كلها،

والعمل على إنهاضها لتقف إلى جانب الحضارة الغربية قوية غنية وهذا الغنى لن يأتي إلا إذا عطف كل بلد من بلاد الشرق في أول الأمر على نفسه، ليستخرج من بطن الأرض التي يجب عليها كل كنوز ماضيها. حتى إذا اجتمع لدى تلك البلاد قدر عظيم من تلك اللاليء القديمة مجلوة منزوعاً عنها التراب، صب ذلك الثراء كله في معين واحد مشترك، وقُدم إلى الإنسانية باسم (الثقافة الشرقية) على أن الذي يدعو إلى الأسف والألم أن بعض المفكرين من الشرقيين انفسهم يشكون ويشككون في حقيقة وجود (الثقافة الشرقية) أولئك هم الذين قد بهرتهم انتصارات (الثقافة الغربية) المسيطرة الأن على العالم، فأعمتهم أشعتها الساطعة وأقعدتهم وأسجدتهم يسبحون بمجدها ويفركون أعينهم التي لا ترى شيئاً غير هذا النور الكثير. كذلك لا أقر تلك الخلوس متدثرين في أطمار حضارات بالية يصعرون بخدودهم ويصيحون بألفاظ نعرة مضحكة وفخر كاذب. ذلك أيضاً هو العمى، والعقم، والكسل، أنما إنهاض الثقافة الشرقية لا يكون إلا بنهوض الشرقيين إلى العمل فيبدأون أو لا بالهربية (الله العمل فيبدأون أو لا بالجري واللحاق بما وصلت إليه الثقافة الغربية) ("").

(إن الحضارة الأوروبية في الحقيقة لم تخلق بيديها خلقاً كل هذه القوالب المعروفة في آدابها وفنونها ولا كل هذه النظريات الشائعة في فلسفتها وعلمها، فإن كثيراً من هذه القوالب والنظريات مأخوذة عن الشرق في حالته الأولية. ولكن الأوروبيين زادوا عليه وأضافوا إليه وأخرجوه مهموراً بإمضائهم ومطلياً بشخصيتهم. وهذا في الواقع عمل كل حضارة من الحضارات ولا نستثنى من ذلك الحضارة الإسلامية نفسها في عصورها الزاهرة فما هي إلا جماع أفكار وثقافات وحضارات أمم مختلفة صبها الإسلام في قالبه وجعل منها لوناً خاصاً) (١٠٠٠).

والى مثل ذلك ذهب مبارك ومحمد فريد ابو حديد  $\binom{(777)}{777}$  ( $\binom{777}{777}$ .

اما احمد حسن الزيات فقد رفض دعوة المستغربين لفناء الشرقيين من أوروبا مبيناً أن رغبتنا في المدنية والتحضر لا تعنى ابداً فناء شخصيتنا في الغرب ويتساءل هل يمكن للشرقي أن يصبح غربياً ؟ وهل الغربي يقبل مساواته بالشرقي إذا أنتمى إليه ؟ ويقول مفرقاً بين الحضارة والثقافة (إن العلم لا وطن له، لأنه يتعلق باستخدام القوى واستثمار المادة في العالم كله لخير الناس كله، أما الأدب والفنون والأذواق والتقاليد، فهي قوام الأمم ولا تنزل أمة عنها إلا إذا نزلت عن ذاتها وزلت عن مستواها فخضوع الثقافة القومية للإنجليزية في مصر وفلسطين، وللفرنسية في سورية والمغرب، وللأمريكية في العراق والمهجر، بلاء على هذه الأمة لا تسلم عليه وحده ولا يستقل معه وطن) (١٣١).

ونجد مصطفى عبد الرازق يشارك في هذه المساجلات ويقرر ان التعاكظ حول الثقافة الغربية، والثقافة الشرقية ليس بالأمر الجديد في حياتنا الثقافة العربية، وأن ما جاء في مساجلة فيلكس فارس وإسماعيل أدهم لا يعدو أن يكون إلا طرحاً جديداً لكتابات المحافظين والمستغربين.

وراح يفند ادعاءات إسماعيل ادهم فذهب إلى أن زعمه بتميز العقلية الغربية عن الشرقية لا يقره العلم الحديث الذي يحتمي به وذلك، لأن السمات العقلية وليدة البينة لا دخل للجنس فيها ففلاسفة المشرق العربي والمغرب العربي لا يفصل بينهم إلا النشأة والتطور الثقافي وكذا العربي الذي نبت في اليمن وشقيقه الذي نبت في الأندلس لا ميزة لأحدهم عن الأخر إلا الموارد الاجتماعية والثقافية (وعلى هذا فإن الصور الذهنية لكل شعب يغلب أن تكون مرآة للشكل المتكون من تفاعل خصائص ذلك الشعب التاريخية مع البيئة ... أما القابلية العقلية والقدرة الفكرية فلا يحكم على مدى كل منها بمجرد النظر إلى طبيعتها في زمن واحد وعصر منفرد ذلك لأن العقلية تخضع، كغيرها إلى مؤثرات تختلف قوة وضعفا ونصيب العقلية من كل ذلك أن تنزع في كثير من الظروف منازع شتى تباين الأصل والطبيعة فتراها ذلك أن تنزع في كثير من الظروف منازع شتى تباين الأصل والطبيعة فتراها

تتلون بلون المؤثر إن ضعفت بالنسبة له، أو تراها تلون المؤثر إن قويت عليه أو تراها تمتزج معه إن تعادلاً منزعاً وقصداً وغاية وهذه هي الحقيقة الواضحة التي نلمحها في ثقافات الشعوب المتعددة) (٢٢٥).

كما نعت كتابات إسماعيل أدهم بأنها تفتقر إلى التدقيق وأن ارتكانها للتاريخ لا يخلو من المغالطة لأنها تستبعد وقائع وتستشهد بواقعات بحسب أهوانها ومراميها كما أنه لا تخلو من الاضطراب في محاولاتها تحديد معنى (الشرق) فتارة تجعله جغرافياً وثانية جنسياً وثالثة عقدياً وفكرياً وغفلت أن كل ثقافة تحمل بين طياتها الفكر الغيبي والعلمي معاً في شتى العصور وأن الفرق بين ثقافة وأخرى هو سيادة الطابع وغلبة السمة. ويدلل على ذلك بالعصور الوسطى التي كانت في الشرق الإسلامي مظهراً من مظاهر الرقى حيث التصالح التام بين الفكر الغيبي والفكر العلمي وكانت في الغرب موطن الظلام والانحطاط حيث هيمنة الكنيسة بوصفها السلطة الغيبية على العلم ورجاله.

الأمر الذي يتهاوى معه زعم إسماعيل أدهم بأن للثقافة الغربية ميزات تفتقر إليها الثقافات الشرقية، فالعبرة في المثال السابق بالسلطة المهيمنة الطابعة للثقافة بوصفها الرأى العام الموجه والقائد.

ويمضي الشيخ مصطفى عبد الرازق في نقده إذ يقرر أن إخلاص اسماعيل ادهم لفلسفة أوجست كونت (ث) قد أوقعه في عديد من الأخطاء

<sup>(\*)</sup> يرى أوجست كونت في نظريته الاجتماعية المعروفة بقانون المراحل الثلاث أن المجتمع البشرى مر بثلاث مراحل هي المرحلة اللاهوتية أو الخرافية والميتافيزيقية أو المجردة، وأخيراً المرحلة العلمية أو الوضعية. ويقسم المرحلة الأولى إلى ثلاثة أطوار هي الطور الوثني ثم تعدد الآلهة ثم التوحيد الإلهي ويعد هذه الأطوار تسير إلى الاضمحلال من الناحية العقلية بينما تسير إلى الرقى من الناحية الاجتماعية بينما بعد المرحلتين الميتافيزيقية والوضعية من مظاهر الرقى العقلي والاجتماعي معاً لأنهما تؤديان حتماً إلى الديانة الإنسانية ويربط بين هذه الحالات الثلاث وبين فكرة التطور والتقدم فعنده، أن التقدم استعداد فطرى موروث لا يدفع إليه التغير الاجتماعي.

منها اعتبار الإيمان بوجود الله نقيصه عقلية والاعتقاد بالغيب آفة التمدن في حين أن الحقيقة التاريخية تؤكد أن الحضارة الفرعونية قد نمت في كنف التدين وأن العرب لم يصبح لهم حضارة إلا في ظل الإسلام (٢٢٧).

(افيكون اليونان اصحاب الفضل في ذلك فيأخذ فلاسفة المسلمين هذا الجانب العلمي أم يكون الدين الإسلامي هو الأصل الأول؟ اللهم لا يكون اليونان وفلاسفتهم أصحاب هذا الفضل إلا إذا أخذ القرآن بأساليب الفكر اليوناني أو إلا إذا اعتبر متكلمة المسلمين وفلاسفتهم فلسفة اليونانيين مصدراً أولياً في معتقدهم وكان القرآن مصدراً ثانوياً، والحقيقة تكذب هذا وذاك. وهم ما استعانوا بالفلسفة اليونانية إلا بعد أن تشربت قلوبهم معتقدهم الديني، وما كانت لهم الفلسفة إلا أداة منطقية لا علمية والمنطق غير العلم إلا إذا امتزجا (قبل أيام) (٢٢٨). وراح يؤكد مع فليكس فارس على أن الديانة المسيحية لم تعمل على تخلف أوروبا ولم تكن شرائعها علة ظلمتها في العصور بل المسئول الأول عن ذلك هو طبيعة المجتمع والفكر الأوروبي الذي حُرف كلمات عيسي وزيف بشارته (الواقع يقرر عكس هذا، إذ ليس في الدين المسيحي ما يقرر ذلك الجمود في القوى الفكرية كالذي ساد في العصور الوسطى نحن نعلم بأن المسيحية وجدت في الشرق فكانت سببا إلى حد كبير في توجيه منازع التفكير المختلفة من روحية واجتماعية وخلقية، فقامت بنصيبها من الإصلاح وسارت المسيحية بتعاليمها إلى الغرب ذاته، وكانت حالته أسوأ حالا فهذبت من نفوس أقوامه وأسعدتها طبيعتهم الخشنة وعقليتهم السميكة. وخنقت المسيحية في الدبر والكنيسة تراث اليونان والرومان وغيرهم فقدمت للتاريخ العلمي خدمة لا تقدر بقيمة، وبعد هذا لم تكن المسيحية ولم تكن روح النسك الشرقية التي جاءت معها سببا فيما ساد العصور الوسطى من فوضى واضطراب وقصور في النواحي الثقافية والعلمية. أيتهم الشرق بأنه سبب ذلك ولايتهم الغرب وأقوامه بأنهم هم الذين وجهوا تعاليم الديانة المسيحية وجهة مادية ؟ ! ثم ما هي العقلية

التي جاءت بصكوك الغفران وما هي الطبيعة التي تقبلت الشرائع القوطية ؟ أجاءت مع المسيحية من الشرق أم نبتت في الغرب ومن بنات افكار اقوامة، وهذا هو الواقع) (٢٦١).

## \* \* \*

ويمكننا أن نخلص من العرض السابق لأبعاد هذه الإشكالية عند فيلكس فارس وإسماعيل أدهم وأصولها وصداها في الثقافة المصرية إلى عديد من الأمور:

- ان اهمية كتابات فيلكس فارس وإسماعيل ادهم حيال هذه الإشكالية لا ترجع إلى جدتها أو طرافتها بل ترجع إلى أن مطارحاتهما كانت وراء ظهور العديد من الكتابات والدراسات الجادة عن الثقافة الشرقية وأثر آدابها وفلسفاتها وعلومها في ثقافة الغرب وكذا فضل العرب على الحضارة الأوروبية من جهة. وتطوير ميدان المساجلات والمعارك الأدبية وانتقاله من طور الجدل واللجاجة اللفظية والدفوع العاطفية إلى طور النقد العلمي الذي يعول على المنطق العقلي ويستند على الوقائع التاريخية والمناهج الفلسفية في عرض الأفكار ومناقشة الخصوم من جهة أخرى.

- إن ضعف معظم نقود ودفوع المتساجلين في هذه الإشكالية يرجع إلى عدة اسباب منها:-

عجز أصحابها عن تحديد مصطلح الثقافة والحضارة والروح الجمعي والتقدم شأنهم في ذلك شأن المفكرين الاجتماعيين الغريبين في هذه الحقبة، كما بينا في الفصل السابق الأمر الذي حال بينهم وبين حسم هذه الإشكالية.

جهل معظم المتحاورين بحقيقة التراث العلمي والفلسفي العربي وتعويلهم على كتابات المستشرقين في النقود والردود، ويرجع ذلك لندرة المؤلفات والتحقيقات العربية الأصيلة في هذا المجال.

تعصب اسماعيل أدهم ومن نحا نحوه لأصحاب الفلسفة الوضعية في

هجومهم على الثقافة الغيبية بعامة والثقافة الشرقية بخاصة متجاهلين في ذلك طبيعة الأفكار التي ابتضعوها وخلفياتها التاريخية ومكانة القيم التي أرادوا هدمها ويبدو ذلك بوضوح في تبنيهم فلسفة أوجست كونت التي أثبت الفكر الأوروبي نفسه تهافتها في ظل الحروب والصراع السياسي الدموي والانحطاط الخلقي وترددي النظم الاجتماعية في الغرب.

إغفال المتساجلين تحديد الثوابت في الثقافة العربية لاستبعادها من ميدان النقاش وكذا توضيح نهوجهم في انتقاء الفكر الوافد .

ومن المؤسف أن هذا الخطأ لم يبرحه المجددون المعاصرون فما زلنا نسمع من يدعو إلى اتخاذ مدنية الغرب قبلة دون سواها متوهمين أن ذلك الغرب سوف يسمح لهم بتعبده دون أن يفرض عليهم نسكه وتعاليمه التي تجعل منهم إن قبلوها مجرد رقيق لاحق لهم في الموائد إلا الفتات!!!

وتسنل عن ذلك تركيا الحديثة التي مدت للغرب يداها مستسلمة فبصفوا عليها . كما تُسئل عن ذلك الصين واليابان والهند وباكستان وغيرها من الدول الشرقية الأسيوية التي نهضت بعد كبوتها دون أن تتنازل عن مشخصاتها وديانتها وثقافتها ولم يقف منها الغرب إلا موقف الخصم والند ولم ينظر إليها إلا بنظرة إعجاب واحترام .

جدير بنا أن نمد الجسور ونشق القنوات ونفتح الأبواب والنوافد أمام ثقافات العالم المختلفة، ولكن من الواجب علينا قبل ذلك أن نتأكد من قدرتنا على إغلاقها إذا ما هبت العواصف وفاحت رائحة الجيف، لنأمن شرها. وحقيق بنا أن نتعلم فالعلم فريضة، بيد أن الواجب علينا أن نتطهر من دنس التعصب وآفة التقليد قبل أدائها على أن يكون مطلبنا من الأمم الأخرى التي نود التتملذ عليها هو التقنيات والمناهج في المقام الأول.

وخليق بنا أن نتجادل ونشغل حياتنا الثقافية بمنات المساجلات ما دمنا أيقاظاً اصحاء وما دمنا نسعى عن وعى لخير مصر ورفعتها .

واعتقد أننا لن نتمكن من التغلب على ظاهرة التطرف الفكري في مصر

ولن نستطيع الانتقال من طور التخلف إلى طور النمو والارتقاء ما دمنا عاجزين عن الإجابة على السؤال المطروح منذ فجر نهضتنا: من نحن ؟ وماذا نريد ؟ ولماذا ؟ وما دمنا نحمل معاول الهدم ونحن نجهل فنون البناء واصوله.

وعندي أن أفضل من تناول إشكالية الثقافة العربية في النصف الثاني من القرن العشرين هو عميد الفكر العربي المعاصر زكى نجيب محمود، الذي أفرد لهذه الإشكالية أكثر من خمسة عشر مؤلفاً من كتاباته تلك التي عبرت أصدق النعبير عن تطور عقليته من جهة ورسالة التوجيه والتنوير التي أخذها على عاتقه من جهة أخرى.

فقد انتهى رحمه الله - من سياحته الطويلة بين الفكر الغربي والشرقي حيث التتلمذ والاستيعاب ثم التحليل والنقد والانتقاء - إلى :- أن ثقافتنا المرجوة يجب أن تشتمل على ثلاث حلقات متصلة : تختص الأولى بوصف دقيق للواقع لتكشف عن إيجابياته وسلبياته ومحاسنه ونقائصه للتعرف على خصائص وسماته .

وتختص الثانية بعملية التحليل والنقد والانتقاء والتخطيط للمستقبل. اما الحلقة الثالثة والأخيرة فتختص برسم الخطط ووضع البرامج وإعداد المناهج للتنفيذ والتطبيق.

ومن ثم فالفكر عنده لا فصام فيه بين النظر والعمل ولا إصلاح عنده الا ويسبقه تمهيد يبرره ويرغب الرأي العام فيه .

وأكد أن الدعوة إلى العلم وتطبيق نظريته في شتى دروب حياتنا لا يعنى أبدا شق عصا الطاعة والمروق والإلحاد، فالدين عنده من الثوابت التي لا تستقيم أي دعوة للإصلاح بمعزل عنها (٢٠٠).

ويبين أن الأصالة لا تعني الانغماس في الماضي و لا التمسك بقيوده .

كما أن الابتكار لا يعنى التبعية والتقليد والتنازل عن الثوابت التي تحافظ على مشخصات الأمم (٢٣١).

وقد أعرب في عديد من كتاباته عن رفضه لوجهة سلامة موسى وإسماعيل أدهم التغريبية (٢٣٦) وكذا وجهة مصطفى صادق الرافعي وبعض الجامدين من الأزهريين الذين أبوا إلا تقديس الموروث ومهاجمة كل جديد. وذلك لأن هذين الفريقين لم يعبرا عن ثقافة العصر بينما يجد في مدرسة محمد عبده ضالته (٢٣٢).

ويرى أن الثقافة المثلى يجب أن يتوفر فيها ثلاثة شروط:-

أولها أن تكون نابعة من المجتمع وقادرة على التعبير عن الغالبية العظمى من أفراده، ومتواءمة مع الثوابت من مشخصاته، من جهة، وملائمة للعصر وحاجاته ومتغيراته من جهة ثانية، وتجمع بين الدين والعلم والفلسفة والفن والأدب في سياج حر من جهة ثالثة.

وثانيها أن تكون قابلة للتطبيق عن طريق التخطيط والإرشاد والتوعية لا عن طريق فرض القوانين أو القمع أو الإرهاب حتى يكون تطبيقها سهلاً ميسوراً وبقاؤها ثابتاً ومضموناً.

وثالثها أن تكون نافعة وتعمل على الإصلاح دائماً عن طريق النقد الواعي. وكاتب هذه السطور يتفق مع الدكتور زكى نجيب محمود فيما ذهب اليه تمام الاتفاق.

## Ilselain

- .Webster, Gramercy Books, New York. 1989 p. 353 (1)
- (۲) اندریه لا لاند: موسوعة لا لاند الفلسفیة تعریب د/ خلیل احمد خلیل منشورات عویدات بیروت باریس، ۱۹۹۲، جا ص ۲۶۰ ۲۶۱.
- (٣) ريموند وليامز: الثقافة والمجتمع ترجمة وجيه سمعان، الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة، ١٩٨٦، ص ١٠.
  - Webster: P 0 353. (1)
  - L. Damen, Culture Learning, Reading M A: Addison Wesley 1986, p. 369. (a)
    - (٦) احمد حمدي محمود، الحضارة، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٧، ص ١٦.
- (۷) ابن منظور، لسان العرب، دار صادر، بیروت لبنان، ۱۹۹۶ م، ط ۳ م ۹، ص ۱۹، ۲۰.
  - (٨) بطرس البستاني، محيط المحيط، مكتبة لبنان، بيروت ١٩٩٣، ص ٨٢.
- (٩) لويس معلوف، المنجد في اللغة، دار المشرق، بيروت لبنان ١٩٨٦، ط٢٩، ص ٧١.
- (١٠) سعيد الشرتونى، اقرب الموارد في فصح العربية والشوارد، مكتبة لبنان، ١٩٩٢، ط ٣.
- (۱۱) محمد فريد وجدي، دائر معارف القرن العشرين، دار المعرفة، بيروت ١٩٧١، ط٣ م٢، ص ٧٥٧.
- (۱۲) عبد الله البستاني، الوافي معجم وسيط للغة العربية، مكتبة لبنان، بيروت ١٩٨٠، ص ٧١.
  - (١٣) مجمع اللغة العربية، المعجم الوسيط، القاهرة، ط ٣ م ١، ص ١٠٢.
    - (١٤) ملحق المقتطف، يناير ١٩٤٩، ج ١ م ١١٤، ص ٤.
- (١٥) أحمد زكى بدوي، معجم مصطلحات العلوم الاجتماعية، مكتبة لبنان -

- بيروت ١٩٨٦، ص ٩٢.
- The Encyclopedia Americana International Edition Vol 8, 1980, p 0 315. (17)
- (١٧) د/ محمد عاطف غيث، قاموس علم الاجتماع، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة ١٩٧٩، ص ١١٠ ١١٤.
  - (١٨) مراد وهبه، المعجم الفلسفي، دار قباء، القاهرة ١٩٩٨، ص ٢٤٢.
- (١٩) يوسف كرم يوسف شلاله مراد وهبه، المعجم الفلسفي، دار الثقافة الجديدة، القاهرة ١٩٧١، ط ٢، ص ٦٧، ٨٣.
- (٢٠) مجمع اللغة العربية، المعجم الفلسفي، الهيئة العامة لشئون المطابع
   الأميرية، القاهرة ١٩٧٩، ص ٥٨.
- (٢١) جميل صليبا، المعجم الفلسفي بالألفاظ العربية والفرنسية والإنجليزية واللاتينية، دار الكتاب اللبناني لبنان، دار الكتاب المصري القاهرة، ب، ت ما، ص ٣٧٨.
- (٢٢) توفيق سلوم، المعجم الفلسفي المختصر، دار التقدم، موسكو ١٩٧٦، ص ١٥٥ - ١٥٧.
- (٢٣) حمدي عبد الجواد، دائرة المعارف الاشتراكية، العربي للنشر، القاهرة، ب، ت، ص ١٠٠.
- (٢٤) إبراهيم عامر أحمد عبد الرحيم مصطفى وآخرون، موسوعة الهلال الاشتراكية، دار الهلال القاهرة ١٩٦٨، ص ١٦٣.
- (٢٥) بأفل جوريفيتش، الإنسان والثقافة تأملات فيلسوف، دار الثقافة الجديد، القاهرة، ١٩٨٩، ص ١١.
  - (٢٦) احمد حمدي محمود، الحضارة، ص ٥: ١٧.
- (٢٧) الصفصافي أحمد المرسى، معجم الصفصافي، دار الدعوة، تركيا، ١٩٨٣، ح. ٢، ص ٥٥٩ .
- Sami Akalin, edepiyat 4-bask. Varlkyayineve, Islanbul, 1916, S 155, 156
- (٢٨) ت س اليوت، ملاحظات نحو تعريف الثقافة، ترجمة د / شكري عياد، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، القاهرة، ص ٢٣: ٣٩.

- (۲۹) جان بول سارتر، ما هو الأدب. ترجمة، جورج الطرابيشي، المكتب التجاري، بيروت، لبنان ۱۹۶۱، ص ٤٢ ٤٧.
  - (۳۰) أحمد حمدي محمود، الحضارة، ص ۲۰: ۲۷.
- (٣١) البرت اشفيتسر فلسفة الحضارة ترجمة عبد الرحمن بدوي، زكى نجيب محمود، وزارة الثقافة والإرشاد القومي، القاهرة، بت، ص ٣٤.
- (٣٢) حسين مؤنس، الحضارة دراسة في أصول وعوامل قيامها وتطورها سلسلة عالم المعرفة، عدد ٢٣٧، سبتمبر ١٩٩٨، ص ٣٧٧، ٢٧٨.
  - (٣٣) د/حسين مؤنس، الحضارة، ص ١٧٧، ١٧٨.
- (٣٤) مالك ابن نبي مشكلة الثقافة ترجمة عبد الصبور شاهين، دار المعرفة، القاهرة، ١٩٥٩، ص ١٧.
- (٣٥) الشيخ محمد عبده، الأعمال الكاملة، تحقيق / محمد عمارة، دار الشروق، القاهرة، بيروت، ١٩٩٣، ج ٣ ص ١٧٠، ١٧١.
- (٣٦) جورج زيدان، المؤلفات الكاملة، دار الجيل، بيروت، ١٩٩٤، ط ٢ المجلد السادس عشر، ص ١٦٠٠
- (٣٧) أحمد لطفي السيد، تأملات في الفلسفة والأدب والسياسة والاجتماع، دار المعارف، مصر ١٩٤٦، ص ٣٩.
- (٣٨) احمد لطفى السيد، المنتخبات،المقتطف القاهرة، جـ ٢، ص ٣٥، ٥٠، ٥٠.
- (٣٩) محمد أمين واصف، التفقه والفقاهه، مقال في مجلة الهلال، عدد ٧ / ١٩٢٥، ص ١٠٧٨، ١٠٨٠.
- (٤٠) انستاس الكرملى مجلة لغة العرب مطبعة الأيتام للاباء الكرمليين، بغداد ١٩٢٦، ج ١، ص ٢٠، ٢١.
- (٤١) سلامة موسى، الثقافة والحضارة، مقال بمجلة الهلال، عدد ١٢ / ١٩٣٧، ص ١٧١.
- (٤٢) سامي خشبه، مصطلحات فكرية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، مكتبة الأسرة، القاهرة، ١٩٩٧، ص ٨٩.
- وانظر أيضاً: رؤوف سلامة، سلامة موسى، أبى دار المستقبل القاهرة، ١٩٩٣، ص ٦٨.

- (٤٣) محمود كامل، الإسلام والعروبة، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة 1971، ص ٩٧: ١٦٥.
- (٤٤) فيلكس فارس بين الشرق والغرب مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٥٧، ٦ يونية ١٩٣٨، ص ٩٢٤، ص
  - (٤٥) المرجع السابق، ص ٩٢٥.
- (٤٦) إسماعيل أحمد أدهم بين الشرق والغرب مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٥٩، ٢٠ يونيو ١٩٣٨، ص ١٠١٤.
  - (٤٧) المرجع السابق ١٠١٥.
- (٤٨) إسماعيل أحمد أدهم بين الشرق والغرب مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٦ ٢٧، يونية ١٩٣٨، ص ١٠٥٥.
  - (٤٩) المرجع السابق، العدد ٢٧١ ١٢ سبتمبر ١٩٣٨، ص ٤٩١، ٤٩٢.
- (٥٠) عبد القادر عياش الثقافة مقال بمجلة الحديث فبراير ١٩٣٨، ص ١٦٦، ١٦٧.
- (٥١) سامي الكيالي، بين القديم والحديث، مقال بمجلة الحديث، سبتمبر ١٩٢٧، ص ٥٦٤.
- (٥٢) سامي الجديديني، طريق الشرق إلى القومية، مقال بمجلة الهلال، مايو ١٩٢٥، ص ٨٥٨، ٨٥٩.
- (٥٣) أمين الريحاني، الأعمال العربية الكاملة، جمع وتحقيق البرت الريحاني، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ١٩٨٦ جـ ٩، ص ٤١١، ٤١٣.
  - (٥٤) أمين الريحاني، الأعمال الكاملة، جـ ٨، ص ١٦٨.
  - (٥٥) امين الريحاني، الأعمال الكاملة، جـ ٧، ص ٢١٣، ٢١٦، ٢١٧.
- (٥٦) عباس محمود العقاد، ثقافتنا العربية، دار القلم، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، بتص ٥: ٧.
- (٥٧) أحمد حسن الزيات، وحي الرسالة، مطبعة الرسالة، القاهرة ١٩٤٩، ص ١٧٧.
- (٥٨) عباس محمود العقاد، أثر العرب في الحضارة الأوربية، دار المعارف، القاهرة، ١٩٦٠، ط٢، ص٤، ٦.

- (٥٩) توفيق الحكيم، تحت شمس الفكر، مكتبة الأداب، القاهرة ١٩٤١، ط ٢، ص١٢٤: ١٢٩.
- (٦٠) محمد حسين هيكل، الشرق الجديد، دار المعارف، القاهرة ١٩٩٠، ط ٢، ص١١٤: ١٢٢.
- (٦١) توفيق الحكيم، نظرات في الدين، الثقافة، المجتمع، مكتبة المصري الحديثة، القاهرة ١٩٧٩، ص ٦٧، ومحمود شاكر، رسالة في طريق ثقافتنا، دار الهلال، القاهرة ١٩٩١، ط٣، ص ٤٤: ٤٧.
- (٦٢) محمد حرب، الصراع بين الفكر الإسلامي والمادية في تركيا المعاصرة، دار التراث، القاهرة ١٩٩٠، ص٢: ٦.
  - (٦٣) إسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص١٥٠.
- (٦٤) إسماعيل مظهر، وثبة الشرق، دار الصور للطباعة والنشر، القاهرة ١٩٢٩، ص ١:٧.
- (٦٥) إسماعيل مظهر، وعضلات المدنية الحديثة، دار العصور، القاهرة، ١٩٢٨، ص١٧٥.
  - (٦٦) السابق، ص٣.
  - (٦٧)السابق، ص٢٠٧.
- (٦٨) سلامة مرسى، التثقيف الذاتي، سلامة موسى للنشر والتوزيع، القاهرة، العرمة، ط ٨، ص٥٠٠.
  - (٦٩) السابق، ص٥٣، ٥٥.
- (٧٠) حسين فوزي، سندبات مصري، جولات في رحاب التاريخ، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة ١٩٩٧، ص١٠٧.
  - (۷۱) المرجع السابق، ص۱۰۹، ۱۱۰.
    - (٧٢) المرجع السابق، ص٣٠٩.
- (۷۳) حسین فوزي، رد حسین فوزي علی استفتاء مجلة الحدیث، ینایر ۱۹۳۸، ص۲۲، ۱۱۰، ۱۱۰،
- (٧٤) عبد العظيم أنيس، محمود أمين العالم، في الثقافة المصرية، دار الثقافة

- الجديدة، القاهرة ١٩٨٩، ص٢٧.
- (٧٥) د. فؤاد زكريا، الإنسان والحضارة، مكتبة مصر، القاهرة ١٩٩١، ص١٢.
  - (٧٦) المرجع السابق، ص١٨، ١٩.
- (۷۷) د. حسین مؤنس، الحضارة، دراسة في اصول وعوامل قیامها وتطورها، ص ۳۷۰.
- (٧٨) أحمد أمين، فيض الخاطر، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٥٥، ج٩، ص ٢٤.
  - (۷۹) السابق، ص۱۹.
  - (٨٠) أحمد أمين، فيض الخاطر، جـ ١٠، ص ٢٧١.
    - (٨١) أحمد أمين، فيض الخاطر، جـ٣، ص ٢٦.
    - (٨٢) أحمد أمين، فيض الخاطر، جـ٦، ص٨٧.
- (٨٣) طه حسين، مستقبل الثقافة في مصر ، مكتبة المعارف، القاهرة، ١٩٣٨، ص٢.
  - (٨٤) المرجع السابق، ص٢ : ٢٦.
    - (٨٥) المرجع السابق، ص٣٢.
- (٨٦) زكى نجيب محمود، ثقافتنا في مواجهة العصر الهيئة المصرية العامة للكتاب، مهرجان القراءة للجميع، القاهرة، ١٩٩٧، ص١١: ٣٨، ٥٧: ٧٠.
- . (۸۷) زكى نجيب محمود، مجتمع جديد أو الكارثة، دار الشروق، القاهرة، ١٩٨٧، ط٤، ص٣٦١.
- (٨٨) زكى نجيب محمود، في تحديث الثقافة العربية، دار الشروق، القاهرة ١٩٨٧، ص٦٣، ٦٤.
- (٨٩) د. زكى نجيب محمود، تجديد الفكر العربي، دار الشروق، القاهرة المراء، ص ٦٩.
- (٩٠) د. زكى نجيب محمود، رؤية إسلامية، دار الشروق، القاهرة، ١٩٩٣، ط٢، ص ١٩١ - ٢٠١.
- (٩١) عبد الكريم غلاب، الثقافة والفكر في مواجهة التحدي، دار الثقافة، الدار البيضاء، المغرب، ١٩٧٦، ص ٧، ٨، ٣٠، ٣١، ٥٦. وانظر عزيز السيد جاسم،

INT

- تأملات في الحضارة والاغتراب، دار الأندلس، لبنان، ١٩٨٧، ص ٩: ١٩.
- (٩٢) أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، مؤسسة الثقافة الجامعية، القاهرة، ١٩٧٥، ص ٨٢ ٩٥.
- (٩٣) هاينز موسى، الفكر الاجتماعي نظرة تاريخية عالمية، ترجمة السيد الحسيني، جهينة سلطان العيسى، مطابع سجل العرب، القاهرة ١٩٨٠، ص٢١٠.
  - (٩٤) أحمد حمدي محمود، الحضارة، ص ٤٦: ٥١.
  - (٩٥) أحمد محمود صبحي، في فلسفة التاريخ، ١٩٧ ٢٠٣.
    - (٩٦) السابق، ص ٣٤: ١٠.
    - (٩٧) البرت اشفيترز، فلسفة الحضارة، ص ٦٠: ٦٧.
  - (٩٨) ت س اليوت، ملاحظات نحو تعريف الثقافة، ص ٤٠ ـ ٩٨ .
  - (٩٩) أحمد محمود صبحى، في فلسفة التاريخ، ص ٢٦٦: ٢٨٣.
- (۱۰۰) میخانیل نعیمة، جواب میخانیل نعیمه، مجلة الهلال، نوفمبر ۱۹۲۲، ص ۱۲۵ / ۱۲۸.
- (۱۰۱) العلامة مستهل، جواب العلامة مستهل، مجلة الهلال، مارس ١٩٢٣، ص١١٦ / ١٠٦. ولا توجد له ترجمة في العمد من كتب التراجم والأعلام.
- (۱۰۲) محمد لطفي جمعه، رد الأستاذ محمد لطفي جمعه، الهلال، ديسمبر ۱۹۲۲، ۲۵۷، ۲۵۲.
  - (۱۰۳) طه حسین، رد طه حسین، الهلال، بنایر ۱۹۲۳، ص ۳٤٥ / ۳٤۸.
  - (١٠٤) أمين واصف، جواب أمين واصف، الهلال، مارس ١٩٢٣، ص ٦٠٩ ٦١٢.
- (۱۰۵) أنيس الخوري المقدسي، جواب أنيس الخوري، الهلال، يناير ١٩٢٣، ص ٣٤٨ / ٣٥١.
- (۱۰٦) جبران خلیل جبران، جواب جبران خلیل جبران، الهلال، فبرایر ۱۹۲۳، ص ٤٦٣ / ٤٦٩.
- (۱۰۷) د. زینب الخصیری، فلسفة التاریخ عند ابن خلون، دار الثقافة، القاهرة، ۱۹۸۳، ص ۹۱: ۱۱۰.
- (١٠٨) مصطفى صادق الرافعي، جواب مصطفى صادق الرافعي، استفتاء الهلال،

- يونيو ١٩٢٣، ص ٩٢٩ / ٩٣٥.
- (۱۰۹) د. زينب الخضيري، فلسفة التاريخ عند ابن خلون، ص ۱۲۹: ۱۸۷.
- (۱۱۰) جبر ضومط، جواب جبر ضومط، استفتاء الهلال، يوليو ١٩٢٣، ص١٠٦٧/١٠٥٧.
  - (١١١) انظر في ذلك كتابي مالك بن نبي:-
  - مالك بن نبى مشكلة الثقافة، ص ٣٩ : ٩٢.
- مالك بن نبي شروط النهضة، ترجمة عمر كامل مسقاوى، عبد الصبور شاهين، دار الفكر المعاصر، بيروت، ١٩٩٣، ص ٢٤: ١١٧.
- (۱۱۲) حسين فوزي، كيف نعمل على إحياء ثقافتنا استفتاء مجلة الحديث، بنابر ۱۹۳۸، ص ۲۲، ۱۱۰: ۱۱۰.
- (۱۱۳) معروف الرصافى، جواب معروف الرصافى، استفتاء الهلال، يوليو ١٩٢٣، ص١٠٦٧، ١٠٦٧.
  - (١١٤) حنا خباز، النهضة الشرقية الحديثة، المقتطف، يوليو ١٩٢٧، ص ١١، ١٦.
    - (١١٥) أحمد أمين، فيض الخاطر، جـ ٣، ص ٧٩، جـ ٩، ص ١٠، جـ ١٠، ٢٣٧.
- (١١٦) عبد القادر العايش، الثقافة ٢، مقال بمجلد الحديث، مارس ١٩٣٨، ص ٢٤٤، ٢٥١.
  - (١١٧) سليم خياط، نظرات ومقابلات، المقتطف، يوليو ١٩٣٧، ص ٢١٤، ٢١٩.
- (١١٨) مصطفى عبد الرازق، النهضة الشرقية الحديثة، المقتطف، مايو ١٩٣٦، ص ٦٦٤، ٦٦٢.
- (١١٩) عباس محمود العقاد، النهضة الشرقية الحديثة، المقتطف، يوليو ١٩٣٧، ص ١٠، ١١.
  - (١٢٠) زكى نجيب محمود، هذا العصر وثقافته، ص ٨٤.
- (۱۲۱) مصطفى عبد الرازق، النهضة الشرقية الحديثة، المقتطف مايو ١٩٣٦، ص ٦٦٥ / ٦٦٦.
- (۱۲۲) فيلكس فارس، بين الشرق والغرب، الرسالة الأسبوعية عدد ٢٦٤، ٢٥ يوليه ١٩٣٨، ص ١٢٠٥.
  - (۱۲۳) سلامة موسى، جواب سلامة موسى، الهلال، نوفمبر ۱۹۲۲، ص ۱۲۹، ۱۳۰.

- (١٢٤) إسماعيل مظهر، معضلات المدنية الحديثة، ص ١٧٦.
- (١٢٥) سامي الجريديني، النهضة الشرقية الحديثة، المقتطف، مايو ١٩٣٦، ص٦٦٨.
- (١٢٦) جميل صدقي الزهاوي، نهضة الشرق العربي، الهلال، أبريل ١٩٢٣، ص١٩٩ - ٧٠٤.
- (١٢٧) إسماعيل أدهم، مصر والثقافة الأوربية، المجلة الجديدة، مايو ١٩٣٧، ص ١٧ - ٣١.
- (١٢٨) فليكس فارس: رسالة المنبر إلى الشرق العربي، مطبعة المستقبل، الإسكندرية، ١٩٣٦، ص ٤١، ٤٢.
  - (١٢٩) المرجع السابق، ص ٦٧.
  - (١٣٠) المرجع السابق، ص ٣٣٨.
- (۱۳۱) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال بمجلة الرسالة، عدد ۲۵۸، ۱۳ يونية ۱۹۳۸، ص ۹۲۹.
- (١٣٢) أنور الجندي: المعارك الأدبية في مصر، مكتبة الأنجلوا المصرية، القاهرة، ١٩٨٣، ص ١١١.
- (١٣٣) رابح لطفي جمعه: محمد لطفي جمعه وهؤلاء الإعلام، دار الوزان، القاهرة، ١٩٩١، ص ١٤٣ - ٤٤٠.
- (۱۳٤) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٥٨، ١٣ مونية ١٩٣٨، ص ٩٧٢.
- (۱۳۵) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال بمجلة الرسالة، عدد ۲۵۷، ومايلي.
  - (١٣٦) المرجع السابق، ص ٩٢٥ ٩٢٥.
  - (١٣٧) المرجع السابق، ص ٩٢٩ ٩٣٠.
  - (١٣٨) فليكس فارس / رسالة المنبر إلى الشرق العربي، ص٢٩ ٣٠.
- (۱۳۹) اسماعيل مظهر: وثبة الشرق، دار العصور للطبع والنشر، القاهرة، ۱۳۲۹، ص۲۳.
  - (١٤٠) سلامة موسى، الثورات، دار العلم للملابين، بيروت ١٩٦٠، ص١٠٩ ١١٣٠

- (١٤١) توفيق الحكيم هل يوجد اليوم شرق، مقال بالأهرام، ١٩٣٨، ص١٠.
- (۱٤٢) فيلكس فارس، بين الشرق والغرب، مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٧٥، ٢يونية ١٩٣٨، ص٩٢٤ وما يليها.
  - (١٤٣) نولا حداد، الاشتراكية مطبعة الهلال، القاهرة، ١٩٢٠، ص٩٢.
- (١٤٤) البرت الريحاني، الريحاني ومعاصروه، رسانل الأدباء، دار الهجان للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٦٦، ص ٣٤٤.
- (١٤٥) مصطفى لطفي المنفلوطي، النظرات، دار مصر للطباعة، القاهرة ١٩٩٣، ص١١٦ - ١٢٠.
- (١٤٦) أحمد حسن الزيات، وحي الرسالة، مطبعة الرسالة، القاهرة، ١٩٤٩، ص١٧٧ - ١٨١.
- (۱٤۷) على عبد الرازق، من أثار مصطفى عبد الرازق، دار المعارف، القاهرة، ۱۹۵۷، ص١٦٩، ٣٦٠، ٣٧٣.
- (١٤٨) صبري أبو المجد، أمين الرفاعي، الهيئة المصرية للطباعة والنشر، القاهرة ١٩٨٧، ص١٤٠٠ ٤٠٤.
- (١٤٩) عباس محمود العقاد، الثقافة العربية أسبق من ثقافة اليونان والعبريين، دار القلم بدون تاريخ، ص ١١١ ١٢٠.
- (١٥٠) زكى مبارك، اللغة والدين والتقاليد في حياة الاستقلال، مطبعة عيسى الحلبي، القاهرة ١٩٣٦، ص ٧٩ ١٠٤.
- (١٥١) عمر فروخ، مصطفى خالدي، التبشير الاستعمار في البلاد العربية، مطبعة الأزهر، بيروت ط٢، ١٩٥٧، ص٢١٨-٢٣٣.
- (۱۵۲) كمال يوسف الحاج، فلسفيات، دار الريحاني للطباعة والنشر، بيروت، ١٩٥٦، ص١٩٦، ١٩٤.
- (۱۵۳) ميخانيل نعيمة ماذا نأخذ عن الغرب، مقال بمجلة الهلال، أول نوفمبر، ١٩٢٢، ص ١٢٤ ١٢٨.
- (١٥٤) مصطفى صادق الرافعي: نهضة الشرق العربي، مقال بمجلة الهلال، أول يوليو، ص ٩٢٩ ٩٣٤.

- (١٥٥) محمد محمد حسين : الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، مكتبة الأداب، القاهرة، ١٩٥٦، جـ ٢، ص ١٩٦ ١٩٨.
- (١٥٦) سامي الكيالى: الفكر العربي بين ماضيه وحاضره، مطبعة المعارف، القاهرة، ١٩٤٣، ص ٢٧ - ٤١.
- (١٥٧) عصمت نصار: الفكر المصري الحديث بين النقض والنقد، القاهرة، ١٩٩٦، ص ٢٣٠، ٢٣١.
- (١٥٨) جمال الدين الأفغاني، محمد عبده: العروة الوثقى، دار العرب، القاهرة، ١٩٥٨، ص ٢٣ ٣٠.
- (١٥٩) أحمد الشرباصي: رشيد رضا صاحب المنار، المجلس الأعلى للشنون الإسلامية، القاهرة، ١٩٧٠، ص ٨٧، ٨٨.
- (١٦٠) اسماعيل أحمد أدهم: الأعمال الكاملة (قضايا ومناقشات) تحرير وتقديم: أحمد إبراهيم الهوارى، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٦، جـ ٣، ص ٥٧٧.
  - (١٦١) المرجع السابق، ص ٥٠ ٥٤.
    - (١٦٢) المرجع السابق، ص ٥٥.
    - (١٦٣) المرجع السابق، ص ١٣٨.
      - (١٦٤) المرجع السابق، ص ١٥٠.
      - (١٦٥) المرجع السابق، ص ٤٢.
  - (١٦٦) المرجع السابق، ص ٤٢ ٤٦.
    - (١٦٧) المرجع السابق، ص ٥٨.
  - (١٦٨) المرجع السابق، ص ٦٠، ٦١.
  - (١٦٩) المرجع السابق، ص ٦١، ٦٢.
    - (١٧٠) المرجع السابق، ص ١٤١.
  - (١٧١) المرجع السابق، ص ١٧٢ ١٧٣.
    - (١٧٢) المرجع السابق، ص ١٤٢.
  - (١٧٣) إسماعيل أدهم: قضايا ومناقشات، ص ١٤٢.
    - (١٧٤) المرجع السابق، ص ١٦١، ١٦٢.

- (١٧٥) المرجع السابق، ص ٧٧٥، ٥٨٧، ٥٧٩.
- (١٧٦) إسماعيل أدهم: شعراء معاصرون: الأعمال الكاملة، جـ ٢، ص ٨٤.
  - (١٧٧) المرجع السابق، ص ٨٦، ٨٧، ٩١.
  - (۱۷۸) اسماعیل ادهم: قضایا و مناقشات، جـ ۳، ص ٦٤.
    - (١٧٩) المرجع السابق، ص ١٣٣
    - (١٨٠) المرجع السابق، ص ١٣٩.
    - (١٨١) المرجع السابق، ص ١٥١ ١٥٢.
- (١٨٢) إسماعيل أدهم: شعراء معاصرون، الأعمال الكاملة، جـ ٢، ص ٨٣.
- (١٨٣) محمد عزه دروزه: تركيا الحديثة، مطبعة الكشاف، بيروت، ١٩٤٦، ص ٢٣٨، ٢٣٩.
  - (١٨٤) إسماعيل أدهم: شعراء معاصرون، الأعمال الكاملة، ص ٤٤٠.
  - (١٨٥) إسماعيل أدهم: أدباء معاصرون، الأعمال الكاملة، جـ ١، ص ٣١٠، ٣١٠.
  - (١٨٦) إسماعيل أدهم: قضايا ومناقشات، الأعمال الكاملة، جـ ١، ص ٤٤، ٤٥.
    - (١٨٧) اسماعيل أدهم: أدباء معاصرون، الأعمال الكاملة، جـ ١، ص ٥٦.
  - (١٨٨) سلامة موسى: الزهاوي الشاعر، مقال بالمجلة الجديد، أبريل ١٩٣٧، ص٨٣٠.
    - (١٨٩) إسماعيل أدهم: شعراء معاصرون، الأعمال الكاملة، ص ٨٣.
    - (١٩٠) إسماعيل أدهم : قضايا ومناقشات، الأعمال الكاملة، ص ٥٧١.
    - (١٩١) إسماعيل أدهم: أدباء معاصرون، الأعمال الكاملة، ص ٢٤٢ ٣٠٩.
- (۱۹۲) أرنست رينات: دين الإسلام والعلم، ترجمة الشيخ على يوسف، مطبعة المؤيد، القاهرة، ۱۹۰۸، ص ٤٠٣.
- (١٩٣) عبد العظيم إبراهيم محمد المطعني: افتراءات المستشرقين على الإسلام، مكتبة وهبة، القاهرة، ١٩٩٢، ص ١٥٨، ١٥٩.
- (١٩٤) احمد أمين: فجر الإسلام، مكتبة النهضة الحديثة، ١٩٨٧، ص ٣٤: ٣٩، ١٩٢٠ ١٣٣.
- (١٩٥) احمد أمين: الفلسفة الإسلامية، بحث في كتاب مبادئ الفلسفة تأليف أ.س رايوبرت الذي قام بتعريبه مطبعة لجنة التأليف والترجمة والنشر،

- القاهرة، ١٩٣٨، ص ١٤١ ١٤٧.
- (١٩٦) محمد حسيني ابو سعده: الاستشراق والفلسفة الإسلامية، دار ابو حريبة للطباعة، القاهرة، ١٩٩٥، ص ٢٣٧ - ٢٣٩.
- (١٩٧) محمد حرب: الصراع بين الفكر الإسلامي والمادية في تركيا المعاصرة، دار التراث، القاهرة، ١٩٩٠، ص ١ ١٥.
- (١٩٨) إبراهيم عبس: شبلي شميل داعية العقائد الغربية، مقال بمجلة الفكر العربي، ع ٣٠، ٤٠، يونيو، أكتوبر ١٩٨٥، ص ٩٧ ١١٣.
- (۱۹۹) سلامة موسى: ماذا نأخذ من الغرب، مقال بمجلة الهلال، أول نوفمبر ۱۹۹)، س ۱۲۸ ۱۳۰.
- (۲۰۰) شكري زيدان : سر تفوق الغريبين، مقال بمجلة الهلال، أول نوفمبر ١٩٢٢، ص ١٥٦ ١٥٦.
- (٢٠١) جميل صدقي الزهاوي: نهضة الشرق العربي، مقال بمجلة الهلال، أول أبريل ١٩٢٣، ص٧٠٢.
- (٢٠٢) سامي الجريدينى: ميزة المدنية الغربية، مقال بمجلة الهلال، عدد مارس ١٩٢٥، ص٦٢٠ ٦٢٣.
- (٢٠٣) سامي الكيال: الفكر العربي بين ماضيه وحاضره مطبعة المعارف، القاهرة، ١٩٤٣، ص٣١، ٣٢.
- (٢٠٤) حسين فوزي: سندباد عصري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، 199٧، ص ١٠١ ١١١.
- (٢٠٥) اسماعيل مظهر: حرية الفكر، مقال في مجلة العصور، ع ١١ م ٢، ١٩٢٨، ص ١١٦٩ - ١١٨٠.
- (٢٠٦) إسماعيل مظهر: مجد العرب والإسلام، مقال في مجلة الرسالة، ع ٢٤٧ مارس ١٩٣٨، ص ٥٢٣.
- (٢٠٧) اسماعيل مظهر: من الشرق بحث في كتاب سير ملهمة من الشرق والغرب، تأليف صمويل نيستسون ووليام دى ويت، تقديم: حسن جلال العروسي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦١، ص ١٦.

- (٢٠٨) طه حسين: مستقبل الثقافة في مصر، مطبعة المعارف، القاهرة، ١٩٣٨، ص ١٨٠٦، ٣٠ ٣٩، ٤٥ ٥١.
- (٢٠٩) طه حسين : من بعيد، المطبعة الرحمانية، القاهرة، ١٩٣٥، ص ٦٢ ٢٠٩، ١٣٩ ٢٦٣.
- (٢١٠) طه حسين: نهضة الشرق العربي، مقال في مجلة الهلال، عدد أول يناير، ١٩٢٣، ص ٣٤٦.
- (٢١١) أمين الريحاني: كيف تصلح الأمة، مقال بمجلة المقتطف، م ٧٢ ع ٣، مارس ١٩٢٨، ص ٢٦٦ ٢٧٢.
  - (٢١٢) سامي الكيالى: الفكر العربي بين ماضيه وحاضره، ص ٣٦، ٣٧.
- (٢١٣) أمين واصف: نهضة الشرق، مقال بمجلة الهلال، مارس، ١٩٢٣، ص ٦١١، ٦١٢.
- (۲۱٤) جبران خلیل جبران: ماذا نأخذ من الغرب، مقال بالهلال، عدد أول فبرایر، ۱۹۲۳، ص ۱۶۳.
- (٢١٥) أنيس الخوري: نهضة الشرق العربي، مقال بالهلال، يناير، ١٩٢٣، ص٣٥٠، ٣٥١.
- (٢١٦) محمد لطفي جمعه: ماذا نأخذ عن الغرب، مقال بالهلال، أول ديسمبر، مادا مادا الخذ عن الغرب، صفال بالهلال، أول ديسمبر، ص ٢٣٦ ٢٤٢.
  - (٢١٧) فيليب حتى: الشرق و الغرب، مقال في الهلال، يونيو، ١٩٢٥، ص ٩٢٦.
    - (٢١٨) المرجع السابق، ص ٩٢٦، ٩٢٨، ٩٢٩.
    - (٢١٩) سامي الكيالي: الفكر الغربي بين ماضيه وحاضره، ص ٣٦ ٣٦.
- (٢٢٠) توفيق الحكيم: تحت شمس الفكر، مكتبة التوكل بالجماميز، القاهرة، ط ٢، ١٩٤١، ص ١٢٩، ١٣٠.
  - (۲۲۱) المرجع السابق، ص ۱۳۲.
  - (٢٢٢) راجع استفتاء مجلة الحديث حول الثقافة الشرقية عام ١٩٣٨.
  - (٢٢٣) إبراهيم المصري: وحي العصر، مكتبة الهلال، القاهرة، ب ت، ص ٦٢-٦٧.
- (٢٢٤) أحمد حسن الزيات: وحي الرسالة، مطبعة الرسالة، القاهرة، ١٩٤٩، ص١٧٩، ١٨٠.

- (٢٢٥) باحث فاصل: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع ٢٧٦، اكتوبر ١٩٣٨، ص ١٦٩٧.
- (٢٢٦) ليفى بريل: فلسفة أوجست كونت، ترجمة وتقديم: محمود قاسم والسيد محمد بدوي، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٥٢، ص ٣٤ ٤٥، ٢٥٠ ٢٥٠ .
- (٢٢٧) باحث فاصل: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع ٢٧٦، اكتوبر ١٩٣٨، ص ١٦٩٨، ١٦٩٩.
- (٢٢٨) باحث فاصل: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع ٢٧٧، ٢٤ أكتوبر ١٩٣٨، ص ١٧٤٤.
  - (٢٢٩) المرجع السابق، ص ١٧٤٥.
- (۲۳۰) زكى نجيب محمود: هذا العصر وثقافته، دار الشروق، القاهرة، ط ٣، ١٩٨٧، ص ٣٨ ٤١، ١٣٤ ١٣٦.
- (۲۳۱) زكى نجيب محمود: رؤية إسلامية، دار الشروق القاهرة، ط ۲، ۱۹۹۳، ص ۷۰ ۸۰.
- (۲۳۲) زكى نجيب محمود: في حياتنا العقلية، دار الشروق، القاهرة، ط ٣، ١٩٨٩، ص ٥ ٤١.
- (٢٣٣) زكى نجيب محمود: ثقافتنا في مواجهة العصر، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٧، ص ١٧، ١٨.

### البابالثالث

# تطوس المناظرة

الثوابت الثقافية والمتغيرات اكحضارية

وقضايا الدين والقومية واللغة

لقد استحالت مناظرة فيلكس فارس وإسماعيل أدهم حول قضية الثقافة العربية - التي نحن بصددها - إلى مساجلة من أقوى المساجلات التي ظهرت في النصف الأول من القرن العشرين وما زالت أصداؤها تتردد في الكتابات والمؤتمرات والمنتديات وأجهزة الإعلام المختلفة لا في عالمنا العربي والإسلامي، فحسب بل بين سائر المعنيين بهذه القضية في العالم بأسره.

ويرجع ذلك إلى انتقال المتناظرين من التعاكظ حول مفهوم الثقافة العربية وما صدقاتها - كما بينا في الفصليين السابقين - إلى مناقشة الثوابت والمتغيرات في الثقافتين الشرقية والغربية، وكان الدين واللغة والهوية القومية في مقدمة القضايا المطروحة.

ومن مظاهر هذا التحول:-

#### أ - اتساع ميدان التناظر:-

فلم يقف عند حد التحاور الشفهي بين فيلكس فارس وإسماعيل أدهم أو التثاقف على صفحات المجلات، بل تخطي ذلك إلى ميدان التصنيف حتى أصبحت الموضوع الرئيسي لجل كتاباتهما، الأمر الذي جذب شيوخ المحافظين وأعلام المجددين في العالم العربي إلى المشاركة في هذه المناظرة كل بدلوه فاكتفى بعضهم بكتابة بضع مقالات يلخص فيها أراءه ونقداته، وأبى البعض الأخر إلا أن يفرد لذلك الرسائل والفصول من المصنفات: وراق لنفر منهم التخفي وراء اسم مستعار مخافة الزج به في أتون العراك الذي استعرت نيرانه، فقد شهدت السنوات الأربع الأخيرة من العقد الرابع من هذا القرن (١٩٠٦ - ١٩٤٠) أعنف المساجلات العقدية بين السماعيل أدهم ومن خلفه سلامة موسى، ومصطفى عبد اللطيف السحرتي المحامي (١٩٠٥ - ١٩٨٠) صاحب مجلة الإمام، ومحمود عزمي (١٨٨٩ - ١٩٥٤) ،

وشارل شميل صاحب مجلة البصير وبعض المستغربين وبين فيلكس فارس ومحمد فريد وجدي والشيخ يوسف الدجوي (١٨٧٠ - ١٩٤٦) واحمد زكي ابو شادي (١٨٥٠ - ١٩٥٥)، ومصطفى صبري (١٨٦٩ - ١٩٥١)، وبشر فارس، ومحمد حسين هيكل، وعبد المتعال الصعيدي (١٨٩٤ - ١٩٥٨)، وزكي مبارك والشيخ مصطفى المراغي (١٨٨١ - ١٩٤٥) ومصطفى عبد الرازق، وعباس محمود العقاد. وقد استتر الأخيران تحت اسمين مستعارين هما: (باحث فاضل - وقارئ) والسيد عبد الحسين شرف الدين الموسوي العاملي (١٨٧٤ - ١٩٥٧) وتكلا رزق، وراق لهما المشاركة بأبحاث في القضايا المطروحة دون إشارة لأطراف المناظرة.

ذلك كله فضلاً على بعض المثقفين الذين كانوا يشاركون بانطباعاتهم في باب المساجلات من الصحف التي حوت المساجلة (المجلة الجديدة - الحديث - الرسالة - البلاغ المقتطف - أدبي - الأزهر - الإمام - السياسة الأسبوعية - البصير) ومنهم الأستاذ عبد الله الزنكلوني والأستاذ محمود المنشاوى.

#### ب - تطور منهج التناظر:

فقد عول فيلكس فارس، وإسماعيل أدهم في مناقشاتهما السالفة على المنهج الجدلي (\*\*) بوجه عام وبرهان (\*\*\*) الخلف على وجه الخصوص غير

وهو يختلف عن الحجة العقلية التي ترتكن إلى اليقينات المستنتجة من العقل أو النظريات المستندة

197

<sup>(\*)</sup> الجدل (Dialectic) ويعني المناقشة والخصومة . وهو عند المناطقة قياس من مقدمات يقينية مسلم بصحتهما والغرض منه إلزام الخصم وإفحام من عجز عن إدراك مقدمات البرهان أو التشكيك في الأجوبة المطروحة . وهو عند الفلاسفة فن الحوار والمناقشة لتوضيح المفاهيم وتحديدها وتبسيط التصورات وتأكيدها . وهو وسط بين الأقاويل البرهانية والأقاويل الخطابية .

<sup>(\*\*)</sup> البرهان في اللغة (Demonstration) هو الحجة الفاصلة البينة والمقصود ببرهان الخلف هو البرهان الكلامي الذي يقوم بتحليل نقيض القضية ليثبت كذبها ويبرهن على صدق رأي صاحب الدعوة وتهافت رأي خصمه . أو هو إثبات أن قضية ما صادقه بإثبات أن نقيضها مستحيل أو هو إثبات قضية ما بإيطال النتائج اللازمة عن نقيضها .

أنهما ومعظم من شاركهما في المناقشة رغبوا عن الجدل إلى الحجج العقلية.

والأسانيد العلمية تبعاً للقضايا المطروحة حتى اتخذت كتابات المتناظرين نهج المساجلات الفكرية والمطارحات العلمية الراقية وإن شذ عن ذلك بعض شيوخ الأزهر المتعصبين الذين اعتادوا نقض خصومهم بالخطب المنبرية والصفعات اللفظية التي تنأى عن أدب المناظرة، والاعتماد على الأدلة النقلية دون غيرها.

فنجد إسماعيل أدهم يعول على بعض النظريات الفلسفية والقوانين العلمية والوقائع التاريخية في تبرير الحاده ونقداته للغة العربية وآدابها وتهافت فكرة الوحدة القومية.

وعلى الجانب الأخر نجد فيلكس فارس، ومحمد فريد وجدي، وعبد المتعال الصعيدي، ومحمد حسين هيكل، وبشر فارس، يتناولون آراءه بالتحليل العقلي ويرتكنون إلى الحجة النظرية لإثبات ما بها من أغاليط واضطراب وتناقض، وضعف أسانيدها وتهافت مصادرها.

بينما نزع يوسف الدجوي، ومصطفى صبري يسفهان من شخصه وآرائه بأسلوب أقرب للهجاء منه للنقد وإن كان الأخير قد جمع بين الأسلوب الخطابى والنقد العلمى في ردوده وانتقاداته.

أما الفريق الرابع أعني: بعض القراء الذين شاركوا في المساجلة فقد اتسمت اطروحاتهم بالمسحة النقدية في ثوب الاستفهام وطلب الإيضاح.

#### ج- ثراء القضايا وتعدد الأفكار وتنوع الرؤى وتباين الاتجاهات:

لم تكن دراسة إسماعيل أدهم - من مصادر التاريخ الإسلامي التي نشرها بالإسكندرية في مارس ١٩٣٦، ثم نقده لكتاب (حياة محمد) لمحمد حسين

197

إلى العلم، ويعبر عن الأولى بالبرهان الرياضي وعن الثانية بالبرهان التجريبي . والحجة العقلية مرافة للاستدلال ولها أشكال ثلاثة القياس - الاستقراء - التمثيل، وهي ترمي إلى صدق الدعوى أو كذبها .

هيكل في سبتمبر من نفس العام، وبحثه عن الزهاوي في مارس ١٩٣٧، ورسالته الشهيرة (لماذا أنا ملحد ؟ (التي نشرها في مجلة الإمام في أغسطس من نفس العام، ونفده كتاب (هكذا تكلم زرادشت لنيتشه الذي ترجمه فيلكس فارس في نوفمبر ١٩٣٨، والفصل الختامي من مناظرته بين الشرق والغرب في ديسمبر من نفس العام على صفحات الرسالة، والرد الأخير على نقود بشر فارس حول كتاب الأخير (مباحث عربية) الذي نشره على صفحات المقتطف في أغسطس ١٩٣٩، ودراسته عن عام الفيل وميلاد الرسول التي نشرها في مارس ١٩٤٠ بمجلة الرسالة من جهة ورسالة المنبر إلى الشرق العربي التي نشرها فيلكس فارس عام ١٩٣٦، وهكذا تكلم زرادشت عام ١٩٣٨، وتتمة مناظرته بين (الشرق والغرب) على صفحات الرسالة في شهر يوليو من نفس العام من جهة اخرى إلا فصل الخطاب في مناظراتهما حول الثقافة العربية من جهة، والأطروحة النقدية التي أثارت حمية المحافظين والمجددين على حد سواء من جهة أخرى.

فقد أعرب إسماعيل أدهم عن نزعته الإلحادية وانتصاره للغرب وعلومه وفلسفاته المادية معلناً تبرأه من الثقافة الإسلامية بثوابتها ومتغيراتها وانتماءه للجنس الطوراني الحر - وانضواءه تحت راية العلمانية التي رفعها كمال أتاتورك وقد أثار خلال حديثه العديد من القضايا عن مصدر الأديان، وفكرة الألوهية وبعض النظريات الفلسفية والعلمية التي تتعارض مع نظرية الخلق الغيبية (المصادفة - النطور - النشوء والارتقاء - الانتخاب الطبيعي) وتطرق كذلك إلى فلسفة الدين والنقد التاريخي للكتب المقدسة بعامة والحديث الشريف والسيرة النبوية، والقصص القرآني، وخصال العرب، وعلم الأنساب بخاصة، وغير ذلك من ثوابت الثقافة العربية، الأمر الذي انتهى به إلى مصادرة كتاباته الإلحادية وتوجيه تهمة المروق والارتداد إليه من قبل النيابة العمومية ثم انتحاره، ودفع الباحثين المستثيرين لدراسة التاريخ الإسلامي دراسة علمية للرد على مزاعم المستشرقين التي كان

يرددها اسماعيل أدهم ورفاقه من المستغربين فظهرت عشرات الكتب النقدية عن طبيعة العلاقة بين العلم والدين، وخطر الإلحاد وحاجة الإنسانية الى الأديان وسلامة السنة وسيرة النبي رضي التحريف ومصداقية الوحي، وتهافت كتابات المستشرقين.

وعلى الجانب الأخر نجد فيلكس فارس يفاخر بتدينه داعياً لوحدة الأديان والقومية العربية ومدافعاً عن أصالة لغته وآدابها ومحذراً بني جلدته من نقض ثوابت ثقافتهم طمعاً في مدنية الغرب الزائفة ومرغبهم في نقد المتغيرات الحضارية لسائر الأمم للاستفادة منها.

وظهر على أثر ذلك العديد من الجمعيات الداعية للتصالح بين الأديان والتعايش السلمي بينها وعقدت عشرات المؤتمرات حول الوحدة الوطنية، كما أضحت فكرة الوحدة العربية مأرباً يسعى إلى تحقيقه العديد من رجالات الفكر والأدب في مصر والشام، ومطمحاً يأمله العوام للشعور بقوميتهم المسلوبة.

أما عن المحاور الرئيسية التي دارت حولها المساجلة هي الدين (\*)،

أما مناظرة فيلكس فارس فهي أولى المناظرات الفكرية في الثقافة العربية التي ناقشت قضية الإيمان

والإلحاد من جهة، وتجادلت حول مكانة الدين في الثقافة العربية من جهة أخرى ولا نعرف مساجلة أو

<sup>(\*)</sup> لا تعد مناظرة فيلكس من أوليات المناظرات حول قضايا الدين وإشكالياته في الفكر العربي الحديث فقد سبقتها إلى ذلك مساجلة الأب لويس شيخو مع شبلي شميل، و أصحاب المقتطف حول الدار ونية وموقف الدين منها . وكذا حملة مجلة المشرق على العلمانية والماسونية، ومطارحة جمال الدين الأفغاني ومحمد عبده مع رينان ونقد كل من الشيخ على يوسف ومصطفى عبد الرازق ومحمد رشيد رضا ومحمد بخيت المطيعي لكتاب رينان (دين الإسلام والعلم) ونقض كل من أحمد لطفي السيد ومصطفي لطفي المنفلوطي، ومصطفي مشرفة ومحمد فريد وجدي لكتاب (مصر الحديثة) للورد كرومر و ذلك فضلاً عن المناظرات المباشرة التي جرت على صفحات الصحف والمجلات نذكر منها مناظرة الإمام محمد عبده وفرح أنطون وهانوتو، وقاسم أمين والدوق داركور وعبد العزيز جاويش وفولوس . ناهيك عن المثاقفات التي جرت بين المحافظين والمجد دين حول علاقة الدين والدولة، والدين والغلسفة، والدين والعلم، والإعجاز العلمي للقرآن الكريم . ومقارنة المعارف الدينية بما جا، في الأساطير وادعا ال المستشرقين وشبها تهم حول القرآن والسنة وغير ذلك من القضايا .

القومية، اللغة وآدابها - كما أشرنا - ومن ثم كان لزاما على أطراف المساجلة الإجابة عن الأسنلة المطروحة:-

- هل الدين من الثوابت ولماذا ؟ وهل هناك تعارض بين الدين والعلم ؟ وما الضامن لسلامة الأديان ومصداقيتها ؟ وهل الشك في العقيدة من الأمور التى تكفلها حرية الفكر ؟ وما هو واجب شيوخ الأزهر تجاه الملحدين ؟
- هل الشعور القومي من الثوابت أم المتغيرات ؟ وهل القومية العربية فكرة وغاية أم حقيقة يجب التأكيد عليها ؟ وما طبيعة هذه الوحدة سياسية أم ثقافية ؟ وما هي معوقاتها ؟ وهل يتعارض الولاء لفكرة القومية مع الشعور بالانتماء للوطنية المحلية ؟
  - هل اللغة العربية الفصحى من المشخصات والروابط والثوابت الثقافية ؟
- هل الأداب العربية من الثوابت ؟ وهل النطور الحضاري يقتضي التنازل عن سمات هذا الأدب وفنونه ؟ وهل تكون المحاكاة تجديداً في الأساليب أم تقليداً للقوالب والأفكار ؟ وهل هناك مجال للترجيح أو التفضيل بين آداب الشعوب ؟ وما معيار نجاح الفنون ؟



7.

مناظرة سبقتها إلى ذلك إلا تلك المعاكظة التي جرت بين محمد عاكف شاعر الإسلام وتوفيق فكرت داعية الفلسفات الوضعية في تركيا و ذلك مع أخريات القرن ١٩ .

## الفصل الأول

## موقفهما من الدين

- أهمية الأديان.
- التعصب ووحدة الأديان .
- العقل والنقل والدين والعلم.
  - الإلحاد وأسبابه ومخاطره .
    - الإيمان وحرية الفكر .
- الموروث العقدي والتراث الديني.
  - الجمعيات الإلحادية.

- يهو د الدونمة .
- الاستشراق الديني.
  - الروحية الحديثة.
    - المصادفة .
- الدستور ودين الدولة.

#### فيلكس فارس وقضايا الإيمان ..

لقد أعرب فيلكس فارس عن وجهته المحافظة في عنوان أكبر مؤلفاته (رسالة المنبر إلى الشرق) تلك الرسالة التي أهداها إلى قادة الشرق العربي الذين يعملون على إحياء قوميته وبعث فضائله وأمجاده، وأكد في سطورها الأولى أن الدين من أرسخ الثوابت الثقافية والقوى الدافعة التي كانت وراء تقدم حضارة الشرق العربي في عصور ازدهاره ويقول: (... فإذا ما افتخرت قوميات الدنيا بالعرق فإنما نحن نباهي بالفكرة الحية السماوية التي أقامت من شتاتنا أسرة واحدة، كلمة التعارف بينها اسم الواحد الأحد رب العالمين) (أ) . وقد حاول فارس الإجابة على الأسنلة المطروحة من خلال تصديه

وقد حاول قارس الإجابة على الاسئلة المطروحة من خلال تصدية للنزعات الإلحادية التي تفشت في الشرق العربي منذ مطلع العقد الثالث من هذا القرن، وترويجه لفكرة وحدة الأديان، والأخوة الدينية: - فقد أدرك فيلكس فارس خطر ذيوع الفلسفات المادية والنزعات الإلحادية بين المثقفين المصربين بخاصة والشرقيين بعامة، فراح يوضح لبني جلدته من المسلمين قبل المسيحيين أهمية الدين للحياة الإنسانية ودوره الفعال في تماسك المجتمع ويكشف لهم عن زيف الحياة المادية وتهافت الفلسفات الإلحادية وعجزها عن تحقيق السعادة لمعتنقيها وبين أن الدينين المسيحي، والإسلامي اللذين يعتنقهما معظم الشرقيين لم يكنا أبداً علة انحطاطهم أو تخلفهم بل على العكس من ذلك تماماً، فإن علة انحطاط الحضارة الغربية ترد إلى ابتعاد أهلها عن جوهر عقائدهم وتخليهم عن الأصيل من تقاليدهم وعاداتهم باسم المدنية ومسايرة العصر ويقول عن انحطاط مدنية أوربا (رأت بلاد الغرب أن الدين أصبح سلطة تواطأت طويلا مع السلطان المطلق وما حوله من سادات الإقطاع وامتنع عليها أن تسلخ إنجيل عيسى عن هذه السلطة فأنكرتها، وأنكرت عيسى وتعاليمه ... وسارت المدنية الحديثة في طريقها فأنكرتها، وأنكرت عيسى وتعاليمه ... وسارت المدنية الحديثة في طريقها

مستنيرة بالعلم الوضعي منكرة كل ما لا تقع الحواس عليه فأصبحت القوة وحدها المسيطر الأعلى تنبسط قاعدة رهيبة للعجل الذهبي تحده باعتلانها وبمدها بلمعانه) (٢).

(يتضح للمفكر مما تقدم كيف تعالج المسائل المعقدة في أوربا في ما يتعلق بأحوال الحياة، فإن الأفكار مشبعة هنالك بعداء الأمم وبكيد الطبقات المختلفة فإذا دعي الشعب هنالك إلى التوليد فإنما يدعي باسم الوطن لإعداد جنود المعارك هجوماً أو دفاعاً، وإذا ما دعي إلى مقاطعة الغريزة المولدة فإنما يدعي بعاطفة الكيد للامتناع عن إيجاد السواعد العاملة يستعبدها أرباب الأموال، وإذا ما وقف مفكر يأخذ بالمبادئ الروحية رافعاً عقيرته على هذه النظريات قامت قيامة الفلاسفة الماديين عليه، واتهموه بالعته والجهل الفاضح (٦).

من مثل موقف الرومان، ومن مثل موقف العرب حين سادت الخرافات ببن الشعوب خرجت أوربا إلى عهدها الجديد، ولكن عيسى لم يكن هاديها، ولا كان محمد ماشياً في طليعتها، كان إنجيل الغرب حقوق الإنسان التي كتبها الثانرون بالدم المتمرد، وكان قرأنها القوانين التي سنها نابليون لإقامة الموازنة بين الحقوق، ولكن هذا الإنجيل الحديث الذي استمد من انجيل عيسى المساواة والإنصاف لم يتناول سواهما من مبادئ الإحسان والعطف والمغفرة والرحمة، وهذا القرآن الجديد قوانين نابليون المستمدة من مذاهب الأنمة في الشرع الإسلامي وقف عند حد التنظيم المادي لحقوق الناس، فقصر عن الأخذ بما في قرآن النبي الهادي من الدعوة إلى المعروف والبر بالأدنيين والأبعدين من بني الإنسان)، (إن السامية أنارت الغرب طوال الأجيال غير أن إشعاعها لم ينفذ إلا إلى أرواح العباقرة في شعوبه، وهذه الأثار الأدبية الرائعة التي تهز النفوس والتي يباهي أبناء الجرمن واللاتينيين بها لا تفيض على المشاعر بفقرة إلا ويرى الشرقي وراءها آية من توراته، أو انجيله، أو قرأنه ... فإن الروح السامية لن تنفك تتجه في جهادها الأكبر

نحو هذا الإله الذي يدعوه (شرقياً) ليحقره بتحقيرنا وهو الإله الواحد الأحد رب العالمين) (ا) .

ويبدو من أقواله السابقة أنه أراد أن يكشف زيف ادعاءات خصمه (إسماعيل أدهم) ورصفانه الذين زعموا أن قارب الإلحاد هو الذي حمل أوروبا إلى أرض الواقع حيث العلم والحضارة، وذلك بفضحه عورات المجتمع الأوروبي وأدرانه الخبيثة التي سوف تؤدي حتماً إلى انهياره، واجتهد في الوقت نفسه في تبصير بني جلدته في المشرق العربي التي لا يحصد تاركها وقرآن محمد وقي من الأركان الثابتة للمجتمع العربي التي لا يحصد تاركها أو ناقدها إلا ترياق الأفاعي الذي تنفثه فلسفات الغرب المادية موتاً. المتمثل في الماركسية التي أهدرت حقوق الفرد باسم المجتمع، والنتشوية التي دعت لنزع الرحمة من القلوب تحت شعار الغلبة للأقوى، والرأسمالية التي استعبدت الطبقات الكادحة بهيمنة أموالها. وغير ذلك من السموم التي تسللت الى مجتمعنا كثوابت عوضاً عن الدين الذي عده ملاحدة الغرب من المتغيرات.

ووضح كذلك أن أوروبا العلمانية لم تنقض إنجيل يسوع إلا لاستبداد من نصبوا أنفسهم أرباباً لكنيسته، فجاورا على الدين والدنيا معاً فسادت الخرافات، وظهر الزيف على التعاليم الإنجيلية . فرغب الأوربيون عن الكنانس وعباداتها إلى دساتير زعموا أنها من فيض أريحية الساسة والفلاسفة، غير أن الحقيقة تكشف أن إيجابياتها مستمدة من روح المسيح وقرآن المسلمين، الأمر الذي يؤكد أن الحضارة الأوربية لم تنقد الدين في ذاته بل نقدت ساسته فالدين والحياة الإنسانية صنوان لا يمكن الفصل بينهما لسلامة الأنفس وصلاح المجتمعات.

وانتهى إلى أن الدين الحق لم يكن قط مسبتاً للعقول ومثبطاً للهمم بل ما برح يؤسس النظم ويرسي دعائم الأخلاق ويثبت القيم الروحية التي تكفل السعادة للجنس البشرى وذلك على العكس تماماً من النظم الاجتماعية التى

استحدثها الغرب بحثاً عن الأمان والسكينة والسلام الاجتماعي، وسرعان ما يهدم ما صنع ليبحث من جديد عما افتقده بعزوفه عن الأديان . ويختم حديثه في هذا المضمار بقوله (وقد اتضح لدينا فوق ذلك أن اتهام الدين بما يأتيه أبناء الضلال الاجتماعي من مخالفة لروح الدين نفسه إنما هو انخداع إن لم يكن تحاملاً أو هو الجهل بما قصده عيسى ومحمد للناس من إصلاح وصلاح () .

ويبرر فيلكس فارس جعله الدين من الثوابت في الثقافة الشرقية بعامة والعربية منها بخاصة بتأكيده على أن عقيدة الألوهية جبلة عند الساميين لا يمكن طمسها أو تبديلها ويبرهن على ذلك بالواقعات التاريخية التي طالما أكدها علماء الأنثروبولوجيا وفلاسفة التاريخ ألا وهي (إن نفسية الشرقي وعقليته مستعدة بفطرتها للتأليه والإيمان بالغيبيات والتشبث بالأديان التي نبتت فيها) . وقد حمل على هذه المقدمة العلمية مقدمة أخرى تؤكد النتيجة التي يرمي إليها وهي أن الشرقي المؤمن بالأديان والعربي المسيحي والمسلم لم يحل إيمانهم بالله بينه وبين التعليم وإقامة الحضارات، وأكثر من ذلك أن الحضارة الإسلامية كانت ثمرة تعاون اليهود والمسيحيين والمسلمين الأمر الذي تسقط معه كل محاولات الماديين والملحدين لنقض الدين وتبديل سنة الله في خلقه، وفطرة الإنسان التي صانها الشرقي، بينما جحدها الغربي وأراد عبثا أن يصيب الشرق بآفة الإلحاد ويقول (... وكما أن الفرد إذ اقتيد مرغما إلى تطبيق حياته على غير السنن التي تتوافق وفطرته يضل السبيل، فتنقلب بواعث اللذة والسعادة فيه إلى مصادر ألم وشقاء، كذلك تشقى الشعوب التي قضى عليها بأن تأخذ بسنن غريبة عنها في تفكيرها وشعورها .

إن الشعوب التي تحدرت من السامية واستقرت حوافز القومية الشرقية فيها بكرور الأجيال فطرة خاصة تتميز عن الفطرة الأرية التي كانت أساساً للحضارة الغربية لاتينية وجرمنية، وتتجلى هذه الفطرة في بلدان البحر

الأبيض المتوسط الأهلة بحفدة الأقوام الذين أصغوا إلى أصوات موسى وعيسى وأحمد تخاطب فيهم ما ورثوه عن الرعاة الأقدمين الذين تمردوا على القوة بالحق وعلى الشرك بالتوحيد) (١).

#### \* \* \*

وينتقل فيلكس فارس إلى مناقشة قضية الإلحاد وأسبابه وآثاره على الشرق العربي مبيناً أن نقض الدين وهو أرسخ الثوابت في ثقافتنا بمعول الإلحاد الغربي لن يحررنا من جمودنا ولا يوصلنا إلى ما نطمح إليه من رقي ومجد بل إلى العكس من ذلك تماماً يلقي بنا عبيداً أذلاء لفلسفات الغرب المادية التي نزعت من قيمها الجديدة كل أثره للرحمة والحب والتعاون (٧).

كما أن الاغترار بالعقل الإنساني وقدراته، والتقدم العلمي وإنجازاته وثمراته لا يغني عن الإيمان والشعور بالضعف والضآلة أمام الخالق الذي يرد اليه كل شيء. كما أن التجبر والتعملق، والدعوة لقهر الضعف لن يؤدي إلى السعادة التي يشعر بها المتعبد في صلاة المطمئن إلى عدالة الله ورعايته وتوفيقه إن اجتهد في سعيه للحياة، وأخلص في عمله لها طائعاً للحكمة المحمدية (اعمل لدنياك كأنك تعيش أبداً واعمل لأخرتك كأنك تموت غدا). والعزوف عن فلسفة البقاء للأقوى التي يدعونا الغرب للعمل بها ويقول إن بدعة الإنسان المتفوق إنما هي في تقديرنا تشوق نفس شعرت بأنها كانت وستكون، وقد ضرب الإلحاد حولها نطاقاً فتوهمت أنها ستبلغ في هذه الحياة ما ليس من هذه الحياة).

(يقول المناظر ... إن علينا أن نعمل لدنيانا كأننا نعيش أبداً، ثم يقف فلا يورد الشق الثاني من هذه الآية العربية وهو واعمل لأخرتك كأنك تموت غدا) غير أن على أن الفت مناظري إلى أن الملحد لا يمكنه دون أن ينقض مبدأه أن يعمل لدنياه كأنه يعيش أبداً لأنه يعلم أنه صائر إلى العدم وأن أبناءه مولودون لدود القبور فهو طالب بالتنعم في يومه ما استطاع . إن من لا أبدية له لا عذر له) (أ) .

كما ذهب إلى أن ربط الإلحاد بالتقدم والإيمان بالجمود زعم يفتقر إلى السند العلمي وسرعان ما تفضح تهافته الواقعات التاريخية، مبينا أن إيمان العرب بالإسلام والمسيحية لم يحل بينهم وبين تقدمهم في علوم الطب والفلك والصيدلة والكيمياء والميكانيكا ... بل على العكس من ذلك تماما فقد دفعهم التوكل على الله وليس التواكل عليه إلى تشبيد أعظم الحضارات الإنسانية باعتراف المنصفين من الغرب كما أن إيمان أديسون وماركوني بالحقيقة اليسوعية لم يحل بينهما وبين اكتشافاتهما العلمية يقول (أي صديقى أدهم ... إما أن يكون الشرقى هذا المستسلم الضعيف فمما يكذبه التاريخ، تاريخ المسيحية وتاريخ الإسلام على السواء، فما كان المسيحيون الأولون ليجبنوا حتى بين أشداق الأسود وما كان المسلمون إلا مجاهدين بالجهادين توكلوا فما توكلوا وسلموا أمرهم لله فما استسلموا لزعازع الحياة بل ارغموها إرغاما ليسيطروا عليها بمكارم الأخلاق. أما قول المناظر بأن العقلية الغربية تناضل ضد الغيب فقول فيه جنوح في التعبير، ولا نعتقد أن الدكتور أدهم يقصد الغيب بل أسرار المادة وما يكمن فيها من تفاعل لأن الغرب إنما هو من هذه الإنسانية التي حدت قواها فوقفت واجمة أمام نظام الكون وسر الحياة والموت، وما نعلم أن العمل على درس خفايا المادة كان وقفا على الغرب دون سواه وقد رأينا العرب يذهبون إلى أبعد الأشواط في هذا السبيل) (١٠) . وراح يبين لمناظره أن الإلحاد وإن كان من الأمراض التي تفتك بالحضارات فإن العادات الفاسدة والتقاليد البالية والأنفس المريضة والعقول الجامدة التي تنسب إلى الأديان وتعلق بها لا تقل خطرا عن الإلحاد بل هي العلة الحقيقية وراء تخلف الشرق العربي ويقول (لقد ذهبت الطوائف الدينية كل من جهتها مذاهب جد غريبة عن روح الدين الذي أنار الدنيا من مشارقها، حتى أصبح من السهل عليها أن تعتنق الإلحاد من أن تقضى على تعصبها وتطرح التأويل التي تقضي على اتحادها على الأقل في إقامة حضارة تكفل حياتها . لقد تبلبلت النظم الاجتماعية بيننا إلى درجة يسهل على

شعوبنا فيها أن تغرق فطرتها الأصلية المريضة في تيارات مدنية الغرب من أن تستفيد منها قوتها وتعمل على شفائها . إن الاندفاع إلى الأغوار أسهل على المتعب من العودة إلى تسلق الذري الذي انزلق عنها. ولكن أترضى النفوس العربية النابهة التي لا تجهل ما يكمن في هذه البلاد من قوى أن تتخير الجمود فلا تقوم بواجبها لتحول دون انتحار شعب بزغت أنوار الهداية من أفاقه وبقيت حضارته مدى أربعين قرنا محوراً لتيارات التفكير في العالم) (۱۱).

وقد فطن فيلكس إلى أن فلسفة نيتشة الإلحادية هي الترياق الذي تجرعه مناظره وراح ينفثه سماً في الثقافة العربية، فأبى إلا أن يتناول نزعة السوبرمان بالنقد والتحليل محذراً بني جلدته من خطورة ذيوع أفكار نيتشة الإلحادية بين الشبيبة العربية المؤمنة موضحاً أن الفيلسوف الألماني أراد أن يهدم مدينة المسيح السماوية بحجة أنها مدينة خرافية توهمها الضعفاء والمعاقون خوفاً من قوانين الحياة التي تلفظهم وتطردهم من مدينتها التي لا بقاء فيها إلا للأصلح والأقوى.

وراح يؤكد أن فلسفة نيتشة التي أحدثت ضجة في الغرب تهدم ذاتها بذاتها لأن صاحبها إذا كان قد توهم موت الإله الشرقي الضعيف الذي يدعو إلى التراحم إلا أنه لم يستطع حماية الإله الذي اصطفاه للغرب، فسرعان ما قتله الصراع على السيطرة والهيمنة تبعاً للقانون الذي جعل منه إلها ألا وهو البقاء للأقوى (والغريب في فلسفة نيتشة التي أحدثت ضجة في الغرب حتى بين كبار مفكريها أنها تهدم ذاتها بذاتها لأن هذا الفيلسوف الذي قتل الإله الذي أبدعه هو، لا بالإشفاق والرحمة، بل بالعنف والقوة والقسوة التي أقامه على قاعدتها) (۱۳).

وذهب كذلك إلى أنه من الخطأ الاعتقاد أن الأديان السماوية لم تعن بالحياة ومشكلاتها بل على العكس من ذلك تماماً فالديانات ما هي إلا دساتير لتنظيم العلاقات بين الناس بعضهم البعض من جهة وبينهم وبين ربهم من جهة أخرى، كما أنها ليست ديانات مستغرقة في المثالية والخيال كما يظن

نينشة بل إن طبيعتها الخيرة جاءت لتحد من الإسراف في اللذات والمتع الجسدية وبين أن الدين الطبيعي والشرائع الإنسانية التي ينادي بها الوضعيون لا يمكن الاعتماد عليها في تسييس حياة الإنسان وذلك لأنه على الرغم من دقة القوانين الوضعية فإنها عاجزة عن تحقيق العدالة إذا ما قورنت بالعدالة الإلهية (۱۳).

ويقول (قد تتناقض الأحكام التي تستنها الحكومات والجماعات في مجال الأزمات مستوحاة من حالة مؤقتة تدفع إليها حاجة ملحة، فتكتب الواح تستبدل بتبدل الوضع والملابسات ولكن السنن التي تستلهم من الشريعة الموصي بها لا يمكن أن تتعارض إذا هي سلمت من دخيلات الأوضاع الإنسانية، وكل شرعة أصيلة تحتفظ بطابع مصدرها تتوافق حتما وكل شريعة تحدرت مثلها من ذلك الأصل) (١).

لقد تمرد نيتشة أمام العدم كما قلنا وخفيت عنه حقيقة الدين الذي أخذ به الغرب عن عيسى فأحاطه بالمعميات كما خفي عنه حقيقة ما أنزل على محمد فشوهه هذا الغرب بالافتراء والتشنيع تعصباً وجهلاً.

ولو تسني لنيتشة أن ينفذ إلى حقيقة الإيمان الذي دعا عيسى إليه مكملا ما جاء به موسى لكان تجلي له إيمانا بالقوة ترفع الضعفاء لا بالضعف يسلط عليهم الأقوياء ولو تسني له أن يستنير بما جاء به الإسلام من مبادئ اجتماعية عليه تماشي ما جاء به عيسى ولا تنقضه لأدرك أن في الدين الحق دستوراً يهدم كل ما أراد هو هدمه من صروح الفساد في المجتمع ويوجد الإنسان المتصف بمكارم الأخلاق محباً للحياة والقوة والجمال والحرية دون أن يكسر حلقة الإنسانية ويحاول الانطلاق منها وهو لا يزال يلبس تراب الأرض ويرسف في اغلالها) (۱۵).

وانتهى إلى أن غايتنا التي يجب أن تتضافر من أجلها الجهود هي رد الدين الى سذاجته الأولى الخالصة غير المشوبة وتخليصه مما حاق به من أوهام وخرافات بفعل المدنيات التى توالت على الكتب المنزلة فألصقت بها من قبيح

عاداتها ما حال بين الإنسان المؤمن بهاتيك الأديان واستخلاص ثوابتها من متغيراتها والتمييز بين أصولها وفروعها وعوالقها مؤكدا أن الدين في حقيقته لم يكن قط مأوى للمستضعفين ولا مرتعا للعطالي والخاملين ولا سجنا للايقاظ الناجعين بل كان وسوف يظل قانوناً الهيا لسعادة البشرية ويقول (أبي الله أن يكون ما أنزل من وحي للناس مصدرا لشقاء الناس ولكن الأديان لم تسلم في تنظيمها للحياة من شوائب المدنيات التي أرادت إصلاحها فإن تلك المدنيات لم تنقرض دون أن تترك للجميع ميراثاً ثقيلاً من ترهاتها ... إذا كان موسى قد تمكن من أن يهدى إلى عقيدة جديدة من التوحيد وقعت بهم إلى احتمال الاضطهاد ومواجهة الموت، فإن هؤلاء الناس قد أرغموا عقيدتهم في حياتهم فأقاموا في صحراء تيههم العجل الذهبي الذي كان خياله لم يزل ساندا على غرائزهم . إذا كان عيسى قد حرر الروح من قيود الطقوس وجعل الإنسان كاهنا لنفسه في هيكل مده الأفق وسقفه السماء وإذا كان قد وضع المرأة في مقام من الصيانة اعتبر فيه النظر المنحرف إليها دنسا، فإن المدنيات التي أراد إصلاحها ألصقت بأتباعه في حياتهم ما لا يصح معه وصف تلك الحياة بالمدنية العيسوية . وإذا كان محمد قد قدس حياة الفرد بالجهاد الأكبر ودعا إلى سيادة العقل على النقل وتبديل الأحكام بتبدل الأزمان وحرر المرأة من ذل الحاهلية فإن حياة أتباعه الاجتماعية لم تزل تشويها ضلالات المدنيات التي أراد إصلاحها فاستبقت تلك الحياة على كثير من مفسدات الجاهلية والفرس واليونان ما لا يصح معه وصف تلك الحياة بالمدنية الإسلامية . وأن يشك الشرق اليوم تبلبل أحواله الاجتماعية طالبا اصلاحها فما كان شاكيا أديانه وما يطمح مفكروه إلى تناول الكتب المقدسة بنقد أو تعديل فإن ما فسد فينا ليس من هذه الكتب بل مما حبكته كل فنة منا حول كتابها من بدع في الحياة تناقض مبدأ الحياة نفسه (١٦١).

\* \* \*

ويتعرض فيلكس فارس لقضية أخرى من قضايا الإيمان والإلحاد ألا وهي

زعم بعض الفلاسفة الوضعيين أن علة معظم الحروب والصراعات التي ظهرت على مر التاريخ كانت ترد إلى المعتقد الديني وأن تعدد الأديان والرسالات كان وراء الخصومات التي نشأت بين المجتمعات والشعوب (١٥) (١٠) بينما الإلحاد من الأمور الشخصية التي لا تثير الخصومات ولا تشعل نار التعصب كما أنه لا يحجر على حرية العقل في طلب الحقيقة واستبعاد ما لا يروق له من المعارف بغض النظر عن مصدرها . فذهب إلى أن الحاد أوربا في الماضي وانصرافها عن الدين في الحاضر لم يمنع الحروب ولم يحل بين الأحقاد والمطامع وبين القوى المتحفزة ليأكل قويها ضعيفها .

كما أن الإيمان بالله في الشرق في العصور الغابرة لم يحل بين أهله وبين إقامة الحضارات والتدين بالقيم السامية التي تسعى لسعادة البشر، وراح يؤكد على أن تعدد الأديان في الشرق ما هو إلا عرض يخفى جوهرها الواحد وأن الخلافات بينها لا ترد إلى علة فيها بل ترد إلى أهلها الذين لم يتمسكوا بأصولها وصلب عقيدتها ويقول (إن الأديان في الشرق لا تحول دون اتفاق أبنائه ومن رأى في الإنجيل والقرآن ما يدفع إلى الشقاق ويؤدي إلى خلاف فقد جهل حقيقة الإنجيل والقرآن.

وكلاهما الهام الحق المطلق يتعالى من أن تتناوله فكرة انسانية باصلاح وتحوير، ليولّي المسلم وجهة شطر الشرق وليولّي المسلم وجهه شطر القبلة إنهما لجهتان مختلفتان في الابتداء ولكنهما ينتهيان إلى وجه الله الحق والحق محور الكائنات وقطبها) (١٨).

ويمضي مؤكداً ما ذهب إليه متخذاً من فكرة وحدة الأديان (^) سنداً له

<sup>(\*)</sup> لقد سبق محمد بن زكريا الرازي الوضعيين وعلى رأسهم برتراند رسل في زعمه أن تعدد الديانات السماوية كان وراء الخصومات والحروب والفرقة والعداء بين البشر و ذلك خلال مناظرته مع أبي حاتم الرازي.

<sup>:</sup> Religion Unity وحدة الأديان

فكرة اعتنقها القائلون بوحدة الوجود " Pantheism " من الصوفية قديما ثم تطورت وأخذت أنماطأً وأشكالاً عدة منها التصالح، والتعايش، والسلام بين الأديان .

مبيناً أن غاية النساك والعباد في الملل المتعددة هي الاتحاد بالحقيقة الإلهية وأن الأرواح التي تثقلها الأحقاد هي التي تأبى التسليم بالوحدة الإنسانية وتناغم الوجود الذي يصلي صلاة الوحدانية ويقول (أي خلاف يمكن أن ينشأ بين ساجدين خاشعين يرتفعان بالروح إلى الدائرة التي تضمحل فيها أهواء الإنسان وسفا سف الحياة بل أي موحد لله يشرك بوحدة الإنسانية دون أن

فترد جذورها إلى شانكارا الحكيم الهندي القائل (اعبد الله في أي معبد شئت، أو اركع أمام أي إله) . وظهرت عند إخوان الصفا بوضوح في توحيدهم بين سائر الملل الإنسانية والسماوية فهم ينظرون إليها جميعاً باعتبارها تسعى إلى هداية الإنسان والارتقا، بأخلاقه وقيمه الروحية، وتبدو الفكرة كذلك في اعتقادهم بالرسول السابع المنتظر الذي سوف يقوم برد الأديان التي استلهمت روحها منه إلى أصلها. وقد تحورت هذه الفكرة في الثقافة الإسلامية الحديثة واستحالت دعوة للتصالح بين الأديان وذلك لأن الإسلام في رأي دعاتها يعد نا سخاً لما جا، قبله من جهة وأن الفروق الموجودة بين القرآن والكتاب المقدس لا يمكن تجاوزها ومن ثم فالصورة الوحيدة المقبولة لوحدة الأديان في الفكر الإسلامي الحديث هي اعتناق الإسلام.

و ذهب جمال الدين الأفغاني إلى أن جل الديانات السماوية تسعى لغاية واحدة وأن ما بها من خلافات يرد إلى رؤسا، تلك الديانات الذين يتاجرون بالدين . وتعد أولى الجمعيات التي تبنت هذه الفكرة في الفكر الإسلامي الحديث هي جمعية التأليف والتقريب بين الديانات السماوية التي أنشأها محمد عبده في لبنان خلال إقامته هناك . وقد قوبلت هذه الدعوة باستحسان من القس إسحاق تيلر البروتستاتي في إنجلترا الذي كان يسعى في كتاباته للتقريب بين الأديان .

وجمعية الإخاء الديني التي ظهرت في القاهرة في أخريات العقد الرابع من هذا القرن ومن أشهر المؤتمرات العالمية التي انعقدت لهذا الغرض في هذه الآونة المؤتمر العالمي للأديان بلندن عام ١٩٣٦ وقد شارك فيه الشيخ محمد مصطفى المراغى شيخ الأزهر آنذاك.

ومن أشهر الجمعيات العالمية جمعية الإخا، الديني التي ظهرت في لبنان على يد المبشر الأمريكي هوبكنز في مطلع النصف الثاني من هذا القرن وجمعية حلف بغداد التي ظهرت عام ١٩٥٥ م. وكان الغرض من إنشائها محاربة الشيوعية وتوحيد الجهود لذلك باعتبارها الممثل المعاصر للإلحاد. وما برحت الجهود على الصعيدين العالمي والعربي تسعى لتحقيق التصالح بين الأدبان والسلام بينها وذلك عن طريق عقد المؤتمرات ونشر الجمعيات. ولفكرة وحدة الأدبان صور أخرى عند البهائيين والما سوينين وأنصار الروحية الحديثة. ومن الطريف أن نجد لها صيغاً في كتابات العلمانيين فقد نظر كل من سبنسر وتايلور و دوركايم فريز للأدبان على أنها ظاهرة إنسانية واحدة، ومن ثم تخضع لقانون التطور، الأمر الذي يجعل منها كياناً واحداً له بداية ونهاية.

يصبح مشركاً بالله نفسه .

إن أتباع الأدبان المختلفة في مذاهبها على الأرض كالواقفين عند قاعدة الهرم تتنكر الفئة الماثلة لنظر الفئة المقابلة لها على بعد المجال ومن نهض بنفسه من الفئتين سالكاً مذهبه بالاعتلاء إلى الذروة لا بد له أن يلتقي على نقطة موقف واحد ومن يرتقي ارتقاءه من الجهة المقابلة إن الأرواح المتثاقلة وحدها تتناكر في دينها لأنها رازحة لا تريد نفض التراب عنها فهي تنظر إلى الذروة من أعماق موقفها وتظن أنها بلغت الأوج الأعلى فكأنها في وهمها تريد استنزال الله إلى شركها بدلاً من الاعتلاء طلباً للوحدة فيه) (١٠).

وقد أكد معاصرو فيلكس فارس على أن قوة وازعه الديني وإعلاءه من شأن الحرية وتسامحه العقدي، ودعوته للأخوة الدينية لا ترد إلى تعاليم ملته المارونية (\*) (۰)، بل ترد إلى عاملين أساسيين :-

<sup>(\*)</sup> المارونية: تنسب طائفة الموارنة إلى القديس (مار مارون) ت ٤١٠ م بلبنان. وقد تمركزت هذه الطائفة في أول عهدها به (بشرى) بشمال لبنان.

وكان عدد الاكليروس الماروني في القرن الثامن عشر لا يتجاوز أربعة عشر أسقفا ذلك فضلاً عن بطريركية وعدد غير قليل من القساوسة والرهبان . وكان بطريرك المارونية تابعاً لبابا روما وينتخب من قبل العامة والأعبان ورجال الاكليروس الماروني وقد اقتصر انتخابه منذ بداية القرن التاسع عشر على رجال الدين وقد واكب ذلك العديد من مظاهر الإصلاح على الكنيسة المارونية حتى أضحت الملجأ الذي يأوي إليه كل صاحب حاجة من أرباب الطائفة . وقد ساعد ارتقاء المستوى العلمي والثقافي لرجالاتها على النهوض بشئون الموارنة حتى أضحت الكنيسة المارونية من أقوى الكنائس المسيحية في لبنان على المستويين السياسي والاجتماعي وقد اتخذت من تعضيد فرنسا لها تكأة لفرض نفوذها لا في لبنان فحسب بل في بلاد الشام، و ذلك منذ مطلع القرن العشرين ومن مظاهر ذلك احتلالهم الوظائف العامة و شغلهم المناصب العليا منها، ذلك فضلاً على تواجدهم الملحوظ في الجيش وقد نجحت فرنسا في صبغ الطائفة المارونية بصبغتها الثقافية وجعلوا من لبنان دولة مسيحية على الرغم من تمركز الشيعة فيها . ويعتقد المارونية بصبغتها الثقافية وجعلوا من لبنان دولة مسيحية على الرغم من تمركز وروحانيته ولغته وأخذوا من الغرب مدنيته وثقافته غير أنهم يستنكرون أن يلصق بهم بعض الكتاب والصحفيين والسياسيين العروية ويعتبرون ذلك إزعاجاً لهم ، وذلك على العكس تماماً من طائفة الروم والصحفيين والسياسين العروية ويعتبرون ذلك إزعاجاً لهم ، و ذلك على العكس تماماً من طائفة الروم عدد سكان لبنان عام ١٩٣٩ . (٧٥٠ ألف نسمة) تشمل كل الطوائف فقد بلغ عدد المارونيين (٢٧٠

اولهما: تأثره بوالده الذي كان يأبى الظلم والتعصب في شتى صوره الأمر الذي دفعه إلى النزوح إلى مصر في مطلع القرن العشرين وإصدار جريدة (صدى الشرق) ليحارب على صفحاتها المظالم التي كانت تقع على لبنان وأهله سواء من المارونيين انفسهم أو من الإدارة العثمانية (٢٠).

وثانيها: ثقافته الشرقية وتأثره بكتابات المصلحين من امثال بطرس البستاني وجمال الدين الأفغاني ومحمد عبده، وحسين الجسر، وميخانيل نعيمه وغيرهم من النهضويين الذين أعلوا من شأن القيم الروحية ونبذ الخلافات المذهبية وعملوا مخلصين لإنهاض الأمة العربية والإسلامية من كبوتها، وحملوا على الإلحاد لإيمانهم الراسخ بأن إصلاح الشرق وإنهاضه لا ينجح إلا عن طريق الدين (٢٠٠).

## \* \* \*

ولا غرو في أن كتابات فيلكس فارس - سالفة الذكر عن الدين قد قوبلت بالغبطة والاستحسان من قبل الرأي العام التابع حيث كان قراؤه ومستمعوه من شبيبة المثقفين العرب من جهة وبالتأييد والمؤازرة والمشاركة النقدية في معركته مع إسماعيل أدهم من قبل الرأي العام القائد (الكتاب، الصحفيون، وأرباب النزاعات الصوفية - ورواد المحافل الماسونية، ورجال الديانتين المسيحية والإسلامية) من جهة أخرى.

ويبدو ذلك بوضوح في حديث رئيس الطائفة المارونية عنه (إن فيلكس فارس رجل دنا بفلسفته الصوفية إلى مراتب الأنبياء والقديسين). وكذا في مرثيات كل من زكي مبارك، وخليل شيبوب، وفريد جبران، ونمر غبريال، وعبد القادر العوا، وعطية السيد التي كشفت عن مدى إخلاص فيلكس فارس لرسالته الإصلاحية.

ألف)، والأرثوذكس (٤٦ ألف نسمة) والروم الكاثوليك (٢٦ ألف نسمة) والأرمن الأرثوذكس (٦ آلاف نسمة) والأرمن الكاثوليك (٦ آلاف نسمة)، والبروتستانت (٧الاف نسمة)، ومن المسلمين السنيين (١٧٧ ألف نسمة)، والدروز (٣٥ ألف نسمة)، والدوز (٣٥ ألف نسمة).

ورسوخ إيمانه وسلامة عقيدته الأمر الذي كان وراء حب وتأييد محمد رشيد رضا، ومصطفى المراغي، ومحمد فريد وجدي، ومصطفى عبد الرازق، وغيرهم من تلاميذ الإمام الذين كانوا يعتبرونه واحداً منهم. وقد صورت عبارات الألم والحزن التي جرت على السنة الشبيبة من الأزهريين الذين حضروا حفل تأبينه سناء مكانته في عقولهم وعظمها في قلوبهم تلك التي جاء فيها بأنه الداعية الذي فطن إلى الدين الحق الذي جمع بين ملة إبراهيم وإسماعيل وإسحاق ويعقوب وموسى وعيسى ومحمد وقال قولته المشهورة (ومن رأى في الإنجيل والقرآن ما يدفع إلى شقاق ويؤدي إلى خلاف فقد جهل حقيقة الإنجيل والقرآن أ

وليس هناك أدل على أثر كتابات فيلكس فارس ومناظرته مع اسماعيل أدهم في الثقافة العربية من هاتيك الجهود التي تأزرت لمكافحة الإلحاد الذي تسلل إليها . متلبساً أفكار داروين تارة ومادية بخنر تارة ثانية، وفلسفة الدين ونقد الأديان تارة ثالثة، والتفسير المادي والاجتماعي للتاريخ تارة رابعة والتمسح في قانون المصادفة والتشدق بمزاعم المستشرقين تارة خامسة، وذلك منذ أخريات القرن التاسع عشر . فلم يكن فيلكس هو الفارس الأوحد الذي حمل على الإلحاد والماديين بل تسيف من ورائه أئمة المحافظين من المسلمين والمسيحيين على حد سواء ذلك فضلاً على الشبيبة من المجددين الذين راحوا يرمون مزاعم المغتربين بنقودهم العقلية متحصنين بقرآنهم وإنجيلهم .

فنجد على سبيل المثال (مجلة الإسلام الأسبوعية) تحث الحكومة على مصادرة الكتب الإلحادية وتحرض العامة على مقاطعة الملحدين (١٦). وراحت مجلة الإخوان المسلمين تنبه رجالات الإسلام والمسيحيين للعدو الذي يتوعدهم وتكشف لهم عن طبيعة المصير الذي سوف تؤول إليه الأديان في ظل إباحة ذيوع النزعات المادية في الرأي العام (١٥).

بينما نزع فريق آخر من الكتاب إلى حث الأزهر للعمل على التوفيق بين

الدين والعلم وذلك عن طريق وضع تفاسير حديثة تتواءم مع الثوابت العلمية التي يتحصن بها الملحدون في حملتهم على الإسلام (٢٦) .

وقد تناول الأباء اليسوعيون على صفحات المشرق اهم الكتب الإلحادية بالنقد والتحليل وعرضوا لأهم الدراسات التي عنيت بنقض الشيوعية والفلسفات الوضعية والاتجاهات العلمانية في الثقافتين الغربية والعربية فقام الأب شارل أبيلا اليسوعي بتحليل آراء الشيوعيين وإبراز مواطن الخلاف بينهما وبين الأديان بعامة وتعاليم يسوع بخاصة . ووضح خطر ذيوع هذه الأفكار الإلحادية على الشبيبة المسيحية (٢٠٠) .

وقد تصدى القديس (راج - ل) في كتابه (محاولة في جمع البراهين ضد الملحدين) لكتابات اتحاد منكري الألوهية في روسيا ١٩٣٣ (١٨٠).

واضطلع حبيب سعيد بترجمة كتاب (هل من تناقض بين الدين والعلم) للأستاذ طمسون البروتستانتي وهو واحد من كتاب جمعية نشر المعارف المسيحية البروتستانتية (٢٦).

قد حفت مآدب وصالونات ومنتديات الخاصة بكتابات مفكري الغرب عن طبيعة العلاقة بين الدين والعلم فأخذها بعضهم بالنقض والتحليل وتلخيصها ونشرها في أبواب الدوريات التي خصصت لذلك بينما آثر البعض الأخر ترجمتها والتوطئة لها بمقدمة ينتقض فيها ما يتعارض مع ملته واعتقاده (\*).

Y 1 V

<sup>(\*)</sup> من أهم الكتب التي شغلت الثقافة العربية في مصر، وسوريا والعراق في العقد الرابع من هذا القرن: - فكره الله في ضو، الفلسفة الحديثة، بترجل باتبون. - القيم الخلقية وفكرة الله . سور لي . - عرض تاريخي للفلسفة والعلم - أ . وولت أستاذ المنطق بجامعة لندن . - فلسفة المحدثين والمعا صرين،

للمؤلف نفسه . - الفلسفة الأمريكية المعا صرة، جوزيف مكابي . - لغز الوجو د، لارنست هيكل .

<sup>-</sup> رسالة العقل الحر، جوانز هوايف .- الحقيقة والعقيدة، هالدين - دراسات لائقة عن إبدال الديانات، هكسلي . - لما ذا لست مسيحياً . - مقالات متشكك . - الدين والعلم براتراند رسل . - الله في حياتنا، أغطاطيوس ديك . - الما دة والقوة بخنر، بين الدين والعلم، أندر يكسون دايت . - الألوهية والفكر، لأرثر جيمس وإيرل أوف بلفور، ترجمة إسماعيل مطهر . - فصل المقال في فلسفة النشو،

وراح أمراء المنابر الفكرية والعقدية المتباينة ينشرون في الرأي العام فكرة التآخي الإنساني ونبذ التعصب والتسامح الديني ووحدة جوهر الأديان، فعلى سبيل المثال نجد بعض المحافل الماسونية تؤكد أن الهدف الأساسي الذي تسعى إليه هو نشر المحبة بين الناس وفض الصراعات بين المذاهب (--).

ونهض البهانيون يعربون عن مذهبهم في وحدة الأديان (٢٠) . ولم يفت العلمانيون أن يدلوا بدلوهم في هذا المضمار فذهبوا إلى أنه ما دام من العسير بل من المستحيل أن تتوحد الأديان فيجب عليها أن تفسح الطريق أمام النظم المدنية والمناهج العلمانية والفلسفات اللادينية لتأليف القلوب والعمل على تحقيق الوحدة الإنسانية بين البشر على أن تظل المعتقدات مسألة شخصية لا تتعدى وجدان الأفراد (إن كل دين عند أهله هو المظهر الأسمى للحقيقة وأنه يجعل أهله يهتمون قبل كل شيء بالفضائل الإيجابية ولكن الواقع عكس ذلك عند التطبيق فإن الدين ينحدر إلى مزالق للضغائن والحقود بدلاً من أن يكون مدارج للتعاون على بناء الإخاء الإنساني ... إن تعليم الدين في المدارس لناشنة غير موحدة العقيدة من أخطر عوامل التنافر كما عرف ذلك بالتجربة والفضائل الأدبية التي يجب أن تدرس في المدارس يجب أن يكون تقوم على السيكولوجيا الحديثة وعلى فلسفة الاجتماع ... يجب أن يكون الدين مسألة شخصية بحنة لا أن يتغلغل في شنون الدولة ولا أن يكون عاملاً من عوامل التفريق الخبيث بين أبناء الأمة) (٢٠) .

بينما نرى الشيخ محمد مصطفى المراغي من فوق منبر الأزهر يلبي دعوة المؤتمر العالمي للأديان ويقدم رؤية متكاملة للتصالح بين الأديان في اطروحته التي شارك بها، فذهب إلى أن الإخاء الإنساني المنشود لن يتحقق

والارتقاء، أر نست هيكل، ترجمة حسن حسين .- مصير البشرية، يكونت دينوي، ترجمة أحمد عرب عصام أحمد.

الأمر الذي يكشف عن علة تزايد المصنفات التي تناقش قضايا الدين ونشأته والحاجة إليه وأسباب الإلحاد وطعون المستشرقين وتهافت الفلسفات المادية في مطلع العقد الخامس من هذا القرن.

على بد الفلسفات المثالية ولا الجمعيات الماسونية ولا النظريات العلمية، بل عن طريق الأديان، وذلك لأنها دون غيرها القادرة على تهذيب العقل والنفس معا ويرجع التنافر بين الأدبان إلى شرذمة من رجالات الدين الذين باعوا ضمائرهم وانساقوا وراء أهواء الساسة وتجار الكلمة الذين حرفوا الكلم عن مواضعه تعصبا لجنس أو قومية، وذهب إلى أن الخطوات الأولى للتصالح بين الأديان يجب أن تبدأ من رجالاتها ومفكريها يخطوها اليهودي والمسيحي مع المسلم نعلاً بنعل، مع صدق النية وقوة العزيمة، والإخلاص لبلوغ الهدف، الا وهو اقتلاع الإلحاد من جذوره وتقوية الوازع الديني وغرس الإيمان بوحدة جوهر الأديان غرسا يطرح ما بها من أوجه الخلاف، وتثقيف الدعاة والمبشرين بثقافة قويمة تنأى بهم عن ثنايا التعصب، وتقودهم إلى التسامح العقدي والفكرى، والتصالح بين الدين والعلم (٢٣)، ويقول (وإذا كان الأمر هكذا فمن الواجب أن يتعاون أهل الأديان على تقوية الشعور الديني، وإعادته يعمر القلوب ويملأ النفوس هيبة ورهبة من الله، ورحمة ورفقا بعياد الله، وعلى إعزاز مركز الأديان أمام العلم وأمام الفلسفة الأدبية والفلسفة الاجتماعية، وأمام تيارات النقدم العقلي والتحرير الفكري . ولا شك في أن تقوية هذا الشعور وإعزاز مركز الأديان يقى الحياة الإنسانية من خطر هؤلاء المستنبرين وقدرته حين تتحكم المادة وتقوى فيهم الرغبات غير الشريفة) (٢١) .

وإلى مثل ذلك ذهب محمد فريد وجدي، فبين أن أصل الخلاف بين الأديان لا يرجع إلى جوهرها، لأنه سليم ومتسق وشاغر من مواطن التعارض والتنافر والتناقض، بيد أن الشقاق الملحوظ بين أصحاب الديانات السماوية يرجع إلى تعصب أهل كل ملة إلى نبيها والإكبار من أمره والإعلاء من شأنه على سواه إلى حد التنزيه، وكأنه جلب الشرعة من أريحيته، وأحدث المعجزات بقدرته الخلاقة دون أمر الله الذي أرسله شأن عباده المصطفين (والمحوائل التي كانت تفرق بين الأمم، وأشدها الغلو في تقديس أنبيانهم ورفعهم إلى درجات الألوهية، كادت تكون في عداد الأثار التاريخية . فإذا

وصل الإنسان إلى الخلاص منها توحدت الأديان على أسلوب القرآن وكان الفوز لأصوله على مر الأزمان) (٢٦) .

وعنى الشيخ مصطفى عبد الرازق بتوضيح موقف الإسلام من أصحاب الديانات الأخرى مستنداً على ما جاء في القرآن الكريم وسيرة النبي وسنته وبعض الواقعات التاريخية التي تثبت أن تسامح الأمة المحمدية مع أصحاب الديانات الأخرى فرض عين، وأن التسليم بصدق نبوة إبراهيم وموسى وعيسى شرط من شروط الإيمان يخرج تاركه من زمرة المسلمين (٢٠). وأقره على ذلك الشيخ محمد الخضر حسين (١٨٧٦ - ١٩٥٨ م)

وذهب أحد القساوسة في كلمته التي ألقاها في مؤتمر لتصالح الأديان البنان إلى أن المثل الأعلى الذي تنشده الإنسانية يمكن أن نجده متجلياً في بلد مثل لبنان، حيث اتحاد النفوس وتقارب القلوب بين أبنانه جمعياً، مع اختلاف أديانهم وتعدد مذاهبهم، ويقول (لا يوجد تحت السماء بقعة من الأرض فيها مثل ما في لبنان من الطوائف والمذاهب الروحية، وكأنها قطعة من الفسيفساء تحوي كل الألوان والأضواء ... إن الشعوب المختلفة الراقية تدرك كل الإدراك أنه لا دخل للوطنية في المعتقد الديني، فالوطن ملك للجميع مهما تنوعت الأديان والمذاهب والدين شيء بين الإنسان وربه المعبود) (٢٠).

وأكد كل من شارل شميل (1) وإلياس بدوي (1) وسليم مقصود (1) أن دعوة فيلكس فارس للتسامح بين الأديان جاءت معبرة عن مطلب الحقبة التاريخية التي كان يعيشها العالم العربي، ومن ثم، فإن علة نجاحها لا ترد إلى إخلاص فيلكس فارس وصدق شعوره وحصافته وفصاحته، بل ترد إلى قناعة الرأي العام القائد والتابع بأن وجودهم وكيانهم مرهون بتوطيد دعائم الدين في ثقافته، وأن وحدتهم المنشودة لا يمكن تحقيقها عن طريق الفلسفة أو العلم أو السياسة وذلك لأنها من المسالك الوعرة على العقلية العربية التي جبلت على التدين.

وراح أحمد زكي أبو شادي يؤكد أن العصبة الإنسانية والأخوة الدينية

التي نسعى إليها يمكن تحقيقها إذا ما فهمنا الإسلام فهماً صحيحاً، وأن الوحدة القومية لا تتعارض مع الوحدة الدينية المنشودة بل تعضدها وتثبت أركانها ويقول (وإني أعتقد أ، روح الإسلام لا تنافي إنشاء عصبة للأديان لخير الإنسانية، ولتكون سنداً روحياً لعصبة الأمم. و (الكومنولث الإسلامي) ما هو إلا نظير (الكومنولث البريطاني) الذي خدم السلام العالمي والحضارة أي خدمة. وليس هذا الكومنولث الإسلامي عدواً للوطنية فيما أرى، فإن القوميات مسائل داخلية، وكل ما تطالب به الجامعة الإسلامية احترام الإخاء والتعارف بين المسلمين، فهي عنصر من عناصر السلام والرقي لو فهمت فهماً صحيحاً، وليست علة للتعصب الأعمى ضد غير المسلمين، فإن هذا التعصب في ذاته يخالف روح الإسلام بتاتاً، ولا عبرة بالتفاسير المريضة والمغرضة التي يتشدق بها الفقهاء الجاهلون) (ته)، واقره على ذلك أمين الخولي (١٨٩٥ - ١٩٦٦ م) (١١).

ويتفق ميخانيل نعيمه مع فيلكس فارس على أن التدين ليس هدفاً في ذاته بل هو الطريق الذي يسلكه الإنسان ليترفع عن مستوى الحيوانية وشرورها والسبيل للارتقاء بمشاعره وأحاسيسه إلى عالم الفضائل، وأن الإيمان في رأيهما لا يعني تسليماً بالقلب، بل هو تفكر وتدبر واعتقاد حدسي وعقلي معاً، ومن ثم جاءت فلسفتهما الدينية متجاوزة للشعائر والطقوس التي تميز الأديان والطوائف والمذاهب عن بعضها، معنية بالجوهر الواحد الذي يسوقها مجتمعه إلى نفع البشرية وسعادتها، ألا وهي وجود الله الواحد في كل الأديان . وإن كان نعيمه قد دعا لوحدة الأديان من منظور فلسفته في وحدة الوجود (أأ) . قائلاً (إنما الدين أيها الناس هو شعوركم بالله في وحدة الوجود (أأ) . قائلاً (إنما الدين أيها الناس هو شعوركم بالله المنطوي فيكم، لا أكثر ولا أقل . فمن كان شعوره بالله نوراً صافياً كان دينه نوراً صافياً . ومن كان شعوره دخاناً . وذلكم الشعور هاجع في قلب كل إنسان هجوع النار في الحطبة، والخمرة في الجفنة، والفصول في سكينة الأرض . ومثلما تستيقظ النار في الحطبة إذا احتكت

بمثلها هكذا يستيقظ شعور الإنسان بالله عند احتكاكه بأخيه الإنسان) (١٠). وذهب فهمي المدرس (١٨٦٩ - ١٩٤٤ م) (رائد مدرسة بغداد الحديثة (٩). إلى أن الدين الحق هو الذي يؤلف بين القلوب ويدفع البشرية إلى الرقي والمدنية ويرغب عن التعصب، وشتى مظاهر الانحطاط الخلقي والحضاري، وأن هدفه من إنشاء القسم الديني في جامعة آل البيت التي تأسست عام ١٩٩٢ م هو التأليف بين القلوب وإثبات موقف الدين الإسلامي

(\*) مدرسة بغداد: - لم يكن الجمود الذي حاق بمدرسة مصر والشام في الفكر العربي الحديث قبيل نهضته في القرن التاسع عشر أقل عنتاً في مظاهره من مدرسة العراق حيث العزلة والتخلف الحضاري والجهل، وانحطاط القيم والتقاليد الدينية، وانحدار الأساليب الأدبية والفنية، واندحار الثقافة العلمية، وانتشار البدع والخرافات على يد الطرق الصوفية في القرن الثامن عشر وغيبة التصانيف الجديدة و ذيوع الشروح والحواشي في مناهج دور التعليم العتيقة، وكان الخوف من الغرب وفلسفاته وعلومه - من أهم بواعث الرقود الفكري والابتعاد عن الاستفادة من الآرا، الجديدة مخافة المروق والإلحاد ومن أعلام المحافظين في القرن التاسع عشر أبو الثنا، الألوسي (١٨٠٦ - ١٨٥٨) وإبراهيم الحيدري (ت ١٨٦٥ م).

ولم تبدأ حركة التجديد في العراق إلا على يد داو د باشا (١٧٧٤ - ١٨٥١) وأحمد مدحت باشا الذين عنيا جد عنايتهما ببعث الحركة الفكرية وإحيا، الآداب العربية وتوجيه الرأي العام ونشر المعارف العلمية الحديثة عن طريق مجلة الزورا، ومن مظاهر هذه النهضة انتشار الوعي السياسي عقب ظهور الدستور العثماني عام ١٩٠٨ م وإنشا، المدارس الحديثة، والعمل على محو الأمية التي بلغت حتى عام ١٩١٨ هو ١٩٩٥ واز دهار الصحف الأهلية فبلغ عددها عام ١٩١٢ م ستاً وأربعين صحيفة، ومن أشهرها مصباح الشرق، وتنوير الأفكار والحقيقة والإرشاد . والانفتاح على الثقافات المجاورة ولا سيما مصر وسوريا وتركيا الحديثة حيث التعرف على أسس النهضتين العربية والغربية، من خلال كتابات الأفغاني ومحمد عبده ولطفي السيد والعقاد وطه حسين .. ومطالعة آرا، يعقوب صروف و شبلي شميل وفرح أنطون ... و دراسة مؤلفات التنويريين الأوربيين في التركية التي اجتهدت في نقل كل مستظرف من العلوم والفلسفات الأوربية إليها . ونمو الشعور القومي كرد فعل للحركة الطورانية . ظهور الاتجاهات الفكرية والأحزاب السياسية، الاتصال المباشر بالغرب عن طريق الاستعمار الإتجليزي، ذيوع بعض الفلسفات في الرأي العام ولاسيما الماركسية التي نشرها عبد الوهاب محمود صاحب مجلة الأماني ومحمد محمود التشطيني صاحب مجلة عطار د وفلسفة نيشة عل يد محي الدين الكيلاي محرر مجلة النور ورزوق عبسي محرر مجلة المؤرخ . ومن رواد الاتجاه التجديدي أحمد عزة الفاروقي وطه الشواف وفهم المدرس ومعروف الرصافي وياسين الهاشمي وجميل صدقي الزهاوي .

السمح من اصحاب الديانات الأخرى.

ويمضي أمين الريحاني إلى مثل هذا النحو فيؤكد أن التسامح الديني الذي ننشده هو قبول الآخر واحترامه على الرغم من إدراكنا الخلافات العقدية بيننا ويقول (التساهل الديني هو الاعتبار والاحترام الواجب علينا إظهارهما نحو المذاهب المتمسك بها آخرون من أبناء جنسنا ولو كانت هذه المذاهب مناقضة لمذهبنا، (الله لا يفضل أمة ولا طائفة على أخرى. الله لم يصطف له في الأرض شعباً خاصاً)، (فلم نتعصب ما دمنا نتذبذب من ضعفنا عن تفهم أمور دينية كثيرة لم يصل العقل إليها ؟) (ولتجمعنا الوطنية إذا فرقنا الدين والله لا يريد التفريق)، (التساهل معنى أصيل لا ينكره الإنجيل ولا القرآن) (منا .

## \* \* \*

ولم تكن فكرة التصالح بين الأديان التي نادى بها فيلكس فارس - والتي بينا أبعادها، من خلال عرض حديثه عن الدين باعتباره من أرسخ ثوابت الثقافة العربية - هي الفكرة الوحيدة التي وجدت من معاصريه التأييد والمؤازرة، بل إن حديثه عن التدين الفطري في الإنسان، وكشفه عن طبيعة العلاقة بين الدين والعلم، وتحذيره من خطر الإلحاد، وتبريره علة إخفاق الحضارة العربية، وتوضيحه أن الدين غير مسئول عن ذلك الإخفاق، قد ترددت أصداؤه في كتابات المحافظين المستنيرين.

فاجتهد كل من احمد زكي ابو شادي (١٠) وتوفيق الحكيم (٥٠) ومنصور فهمي (١٨٨٦-١٩٥٩ م) وعبد الرحمن العيسوي (١٥) وعلى الطنطاوي (٢٥) ومحمد فريد وجدي (٢٥) وغيرهم في توضيح أن عقيدة الألوهية إحساس فطري يرجع إلى النشأة والتربية والاجتماع، غير أن الإيمان الوجداني يحتاج للحجة العقلية والنظرة العلمية لحمايته من لحظات الشك التي تنتاب العقل، والرد على حجج الملحدين - ولا سيما في العصر الحديث - التي تستند على بعض النظريات العلمية المخالفة للوحي . أما معرفة الله فلا يمكن التدليل عليها

بالحس والعقل، لأنها من البديهيات وأن ضعف الإيمان به هو الذي يدفعنا إلى طلب البرهنة على وجوده .

(است اتصور عقلاً سليماً تكامل نضجه، ولا قلباً خالصاً من قيود الأهواء، ويخفق في جو يصفو من سحب الشهوات . ومن الشواغل الدنيا التي تزحم الناس وتغمر حياتهم، إلا ومر بهما طيف الإيمان بالله الأصل الأول لكل الوجود، والعلة البعيدة لكل موجود، المدبر لهذا النظام والمحكم لهذه الأحكام، والمقلب الطاوي لصفحات الدهور والأيام . وليس علم الفلاسفة مهما يذخر بضروب البراهين وصنوفها بأقوى أثراً من لمحة من لمحات رجل سليم الطبع . يفكر في الكون أو يلقي بنظرة فاحصة في أبعاد السماء، أو يرسلها في أعماق نفسه لكي تتفتح له كوة ينبعث له منها ضوء يشعه الإيمان بالله فيهتف فؤاده في اطمئنان وخشوع (سبحانك يا خالق الخلق يا عظيم) (١٥) .

ونهض أحمد أمين وزكي مبارك يفرقان بين الدين الحق والدين الزانف، فذهبا إلى أن الدين الزانف هو الذي يمنح السلطة للمتعصبين والجاهلين والعاطلين والمشعوذين، ويضطهد العلم ويسطو على الحريات، وهو فطيم الجهل والتخلف ووليد الثقافات الشمطاء التي حملته سفاحاً من الأفاقين والرجعيين، والمضللين (الدين الحق تحسين علاقة الإنسان بالله، والدين وتحسين علاقة الإنسان بالإنسان لتحسن علاقتهم جميعاً بالله . والدين الصناعي تحسين علاقة صاحبه بالإنسان لاستدرار رزق أو كسب جاه أو تحصيل مغنم أو دفع مغرم ... جناية أهل كل دين أن يبتعدوا - كلما تقدم بهم الزمان - عن روحه ويحتفظوا بشكله، وأن يقلبوا الأوضاع، ويعكسوا التقدير ، فلا يكون للروح قيمة ، ويكون للشكل كل القيمة) (٥٠٠) .

(إن الدين من أهم القوى في خلق التماسك الاجتماعي، والتماسك الاجتماعي والتماسك الاجتماعي أهم ما يحفظ به بناء الاستقلال ... نريد لمصر جيلاً مؤمناً يغامر وهو متوكل على الله فينتصر وهو شاكر، أو ينهزم وهو صابر) (١٥٠).

وانصرفت جهود كل من محمد فريد وجدي، وأحمد زكي بك (١٨٩٤ -

1940 م) واحمد محمد الغمراوي (مل توفيق شوشه (مدير معامل وزارة الصحة العمومية) ومحمد ولي (الأستاذ بكلية العلوم)، واحمد وفيق (مل وتحمد وفيق (بالم وتحمد ولي (الأستاذ بكلية العلوم)، واحمد وفيق (مل رزق ومصطفى عبد الرازق إلى توضيح طبيعة العلاقة بين الدين والعلم، وإثبات أنه ليس هناك ثمة تعارض بين النصوص المقدسة والبحث العلمي وبحوثه ونظرياته ورجاله، فذهب محمد فريد وجدي ومعيته من علماء الأزهر إلى أن الدين الإسلامي لم يكن عدواً للعلم، ولم يكن رجاله قامعين لحرية الفكر، وأن آيات القرآن وأحاديث النبي التي جعلت من العلم فريضة، ورفعت من شأن العلماء إلى درجة الأنبياء خير برهان نقلي على صدق المقدمات، كما أن المدارس التي الحقت بالمساجد ودور الترجمة وكتب علماء الإسلام التي كانت مخاضاً لهضمهم الثقافات المحيطة بهم، ثم أضحت مصابيح أضاءت ظلمات أوروبا بعلوم وفلسفات وآداب وفنون تحمل طابعهم الخاص لهو أقوى دليل عقلي تؤكده الوقانع التاريخية، على أن الدين الإسلامي كان وسوف يظل عاملاً أساسياً من عوامل النهوض والرقي (ما)، وأن رد تخلف المسلمين إلى دينهم هراء لا يصدر عن العقلاء (ما).

واصطلح أحمد زكي ورصفاؤه من العلماء بتأكيد أن أعرف الناس بالله هم العلماء، وسيما المتفحصين في الطبيعيات والأحياء أولنك الذين مكنهم علمهم من التعرف على مدى دقة الله وحكمته في إبداع مخلوقاته الساكنة والمتحركة والعاقلة والتدليل بنهج علمي على عناية الله وتدبيره وخلقه لهذا الكون، وأن العلماء حقاً هم ورثة الأنبياء، فإذا كان الرسل والمصطفون يحصلون علومهم عن طريق الوحي الإلهي المباشر فيهدون إليه الناس، فإن العلماء هم الذين يتكشفون وحي الله المحسوس في مخلوقاته، وسبيلهم إلى ذلك هو التجريب والتمحيص الذي لا يمكن لعاقل الشك فيه، ومعجزتهم هي الكشف عن القوانين العلمية التي تثبت تهافت القول بالمصادفة والعشوانية في خلق الكون (١٠).

بينما أثر مصطفى عبد الرازق، وتكلا رزق إثبات أن مرد الصراع بين

العلم والدين يرد إلى رجالاتهما، الذين يتعمدون اختلاق المعارف بينهما، وذلك بزجهم بالنصوص الدينية في ميدان العلم لتزاحم النظريات العلمية وتقوض حرية العلماء، وكذا بعض رجالات العلم الذين يستندون على بعض النظريات العلمية التي لم يقطع بصحتها لدحض اليقينيات الدينية والثوابت العقدية، وانتهيا إلى أن أيسر السبل لفض هذا النزاع المفتعل هو الفصل بين دائرة الدين ودائرة العلم باعتبار أن الدائرة الأولى تحوى ثوابت يقينية، أما الثانية فتشتمل على متغيرات احتمالية (١٢) ويقول مصطفى عبد الرازق في ذلك (الدين يعتمد على نصوص مقدسة مصدرها الوحي الإلهي، وكل جهد التفكير الإنساني فيها هو تفهمها وتأويلها، والتماس حكم ومؤيدات من جانب العقل لما جاءت به، أما البحث العلمي فهو يتناول الأشياء والحوادث والمعقولات، يحلل مركباتها، ويؤلف بسائطها ويستقرئ جزنياتها، ويصل بين عللها ومعلولاتها، هما أسلوبان متباينان، قد لا يستغني الإنسان عنهما، لكن لا يجوز له الخلط فيهما) (١٣).

ويقول تكلا رزق (لكل من الدين والعلم، دائرة خاصة مستقلة، فدائرة العلم تشمل أمور الحياة الطبيعية المنظورة، أما دائرة الدين فتشمل أمور الحياة غير المنظورة، مما وراء الطبيعة، وليست الدائرتان متماستين، ولا متقاطعتين، بل متباعدتين، فإذا حرص العلماء في كل من الدائرتين على هذا الاستقلال، واحترام كل فريق، دائرة أخيه ولم يخض فيها، لزالت من الوجود، معظم المسائل أو المشاكل المعلقة بين العلم والدين، وأما القليل جداً الباقي، فحله من شأن العلماء المتدينين، ورجال الدين العلماء، متى تدرعوا بالصبر وبالحق) (١٠).

وعلى النقيض من ذلك ذهب أحمد زكي أبو شادي، حيث جعل التوفيق بين الدين والعلم أمراً واجباً على المتدينين، وطالما نادى في كتاباته بضرورة تشكيل جمعيات واعية لتأويل الأيات القرآنية تأويلاً علمياً، وذلك على غرار الجمعيات اليهودية والمسيحية التي عكفت على تأويل أسفار التوراة

وإصحاحات الأناجيل تأويلاً يتلاءم مع معطيات العصر وفلسفاته صوناً لمعتنقيها من الحملات التشكيكية والهجمات الإلحادية، وهو لا ينظر للدين والعلم إلا باعتبارهما دانرتين متصلتين، يحكمهما العقل والنظرة العلمية الفاحصة، ويقول في ذلك (والفروض الدينية كالفروض العلمية ممكن قبولها، ولكن على أنها فروض يعوزها البرهان إن عاجلاً أو آجلاً قبل إمكان قبولها كحقيقة ثابتة - والإسلام مستعد دائماً لعرض قضاياه على ضوء العقل، ويرى كما يرى العلم في روح البحث الحر جوهر الحياة، ولا يعترف بقيود أية سلطة غير سلطة الحقيقة نفسها . وهو يقبل فوراً النتائج التي انعقد عليها إجماع العلماء المعترف لهم بالسبق والمقدرة في ميدان العلوم الطبيعية، وعلى ضونها يفسر ما جاء به الوحي مثل قصة خلق العالم ونشوء الحياة وظهور الإنسان نتيجة لتطور طويل، لأن لغة الوحي القرآني رمزية قابلة للتفسير المتجدد بتجدد الشعوب والمعرفة) (٥٠) .

(ونحن شخصياً نفسر القرآن الكريم تفسيراً علمياً لتلاميذنا ولأولادنا ونعتقد اننا ناجحون في ذلك، ولكنا لسنا متهافتين على نشر هذا التفسير إلى أن يطهر الجو الديني من الأوبئة المتفشية فيه وحيننذ تقدر هذه الخدمة لنا) (١٦).

واجتهد كل من الأمير شكيب أرسلان ومحمد فريد وجدي في توضيح علة تخلف المتدينين بعامة والمسلمين بخاصة، فذهبا إلى أن التقدم والتقهقر من السنن الحضارية التي تسيرها أحوال المجتمعات الثقافية والسياسية والاقتصادية والاجتماعية، أما التدين والإلحاد فلا أثر لهما في اندثار الحضارات أو انتصارها إلا بقدر أثرهما في الرأي العام وهيمنتهما على الثقافة السائدة، فكلما كان الدين نقياً من العوالق والإضافات التي تحجب عن الجمهور جوهره صار من أبعث بواعث النهضة والرقي، أما إذا جمد وحرف كان الإلحاد عنه والخروج عليه أمراً واجباً يفرضه الدين ذاته، ومن ثم فهما يعدان انصراف المسلمين عن أصول دينهم العلة الحقيقية لتخلفهم وانحطاطهم في العصر الحديث، وهما يتفقان في ذلك مع فيلكس فارس تمام

الاتفاق. ويقول الأمير شكيب أرسلان (من ليست له دنيا فليس له دين) (١٠٠).

(... ونحن لا ننكر تأثير الدين في المدنية ولكننا لا نسلم بأنه يصح أن يكون لها ميزاناً، وذلك لأنه كثيراً ما يضعف تأثير الدين في الأمم فتفلت من قيوده وتفسد أخلاقها وتنهار أوضاعها، فيكون فساد الأخلاق هو علة السقوط، ولا يكون الدين هو المسئول، وكثيراً ما تطرأ عوامل خارجية غير منتظرة فتتغلب على ما أثلته الشرائع من حضارة وتزلزل أركانها، وقد تهدمها من بوانيها، ولا يكون القصور من الشريعة نفسها، فتأخر المسلمين في القرون الأخيرة لم يكن من الشريعة، بل من الجهل بالشريعة، أو كان من عدم إجراء أحكامها كما ينبغي، ولما كانت الشريعة جارية على حقها كان الإسلام عظيماً عزيزا) (١٨).

ويقول وجدي (إن الذي حرم المسلمين من التمتع بمزايا دينهم هو اضرابهم عن السياحات وعن تعرف الأحوال والنظر في الكون، ومتى جاء ذلك اليوم الذي يأذن الله فيه للحقيقة الإسلامية أن تنفذ إلى أوروبا من خلال هذه التعصبات القديمة المتكاثفة لما ترتقي روحها السائدة في هذا الجيل عما هي عليه درجات أخرى، فسترى في ذلك اليوم كيف يكون رجوع الحق إلى نصابه بل كيف يكون الدين كله لله) (١٦).

ويربط معظم المجددين بين تخلف المسلمين وظهور الإلحاد في الثقافة الإسلامية الحديثة، وذلك باعتبار واقع المسلمين الآن من أسباب الإلحاد، فذهب كل من أحمد زكي ومحمد الخضر حسين ومحمد على يوسف وشكيب أرسلان إلى رد علة ضعف الوازع الديني والتشكك في العقيدة وظهور المرتدين والملحدين إلى أسباب عدة أهمها:

- فقدان الخلافة الإسلامية شرعيتها ومصداقيتها عقب تحولها إلى سلطة مدنية مستترة بعباءة من الدين في عهد سلاطين آل عثمان الضعاف، فعلى الرغم من تنصيب سليم الأول (١٤٦٧-١٥٢٠م) نفسه خليفة على المسلمين خلفاً للمتوكل على الله الثالث محمد (١٤٦٦-١٥٤٣م) آخر

الخلفاء العباسيين الذي أرغم على النزول عن عرش الخلافة للعثمانيين، الا أن الرأي العام القائد في العالم العربي لم يقنع بوجود الخلافة كنظام سياسي شرعي، بل اعتبرها مجرد حكومة سياسية يجب تقويمها أو التخلص منها بإصلاح حال الأمة، وإن كان العوام لم يدركوا ذلك.

- فساد نظام القضاء الإسلامي لعجزه عن مواكبة الأحداث وحله المشكلات الاجتماعية المعاصرة وجمود الفتوي وغيبة اللمع من القضاة، الأمر الذي دفع الرأي العام القائد إلى الاستعانة بالنظم القضائية العلمانية، وانتشار المحاكم التجارية ثم الجنائية، ثم استحالت النظم الاقتصادية والسياسية والاجتماعية والتربوية والتعليمية إلى نظم غربية، وذلك منذ أخريات القرن السادس عشر بدءاً من تركيا وانتهاء بالعراق (۱۰۰).
- الخلل التربوي في البيت الإسلامي، ولا سيما في العصر الحديث حيث الاتصال بالثقافة الغربية اتصالاً مباشراً وانتشار المحافل الماسونية والجمعيات الإلحادية، والصحف المروجة للفلسفات المادية من جهة وعجز الدعاة في العالم الإسلامي عن رد الشبهات ونقض الطعون وتفنيد الأباطيل التي رمى بها الإسلام بخاصة والأديان بعامة من جهة أخرى (۱۷) ذلك فضلاً على عدم العناية بإعداد مناهج التربية الدينية في المدارس والمعاهد والجامعات التعليمية بصورة تعمل على ترسيخ العقيدة الإلهية في قلوب وعقول الناشئة من جهة، وشرح النصوص الشرعية وتبيان الحكمة منها من جهة ثانية وإيضاح أبعاد المعتقدات وفضائلها وأثرها على سلوك الفرد والمجتمع من جهة ثالثة، والبرهنة على أن التعلم والتعقل والحرية والعدالة والإخاء الإنساني من القيم الدينية التي أمرت بها كل الشرائع الدينية من جهة رابعة (۱۷).
- جهل المسلمين بحقيقة تراثهم الديني وعزوفهم عن النقد، وإعمال العقل فيما يطالعون من كتب السلف والإعراض عن العلوم الحديثة، الأمر الذي يسر على بعض الجمعيات الإلحادية والتبشيرية مهمتها في تشكيك

المسلمين في دينهم عن طريق نقدهم لكتب السيرة والحديث وسلامة القرآن بخاصة ومخاض الحضارة الإسلامية بعامة (٧٢).

وانتهوا إلى أن ضعف الحس الديني لا يعد مظهراً من مظاهر الإلحاد بل دليل على ضعف المؤسسات الدينية عن القيام بوظيفتها حيال المجتمع الذي حال جمودها بينها وبين التعرف على مشكلاته وقضاياه، وأقعدها جهلها عن إصلاحه وتقويمه.

## إسماعيل أدهم وقضايا الإلحاد ..

وعلى النقيض من فيلكس فارس الذي تنضوي آراؤه في جملتها تحت لواء المحافظين المستنبرين نجد إسماعيل ادهم الذي أبى إلا أن يتزعم عصبة المجترئين ويتخذ من بعض النظريات العلمية والفلسفات المادية معولاً لهدم الدين ومن كتابات الملاحدة طبية أعلن من فوقها كفره وقد آثر الإجابة على الأسئلة المطروحة من خلال ثورته على الغيبيات وتشكيكه في صحة التراث الديني والموروث العقدي، ثم إعلانه وتبريره إلحاده ومروقه، ويبدو ذلك بوضوح في إهدائه أولى مؤلفاته (من مصادر التاريخ الإسلامي) الذي جاء فيه (إلى أحرار الفكر إلى الذين حرروا الفكر من قيوده وجاهدوا في سبيل تحرير العقل الإنساني من تأثير الأساطير الدينية والمزاعم الوطنية، والذين أخذوا بيد الجماعات الإنسانية إلى الحياة الصحيحة: أهدي هذا الكتاب لعلهم يجدون فيه نظرة حرة بعيدة عن تعصب الصحيحة: أهدي هذا الكتاب لعلهم يجدون فيه نظرة حرة بعيدة عن تعصب الدين وجموده) (۱۷).

ويمكننا أن نلاحظ أن الإهداء السابق لمؤلف أدهم الأول لا يكشف عن شارة المجترنين التي وضعها على صدره فحسب، بل يعبر أصدق تعبير عن انتمائه للاتجاه العلماني في الثقافة العربية من جهة والتنويريين ورواد

فلسفة الدين الغربيين من جهة أخرى . ويبدو ذلك بوضوح في مقدمات وإهداءات كتابات كل من شبلي شميل (٥٠٠) ، وفرح أنطون (٢٠٠) ، وإسماعيل مظهر (٢٠٠) ، وطه حسين (٢٠٠) ، وسلامة موسى (٢٠٠) ، وفولتير وهولباخ وبخنر وفيور باخ ، وتشارلس بلا ونت وهرمان صامويل ريما روس، ودي كوند يلاك وكلورهلفتيوس (١٨) ، التي وسمت بالتطرف والغلو والاجتراء تلك التي وجهها أصحابها إلى المفكرين الأحرار الساعين للتخلص من قيود الموروث بما في ذلك الدين والعادات والتقاليد .

فقد انتهج أدهم نهوج التنويريين الغربيين في نقدهم للأديان، فذهب مخاطباً الرأي العام العربي إلى أن تحرير العقل وتخليصه من قيود الغيبيات والمعتقدات الباندة هو المصباح الذي بدد ظلمات العصر الوسيط في أوروبا، مبيناً أن الأديان والشرائع السماوية هي الحجر الكؤود أمام الحركات التجديدية والنهضات العلمية التي تسعى إليها المدنية الحديثة، وراح يسوق بعض الأمثلة على صدق دعواه:-

فذهب إلى أن تفلسف اليونانيين وتحضرهم يرد إلى صفائهم الذهني الشاغر من القوالب الدينية الجامدة (... فلقد نجح اليونان في تخليص العقل من آثار الميثولوجيا وتحريره من ربقة العقائد، ونظروا إلى العالم بذهن خالص حر لم تفسده عقيدة ولا تقليد ...) (١٨)، وأن روما لم تتخلف عن ركب الحضارة إلا باعتناقها المسيحية تلك الديانة إلى حرمت الفلسفة، وبددت مدنية أوروبا وقمعت الحريات، وأغلقت المدارس ودور العلم بعقيدة التثليث وكلمة يسوع ابن الرب (... ودانت الإمبراطورية بدين المسيح، وتمكنت المسيحية من الاستقرار فيها حاملة معها الكثير من أساليب المنطق الغيبي، وقام صراع بين منطق الشرق والغرب حتى ناصر أحد الأباطرة المنطق الشرقي بتحريمه تدريس الفلسفة وإغلاقه لمدارسها - وكانت الفلسفة إلى ذلك الوقت هيلينية صرفة - ليقوم عوضاً عنها منطق الشرق الغيبي ممثلاً في اللاهوت المسيحي وغيبيات النصرانية) (١٨).

غير أنه يعود ويقرر بأن روحانية المسيحية وعزوفها عن أمور الدنيا قد حالت بين أوروبا وبين الجمود الفكري الذي كانت على حافته لولا شارل مارتل (\*)، الذي هزم المسلمين، وأنقذ أوروبا من أفكارهم ومعتقداتهم الجامدة، ويقول (لقد كانت روحانية المسيحية سبباً في نجاة الغرب ... وكان نجاح شارل مارتل البطل الكبير في إيقاف جحافلة العرب وصده لهم سبباً في أن تأخذ الموجه العربية في الانحسار ...) (٦٠).

وراح يؤكد أن حضارة المسلمين في الشرق وظلالها في الغرب ما هي إلا غرس فلاسفة أوروبا الأحرار (\*) الذين هاجروا إلى فارس واستعملهم العباسيون في بغداد، وأن ابن رشد أعظم فلاسفة الحضارة الإسلامية قد استقى فلسفته من فكر أر سطو، وأنه لم يتفلسف إلا استجابة للدماء الأوروبية التي تجري في عروقه، ويريد بذلك التأكيد على (أن الحضارات الملية القائمة على الفكر الديني لم تقدم شيئاً يذكر في تاريخ الحضارة

<sup>(\*)</sup> شارل مارتل (١٨٨ - ٧٤١م) قائد فرنسي وحد جميع الممالك اليروفنجية تحت لوائه، وقابل عبد الرحمن الغافقي قائد جيوش المسلمين بالأندلس و صرعه في معركة بلاط الشهدا، (بواتيه) فيما بين ٥٦، ٣١ أكتوبر ٧٣٢ م، نحو ٢٢ رمضان ١١٤ هـ، وقد وقف الفتح الإسلامي في غرب أوروبا بعد هذه المعركة التي استشهد فيها أكثر من ٣٠ ألف مسلم، ولم يستأنف فتح المسلمين في أوروبا إلا على يد الأتراك العثمانيين ولا سيما محمد الفاتح الذي فتح القسطنطينية .

 <sup>(\*)</sup> لعله يقصد النساطرة في حديثه عن الفلاسفة الأحرار الذين نقلوا تراث اليونان إلى الغرب في عصر
 العبا سيين.

والنساطرة هم أتباع نسطريوس الراهب بطريرك القسطنطينية ٢٦٨م، اتهم بالهرطقة لقوله بأقنومين للمسيح، ولإنكاره على مريم لقب أم الله، حرمه مجمع أفسس ٤٣١م ومجمع خلقدونية ٤٥٠م ومجمع القسطنطينية ٥٥٣م ولم يتبعه إلا كنيسة أنطاكية وكنيسة فارس، وأتباعه هم النساطرة، وير د إليهم تأسيس مدرسة أنطاكية و٢٣م على غرار مدرسة الإسكندرية، وقام رجالها بنقل معظم التراث اليوناني ولا سيما في الطب إلى السريانية، وتابعوا نسطريوس في مذهبه وانتقلوا معه إلى (نصيبين) في سوريا ثم إلى الرها بالقرب من الموصل، وأسسوا هناك مدرسة طبية ثم رحلوا إلى (جند يسابور) وأسسوا هناك أكبر مدرسة طبية ثم أصبحت بعد ذلك أهم مركز علمي في الحضارة الإسلامية، ومن أهم المصادر التي استند عليها المترجمون في الدولة العباسية في نقل التراث اليوناني من السريانية إلى العربية .

الإنسانية، ويمضي في ضرب الأمثلة، فنزع إلى أن شمس العلم والمدنية لم تسطع على تركيا إلا بعد انقشاع ظلمة الإسلام الذي احتضنته الإمبراطورية العثمانية منذ نشأتها ؛ ومرد ذلك إلى كمال أتاتورك الذي رفع راية العلمانية الأوروبية، وحرر المرأة، وشيد المدارس والجامعات الحديثة، ورفع الرقابة عن الصحف، وعنى بتربية الرأي العام بثقافة حديثة تجمع بين العلم والفلسفة، وأسقط راية الدين الرجعية، بالغانه الخلافة الإسلامية، ويقول: (إن الانقلاب الكمالي هو الذي حرر العقل التركي من الدين وتركه يمضي من سنن النشوء والارتقاء، فسارت العقلية التركية أشواطاً طويلة، ولم يكن هنالك من سبب جعل العقلية التركية تجمد إلا ربط الدولة بالدين، وإخضاع جميع مرافق الأمة للديانة الإسلامية وإخضاع الأتراك لروح الإسلام الديني والاجتماعي والتشريعي والثقافي ...)

(في تركيا دكتاتورية يدير اتاتورك دفتها بيد من حديد - وهي دكتاتورية علمية صالحة - ويسير بها خطوات واسعة نحو تمكين الثقافة فيها ... أما القانون التركي فهو يبيح الحرية الفكرية العلمية عند الشعب التركي كما تعمل على محاربة الأمية ...) (٥٨) وذكر أن عدد المتعلمين أصبح ٨٥٪ عند الانقلاب التركي وتزايد عدد الصحف فصار ٢٨٣ مجلة بين علمية وفلسفية وأدبية وفنية، وانتشرت المصنفات والمترجمات الحديثة وبلغ عددها نحو ٧٠٥٠٠ كتاباً في شتى ميادين الثقافة الأوربية (٢٨٥).

\* \* \*

ويمضي ادهم مع الأنثروبولوجيين - محاولاً إثبات أن الدين من المتغيرات الحضارية، ناقداً حجة خصمه فيلكس فارس الذي جعله - كما أشرنا - من أرسخ الثوابت الثقافية - فذهب إلى أن الدين مجرد ظاهرة اجتماعية، وأن الإيمان بالغيبيات والكائنات الروحية لا يعدو أن يكون تلقيناً يحصله الإنسان بالنشأة والتربية، ويستمد مصداقيته من الرأي الجمعي، والثقافة السائدة، ومن ثم فهو يسلم مع (تايلور) بأن الدين يخضع لفانون

التطور شأن الظواهر الإنسانية، وأن الاعتقاد بالوحدانية بعد أرقى التصورات العقلية للدين، ويؤكد مع (دور كايم) أن المعتقد الديني مجرد مرآة تعكس ثقافة المجتمع وميوله وانتماءاته، ويساير (ماركس) في أن الفكر الديني من صنع الطبقة المسيطرة على الرأى العام، وأنه أداة قوية لتزييف الوعى بأوهام سرعان ما يكشف العلم عن زيفهما (٨٧) . ويقول في ذلك (والإسلام كعقيدة دينية في الجماعات ليس أكثر من مظهر اجتماعي يرجع لعوامل ومؤثرات طبيعية واجتماعية تضمنها المحيط الذي نشأ فيه، إذن فالخصائص التي حملها الإسلام في طياته لا شك أنها عربية غير أنها تكيفت في إبران بخصائص العنصر الفارس وكذلك في التركستان بخصائص العنصر التوراني، وخصائص الثقافة الإسلامية ليس فيها ما يشجع على إحيانها من جديد، لأن خصائص كل ثقافة لا يمكن تخليصها عن العوامل التي كونتها، وهذه العوامل تؤثر على مجري الثقافة، وعلى تمادي الزمن، تجعل له روحاً ثابتة تميزه عن غيره من الثقافات ...) (M)، (إن الإسلام ليس إلا حركة دبنية في ظاهرها ولكنها في الواقع حركة اجتماعية سياسية اقتصادية بدت في ثوب ديني - هذه هي نتيجة تطبيق المنهج التاريخي على حياة الرسول، وعلى نشأة الإسلام، ومثل هذا البحث ليس إلا تعمقاً في روح التاريخ وكشفاً عن العوامل المؤثرة فيه) (٨٩).

ومن هذا المنطلق نجده يحمل على مناظره فيلكس، ويرميه بالجهل بحقيقة فلسفة نينشه والتطور الذي أحدثه وفلاسفة الغرب في المسيحية، فنزع إلى أن الفلاسفة الأحرار في أوروبا عقليين كانوا أم وضعيين، قد ردوا الديانة المسيحية إلى أصولها الإنسانية، وذلك بتخليصها من الغيبيات التي ترد إلى الخرافة والأساطير، ويصرح بأن فريزر (سير جيمس جورج ١٨٥٤ - ١٨٤١م) قد نجح في كتاباته الأخيرة في الكشف عن طبيعة العلاقة بين السحر والخرافة والأساطير، والديانات الشعبية، والمعتقدات المنعوتة بالقداسة والتنزيه، وأنه اعتمد على كتابه (الغصن الذهبي) (١٩٤١ في دراسته للعقيدتين

المسبحية والإسلامية، ويقول رداً على فيلكس (إن الدين الذي يهاجمه نيتشه إنما هو صورة لأصل شوهها الغرب، وهذه الفكرة تدور في كلامه (أي فيلكس)، ذكرها في كتابه (رسالة المنبر) مراراً ورددها في مناظرته معي عام ١٩٣٧ وجاء يكررها على صفحات (الرسالة) اخيراً، وها هو ذا اليوم يذكرها في تمهيد يقدم به ترجمته لكتاب زارا زوسترا . ومع كل هذا فالفكرة خاطنة فالغرب لم يشوه الدين اخذه من الشرق، وإنما كل ما فعله، أنه جعله يتكافأ مع طبيعته الحيوية الإنسانية فأسبغ عليه صورا ليست منه، ولكنها من طبيعته، فكان من ذلك صورة الدين تغاير الصورة التي هي عليها في الشرق.

إذن فالتعبير بأن الغرب شوه الدين تعبير خاطئ، وصحة التعبير أن يقال ان الدين الذي أخذه الغرب عن الشرق كيفه على حسب طبيعته حتى يقبله، وهذا التكييف إن اعتبر تشويها في نظر المترجم (أي فيلكس) هو في الواقع خلع للثوب الغيبي عن الأديان وجعله إنسانيا) (١١) . وذهب إلى أن إلحاد نيتشة لم يكن إلا ثورة على الغيبيات التي قيدت الإنسان بقيود ميتا فيزيقية كادت أن تفقده طبيعته، وبين أن فيلكس كان متأثراً بجمال الدين الأفغاني في فهمه لنظرية التطور، ومحاكياً لعباس محمود العقاد في تعريفه للإلحاد (١)

<sup>(\*)</sup> نقد جمال الدين الأفغاني الداروينية بمعنى التطور في طبيعة الخلق وتولد الأنواع والكون من القلة إلى الكثرة. ومن البساطة إلى التركيب، وتولد أنواع من أنواع، بينما قبل التطور بمعنى الانتقال من البدائية إلى التحضر، ومن الجهل إلى العلم ومن الفردية إلى الاجتماع، ومن السذاجة إلى الذكا، والفطئة مع الإقرار بأن كل نوع من المخلوقات مخلوق خلقاً مستقلاً مباشراً، بقدرة الله وإرادته، وتدبيره، ويؤخذ على الأفغاني في رسالته الرد على الدهريين خلطه بين العديد من المذاهب المادية مثل (الأبيقورية) و(الماركسية) و(العدمية) ثم (الداروينية) التي و صفها بأنها من المذاهب الإباحية والإلحادية، وزعم أن داروين قد قطع بأن الإنسان أصله قرد، الأمر الذي لا تقبله النصوص المقدسة، وتهكم على نظرية التطور بتساؤله) لم لم يصبح البرغوث فيلاً ؟ أما العقاد فقد ربط في كتابه الفصول (١٩٢٧ م) بين الإلحاد والجهل وجحود النعمة و سخر من نيتشه وفلسفته في معظم كتاباته وعلى رأسها حصاد اليومية الإلحاد والجهل وجحود النجبر والخلو من الرحمة بالضعفا، في حين أن صاحبها مات صريع المرض

وخلطه بين مفهومه، ومفهوم العدمية، وانتهى إلى أن الفرق بينه وبين مناظره، أنه (أي أدهم) ملحد، وكافر بالغيبيات، أما فيلكس فمؤمن إيمان العصور الوسطى (٢٠)، ويقول (الفرق بيني وبين صديقي المترجم (أي فيلكس) أنه رجل غيبي، وأنا ضد الغيبيات على خط مستقيم) (٢٠) (الإلحاد عندنا (الملحدين) حالة سلبية بالغيبيات وناحيتها الإيجابية اعتبار اليقينيان أساس المعرفة) (١٠).

ويستطرد أدهم في ربطه بين التخلف والتدين، ويبدو ذلك بوضوح في وصفه الأزهر بأنه أحد حصون الرجعية المعادية للتجديد وحرية الفكر، واعتباره العلة الحقيقية وراء تخلف طلابه من جهة، وجمود التفسير والفقه من جهة ثانية، واتساع الهوة بين الدين والعلم من جهة ثالثة (۱۰)، وعلى النقيض من ذلك يضع أصحاب المقتطف، والزهاوي وإسماعيل مظهر وسلامة موسى وطه حسين، ويعدهم أصحاب الثقافة الحرة الثورية، التي أبت الاستسلام للغيبيات، والموروث من العادات والتقاليد ؛ فذهب إلى أن فؤاد صروف (۱۹۰۰- ۱۹۸۵م) من دعاة العلم الحديث، وأنه يسعى في كتاباته إلى تثقيف الجمهور بثقافة علمية تنظر إلى سائر المعارف نظرة المرتاب الذي لا يقنع إلا بالعلم برهانا على صدقها، وتتخذ من التحليل نهجا لنقد الحقائق بما في ذلك المعتقدات الدينية وهنا نجد الأستاذ صروف يبين كيف أن فكرة القدسية التي كان الإنسان يخلعها على نفسه باعتباره سيد المخلوقات قد انهارت . وفكرة اعتبار الأرض التي يعيش عليها مركز الكون وأنه محط الرعاية الربانية قد تلاشت . على أننا نلمس هنا بعض الحذر من الكاتب فهو لم ينته بفكرته إلى النتائج الأخيرة التي لابد منها ؛ ولعقيدته وبينة كتابته لم ينته بفكرته إلى النتائج الأخيرة التي لابد منها ؛ ولعقيدته وبينة كتابته لم ينته بفكرته إلى النتائج الأخيرة التي لابد منها ؛ ولعقيدته وبينة كتابته لم ينته بفكرته إلى النتائج الأخيرة التي لابد منها ؛ ولعقيدته وبينة كتابته لم ينته بفكرته إلى النتائج الأخيرة التي لابد منها ؛ ولعقيدته وبينة كتابته

طالباً الرحمة التي لم يجدها بين ثنايا كتاباته الإلحادية، وقد ثبت تأثر فيلكس بكتابات الأفغاني عن الداروينية وكتابات العقاد عن الإلحاد وفلسفة نيتشه واستقى منها جمعياً أحكامه على المذاهب المادية في مناظرته مع إسماعيل أدهم وتأويلاته لفلسفة نيتشه.

التي تتسلط عليها الأفكار القديمة، بعض الأثر في التزامه التحوط (٢٦).

أما الزهاوي، فيرى فيه التلميذ النجيب الذي تتلمذ في جامعة الأستانة، معقل الفكر التركي الحر، والعالم الذي آمن بنظرية الاحتمالات في تشكيل الكائنات، والتفسير المادي للكون، ونظرية التطور في وجود الإنسان وفيلسوف الشعراء الذي نادى بمساواة المرأة بالرجل، وروج لنظرية النشوء والارتقاء في الأوساط الأدبية، والمتأمل الشاك في كل المعتقدات الموروثة، والملحد المنكر للألوهية واعتبارها عقيدة الجهلاء العاجزين عن الوصول إلى علل الأشياء المادية، والكافر بالبعث وخلود الروح، والمتهكم على عذاب القبر، واعتبار الجنة نعيم الجهلاء المأمول، والنار مأوى العقلاء المتوهم (۱۰).

اما مظهر فكان يعده من أبرز المفكرين المصريين الأحرار: الذين خلفوا شبلي شميل في رفع لواء الفلسفات المادية والتبشير بالداروينية في الفكر العربي الحديث. ومن دعاة اقتفاء اثر أسلافه الأتراك ويقول عنة (وسرعان ما لبس ثوباً منسوجاً من آراء الملاحدة الماديين) (١٨) (البحاثة اسماعيل مظهر من أفراد مدرسة التحرير الكامل والعتق التام للعقل الإنساني من أثار الماضي وهو زعيم مدرسة المعتدلين منهم ...) (١٩).

ويري في سلامة موسى خير ممثل للاتجاه المتطرف في الفكر العربي، ويعد كتابته عن نيتشة والداروينية، وتلخيصه لكتاب (نشوء فكرة الله) للكتاب الإنجليزي (جرانت الين) ونقضه للإيمان وسخريته من زعماء الرجعية في مصر اقوي ما يعبر عن فلسفته الالحادية.

أما طه حسين، فيعده من المجترئين الذين ارتدوا إلى الإيمان بعد إعلان الحادهم من خلال دراسته للشعر الجاهلي، وترجع ردته - في رأي ادهم - إلى خوفه من الجمهور الجاهل والسلطة الرجعية المتمثلة في شيخ الأزهر، ويقول (سكت طه عن الرد علي خصومه وكان في سكوته مضطرا، خوف أن يكون نزوله للميدان والرد على معاوضيه سببا يمهد للرجعية أن

تعبث بحرية الفكر والتفكير...) (١٠٠).

يمكننا ملاحظة مواطن الأضطراب، والتناقض في استشهادات أدهم في عرض دعاواه ضد الدين ويتمثل ذلك في: -

- زعمه أن سر تقدم اليونان يرجع إلى عز وفهم عن الدين في حين أن اليونانيين كانوا كغيرهم من الأمم المتدينة، وليس أدل علي ذلك من إيمانهم بحتمية عليا تتحكم في (زيوس) وسائر الإلهية، وغيرتهم علي سلامة معتقداتهم ومعاقبة الملحدين والهراطقة، والتنكيل بهم، غير أن ما يميز اليونانيين عن غيرهم في هذا المضمار أن دياناتهم كانت متشعبة ومتعددة، الأمر الذي حال بين تغلب إحداها، وبين الهيمنة والسيطرة الكاملة على مقاليد الأمور، ويؤكد (ميشيل برنار) أن قوة الوازع الديني عند الإغريق لا تقل عنها عند المصربين أو الكلدانيين أقل عنها عند المصربين أو الكلدانيين أو الكلدانية كليدانية كليد المحدود ال
- المسيحية بأنها من الديانات الأسيوية التي أقعدت أوروبا وخلفتها عن المسيحية بأنها من الديانات الأسيوية التي أقعدت أوروبا وخلفتها عن ركب الحضارة مبررا بذلك ظهور الفلسفات الإلحادية، و الاتجاهات العلمانية هناك، و تارة أخرى يعتبرها من عوامل الرقي الأوروبي، و ذلك باعتبارها ديانة روحية لا دخل لها في شنون الحياة، الأمر الذي لا يتعارض مع السياسة العلمانية التي تدين بها أوروبا من جهة ويبرر حملته علي الإسلام في الشرق العربي من جهة أخرى.
- إن زعمه بأن علة تفلسف المسلمين ترجع إلى جهود النساطرة، أو فلاسفة أوروبا على حد قوله وإن مخاض فلاسفة الإسلام لا يعدو أن يكون محاكاة لليونانيين واستجابة لأعراقهم غير العربية ما هو إلا ادعاء يكشف عن جهله بحقيقة التراث، ومتابعته لأحكام غلاة المستشرقين.
- تعسفه في الربط بين التدين والتخلف من جهة والإلحاد والتجديد والاستنارة من جهة أخرى متناسيا أن معظم رجالات النهضة العربية كانوا من رجالات الأزهر الذين تمردوا على مناهجه العقيمة، انتصارا

للدين والعلم، وأن النماذج التي ساقها - كنماذج الاستنارة الإلحادية لا يمكن مقارنة أثرها في حركة التنوير العربية بدور أصحاب بالاتجاه المعتدل الذين جمعوا في دعوتهم بين النقل والعقل، اعني مدرسة الإمام محمد عبده التي قادت حركة التجديد والإصلاح، فضلا علي أن معظم المجترنين الذين استشهد بكتابتهم، سرعان ما عادوا إلى حظيرة الإيمان، واعتبروا تشككاتهم في العقيدة كبوات ساقهم إليها افتتانهم بثقافة الغرب، ويبدو ذلك في كتابات فؤاد صروف، وإسماعيل مظهر، وطه حسين، وسوف نوضح ذلك خلال مناقشتنا لموقفه الإلحادي.

## \* \* \*

وتتخلص دعوة آدهم لجعل الدينٍ من المتغيرات الحضارية في مبررين: - اولهما: شكه في مصداقية التراث الديني (السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي والموروث العقدي، المتمثل في الأصل الثاني للتشريع وهو السنة الشريفة). وترد شكوكه ونقداته في هذا المضمار إلى كتابات بعض غلاة المستشرقين التي لم يتحرج من درجها علي رأس مصادر مصنفاته.

اما المبرر الثاني، فيتمثل في عدم قناعته بفكرة الألوهية وما يتبع ذلك من الكفر بالغيبيات والسخرية من الشعائر الدينية: ويصرح بان معظم أفكاره الإلحادية ترجع إلى تنشنته وثقافته، واتصاله بالجمعيات الإلحادية في جامعة الأستانة، وألمانيا وروسيا واقتناعه بكتابات اوغست كونت، وهربرت سبنسر ونيتشة، وبرتراندرسل، وغيرهم من الفلاسفة الماديين الرافضين للغائية، والقائلين بالمصادفة، ذلك فضلا على تتلمذه عند ضيا جوق ألب وحسين جاهد وقابيل آدم وتكين ألب وغيرهم من أصحاب النزعة الطورانية من يهود الدونمة (\*) (٠٠٠) في تركيا، وسوف نحاول في الصفحات التالية تناول هذين الدونمة

749

<sup>(\*)</sup> يهو د الدونمة : تر د طائفة يهو د الدونمة أو السباتائيين إلى ساباتاي زفي الأزميري (١٦٢٦-١٦٧٥م)، وتعد فكرتا الخلاص والمسيح المنتظر الأساس العقدي الذي تقوم عليه هذه الملة، ومن اشهر الذين نصبوا أنفسهم في هذا المقام (أي المسيح المنتظر) تيو داس الروماني، وموسى التكريتي، وأبو عيسي الأصفهاني

المبررين بشي من التفصيل والتحليل والنقد، متتبعين اثر آرائه في معاصريه وموقف مناظريه من كتابته.

ثم ساباتاي زفي، وزعموا جميعا انهم رسل يهوه (اله اليهود، الموجود، المتفرد) الذين بعثوا من اجل خلاص بني إسرائيل، وقد تكهن حاخامات اليهود بان مسيحهم المنتظر سوف يظهر عام ١٦٤٨م ليجمع شتاتهم في فلسطين، ويحكم العالم من عاصمتها القدس، وقد نبتت هذه الطائفة في كنف الدولة العثمانية التي أوت اليهود الذين لا ذوا بها من اضطهاد المسيحيين لهم في أوربا العصر الوسيط، أولئك الذين لم يحفظوا للإمبراطورية الإسلامية الجميل، إذ انتهزوا فرصة اضطرابها من الداخل، وتكالب الأمم عليها من الخارج ؛ فراحوا ينشرون أفكارهم الهدامة في كبدها . وقد ظهرت هذه الطائفة نحو عام ١٦٥٠م علي يد مؤسسها ساباتاي زفي، الذي راح يبشر بدعوته في تركيا ومصر وفلسطين، وقد أعلن إسلامه نحو ١٦٥٠، وسمي نفسه محمد عبد العزيز البواب نسبة للوظيفة التي ألحقه بها السلطان محمد الرابع (١٦٤١-١١٨) وهي كبير بوابي القصر، أما عن اصل التسمية (دونمة) فهي مشتقة من الفعل التركي العثماني (دونمك) وهو بمعني (آن يعود) وقد أطلقها الأتراك العثمانيون علي هذه الطائفة بعد عودتهم من اليهودية إلى الإسلام وسعوهم (العائدون) وترد كذلك إلى كتابات ساباتاي نفسه التي جا، فيها آن المخلص سوف يتظاهر بالإسلام تقية، وسوف يظل مخلصا لليهود سرا، وزعم آن روحه قد صعدت إلى السما، وجسده ارتدى عباءة المسلمين حتى يتمكن منهم وتقوى دعوته.

ولطائفة الدونمة ثلاث فرق: اليعاقبة، القراقاشية، القابانجية .ولهم لغتان: تركية وأسبانية، ولكل منهم اسمان، اسم يهو دي وآخر إسلامي معلن. ومن أهم تعاليمهم ومعتقداتهم أن العالم ينقسم إلى ٢٨ جز، اولكل جز، منه ملك، يدين جميعهم إلى ملك الملوك ابن يهوه الوحيد المخلص الأعظم بالخضوع والولا، وانه يجب علي السباباتائيين موارية المسلمين والتظاهر بالسير علي ملتهم في أدا، الشعائر والنسك، والحرص في الوقت نفسه علي قراءة المزامير ليلا، والمحافظة علي التعاليم اليهودية، والطقوس الساباتائية سرا. وقد تركزت جهود يهود الدونمة منذ الحرب العالمية الأولى في دفع عجلة التغريب في الحياة الاجتماعية والثقافية، فدعوا إلى سفور المرآة والاختلاط بين الجنسين في دور التعليم وأماكن العمل، وروجوا لفكرة الطورانية،

و ساهموا في تأسيس حزب الاتحاد والترقي الذي أطاح بالخلاقة الإسلامية وإعلان العلمانية، ذلك فضلا علي دورهم في تزييف الرأي العام في تركيا ونشر الجمعيات الماسونية والاتحادات الإلحادية، والترويج للفلسفات المادية عن طريق الإعلام والصحافة، ومن اشهر مفكرى اللونمة، احمد أمني يالمان (١٩٦٨-١٩٧٦) وهو من رواد الصحافة التركية، وصاحبة سرتل (١٩٦٨)، وموثيز كوهين الممان (١٩٦٨-١٩٦١) وكان معروفا باسم تكين ألب، وضيا جوك ألب، وغيرهم من قادة الفكر التغريبي الذين نجحوا في تشكيل العديد من الجمعيات الإلحادية في جامعة أستا نبول، ومازال ليهود الدونمة آثرهم البالغ على توجيه السباسة التركية.

أما عن المبرر الأول أي ارتيابه في التراث الديني ونقضه لمصادره، فإننا نجده يصرح في بداية كتاباته في هذا المضمار بحقيقة منهجه الذي سوف يعول عليه في دراسة السيرة النبوية، وعلم الأنساب والتاريخ الإسلامي بوجه عام، وذلك بقوله (ولقد اكببت مدة من الزمن ليست باليسيرة على تاريخ الإسلام، فدققت معظم المصادر العربية، والتركية والفارسية مخطوطة ومطبوعة في دور الكتب بمختلف أمصار أوروبا وأسيا وأفريقية، وراجعت جل ما كتبه المسشرقرون بالألمانية والروسية والإيطالية والإنجليزية والفرنسية وطابقت ما ذهبوا إليه على مصادرها الشرقية للتأكد من صحة ما ذهبوا إليه على مصادرها الشرقية للتأكد من صحة ما ذهبوا اليه (أ). فما كان صحيحا قبلته، وما كان ضعيفا نظرت في أمره وما كان باطلا رددته، ورفضته، حتى تجمع لدي الشيء الكثير من المعلومات والملاحظات فيها مقدار ليس باليسير من الأفكار الشخصية وفكرت أن أضع كتابا عن حياة محمد ونشأة الإسلام ؛ وبالفعل مضيت في

<sup>(\*)</sup> اعتمد ادهم في كتاباته عن السيرة النبوية والحديث الشريف وعلم الأنساب عند العرب والتاريخ الإسلامي على العديد من المراجع الألمانية والروسية والفرنسية والتركية، وبعض المراجع العربية، وخلت مصادره من أي اثر للمخطوطات التي زعم إحاطته بها، فاشتملت كتاباته على نحو ٢٦٥ موضع اقتباس كان معظمها من الكتابات الألمانية والروسية والتركية،أما مواضع الاقتباسات العربية فلم تتعد ٥٥ اقتباسا، ولوحظ أن إشارته لمواضع الاقتباسات لا تتعلق من قريب آو من بعيد بمتن الموضوع في معظم الأحايين، ذلك فضلا على عدم مراعاته القواعد العلمية في التوثيق، فنجده يبدأ بالمؤلف أحيانا، وبالمصنف أحيانا أخرى، وتارة يشير للمصنف دون ذكر مؤلفه، وتارة أخرى يكتب كنة المؤلف دون ادني إشارة لمصنفه، ولا موضع الاقتباس ونألفه في معظم الأحيان يكتب المراجع الأجنبية بحروف عربية، ويهمل تماما عنا صر التوثيق (مكان النشر، سنة الطبع، موضع الصفحات) ؛ الأمر الذي لا يتناسب مع زعمه السابق بدقة البحث والتنقيب، ويلاحظ كذلك اعتماده على بعض المراجع العربية الحديثة مثل مؤلفات جو رجى زيدان، واحمد أمين، وطه حسين وإسماعيل مظهر، الأمر الذي يكشف عن الحقبة التاريخية التي كتب فيها هذا البحث وهي بين عامي ١٩٣٥و١٩٣٩م،وهي فترة لا تمكنه من الإحاطة بجوانب الموضوع الذي تصدي له، واغلب الظن أن معظم أرائه التي جا.ت في هذا البحث مستمدة من كتابه (حياة محمد ونشاة الإسلام) الذي نشره بالتركية، وهو مقتبس من كتاب كنبه المستشرق الألماني (سبر نجر) عن (محمد) . وقام أدهم مراجعته عام ١٩٣٤م، أثنا. إقامته بالمانيا، وتدلل على ذلك غيبة المصادر الأصلية لهذا السفر.

المشروع إلى حد ليس باليسير، وبان لي أن الكتاب الذي فكرت في وضعه لن يخرج في اقل من ستة مجلدات ضخمة في نحو الثلاثة آلاف صفحة) (١٠٠١).

فدهب في نقضه لقصة بناء الكعبة مذهب المستشرقين وطه حسين في كتابه (في الشعر الجاهلي)إلى أن شخصية إبراهيم مشكوك فيها وكذا قصة بناءه للكعبة وولده اسماعيل، ويقول ناقداً كتاب (حياة محمد) لـ "محمد حسين هيكل": ( هذه رواية واحدة نعرضها على سبيل المثال على صحة ما ذهبنا إليه ، رواية ذهاب إبراهيم مع ابنه إسماعيل إلى وادى الكعبة فهذه الرواية قبلها الدكتور هيكل بك دون أن يعرضها على حكمة النقد ولو عرضها فعلا لوضح له أن أقدم نص أتى فيه ذكر هجرة إبراهيم مع ابنه اسماعيل الى برية فاران وارد في التوراة ، وهي لم تنص على ذهابه إلى وادى مكة ، ولظهر له أن النصوص الإسلامية التي أتت بعد ألفي عام هي التي حملت إشارات إلى ذهاب إبراهيم مع ابنه إسماعيل وزوجته هاجر إلى وادى مكة حيث وضع إبراهيم مع ابنه إسماعيل دعائم البيت الحرام ، وقليل من النظر الثاقب يكشف عن أن القدماء لم يعرفوا برية باسم فاران بجوار مكة أو في الحجاز، وإنما نجد أن هذا الاسم ظهر فيما بعد في القرن الثاني الهجري بعد أن فشت في الإسلام دعايات سياسية وأخرى دينية كان انتحال الروايات بعض وسائلها إلى الذيوع والانتشار كما يعترف الدكتور هيكل بك فإذن كيف يطمئن الدكتور الفاضل إلى رواية مثل هذه مع أن البحث التاريخي الحديث كشف عن آباء اليهودية الأول كإبراهيم ويعقوب لا وجود لهم؟) [١٠٠].

وقد تصدى محمد حسين هيكل لهذه النقود بردود علمية تنأى عن القدح والتجريح، وإن كان رغب عن ذكر إسماعيل أدهم مكتفياً بتحذيره والشبيبة من الباحثين المسلمين من خطر الأغاليط التي يروج لها بعض المستشرقين والمبشرين عامدين إلى تشكيك المسلم في دينه، ومبينا له أن تسليمه بصحة رواية بناء الكعبة ووجود إبراهيم يرجع على إيمانه بالقرآن باعتباره المصدر الأوحد الذي لا يمكن التشكيك فيه إلا من قبل الملحدين، ويقول في ذلك:

(لكن كاتب هذه الرسالة إنما هو مثل لطائفة من شبابنا ورجالنا المسلمين الذين يتلقون كل ما يقوله المستشرقون بقبول حسن، ويعتبرونه العلم الصحيح المعبر عن الحقيقة الخالصة. وإلى هؤلاء أوجه القول هنا لأحذرهم مما يقع المستشرقون فيه من خطأ، وبعض هؤلاء المستشرقين مخلص في بحثه على رغم خطنه . لكن الخطأ يتسرب إلى بحثه لعدم دقته في إدراك أسرار اللغة العربية تارة، ولما يشوب نفس طائفة من هؤلاء العلماء من الحرص على هدم مقررات دين من الأديان، أو على هدم مقررات الأديان جميعاً، تارة أخرى ... ويجب عليهم لذلك أن يأخذوا حذرهم حين يطلعون على ما يصدر عن الغرب من مباحث دينية، وأن يمحصوا كل ما يصوره العلماء على أنه حق . فالكثير منه يتأثر بمقدار غير قليل بهذا الماضي الذي جعل الخصومة متصلة بين رجال الدين ورجال العلم قروناً متوالية) (١٠٠) .

ويضيف إسماعيل أدهم إلى ما تقدم أن القرآن والحديث ليسا من المصادر العلمية التي تنأى عن الشك، وأن قصة بناء الكعبة تتشابه مع قصة بناء الهيكل المسطورة في النوراة، ويرجح أن ابن هشام حاكها وزعم أن اليهود من بني شمعون هم الذين بنوا البيت الحرام، وليست بطون بني إسماعيل ويقول (إن بطون بني شمعون هم الذين أقاموا البيت الحرام. وقد عرفهم اليهود فيما بعد ببطون بني إسماعيل) (١٠٠).

ورد عليه هيكل بأن القرآن لا يمكن الشك فيه ليس باعتباره كتاباً مقدساً فحسب بلا لعدم وجود ما يثبت تحريفه أو عدم مصداقيته، ويستشهد على صحة ذلك ببعض كتابات المستشرقين مثل (موير) أما عن موضوع بناء اليهود للبيت الحرام فإنه من أكاذيب المستشرقين التي لا سند لها، إلا التوراة التي يستشهد بأسفارها، وخفي عليه أنها من أكثر الكتب التي وجه اليها الطعن والنقد ومن قبل فلاسفة الغرب الذين يستند إلى كتاباتهم (\*).

7 2 4

<sup>(\*)</sup> وقد حفزت مساجلة إسماعيل أدهم مع هيكل حيال شخصية إبراهيم عليه السلام وقصة بنا، الكعبة بعض الباحثين لدراسة هذه المسألة دراسة علمية بمنأى عن العواطف الدينية، وذلك على النقيض مما

ويرد ادهم أنه لم يجزم بتحريف القرآن متناسياً أنه أنكر قصة بناء الكعبة ووجود شخصية إبراهيم وغير ذلك من الأمور المثبتة في القرآن في سورة البقرة على سبيل المثال، ويقول (أما القرآن الكريم فهو المصدر الأساسي والأول لحياة الرسول ولنا في هذا المصدر رأي مستفيض سنعرضه في مقدمة كتابنا (حياة محمد ونشأة الإسلام) الذي سنقدم جزأه الأول للطبع عن قريب، أما ما وجهه إلى الدكتور الفاضل من تهمة . قولي أن القرآن غير وبدل فالواقع أني شخصياً لم أجزم بهذا ولم أقل بأن القرآن حرف) (أما) .

ولما كان الاضطراب هو السمة الواضحة لكتاب ادهم فإننا نجده يصرح بأن القرآن هو الكتاب الوحيد الذي لا يحتمل الشك وهو في رأيه المصدر الذي يجب التعويل عليه في إثبات الحقائق التاريخية ويقول (وظهر لي ... أن الفرآن هو المصدر الوحيد الذي يمكن الاعتماد عليه والاستدلال بآياته على وقائع الناريخ ...) (١٠٠) . ولعله لم يقرأ قوله تعالى في سورة البقرة، وذلك في رده بناء الكعبة لليهود: قال تعالى : ﴿ وَإِذْ يَرْفَعُ إِبْرَ هِعُمُ الْقُوَاعِدَ مِنَ البَيْتِ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا إِنَّكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَ هِعُمُ وَإِسْمَاعِيلُ رَبِّنَا تَقَبَّلْ مِنَّا أَيْكَ أَنتَ السَّمِيعُ الْعَلِيمُ ﴿ أَمْ تَقُولُونَ إِنَّ إِبْرَ هِعُمُ وَإِسْمَاعِيلُ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ كَانُواْ هُوذًا أَوْ نَصَرَعَتُ قُلْ إِبْرَ هِعُمُ وَإِسْمَاعِيلُ وَإِسْحَاقَ وَيَعْقُوبَ وَالْأَسْبَاطَ كَانُواْ هُوذًا أَوْ نَصَرَعَتُ قُلْ عَالَتُهُ مِمَّن كَتَمَ شَهَا لَذَهُ مِنَ اللّهُ بِغَافِلُ عَمَا اللّهُ بِغَافِلُ عَمَا اللّهُ وَمَنَ أَظَلَمُ مِمَّن كَتَمَ شَهَا لَدَةً عِندَهُ مِن اللّهُ وَمَا اللّهُ بِغَافِلُ عَمَا تَعْمَلُونَ ﴿ ) (٢٧ ، ١٤) .

ويمضي ادهم في نقوده، فزعم أن الحجر الأسود (طُوتم) وثني من أوثان

حدث حيال كتاب (طه حسين) (في الشعر الجاهلي) حين تعرض لعين المسألة، إذ اكتفى نقاضه بتكفيره، ونذكر من أهم الدراسات العربية التي صدرت عقب هذه المساجلة إبراهيم (أبو الأنبياء) لراعباس محمود العقاد) و (حياة إبراهيم) له (محمود شبلي) و (إبراهيم أبو الأنبياء) له (محمد حسن عبد الحميد) و (خليل الله) له (حبيب سعيد) و (حياة إبراهيم) له (ف.ب، ماير ترجمة القس مرقس داود) و(عشرون عظة في حية إبراهيم) له (مجدي زكي) و (إبراهيم السائح الروحي) له (القس منيس عبد النور).

العرب التي عبدوها في الجاهلية وأقرها الإسلام، وأن قريش قبيلة منسوبة العرب التي عبدوها ألى سمكة القرش  $\binom{(n)}{n}$ .

وان عام الفيل الذي يؤرخ به ميلاد النبي يستند إلى وقائع قصة ملفقة، فذهب في دراسة أهداها لمناظره الجديد (محمد حسين هيكل) إلى أن المؤرخين العرب قاموا بتحريف قصة الفيل، ونسجوا عليها من الأساطير ما يدعم ديانتهم، بيد أن كتب التاريخ - المواكبة لهذه الأحداث، وعلى رأسها كتابات المؤرخ اليوناني (بروكوب) (بروكوبيوس) (أ) (ت ٥٦٢) تؤكد أن الأحباش حاولوا غزو الفرس بتحريض من الروم، وتخطئ الكتابات العربية التي تروي أن الأحباش وعلى رأسهم أبرهة خرجوا لهدم الكعبة وليس لمحاربة الفرس، وذهب كذلك إلى أن الجدري هو الذي أباد جيش أبرهة، وليست الطير الأبابيل، كما ورد في القرآن، وراح يستشهد بالمؤرخ أوزيب (أوسيبوس) (\*\*) - المؤرخ الكنسي الذي لم يذكر في كتبه أي شيء عن كنائس اليمن - في نقضه الدراسات العربية التي روت أن أبرهة قام ببناء كنيسة (القليس) وانطلق نقضه الدراسات العربية الني روت أن أبرهة قام ببناء كنيسة (القليس) وانطلق بعد ذلك يهدم الكعبة ليصرف الناس عنها إلى كنيسته الجديدة. ثم يعترض

<sup>(\*)</sup>بروكوبيوس: (ت٢٦٥). مؤرخ بيزنطي، رافق بليساريوس في حملاته، وقاد فيما بعد الأسطول الإمبراطوري، لتاريخه قيمة عظيمة باعتباره مصدراً أساسياً، ونظراً لثقافته واتصالاته بالرؤسا، ووظائفه العامة. برع في و صف الأحداث التي شهدها، ولكنه كان مهملاً في استخدام الأصول، مؤلفاته الرئيسية معروفة عموماً باسم (تاريخ بروكوبيوس لعصره) - ويبحث بخاصة في الحروب ضد القوط والوندال والفرس - وباسم (تاريخ بروكوبيوس السري) وأكثره تاريخ لفضائح ويذا الله البلاط على أن هذا التاريخ قد أصبح موضع شك . قلد بروكوبيوس بأسلوبه المصقول مؤرخي العهد اليوناني الكلاسيكي، وو صفه للعادات الاجتماعية والدينية بين البرابرة قيم جداً . لكن أهوا ه العنيفة - كتحزبه لبليساريوس ضد الإمبراطورة ثيو دورا - تشوه تواريخه . الأمر الذي يضعف من مصدر إسماعيل أدهم. البليساريوس : (ح ٢٦٣ - ٣٣٩)، مؤرخ يوناني ولد بفلسطين واختير أسقفاً لقيصرية (٣٣٤ - ٣٣٩)، اشتبك في جدال عنيف مع خصوم مذهب أربوس الديني ولم يوافق على بعض القواعد الدينية التي اعتمدها مجمع نيقيا . كتب (التاريخ الكنسي) في ١٠ كتب، ويرجع عدم ذكره لكنائس اليمن، وعلى رأسها كنيسة القليس التي شيدها أبرهة في مطلع القرن السادس للميلاد، لأنها شيدت في فترة لاحقة على وفاته، الأمر الذي تسقط معه حجة أدهم الثانية .

إسماعيل ادهم على تسمية الحملة بواقعة الفيل وحجته في ذلك أن الفيل لا يستطيع الحياة في اليمن، وأن الأحباش لم يكن لديهم من السفن الضخمة ما يحمل عليها الفيل الأفريقي، وأنهم عاجزون عن ترويضها، غير أنه يعود في نفس الدراسة إلى ترجيح وجود الفيل عن طريق الهند، وأسطول الروم وتصديق المصادر العربية التي استندت إلى القرآن، غير أنه لا يسلم بوجهة الحملة إلى مكة ويقول إن ما ورد في القرآن عن هذه الحادثة نزر قليل أضاف عليه العرب ولفقوا من أخيلتهم (١١٠).

ويقول (وبعض المراجع العربية ترجح أن تكون هذه الكارثة هي تفشي المجدري في جيش الأحباش والقرآن الكريم يؤيد كلام المؤرخين العرب، على أن إشارة القرآن إلى أصحاب الفيل، تحمل في تضاعيفها دلائل قوية على معرفة العرب لقصة سفر الفيل من جهة، وعلى أنها حديثة العهد بهم ؛ على أن ما قدمه القرآن لنا في صورة موجزة توسع فيه رواة العرب وخلطوه بالأقاصيص وشحنوا به كتب التاريخ والسيرة والأدب...) ("").

ويمضي معولاً على مصادره اليونانية السالفة إلى أن الربط بين موقعة الفيل وميلاد الرسول، تنقده الوقائع التاريخية، لأن حادثة الفيل بحسب المصادر التاريخية وقعت عام ٥٥٠م، وميلاد الرسول حدث عام ٥٧٠ م، ويقول (ومهما يكن من شيء، فالتاريخ يرفض كل محاولة يراد بها ربط ميلاد الرسول بعام الفيل كما أن التحقيقات التاريخية تبين أن الصلة مفصومة بين التاريخين بنحو ثلاثين سنة ...) (١٣٠).

وقد اعتذر (محمد حسين هيكل) عن الرد على رسالة إسماعيل ادهم واناب عنه (عبد المتعال الصعيدي) في هذه المناظرة، فراح - على صفحات السياسة الأسبوعية - يفند دعوة ادهم بعد نقلها سطراً بسطر كما وردت في مجلة الرسالة، فذهب إلى أن رواية (بروكوبيوس) التي ارتكن عليها ادهم رواية ترجيحية لا تسمو عن الشك فيها . أما الرواية القرآنية فقد اقر المناظر (أي ادهم)، بأنه لا يقطع بالشك فيها، الأمر الذي يرجح الرواية

القرآنية، لمصداقية مصدرها، أما مسألة إنكار وجود الفيل في هاتيك الواقعة، فهي من مزاعم المستشرقين غير الموثوق في كتاباتهم العلمية، من أمثال (نولدكه) (١٨٣٦ - ١٩٣٠ م) المعروف بعدائه للإسلام (١١١)، وبين له أن قواعد النقد التاريخي تتعارض مع تفضيله رواية مدونة على أخرى شفهية، وذلك لأن الاحتكام في حالة تعدد الروايات لا يرد لقدم المصدر أو حداثته فحسب، بل يرجع لتجريح الرواية سندا ومتنا ومقارنة محتواها بالظروف الاجتماعية، والانتربيولوجية، والاقتصادية، والسياسية ... للتأكد من صحتها، الأمر الذي لم يفعله أدهم باستناده إلى الرواية اليونانية، ورفض الكتابات العربية، وذهب إلى أن اعتراض أدهم على وجهة الحملة وأهدافها غير مقبول سندا ومتنا، فإن أسانيده التاريخية متضاربة، أما المتن فغير معقول، وذلك لأن وجهة الحملة - كما يزعم - كانت إلى الفرس لتأديبهم بإيعاز من الروم، وذلك لا يقبله العقل لأن الروم كانوا أقدر على ذلك عن طريق جيوشهم في سوريا وتركيا وهم بذلك أقرب إلى الفرس من الحبشة، أما الهدف الذي يقبله العقل وأكدته الدراسات العربية هو التبشير بالمسيحية، فقد عبر الأحباش إلى اليمن لحماية الأقليات المسيحية من اضطهاد اليهود، والتبشير بملتهم في بلاد العرب بوصفهم أهل شرك وضلال، الأمر الذي يؤكد ترابط الوقائع التي وردت في الكتابات العربية سندا ومتنا . أما مسألة زمن وقوع الحملة والمصير الذي آلت إليه، وإنكار العناية الإلهية ووجود الفيل من عدمه كلها من الأمور الفرعية التي تسقط مع سقوط الجذع الذي يحملها وذلك مع وجود السند القرآني من جهة، وعدم دقة السند التاريخي المعارض له من جهة أخرى (١٥٥).

كما زعم اسماعيل ادهم ان نسب النبي ملفق وأن انتسابه الى اسماعيل وابراهيم من وضع الرواة وكتاب السيرة المتأخرين، وحجته في ذلك أن طبيعة المجتمع القبلي العربي - حيث الترحال الدائم - لا تمكنه من معرفة اسلافه واصوله في غيبة الاستقرار والتدوين، الأمر الذي يكشف - في رايه -

عن زيف شجرة الأنساب التي وضعها المؤرخون للقبائل العربية التي حاولوا عن طريقها ردهم إلى جد واحد والتمييز بين العرب العاربة والمستعربة ويقول (فإذا رجعنا من فكرة الأنساب العامة للقبائل وصلاتها وعلاقاتها من القرابة والدم إلى فكرة النسب و الأنساب بين عرب البادية، ولم نجد دليلا يسند القول بأن الأعراب كانت لهم المقدرة على معرفة سلسلة آبائهم وأجدادهم تصاعداً في الماضي لبضعة بطون غير قول الرواة واجتماع النسابين، وهو لا يكفي وحده لقبول هذه الفكرة ...) (١١٠٠).

ويحاول التدليل على صدق دعواه بجهل عرب الجاهلية فن كتابة التاريخ وعنايتهم بحفظ الأمثال والأساطير دون الأحداث والواقعات التاريخية، مستنداً في ذلك على كتابات المستشرقين (كاتياني) (الأمير ليوني ١٨٦٩ - ١٩٢٦ م) و(سبرنجر)! التي اكدت أن إنشاء ديوان الخراج في عهد عمر بن الخطاب كان بمثابة النواة الأولى لاستحداث فكرة النسب ووضع شجرات الأنساب فيما بعد) (١٧٠).

وكذا كتابات أحمد أمين التي شككت في صحة أنساب العرب (وقد عنى المؤرخون بنسب القبائل وتفرعها، وألفوا فيها الكتب الكثيرة، ولكن هذه الأنساب في مجموعها كانت ولا تزال مجالاً للشك الكبير .) (١٨٠٠) على الرغم من ذكرها العارفين بالأنساب المخضرمين في الجاهلية والإسلام من أمثال (أبو بكر الصديق) و (دغفل بن حنظلة الشيبابي) (١١٠٠).

وانتهى إسماعيل أدهم إلى أن علم الأنساب العربي قد وضع في القرن الثاني الهجري، حيث الحروب والقلاقل والغلو والتعصب والشعوبية، الأمر الذي كان وراء إكراه النسابين على الإعلاء من شأن بني هاشم على غيرهم، وعلى ذلك فإن نسب النبي - في رأيه - من الأمور التي أثبت النقد التاريخي زيفها.

ثم انتقل بعد ذلك إلى سيرة ابن هشام، وادعى أن سند رواياتها ضعيف، وأن متونها أحوج ما تكون إلى التقويم النقدي الذي يفضح مواطن التلفيق

والتزييف فيها . ويدلل على ذلك بإهمال ابن هشام ذكر المصادر التي استند عليها في جمع بعض أخبار النبي ومعاهداته وغزواته ... واعتماده على الروايات الشفهية دون تمحيصها في ذكر الوقائع الحربية وأسماء القتلى ومواضع مصارعهم ودفنهم، ذلك فضلاً على وضعه بعض القصص الخيالية ونسبها إلى النبي مقتفياً في ذلك سنن المؤرخين المعاصرين له، وثقافة الانتحال التي نشأ فيها ويقول (ولا ريب أنه أدخل في السيرة أشياء مخالفة للواقع وضمنه من الأشعار المنتحلة الشيء الكثير مما صار به فضيحة عند الرواة ولكننا مع ذلك نقرر أنه فعل ما فعل تأثراً بالشائع ومجاراة لميول عصره .... وهكذا قدر أن تغيب حقائق السيرة وراء سحب الأقاصيص التي حاكتها العقول في ذلك الجيل ....)

ولم يقف تشكك إسماعيل أحمد أدهم في التاريخ الإسلامي ، والسيرة النبوية عند هذا الحد، بل أبى إلا أن يردد كل طعون المستشرقين في هذا المضمار دون استثناء، فزعم أن محمداً على كان اسمه (قثما) أو (قثامه) (الكريم، المعطاء البطيء في مشيته)، وأن اسم والده حول من (عبد اللات) إلى (عبد الله)، وأن عبد المطلب لم يكن جده، ولا منحدراً من نسل هاشم، وأن اسم المطلب كان اسماً لصنم من أصنام الجاهلية، وأن قصة الراهب (بحيرة) وحديثه عن نبوة محمد من اختلاقات النصارى الذين أسلموا، وليس لها أي نصيب من الصحة التاريخية (١٠٠).

وان الغزوات التي أمر بها الرسول، والحملات التي شنها صحابته من بعده على جيرانهم من الفرس والروم لم تكن إلا تلبية لطبيعية العرب القبلية التي جبلت على السلب والنهب، تلك التي حدت منها تعاليم الإسلام الذي حرم دم المسلم على المسلم، وأكد أن العرب لم يألفوا التمدن ولا وحدة الدولة، ويدلل على ذلك بحروب الردة التي تعبر عن طبيعة العرب الهمجية التي نجح أبو بكر ومن خلفه في توجيهها صوب الأمم المعادية لهم، واطلقوا عليها (الفتوحات) وصبغوها بالصبغة الدينية مؤكداً أن النبي لم يفكر في نشر دينه

خارج نطاق الجزيرة العربية، وأن ما روي عكس ذلك هو منحول عليه وموضوع من قبل المؤرخين، وأن الحضارة الإسلامية التليدة لم يخطط لها بل كانت نتاج قرائح الأمم المغلوبة التي خضعت لسلطة العرب الذين لم يكن لهم فيها دلو ولا سهم (٢٠٠).

لم تلق كتابات ادهم حيال نسب الرسول وسيرته وأمر الغزوات ادنى اهتمام من قبل معاصريه، ويرجع ذلك إلى سببين، أولهما، أن أراء أدهم في هذا المضمار تكاد تكون نقلاً حرفياً لمطاعن غلاة المستشرقين من أرباب الاستشراق الديني (\*). من أمثال موير (السير وليم) (١٨١٩ - ١٩٠٥ م) وجولد

\_YO.\_

<sup>(\*)</sup> الاستشراق الديني: بدأت حركة الاستشراق الديني على يد (يوحنا الدمشقي) نحو عام ٧٣٥ م. أما الدراسات الاستشراقية التي سعت للتشكيك في الشريعة الإسلامية والإساءة للنبي العربي وإلى دين الإسلام لم تظهر إلا في الفترة ما بين ١١٠٠ - ١١٤٠ م على يد المستشرقين اللاتين، وقد استعانوا في تزييف التاريخ الإسلامي ووضع مصنفاتهم التشكيكية في التراث الإسلامي والموروث العقدي بالأساطير المستمدة من الفولكلور العام والترجمات البيزنطية لمعانى القرآن والروايات الإسلامية التي حرفها بعض المتعصبين من مسيحي الشرق، وقد سعت كتابات هذا اللون من الاستشراق إلى: إثبات جمود الإسلام، وردوا إليه تخلف المسلمين ومقارنته بالمسيحية التي كفلت أصول المدنية للنهضة الأوروبية والتأكيد على أن السبيل لتقدم المسلمين هو العزوف عن هذه الملة، واقتفاء أثر الغرب واعتبار تركيا نموذجا لذلك . والتشكيك في مصداقية مصادر التشريع الإسلامي، ونقض المصادر التاريخية للحضارة الإسلامية بما في ذلك كتب السيرة والتهكم والسخرية من النبي وأقواله، وأفعاله، وعزل المسلمين عن تراثهم العقدى عن طريق الدعوة للهجات العامية، وإهمال لغة القرآن الفصحى والترويج لفكرة التنوير باعتبارها حملة على الغيبيات ودعوة لسيادة العقل بلا قيود، وتجنيد بعض المسلمين لخدمة أغراضهم، وذلك عن طريق التبشير والتعليم الأجنبي والبعثات العلمية والتعاون مع الجمعيات الماسونية والمنظمات الصهيونية ومكاتب المخابرات الغربية وتأسيس النوادى والجمعيات الخيرية والمراكز الثقافية . وقد مر الاستشراق الديني بأربعة أطوار هي : طور النقض والتبشير وكان يمثله (رايموند) (أسقف توليدو) و (بيستر) (زافينيرابول) و (رويرت) (صاحب أول ترجمة لمعانى القرآن (١١٣٤))، وامتد هذا الطور إلى أخريات القرن الثامن عشر، وطور النقد والحوار وكان يمثله (رينان) و (هانوتو) وامتد من أخريات القرن الثامن عشر إلى أخريات القرن التاسع عشر، وطور الترقب والهدم من الداخل وكان يمثله (كرومر) و (مارجليوث) و (جويدي) و (هارتمان) و (ناللينو) وامتد حتى العقد السادس من القرن العشرين، وطور الهيمنة والسيطرة والتحكم عن بعد ويمثله دعاة (المعلوماتية والعولمة) وهو دأب المستشرقين في القرن القادم . وقد تتلمذ إسماعيل أدهم عند مدارس الاستشراق

تسيهر (١٨٥٠ - ١٩٢١ م) والأب لامانس (١٨٦٠ - ١٩٣٧ م) وديلاسي اوليري وهيلدبرت واندريا داندولو والمستر فرانك هفوستر ويلفرد كانتوبل سميث (المولود عام ١٩٦٦ م) وغيرهم، وجلها من الأمور التي تصدى لها العديد من الباحثين وعلى رأسهم محمد فريد وجدي في رده على فوستر (١٣٠٠) ومحمد حسين هيكل في كتابه حياة محمد رداً على (فيل) و (جولد تسهير) و (نولدكي) (١٢٠١)، وعبد المتعال الصعيدي في (المستشرقون ورسالة الرسول) (١٢٠٠). واحمد تيمور في كتابه (محمد رسول الله) (١٢٠١). وذلك في مطلع لعقد الرابع من هذا القرن الذي يعد عقد المساجلات بين كتابه (لماذا أنا مسلم ؟) ورده على القس (ز) (١٧٠٠) ومحمد احمد الغمراوي في الشرق والغرب، إذ كانت فيه الساحة الفكرية في مصر والعالم العربي شاغله بأمر ترجمة دائر المعارف الإسلامية للغة العربية، والرد على ما جاء فيها .

## \* \* \*

والجدير بالذكر في هذا المقام أن كتابات المستشرقين وفلاسفة الغرب حيال النبي على قد لقيت من المفكرين المسلمين قدراً كبيراً من البحث والدرس والتمحيص، وتعد ردود (رفاعة رافع الطهطاوي)على فولتير ومونتسكيو في كتابه (محمد على نهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز) باكورة الدراسات العربية الحديثة في هذا المضمار (١٩٨١)، فإذا تأملنا أهم النقود التي وجهت لأدهم سوف نجدها لا تخرج في مجملها عن وصفه بأنه أحد المستشرقين أو ذيلاً من أذيالهم . فذهب كل من محمد عبد الغني حسن (١٩٠٧ - ١٩٨٥ م) (١٩١٩)، وأحمد زكي أبو شادي وصديق شيبوب وشارل شميل وعبد اللطيف النشار وبعض شيوخ الأزهر إلى أن أدهم غربي في دمه

الديني في تركيا وألمانيا وروسيا وقام بتدريس ومراجعة بعض الدراسات التي كتبت ضد الإسلام وأوفد إلى مصر بعد ذلك ممثلاً لهذا الاتجاه، وقد اعترف بذلك في كل كتاباته، وقطع بصحته جل نقاده و دارسيه واعتبروه مستشرقاً.

ونشأته وثقافته، وأنه في حكم المستشرقين والمستعربين، ويشهد ذلك كتابه (تاريخ الإسلام) الذي نشرته (جماعة تمحيص التاريخ الشرقي) وآراؤه حيال سيرة النبي التي رشحته لشغل منصب وكيل المعهد الروسي للدراسات الإسلامية (٢٠٠)، وانه انتهج - في كتاباته - نهج المستشرفين (٢٠٠)، وان حملته على الإسلام ترجع إلى ميله للفلسفات المادية الإلحادية ونزعة الكماليين العلمانية (١٣٢)، وأنه كان من الطاعنين في الإسلام كرهاً وبغضا (١٣٣)، وأن كتابه (الرسالة الأولى من مصادر التاريخ الإسلامي، فصل من كتاب حياة محمد ونشأة الإسلام) من الكتب الإلحادية التي تسعى إلى التشكيك في العقيدة (١٣٤) وقد أكد أدهم - نفسه - هذه الآراء، ويبدو ذلك في نقده وتعقيبه على كتاب (حياة محمد) لـ (محمد حسين هيكل) الذي وصفه بالافتقار إلى الروح العلمية في العرض ومناهج المستشرقين النقدية في تحليل الوقائع . وأن ما جاء في حديثه عن نسب الرسول واسمه سوف يبسط له فصلاً في كتابه المرتقب (حياة محمد) وأن اعتماده على المستشرقين ليس سبة تؤخذ عليه ويقول (فهل بعد هذا نكون قد أخطأنا، بل أجرمنا في حق العلم إذا ما أرشدنا الدكتور الفاضل إلى أبحاث (نولدكه) و (فبيل) و (سبرنجر) و (جولدتسبهر) و (كاتباني) و (دوزي) و (سنوك هيجرونيه) من كبار المستشرقين ؟!) (٢٠٠٠).

اما السبب الثاني في عدم تصدي الباحثين لأراء ادهم السالفة هو مصادرة كتابه (الرسالة الأولى من مصادر التاريخ الإسلامي ...) فور ظهوره ؛ مما حال بين القراء وبين الوقوف على آرائه في علم الأنساب والسنة النبوية، الأمر الذي سوف نتناوله بشيء من التفصيل عند نقضه للحديث الشريف وكتبه ورواته .

وقد ساء ادهم موقف الأزهريين فيه (٢٦٠) وسيما بعد مصادرة كتابه وبعض الكتاب الذين شككوا في قدراته الذهنية (١٣٧) والعلمية، وسفهوا من أرانه (١٣٨)، وعابوا عليه ركاكة اسلوبه، واخطاءه اللغوية، واستعانته ببعض الأصدقاء في صياغة أفكاره (١٣١).

وراح ينعي حظه في مصر التي اتهمه كتابها بانتحال آراء المستشرقين بقوله (.. وكثير من الأدباء يسطون على المؤلفات الغربية فيترجمونها وينحلونها لأنفسهم، وتبلغ الجرأة ببعضهم أن يكتب عليها (النقل ممنوع بالمرة) فهذا عميد الأدب العربي الدكتور طه حسين بك ينتحل رأيا لغيره فيخرج كتابه (الشعر الجاهلي) ليبلغ به القمة! وهذا الدكتور محمد حسين هيكل بك يأخذ عن غيره خطوط كتابه (حياة محمد) ويخلط مع ذلك في كثير من الأجزاء، ويقابل لهذا العمل بأن، يرفع إلى السماء هو وكتابه المنتحل روحه عن غيره! وهذا أديب كبير تعوزه الحجة فينتحل نصا من كتاب مخطوط، ولعمري تنطق الفاظ النص بأنه مصنوع، ومع هذا يتبجح بأنه من كبار الأدباء! ولو ذهبنا نستقصي فسوف نخرج بنتيجة تؤلم النفس، الواقع أن الفوضى سائدة كل شيء، الأدب، الفن الشعر الموسيقى النقد السياسة ... وهذا نتيجة لفوضى البينة المصرية، فإذن ليس لئا أن نتألم من جحود نلقاه وقدح نصادفه، فتلك حالة طبيعية في مثل هذه البينة، ولا يسعنا إلا التأميل في المستقبل بروح الصديق المخلص) (١٠٠).

ولا غرو أن دعوى أدهم ضد التراث الديني لا تخلو من الاضطراب والتناقض، فتارة نجده يرتدي عباءة العلماء المعتدلين الباحثين عن الحقيقة، ويدعي أنه لم يترك شاردة أو واردة إلا وفحصها، بينما تكشف الوقائع عن مسايرته للمستشرقين وضحالة ثقافته العربية، وحداثة عهده بكتب التراث، وتارة ثانية نجده يعلي من شأن المستشرقين ومن نحا نحوهم، ثم نجده يعيب على طه حسين محاكاته لهم، وتارة ثالثة يزعم أن هدفه هو تجديد الإسلام (١١١)، وأن القرآن هو المصدر الصحيح الذي يمكن التعويل عليه في نقد التراث التاريخي للمسلمين، ونجده بعد ذلك ينقض ما أقره القرآن.

\*

\* \* \*

وإذا نظرنا إلى ردوده وتعقيباته على نقاده، فإننا سوف ندرك تهافتها وهشاشة اسانيدها، ومن ثم فإننا لا نجد أي اثر إيجابي في كتابات أدهم حيال التراث الديني اللهم إلا ما جاء في الدراسات التي تصدت لأراء المستشرقين تلك التي روج لها في مباحثه. منها (السيرة المحمدية) لـ(محمد فريد وجدي) و(عبقرية محمد) و(حقائق الإسلام وأباطيل خصومه) و(مطلع النور) لـ (عباس محمود العقاد) و(نور اليقين) لـ (الخضري) و(محمد ﷺ): (المثل الكامل) لـ (محمد أحمد جاد المولى) و (مع المصطفى عليه الصلاة والسلام) لـ (بنت الشاطئ) و(نبي البر) لـ (إبراهيم الإبياري).

أما نقضه للتراث الديني (السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي) وجعله من المتغيرات الخاضعة للتقويم العلمي والتهذيب العقلي، فإن ذلك لا يسوقه إلى الإلحاد، أي أن المقدمات لا تفضي إلى النتانج، فليس من أركان الإسلام، ولا شروط الإيمان التسليم بكتب السيرة وتقديسها، وعلى ذلك فإن أدهم إن كان قد نجح في تبرير اعتبار السيرة من المتغيرات، فإنه قد عجز عن تقديم سبب مقنع لإلحاده، بعد اعترافه وتسليمه بصدق النبي والقرآن، ويبدو ذلك بوضوح في قوله (والواقع أن نبوة الرسول تحمل في ذاتها آيات صدقها، فهي لا تحتاج للليل خارجي يدعمها . وحياة الرسول تثبت أنه كان مخلصاً طيلة حياته، وهذا وحده يرد كل محاولة يراد بها التشكيك في نبوته) (١٣) و (.. ويبقى القرآن وهو كما ذهبت إليه المصدر الموثوق في صحته قائماً بمبادئه المرنة التي تتمشي مع كل زمان ومكان، وبذلك يمكن في نظري أن يخرج الإسلام من جمود الراهن ويساير مجرى الثقافة العالمية (١٣)) .

وإذا ما انتقلنا إلى الحديث عن موقفه من الموروث العقدي، فسوف نجد كذلك كل نقوده مستمدة من كتابات المستشرقين ولا سيما (جولد تسيهر)، و (شاخت) (۱۹۰۲ - ۱۹۶۹ م) وليون بورشيه، وغيرهم (۱۱۱ ويبدو ذلك في زعمه مع غلاة المستشرقين:-

أن جل الأحاديث المنسوبة إلى النبي منتحلة عليه، وموضوعة تبعاً

للأحداث التاريخية، وموظفة لخدمة الصراعات السياسية، وملفقة طبقاً للأهواء والنزعات الشخصية (منا). اما القليل منها فلم يسلم من التحريف لتأخر زمن تدونيه نحو مانتي عام من تاريخ هجرة الرسول، وان صحيح البخاري يحوي أحاديث يمجها العقل ويخطنها العلم (٢١١)، وأن متونها لا تخلو من التناقض والتضارب، وساقوا لتبرير ذلك عدة أدلة منها:-

- أن تهذيب السنة وعلوم الحديث لم يظهر إلا على يد الأمام (محمد بن شهاب الزهري المتوفى سنة ١٢٤ هـ، متجاهلاً بذلك القواعد التي وضعها الصحابة للرواية، وهي الأسس الأولى لعلم الحديث.
- أن الرسول أمر بتدوين القرآن ونهى عن تدوين السنة الأمر الذي يؤكد أن علم السنة ليس من العلوم الشرعية من جهة وأن جمع الأحاديث جاء في عصر متأخر دون إرادة رسول الله من جهة أخرى (١٤٠٠).
- أن كم الأحاديث الذي نسبت روايته لأبي هريرة لا يتناسب مع عهد أبي هريرة بالنبي من جهة، وسعة الذاكرة الإنسانية من جهة ثانية، والطعون التي وجهت لشخصه وشككت في صدق رواياته من جهة ثالثة، وانفراده ببعض الروايات دون غيره من ثقاة الصحابة من جهة رابعة ينقض الجانب الأكبر من الأسانيد التي عولت عليها كل كتب الأحاديث (١٤٨).
- أن الشروط التي وضعها علماء الحديث وعلى رأسهم البخاري لا تنطبق على بعض الأحاديث الواردة في الصحيحين (١٤١).
- أن القرآن شاغر من التناقض ومتفق على صحته كمصدر أوحد للتشريع، ومن ثم ليست هناك حاجة للحديث (١٠٠٠).

وانتهى إسماعيل أدهم معهم إلى أن المصدر الثاني من التشريع وهو السنة لا يصح تقديسه، والتسليم بصحته، ويترتب على ذلك سقوط القواعد الشرعية المستندة عليه (١٠٠)، اعتبار الشك في الموروث العقدي من الأمور المشروعة، بل الواجبة على المجددين، وزعماء الإصلاح الديني، وتلك هي اقواله التي تثبت انضواءه تحت لوانهم من جهة وتؤكد خلو مزاعمه من

الطرافة والابتكار من جهة أخرى، حيث يقول عن اختلاق الحديث وانتحاله (وظهر لي من خلال بحثي أن الحديث مختلق جله إن لم يكن كله على الرسول ...) (٢٠٠) (وذلك أن الكثرة المطلقة من الحديث ليست من كلام الرسول في شيء . وإنما هي منتحلة بعد وفاة الرسول بنصف جيل على اقل تقدير ...) (٢٠٠) ويقول عن العوامل المؤثرة في اختلاق الحديث (إن الأحاديث ترينا ما كان المسلمون يريدون من الإسلام في فترة تمتد من أواخر القرن الأول إلى أوائل القرن الثالث، لا ما تحدث به الرسول لأصحابه . فالأحاديث وثيقة تاريخية هامة لتطور الفكرة الدينية الإسلامية وليست بمصدر لحياة الرسول ونشأة الإسلام) (١٠٠) ويقول عن تدوين الحديث (إن أقدم ما دون من الحديث كتب بعد وفاة النبي بمائة سنة أو أكثر ...) (١٠٠٥) (وبدأ علم الحديث وجوده حوالي العقد السادس من القرن الأول الهجري وأخذ يتطور ويترقى حتى بلغ صورته الراهنة في العقود الأولى من القرن الثالث، وفيما بين الفترتين، في هذه المدة البالغة نيفاً وقرناً ونصف قرن نلمس ترقي الحديث بصورة جلية لا تقبل الشك) (٢٠٠١).

ويقول عن ضعف سند الأحاديث (لم يمر بنا لحظة ونحن نتقدم في البحث إلا ازدادت شكوكنا في مقررات الحديث والسيرة وهذا الشك يبلغ أقصاه إذا وسعنا دانرة البحث وتوغلنا في دراسة الحديث وكشفنا عن التضاد والاختلاف والأخطاء التي بالأحاديث.) (١٥٠) (وإن الأحاديث المروية عن السنن الأولى من حياة الرسول حتى بعثته ليست قائمة على إسناد تام وليست ذاهبة الى راو رأى ما حدث بعينه ..) (١٥٠)، ويقول عن ضعف القواعد (إن علماء الحديث وناقديه لم يعنوا بانتقاد المتون نقداً علمياً، لأنها تغاير مبادئهم الأولى ومقرراتهم في الحديث وتعد شكاً في نزاهة الرواة ومنهم العدد الكبير من صحابة الرسول ...) (١٠٠)، (... فالنظر الانتقادي لمجموعة الحديث يذهب بنا إلى أن الحديث قام بلا سند ...) (١٠٠) ويقول عن شكه في الأحاديث التي رواها (أبو هريرة) (إذا اجتمعت كل هذه القرائن على أن كلاً من أبي هريرة

وعبد الله بن عباس كانا ينتحلان الحديث ويسرفان في الرواية، والتكثر منها، وإذا فسدت مروءتهما وأحاطت بهما ظروف مختلفة تحملهم على الكذب والانتحال، كان من الحق ألا نقبل ما ينقل إلينا من الحديث بواسطتهما) (١٦٠)، ويقول عن رغبته في استبعاد الحديث كمصدر من مصادر التشريع والنتائج المترتبة على ذلك (... فإن كان ما ذهبت إليه من الشك في الحديث صحيحاً، وهذا ما أعتقده فهذا الشك له قيمته من الوجهة الدينية لأن الشك في صحة الحديث يجعل جانباً من اصول التشريع بنهار ...)

ويتضح من أقوال أدهم السالفة أن نصيبه من الأصالة والابتكار في نقده للحديث معدوم، فأراؤه لا تعدو أن تكون ترديداً لأقوال المستشرقين دون أدنى تمحيص أو رجوع للأصول التي زعم مطالعتها وتمحيصها وإليك مثال على ذلك فنجده يقول عن صحيح البخاري.

(يذهب علماء الحديث إلى أن المحدثين الأول دققوا الأحاديث وحققوا عمن روي الحديث، وكمل هذا البحث رجال الطبقة الثالثة حتى انتهى الأمر إلى الإمام البخاري، فصنف صحيحه في سنة عشر سنة وبذل قصارى الجهد في التحقيق إذ وضع صحيحه حاويا ٧٢٧٥ حديثا خرجه من ستمانة الفحديث.) (١٦٣).

ويبدو أن أدهم لم يجشم نفسه عناء البحث ليطلع على صحيح البخاري ويعرف أنه اشتمل على ٧٣٩٧ حديثاً متصلاً بالمكرر وإذا أضيفت المعلقات والمتابعات بلغت ٩٠٨٢ حديثاً غير الموقوف والمقطوع وإذا حذف المكرر واقتصر على عدد الأحاديث الموصولة السند غير المكررة كانت ٢٧٦٢ حديثاً.

وبالبحث وجدنا انه نقل ما كتب عن البخاري وامر احاديثه من كتاب (تاريخ العرب) لفيليب خوري حتى (١٦٠) ولم يشر اليه ضمن قائمة مراجعة التي جاء فيها صحيح البخاري.

وبالتدقيق وجدنا أنه نقل عن الكتاب المذكور معظم آرانه في أبي هريرة والحجر الأسود (١٦٥). ولما كان القطع آفة العلم فإننا نرجح أن أدهم

قد اطلع على هذا الكتاب في طبعته الإنجليزية واقتبس بعض هوامشه وذلك لتطابق مصادر الكتابين كما أننا لا نستبعد أن يكون فيليب حتى وأدهم عادا الى بعض كتابات المستشرقين ولم يشيرا إليها . والذي يعنينا من الأمر هو اثبات أن ادعاء أدهم بعدم متابعة المستشرقين والوقوف على المخطوطات والمصنفات العربية في مشارق الأرض ومغاربها لا نصيب له من الصحة ولا يعدو أن يكون تهويلاً ليفحم به غير المتخصصين ويخدع به العوام .

\* \* \*

وقد جمع أدهم آراءه حيال علم الأنساب وسيرة النبي والحديث الشريف كما ذكرنا في كتيب أسماه (من مصادر التاريخ الإسلامي).

وقام الأزهر بمصادرته على أثر بلاغ من الشيخ محمد سليمان السحرتي شيخ المعهد الديني بالإسكندرية والشيخ إبراهيم الغرباوي المدرس بنفس المعهد جاء فيه (أن كتاباً عربياً يتداول في مدينة الإسكندرية وهو مطبوع في إحدى مطابعها العربية ويتضمن مطاعن شديدة في الدين الإسلامي ومغامز عن حياة النبي محمد عليه الصلاة والسلام وحياة كثير من الصحابة والتابعين رضوان الله عليهم) (١٦١).

وقد أرفق المبلغان المذكوران نسخة من الكتاب برسالتهما وطلبا العمل على مصادرته. وقد أحيل الكتاب إلى إدارة قلم المطبوعات فأحالته بدورها إلى صاحب الفضيلة الأستاذ الأكبر الشيخ محمد مصطفى المراغي شيخ الجامع الأزهر الذي شكل بدوره لجنة من الشيخ سليمان نوار والشيخ عبد الجليل عيسى تحت رئاسته لفحص الكتاب وانتهت اللجنة إلى (أن الرسالة سداها ولحمها الهجوم على الإسلام وعلى أسسه ومنها الحديث والقرآن... وانها جميعاً اسلوب شك وإنكار بدون أدنى شبهة.)

وقد أدان مجلس الوزراء في جلسته المنعقدة في ١٧ أبريل سنة ١٩٣٦ هذه الرسالة ثم صودر الكتاب بموجب هذا التقرير وأبلغت دار المطبوعات بذلك وأمرت وزارة الداخلية بمنع تداول الكتاب ومصادرة الموجود منه في داخل

القطر المصري وأمرت النيابة بالتحقيق معه بتاريخ ١٨ اكتوبر من نفس العام لاعتدانه على دين الدولة الرسمي ويتراءى لي ان مصادرة كتاب اسماعيل أدهم وغضبة الأزهريين عليه لا ترجع إلى جمودهم أو عدم قدرتهم على الرد عليه أو تخوفهم من ذيوع هذه الأفكار فقد نقدوا وردوا وناقشوا وحللوا كتابات المستشرقين على صفحات المنار والأزهر بيد أن انزعاجهم من كتابات أدهم يرجع لكونه مسلماً فحسب فلم يخش مصطفى المراغي من ذيوع هذا الكتاب إلا افتتان الجاهلين من العوام به وسخط المتعصبين على صاحبه والمطالبة بإقامة الحد عليه باعتباره مرتداً وليس أدل على ذلك من موقف المراغي ومحمد فريد وجدي من رسالة أدهم (لماذا أنا ملحد ؟) التى سوف نعرض لها بعد قليل إذ حرص الأزهر على تفنيدها والرد عليها.

ذلك فضلاً على تمكن بعض رجالات الأزهر من قواعد التحليل الفلسفي وأصول النقد العلمي الذي اكسبهم إباه مصطفى المراغي بتطويره مناهجهم الدراسية وتقويمه لأساليبهم في الدعوة ودفعهم إلى المعارف الحديثة عن طريق البعثات إلى أوروبا. الأمر الذي أجلس الأزهريين وخصومهم على بساط أقرب إلى التسامح الفكري والمناقشة الموضوعية لمواضع الخلاف والاختلاف - منه إلى عنت المنابر التي لعن من فوقها كتابا طه حسين (١٨٠٠) وعلى عبد الرازق وليس أدل على ذلك من المساجلات التي دارت بين الأزهريين حول كتاب (حياة محمد) للاستاذ محمد حسين هيكل وهو أقرب المباحث العلمية لكتابات أدهم في هذا المضمار - فقد قام الأستاذ محمد زهران! والشيخ محمد رشيد رضا والشيخ مصطفى المراغي والشيخ مصطفى صبري بالتساجل حول الكتاب . وقد شارك أدهم نفسه في هذه المساجلة وقام محمد حسين هيكل بالرد عليهم جميعاً فقد اتهم الأستاذ محمد زهران والشيخ مصطفى صبري (١٨٠١) الكتاب بأنه لا يخلو من بعض السقطات التي تزج بصاحبه إلى شفا حفرة الإلحاد ولا سيما حديثه عن مرض الجدري الذي تفشى في جيش ابرهة مؤولاً بذلك قوله (طيراً أبابيل) وكذا الجدري الذي تفشى في جيش ابرهة مؤولاً بذلك قوله (طيراً أبابيل)

رفضه أقصوصة (شق صدر النبي) وتشكيكه في سند الأحاديث المتعلقة بها ووصفه قصة الإسراء والمعراج بالرمزية والروحية الصوفية ومناقشته معجزة الغار قبيل الهجرة ونقده بعض كتب السيرة والحديث ونقضه الخوارق والمعجزات الحسية التي نسبت للنبي واحتكامه إلى القرآن وحده للتأكد من صدق الأحاديث النبوية ومجه أقيسه علماء الحديث لقصورها بينما انتصر الشيخ محمد رشيد رضا (به) لنهج المؤلف العلمي في مناقشته لكتب السيرة من جهة وتحليله للوقائع التاريخية وكتابات المستشرقين من جهة ثانية وأقر صديقه مصطفى المراغي (الهافي في أن الشك في كتب الأحاديث لا يخرج المسلم من دينه شأنهما في ذلك شأن الأستاذ الإمام محمد عبده (۱۲۰۱) الذي أعلى من مرتبة القرآن على دونه في فهم صلب العقيدة وساير ابن رشد (۱۲۰۰) في إعلائه من شأن المعجز الجواني المتمثل في القرآن على المعجز البراني المتمثل في الخوارق الحسية وذلك في إثبات النبوات بعامة ونوة المصطفى بخاصة .

## \* \* \*

ويمكننا أن نخلص من ذلك إلى أن الموضوعات التي طرحها أدهم في مؤلفه المصادر لم تكن غريبة على مائدة البحث في مصر والعالم العربي وأن شكوكه حول كتب الأحاديث ونقده لكتاب السيرة ليس بالأمر الجديد فقد سبقه إليه من معاصريه أحمد أمين في كتابه (ضحى الإسلام) الذي صدر بين عامي ١٩٣٣ - ١٩٣٥ ومحمد حسين هيكل في كتابه (حياة محمد) الذي صدر في عام ١٩٣٥ و وأن كتابات المستشرقين التي تبناها لم تكن خافية على شيوخ الإسلام فقد تناولها الشيخ محمد رشيد رضا في كتابه (الوحي المحمدي) الذي صدر عام ١٩٣٧ بالنقد والتحليل .

وصفوة القول إن أدهم في كتاباته النقدية للموروث العقدي لم يستطع تبرير الحاده من جهة ولا البرهنة على جعل الدين من المتغيرات الثقافية من جهة أخرى .

أما المبرر الثاني الذي دفع به في دعوته ضد الدين فيتمثل كما ذكرنا في إنكاره لوجود الله وإدراك فكرة الألوهية ضمن الظواهر الاجتماعية والنفسية التي كشف العلم الحديث عن زيفها مردداً في ذلك آراء هولباخ، فيورباخ، ماركس، هربرت سبنسر، توماس هكسلي، نيتشة، برتراند رسل، فيشر، بشر فؤاد وأحمد حلمي شهبندر زاده وغيرهم من الشكاك وملاحدة الغرب معلنا بذلك صريح الحاده ومنخلياً عن أسلوب المراوغة الذي انتهجه في كتاباته السالفة فراح يؤكد أن مسألة وجود الله مجرد افتراض ميتا فيزيقي لا تجد له في ميدان العلم التجريبي ما يبرره ولا برهانا عقلياً خالصاً في الفلسفة النقدية يثبته ويقول (الواقع الذي المسه أن فكرة الله فكرة أولية، وقد أصبحت من مستلزمات الجماعات منذ الفي سنة ومن هنا يمكننا بكل اطمئنان أن نقول إن مقام فكرة الله الفلسفية أو مكانها في عالم الفكر الإنساني لا يرجع لما فيها من عناصر القوة الإقناعية الفلسفية وإنما يعود لحالة يسميها علماء النفس (التبرير) ومن هنا فإنك لا تجد لكل الأدلة التي تقام لأجل إثبات وجود السبب الأول قيمة علمية أو عقلية، ونحن نعلم مع علماء الأديان والعقائد أن فكرة الله تطورت عن حالات بدائية وأنها شقت طريقها لعالم الفكر من حالات وهم وخوف وجهل بأسباب الأشياء الطبيعية . ومعرفتنا بأصل فكرة الله تذهب بالقدسية التي كنا نخلعها عليها) (١٧١).

ومضى مردداً أحاجي برتراند رسل الإلحادية (١٧٠): ان لفظة الله والجنة والنار والمؤمن والكافر ليس لها دلالات منطقية يمكن إثباتها في الواقع المحسوس وأن القضايا اللاهوتية والكلامية والمسائل الشرعية يمكن تجاوزها باعتبارها لغوا يفتقر إلى دقة اللغة المنطقية والحدود الرياضية وزعم أن الخلاف بين المفسرين على تأويل الآيات القرآنية يرجع إلى استغراقهم في أوهام اللغة العربية وافتقارهم إلى المنهج الرمزي الرياضي الذي ينقل العقل من طور خرافة الميتافيزيقا إلى الحقائق العلمية الثابتة ويحيل المفاهيم العقلية إلى حدود رياضية ليسهل تنظيمها وإحصاؤها ويقطع السبيل على

المفاضلة بين الحدود على أساس الترتيب (١٧٦)

ويقول محاولاً تفسير قوله تعالى ﴿ إِنَّ ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلَّذِينَ هَادُواْ وَٱلنَّصَرَكُ وَٱلصَّبِعُينَ مَنْ ءَامَنَ بِٱللَّهِ وَٱلْيَوْمِ ٱلْآخِرِ وَعَمِلَ صَالِحًا فَلَهُمْ أَجْرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمْ وَلَا خُوفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَجْزَنُونَ ﴾ [البقرة ٢٦] (فمثلاً الآية ... تصاغ رياضياً في صورة (س + ع + ص + ف) × (أى + و) = حـ على اعتبار أن (س) رمز للمسلمين (المؤمنين) و(ع) لليهود و(ص) للنصارى و(ف) للصابنين و (أ) للإيمان بالله و (ي) للإيمان باليوم الآخر و (و) للعمل الصالح وفي هذه المعادلة لا وجود للتلاعب في المفاضلة بين الحدود على أساس ترتيبها من الوجهة المنطقية وهذا يعكس صوغها في تعبير كلامي يفسح المجال للتلاعب كما حدث حينما فسر المفسرون هذه الآية) (١٧٧).

ونزع مع يهود الدونمة (١٠٠١) وفرنسيس بيكون واوغست كونت واسبينوزا (١٠٠١) إلى أن الوحي مجرد ظاهرة مسايرة لقانون تطور المجتمعات (١٠٠١) الأمر الذي لا يستقيم معه الاعتقاد بأن شريعة ما، هي أتم الشرائع واعتبار تعاليمها أصلح الدساتير لكل مكان وزمان وذلك لأن الشريعة الحقة عنده هي التي تتفاعل مع طبيعة المجتمعات واحتياجاتها وتستمد مصداقيتها من التجربة الحية وأن الأديان الكبرى لا تعدو أن تكون مجرد أدوات للتنظيم الاجتماعي والأخلاقي وعلى ذلك فالوحي يمكن اعتباره احدى صور الفكر الإنساني (١٠٠١) ويقول في ذلك (فالوحي لا يخرج عن دائرة الكون فهو تابع لنواميسه وقوانينه وبذا يكون ظاهرة طبيعية أعني أنه يصح وقوعها في الكون ثانية لو تهيأت ظروفها)

(فإن كل شريعة مهما كانت نافعة في وقت سنها فإنها بلا شك تحوي جرثومة تعارض الرقي في المستقبل لأن الشريعة تأخذ بطول المكث شكل عديم الحركة وتثبت عند قاعدتها جامدة في حين أن المجتمع يترقى وينطور، فإذا حصل ذلك فإن المجتمع يتخطى هذه الشريعة المتحجرة إلى

سواها ومما يتفق ومقتضيات الزمان فإذا أعطينا شريعة من الشرائع حق البقاء على توالي الدهور بغير تنقيح فإنها تقعد بالمجتمع عن الترقي) (١٠٣).

ولم يقف تبرير أدهم لكفره بالله والحاده عن الأديان ونقضه للشرائع السماوية عند هذا الحد، بل تجاوز ذلك كله إلى رفض البعد النفسي للتدين والطمأنينة الروحية التي يمنحها الإيمان للفرد وفطرية دين الإسلام في البشر وعناية الله للكون وذلك في رسالته الشهيرة (لماذا أنا ملحد ؟) فلم يعبأ أدهم بغضبة الأزهريين ولا تحقيقات النيابة ولا مصادرة مؤلفاته وأبى إلا أن يفشى في الرأي العام مذهبه الإلحادي ساخطاً على المؤمنين الذين يجعلون الدين أقدس ثوابتهم الثقافية والحضارية.

وقد اتخذ من رسالتي صديقه احمد زكي ابو شادي (الألوهية مذهبي) التي نشرها عام ١٩٣٦ (وعقيدة الألوهية) التي نشرها عام ١٩٣٦) - في قناعته النفسية والعقلية بالدين الإسلامي ورسوخ معتقده بوجود الله واعتباره حقيقة روحية وعلمية معاً - ذريعة لنشر رسالته الإلحادية باعتبارها رداً فلسفياً على كتابات أبو شادي من قبيل التناظر والتساجل العلمي.

وقد أفرد له مصطفى عبد اللطيف السحرتي المحامي محرر جريدة الإمام حيزاً كبيراً من مجلته لنشر هذه الرسالة ثم قام إسماعيل أدهم بإعادة نشرها في كراسة منفصلة بعد نفوذ أعداد الإمام الأمر الذي استثار شيوخ المحافظين والمجددين معا وتدافع كل من الشيخ يوسف الدجوي ومحمد فريد وجدي واحمد زكى أبو شادي والشيخ مصطفى صبري للرد عليه عقب نشرها.

فقد نبذ ادهم قول احمد زكي أبو شادي أن التدين جبلة يفطر الإنسان عليها (١٨١) وراح يقلب في صفحات ذكريات طفولته ليدلل على أنه كان شكاكا وملحدا منذ نعومة اظافره وأنه كان يضيق ذرعا بحفظ القرآن والصلاة والصوم وغير ذلك من تعاليم الإسلام التي كان يتلقاها على يد زوج عمته قهرا وأن تعاليم المسيحية البروتستانتية وكتابات اسبينوزا في نقد الكتب المقدسة وشكوك هيوم في عقيدة الألوهية وآراء داروين وسبنسر

واوغست كونت في تفسير الوجود وتطور المجتمع كانت أقرب إلى نفسه من القرآن وكتب السيرة المحمدية ويقول في ذلك (وكانت نتيجة هذه الحياة أني خرجت عن الأديان وتخليت عن كل المعتقدات واستعنت بالعلم وحده وبالمنطق العلمي وأشد ما كانت دهشتي وعجبي أني وجدت نفسي أسعد حالاً وأكثر اطمئناناً من حالتي حينما كنت أغالب نفسي للاحتفاظ بمعتقد ديني) (وقبل أن أعرض للأسباب لا بد لي من استطراد لموضوع الحادي فأنا ملحد ونفسي ساكنة لهذا الإلحاد ومرتاحة إليه فأنا لا أفترق من هذه الناحية عن المؤمن المتصوف في إيمانه) (١٠٠٠).

وقد حرص اسماعيل أدهم على توضيح وجهته الإلحادية (\*) فبين أن

<sup>(\*)</sup> الإلحاد لغويا "Atheism" مشتق من الكلمة اليونانية (Atheiotës) وهي مشتقة من (â) = نفي، οεος الإلحاد لغي الله . وقد وردت في اللاتينية "Atheismus" بنفس المعنى ولفظه إلحاد في اللغة العربية جاءت بعدة معان منها الميل، والظلم، والإثم، واستحلال الحرمة وانتهاكها، والطعن في الدين والجدل والمماراة، والكفر، والتحريف .

والمعنى الاصطلاحي للإلحاد في غاية التعقد وذلك لارتباطه الوثيق باصطلاحات أخرى أكثر تعقيداً كالتجديف، الهرطقة، الردة، الكفر، الزندقة، الشرك، الغلو .والإلحاد كمنحي له عدة أشكال أهمها إنكار التام للألوهية، اللاأدريه، الاعتراف بوجود الله مع إنكار العناية الإلهية، أو القول بأزلية العالم، أو التشكيك في صحة الكتب المقدسة وسلامتها من التحريف أو رفض التكليف والأعمال، أو إنكار الوحى والرسل أو التطرف في التأويل والغلو والشطع.

والإلحاد من منظور فلسفي له ضربان: نظري وعملي . وينقسم الأول إلى مطلق ونسبي فالمطلق هو إنكار فكرة الألوهية إما عن جهل أو تجاهل أو لأسباب يتذرع بها . والنسبي هو عدم الإقرار بوجود إله مع الاعتقاد في أمور غيبيه أما العملي فيتمثل في نقض القيم والتعاليم والشرائع والعبا دات في السلوك. أما الإلحاد بالمعنى الإجرائي فقد ظهر مع ظهور الحضارات في مصر، بابل، أشور، اليونان، الهند، الصين، وكان يعني الخروج عن المألوف والسائد . وهو في اليهودية بمعنى الكلام غير اللائق عن الله و صفاته . وفي المسيحية بمعنى الهرطقة أي الخروج عن العقيدة القويمة . وفي الإسلام فهو بمعنى الكافر مطلقاً تقدمه إسلامه أم لا أو أظهر كفره أم أبطنه . وقد تعددت ألوانه ودروبه في الفكر المعاصر سوا، في الثقافة الغربية أو العربية فظهر منها الإلحاد العقدي والإلحاد المذهبي والإلحاد الرومانسي والإلحاد العلمي والإلحاد العلمي والإلحاد الإنساني . وأصبح الإلحاد مرادفاً للفلسفات المادية والإلحات العلمانية .

الحاده قد تجاوز درجة الشك في الكتب المقدسة والغيبيات كما هو الحال عند اسبينوزا وهيوم وفولتير، فعلى الرغم من اتفاق إسماعيل أدهم معهم في نقض الغيبيات باعتبارها خرافة بجب نبذها، والشك في الكتب المقدسة بوصفها كتب ملفقة، وأن ليس هناك ثمة وجود برهان علمي أو عقلي يقطع بوجود إله، على النحو الذي تحدثت عنه التوارة والإنجيل إلا أنه يرفض اعتقادهم بوجود إله باعتباره حاجة إنسانية يمكن البرهنة عليها عن طريق الإحساس والشعور وأبي أدهم إلا أن ينضوي تحت راية هولباخ الذي يعد نموذجاً للإلحاد الكامل كما صوره ديدرو (١٨١) فذهب معه إلى أن الإيمان بوجود إله يرجع إلى جهل الناس بحقيقة الطبيعة والإصغاء للكهنة الدجالين الذين ابتدعوا فكرة الله لخداع الناس وتضليلهم وابتزازهم . وأن الإلحاد لا يفضى إلى الفوضى والانحراف الخلقي بل إن الإيمان بالأديان التي تتحدث عن التوبة والخلاص والمغفرة هو الذي يؤدي إلى ذلك وقد تابع جحود هولباخ لفكرة وجود الله وسايره في جل آرائه الإلحادية ولم يخالفه إلا في مسألة نظام الكون فعلى الرغم من رفض هولباخ كل أشكال الدين والغانية فنجده يقرر بحتمية قوانين الطبيعة المستمدة من المادة (١٨٠٠ بينما تبنى أدهم نظرية المصادفة التي فسر بها داروين (١٨٨ وجود الكاننات ونقض بها رسل نظرية الحتمية المادية والغانية الإلهية (١٨١).

ونجده أقرب ما يكون من فيورباخ (١٨٠٤ - ١٨٧٧) الذي جعل الإلحاد الفطرة السليمة التي فطر عليها الإنسان الحر وذلك في سياق نظريته الإلحادية التي أنس فيها الإله وأله فيها الإنسان. فكلاهما يتفق على أن الإلحاد هو أعلى درجات الإيمان بالديانة الإنسانية وأن جحود الله باعتباره خالق الكون ومنظمه وراعيه مسلمة عقلية يسعى اللاهوتيون إلى طمسها وأن فكرة الله لا تعدو أن تكون ميلاً ذاتياً من اختراع العقل الإنساني ليعبر بها عن المثل الأعلى لماهيته ألى الماهية المثل الأعلى

وعلى الرغم من إعرابه عن إعجابه الشديد بكتابات بخنر (١٨٢٤ - ١٨٩٩)

وتوماس هكسلي (١٨٦٥ - ١٨٩٥) وارنست هيكل (١٨٣١ - ١٩١٩) في نقض الأديان وإنكار فكرة الألوهية فنجده يعترض على مفهومهم للإلحاد ويقول في ذلك (ولي أن أتساءل: ما معنى الإلحاد ؟ يجيبك لودفيج بخنر زعيم ملاحدة القرن التاسع عشر: الإلحاد هو الجحود بالله وعدم الإيمان بالخلود والإرادة الحرة والواقع أن هذا التعريف سلبي محض ومن هنا لا أجد بداً من رفضه. والتعريف الذي استصوبه وأراه يعبر عن عقيدتي كملحد هو: (الإلحاد هو الإيمان بأن سبب الكون يتضمنه الكون في ذاته وأن ثمة لا شيء وراء هذا العالم) ومن مزايا هذا التعريف أن شقه الأول إيجابي محض، بينما لو أخذت وجهته السلبية لقام دليلاً على عدم وجود الله وشقه الثاني سلبي يتضمن كل ما في تعريف بخنر من معان) (١١٠).

ويرفض أدهم اعتبار اللاأدرية شكلاً من أشكال الإلحاد ويعد توقف (كانت) عن الفصل في قضية وجود الله خلال فلسفته النقدية . وكذا تردد هربرت سبنسر وتوماس هكسلي بين الإثبات والجحود درباً من دروب التشكك يؤدي إلى الحيرة التي لا يعانيها الملحد المتيقن من كفره وعلى العكس من يؤدي إلى الحيرة التي لا يعانيها الملحد المتيقن من كفره وعلى العكس من ذلك نجده يعد لا أدرية (رسل) أقرب ما تكون للإلحاد الكامل . وانتهى مع ماركس (١٨١٨ - ١٨٨٨) (١٣١١) و أ. م ستشينوف وبافلوف (١٨٤٩ - ١٩٣٦) (١٣١١) وسيجموند فرويد (١٨٥٦ - ١٩٣٩) (١٨١١) وجمعية ديار بكر التركية الإلحادية (١٨١٥ وبشير فؤاد (١٨٥٥ - ١٨٨٨) وعبد الله جودت وجلال نوري (١٨١١) وغيرهم من الملحدين الأتراك إلى أن فكرة الله مجرد انعكاس للفلق والخوف والوهم الذي كان يعيش فيه الإنسان البداني الذي صور له جهله بأن هناك قوة عليا تتحكم في الكون الذي عجز عن تفسير أسراره ودفعه الخوف من المجهول الى تقديسها وعبادتها ويقول عن ذلك (وقول عما نونيل كانت لا يخرج عن نفس ما قاله لوكر يتيوس الشاعر اللاتيني منذ ألفي سنة، ولهذا السبب وحده تقع على الكثيرين بين صفوف المثقفين والمتنورين بل الفلاسفة من اللاأدريين، وهربرت سبنسر الفيلسوف الإنجليزي الكبير وتوماس هكسلي اللاأدريين، وهربرت سبنسر الفيلسوف الإنجليزي الكبير وتوماس هكسلي اللاأدريين، وهربرت سبنسر الفيلسوف الإنجليزي الكبير وتوماس هكسلي

البيولوجي والمشرع الإنجليزي المعروف قد كانا لاادريين. ولكن هل عدم قيام الأدلة على عدم وجود الله مما يدفع المرء للا ادرية ؟ الواقع الذي المسه ان فكرة الله فكرة الله فكرة الله فكرة الله فكرة الفي سنة، ومن هنا يمكننا بكل اطمئنان أن نقول إن مقام الله فكرة الفلسفية أو مكانها في عالم الفكر الإنساني لا يرجع لما فيها من عناصر القوة الإقناعية الفلسفية وإنما يعود لحالة يسميها علماء النفس التبرير ومن هنا فإنك لا تجد لكل الأدلة التي تقام لأجل إثبات وجود السبب الأول قيمة علمية أو عقلية. ونحن نعلم مع علماء الأديان والعقائد أن أصل فكرة الله تطورت عن حالات بدائية، وأنها شقت طريقها لعالم الفكر من حالات وهم وخوف وجهل بأسباب الأشياء الطبيعية . ومعرفتنا بأصل فكرة الله تذهب بالقدسية التي كنا نخلعها عليها)

وأكد أدهم مع برتراند رسل (١٩٨) أن ما نسميه اليوم الحاداً بنقض العناية الغانية والتشكيك في وجود الله لا يعدو أن يكون أحد ثمار العلم الحديث الذي حرر العقل البشرى من المعتقدات والطقوس الدينية التي لا تنضع ولا تضر.

بيد أن الفرق الجوهري بين رسل وأدهم هو تأكيد الأول على لا أدريته (أنا لا أقطع - على نحو عقدي - بأن ليس هنالك إله. بل ما أريد تأكيده هو: أننا لا نعر ف أنه موجود) (١٩٠٠).

## \* \* \*

ويبدو أن أدهم قد انتهج في صياغة تعريفه للإلحاد نفس منهج جوزيف مكاب زعيم ملاحدة القرن العشرين الذي انتحل في كتابه (وجود الله) المنشور عام ١٩١٣ آراء المتشككين واللا أدريين والملحدين ونسبها إلى نفسه الأمر الذي يسر على نقاده الرد على مزاعمه وتفنيد الأفكار التي تبناها (١٠٠٠) فقد اتهم مكاب بأنه مقلد وليس مجدداً في آرانه الإلحادية وهي عين التهمة التي وجهت لأدهم من قبل خصومه ومناظريه . ومن أمثله ذلك نقد أحمد زكي أبو شادي ومحمد فريد وجدي ومصطفى صبري وعباس محمود العقاد وسامي الكيالي ومحمد عبد الغني حسن . فقد قام أبو شادي بالرد عليه

في رسالة أسماها لماذا أنا مؤمن ؟ بين فيها أن إلحاد أدهم وسخطه على الأديان يرجع إلى جهله بحقائقها وثوابتها مؤكدا أن جوهر الأديان معامة والدين الإسلامي بخاصة لا يتعارض مع الحرية والعقل والتقدم والنظرة العلمية للكون التي ينشدها أدهم . وأن حججه على إنكار وجود إله لا تخلو من المغالطة والتعصب الذي تأباه الروح العلمية التي يحتمي بها ووضح أن فكرة الألوهية فكرة قبلية في الإنسان أشبه بالغريزة واستشهد في ذلك برأى بعض علماء النفس ويقول في ذلك (نشرت مجلة (الإمام) مقالا للدكتور اسماعيل أحمد أدهم بعنوان (لماذا أنا ملحد ؟) كان بمثابة رد على رسالتي (عقيدة الألوهية) وهي الحلقة الثانية من بحوثي الإسلامية الفلسفية وقد سبق للدكتور ادهم ان كتب ينتقدني في مجلة (ادبي) وفي غيرها كما كتب إلى وحادثني خاصة في ذلك فأحببت أن أجعل هذه الرسالة بمثابة رد على آرائه وأراء مريديه إلى جانب كونها المامه عامة بآرائي الدينية وتبيانا صريحا لأسباب إيماني ... وقد تدبرت ذلك طويلا كما درست نظريات وتجاريب شتى لطائفة من رجال الفلسفة والتاريخ والدين والعلم فانتهيت إلى نظريتي التي حبذها الدكتور ريتشارد بل الأستاذ بجامعة إدنبره ألا وهي أن الإحساس بالألوهبة إحساس (فطرى) شبه غريزي وهو انجذاب الجزء نحو الكل وقد أشار الدكتور أدهم نفسه إلى ذلك في دراسته الإنجليزية عني وفي سواها من كتاباته النقدية) (٢٠٠).

وذهب إلى أن القول بقدم العالم ونقض نظرية الخلق من العدم لا يؤدي الى الإلحاد وإنكار وجود الله وذلك لأن العلم يثبت أن وراء العالم المحسوس والموجودات المتكثرة إله واحد عاقل حكيم مدبر ينظمه ويعتني به وإذا كان هناك قلة من الفلاسفة وحفنة من العلماء جحدوا وجود الله فإن ذلك لا يعني إنكار الفلسفة والعلم لوجوده من جهة ويجعلنا نغفل أو نتجاهل باقي الفلاسفة وجل العلماء الذين أمنوا بالألوهية من جهة أخرى.

والى مثل ذلك ذهب محمد فريد وجدي، فبين أن النزعة الإلحادية التي

تبناها ادهم ليست بالأمر الجديد على الفكر الإسلامي ولا ينبغي على المسلمين أن يضيفوا بها فقد واجه الإسلام منذ ظهوره الزنادقة والملاحدة وانتصر عليهم بالحجة والبرهان وأن مبررات ادهم الإلحادية ما هي إلا ترديد لأراء المجدفين والهراطقة القدماء والمحدثين وأن اتخاذه من الفلسفة والعلم حجتين على إنكار الربوبية لا يخلو من العسف وذلك لأن معظم الفلاسفة الوضعين الذين احتج بهم قد ساقتهم نظرياتهم إلى اللا ادرية وليس الإلحاد المطلق . أما العلماء فلا تجد من أكابرهم منكراً للعلة المدبرة والغائية . بينما الإلحاد المطلق لا يدين به إلا الذين يخلطون بين الفلسفة والعلم في مذاهبهم شأن إسماعيل ادهم وأن الخلط واللغو والتخبط الذي وسمت به كتاباته يبدو بوضوح في تعريفه للإلحاد الذي يعوزه البرهان الفلسفي والدليل العلمي (٢٠٠٠) ويقول (هذا تعريف معلول لا يصح في عرف العلم ولا في عرف أية فلسفة في الأرض وبخاصة لأهل هذا العصر وإليك البيان:

إن القول بأن سبب الكون ينضمنه الكون في ذاته لا يمكن أن يعدو كونه رأياً ولما كان الدكتور يكلمنا وهو في مجال العلم فإنا نسأله كيف يمكن في عرف العلم أن يولد الرأي إيماناً راسخاً لا يقبل المناقشة ؟ نعم إن المشاهد أن كل ظاهرة طبيعية، تحدثها علة طبيعية ومن هنا يتخيل من يبحث بحثاً سطحياً في علل الوجود أن علة ذاتية فيه ولكن العقول اجتازت هذه العقبة فرأت أن هذه العلل الجزئية لا يتأتى أن تكون معلولتها منتظمة إلا إذا كانت متنزلة من علة رئيسية، تصدر عن تدبير سابق للحوادث) (٢٠٣).

وراح يستشهد بآراء العلماء الطبيعيين والرياضيين والفلاسفة الذين اكدوا على وجود الله كحقيقة فلسفية وعلمية ومنهم السير وليم كروكس (١٨٣٢ - ١٩١٩) العالم الكيميائي والرياضي ورئيس المجمع العلمي البريطاني واحد اقطاب الروحية الحديثة (١/١٥) الذي اثبت في أبحاثه أن

779

<sup>(\*)</sup> الروحية الحديثة Spiritism اتجاه ميتافيزيقي معاصر يعتقد في خلود الروح الإنسانية وعودتها إلى العالم الأرضي بعد مفارقتها البدن وهي تنفق مع مبدأ الكارما الهندي الذي يقر بإمكانية تجسيد الروح

الكون بأسره نتيجة لحركات ذرية يحكمها ناموس حفظ القوة وهذا الناموس لا يمكن أن يكون ناموساً ذاتياً بل يرد إلى إرادة وتدبير وفكر يضبط حركتها ويعصمها من الخطأ . واحتج عليه كذلك برأي هنري بوانكاريه (١٨٥٤ - ١٨٥١) العالم الرياضي الفرنسي الشهير الذي أكد أن كل ما نسميه بالحقائق العلمية الثابتة ما هو إلا مجرد افتراض لا يرقي إلى مرتبة اليقين ومن ثم لا يمكننا الفصل في قضية وجود الله استناداً لأحكام نسبية وحقائق مؤقتة سرعان ما تكشف عن زيفها التجارب العلمية الحديثة .

كما عاب وجدي على أدهم كذلك تشويهه للحقائق وتزيفها وذلك في اتخاذه نقد (كانت) لأدلة وجود الله في كتابه (نقد العقل الخالص) تكأة لتبرير الحاده وأوضح له أن ما أنكره (كانت) في مبحث المعرفة هو الجانب الميتافيزيقي فقط وسرعان ما تيقن منه وأثبته في كتابه (نقد العقل العملي) و (الدين في حدود العقل وحده) كما أن الكتب التي تبحث في فلسفة الدين لم تدرج (كانت) في قائمة المتشككين أو اللاآدريين بل درجته ضمن

وعودتها للأرض مرة ثانية لأمرين :- إما لتبليغ رسالة سامية ترمي إلى الإصلاح والهداية والتوجيه شأن الأنبيا، والحكما، والمصلحين، أما للتفكير عن خطايا قد ارتكبتها قبل مفارقتها البدن المادي و ذلك لتحصل على مزيد من التطور والارتقا، تحت قسوة ما تلاقيه في العالم الأرضي، وهي تؤمن بوجود الله وخلود النفس وعالم الغيبيات والثواب والعقاب والجنة والنار على نحو خاص وتحارب الإلحاد والفلسفات المادية وترد معظم أصول تعاليمها إلى المدعو (سلفر بيرش) ويعدونه أعظم الأرواح العليا التي نيط بها الهبوط إلى الأرض والنبشير بالروحية في الدوائر المختلفة وقد ظهرت كنزعة فلسفية على يد عما نوئيل سوينبرج في منتصف القرن السابع عشر وتجمع في تعاليمها بين التصوف وعلم النفس والنظريات الأخلاقية الفلسفية والأفكار الفيبية اللاهوتية وتستمد أصولها من أربعة مصادر رئيسية هي المعتقدات الشرقية الفلسفية والأفكار الفلسفية قديمها وحديثها والنظريات العلمية الحديثة . وقد ازدهرت في منتصف القرن التاسع عشر بأمريكا وأوروبا وأصبح لها جمعيات وأكاديميات العديثة . وقد ازدهرت في منتصف القرن التاسع عشر بأمريكا وأوروبا وأصبح لها جمعيات وأكاديميات لها العديد من الجمعيات في مصر في النصف الأول من القرن العشرين ومن أشهر أعلامها إدوين فردريك باورز ووليم ماكدوجال، وليم كروكي والفرد راسل والاس وهنري برجسون ومن أعلامها العرب طنطاوي جوهري ومحمد فريد وجدي وأحمد فهمي أبو الخير .

المثبتين المؤمنين وكشف كذلك عن مواطن اللغو في دفوع أدهم المتمثلة في زعمه أن الإنسان لم يشعر بحاجته للتدين إلا من ألفي عام وافتقار فكرة الله لقوة الإقناع . وفضح جهله بعلم الانثروبولوجيا الأرض مع ظهور الإنسان من جهة وتبرهن على أن فكرة العقلية من البديهيات وفلسفة الحضارة وتاريخ الديانات التي تؤكد رسوخ عفيدة الألوهية في العقلية من جهة أخرى ويقول (ونحن نقول: إن هذا الكلام ليس عليه أقل عبقة من اللهجة العلمية كأن كاتبه لم يقرأ تاريخ العالم ولا تاريخ العلم فإن قوله إن العقيدة بالله أصبحت من مستلزمات الجماعات منذ ألفي سنة خطأ عظيم، فإن هذه العقيدة صحبت الإنسان منذ نشونه، حتى قال المنقبون في الحفريات إنهم لم يشاهدوا أثارا تحت الأرض لجماعة من الجماعات المتغلغلة في القدم تدل على أنها كانت لا تدين لدين ما ولكن الأمر على العكس فإن كل الأثار التي عثروا عليها تدل على وجود العقيدة لدى تلك الجماعات ... وأما قوله (أي أدهم) إن مقام فكرة الله الفلسفية أو مكانها من عالم الفكر لا يرجع لما فيها من عناصر القوة الإقناعية وإنما يعود لحالة يسميها علماء النفس التبرير. فنرد عليه بأنه إذا كانت العقيدة الإلهية تسلطت على عقول الناس من أقدم العصور حتى عقول العلماء وكبار المفكرين يمكن أن توصف بأنها مجردة من عناصر القوة الإقناعية فأي عقيدة بعد ذلك يتصور أن تكون حاصلة على تلك القوة ؟ إن العقيدة بالله تقوم على أقوى البداهات العقلية وأعظمها سلطانا على النفس البشرية ويزيدها الشعور الوجداني لا سبيل إلى عدم الاعتداد به ... فهل يعقل أن وضعه الفلسفة: فيتاغورس وسقراط وأفلاطون وأرسطو وكل من جاءوا بعدهم إلى العصور الحديثة من صياغة الأصول الأولية، أمثال بيكون واضع الدستور العلمي، وديكارت مصلح الفلسفة وعمائنويل كانت منفح العلوم الإنسانية، وروسو وفولتير إماما النفد الفلسفي، وبرغسون زعيم الفلسفة الوجدانية في العصر الحاضر هل يعقل أن هذه العقول الجبارة كلها لم تدرك أن فكرة الله وهمية بحتة وأنها مجردة من

عناصر القوة ؟ اللهم إن أحداً لم يجرؤ على اتهام هؤلاء وأمثالهم بالغباوة إلى الحد الذي يدفعهم إليه صاحب رسالة (لماذا أنا ملحد ؟) ... وهل أعلام العلم والفلسفة ممن ذكرناهم ويطول ذكر غيرهم لم يدركوا أن تطور فكرة الله تذهب بقدسيتها كما أدركها الدكتور كاتب الرسالة فلم لم يحضروا هذه الفكرة لهذا السبب وكلهم أفاض في ذكر الأطوار التي دخلت فيها على مدى العصور والأجيال (٥٠٠).

وانتهى محمد فريد وجدي إلى أن العلة الحقيقية لإلحاد أدهم ترجع لغربته التربوية والفكرية عن روح الإسلام المتمثلة في عدم تنشئته نشأة دينية قويمة وتثقفه على يد المتشككين والملحدين ويقول (فهذه كلها عوامل تقذف بنفسية الطفل من الشذوذ إلى مكان بعيد ولا عجب لنفس يحكم عليها أن تكون وسط هذا التناقض ولا تشعر بانقباض شديد يحملها على طلب المخرج منه . فلما أتته نظرية الإلحاد وجد فيها الراحة التامة لضميره، والثلج الكلي لصدره فأخذ بها وتحمس لها) (١٠٠١) .

اما مصطفى صبري وسامي الكيالي ومحمد عبد الغني حسن وعباس محمود العقاد والشيخ يوسف الدجوي والشيخ محمد أمين هلال المدرس بالمعهد الديني الثانوي بطنطا فإنهم لم يتعرضوا لنقد آرائه وتفنيدها بل اكتفوا بالكشف عن غللها ومصادرها الحقيقية:-

فأكد الأول أن أدهم ملحد مدعي العلم والتفلسف وقرم عملقته الصحف الماسونية واليهودية والبلشيفية التي حملت على الإسلام حملة جائزة في الفترة بين الحربين ولا سيما في مصر لتشكيك المسلمين في دينهم ونشر الإلحاد بين مثقفيها - مستنداً في ذلك على تصريح صديقه صادق صبري بك - أميرلاي أركان الحرب سابقاً في تركيا الذي تولى تربية أدهم بعد وفاة والده - الذي جاء فيه أن إسماعيل أدهم كان طالباً متلكناً بطيئاً في تحصيل العلوم وأن معرفته باللغة التركية والعربية واللغات الأوروبية معرفة متواضعة لا تمكنه من النبوغ والتفوق الذي نسب له وأن

الشهادات العلمية التي نالها من الأستانة وألمانيا وروسيا شهادات ملفقة من صنع الجمعيات الإلحادية (١٠٠٠)، ويدلل على ذلك برفض جامعة استانبول تعينه أستاذا للرياضيات وأسندت إليه مهمة اقرب للصحافة منها إلى تخصصه المزعوم في الميكانيكا والرياضات والفيزياء الا وهى التأريخ للحياة الثقافية في مصر في القرن العشرين وتقييم الحياة الأدبية فيها وكذا اعتذاره عن القاء بعض المحاضرات في كلية العلوم بالجامعة المصرية متعللاً بضعف صحته وكثرة شواغله ذلك فضلاً عن رفضه دعوة أحمد ذكي أبو شادي وفؤاد صروف لضمه إلى المجمع المصري للثقافة العلمية (١٠/١٠٠) متحججاً بأن معرفته بالعربية لا تمكنه من شرح وتبسيط النظريات العلمية المعقدة التي عبر عنها في كتاباته بالروسية والألمانية والتركية .

ويقول سامي الكيالي عن علة الحاده وتطرفه (وقد عرفنا أن ادهم أتم دراسته الثانوية في أنقرة والعالية في لينغراد أي حين كانت الثورة الكمالية في احتدام فورانها والروسية في بدء تكاملها فعب من رحيقهما ما جعله في طليعة المؤمنين برسالتيهما ... أخذ في تركيا من قابيل آدم وضيا جوق ألب وغيرها من أكابر كتاب الأتراك الانقلابيين الذين بذروا بذور الثورة

<sup>(\*)</sup> المجمع المصري للثقافة العلمية تأسس في العاشر من يناير ١٩٣٠ وينضوي تحت الجمعبات الأهلية ، ومن أهم أهدافه تبسيط العلوم ونشر الثقافة العلمية في الرأي العام وإيدا ، الرأي في المشروعات والقضايا العلمية في مصر والعالم العربي ونقد وتقييم المناهج الدراسية العلمية التي تضعها وزارة المعارف العمومية . وقد اختير الدكتور على إبراهيم الجراح المصري الشهير أول رئيس له في أول اجتماعاته بجريدة المقتطف ومن أشهر أعضائه حسين سري ، محمد شاهين ، أحمد حسنين ، د . على توفيق شوشه ، د . حسن صادق ، د . خليل عبد الخالق ، د . على مصطفى مشرفة ، د . أحمد زكي أبو شادي ، د . عبد العزيز أحمد ، د . على حسن زكي ، اندراوس (الفسولوجي) ، د . على حسن (الكيميائي) ، محمود توفيق حفناوي ، حسن ذكي ، اندراوس شخاشيري ، د . جورجي صبحي ، د . محمد رضا مدور ، إسماعيل مظهر ، د . كامل منصور ، سلامة موسى ، فارس نمر ، فؤاد صروف .

وعقد أول مؤتمراته في مارس من نفس العام وما زال هذا المجمع يباشر مهامه وزاد عدد أعضائه إلى ٣٠٠ عضو، وأصبح مقره في 1 شارع ازوريس - عمارة تاجر - جاردن سبتي .

التركية الكثير من آرائهم، وكتب عدة رسائل في مجلة (فكر حر كتلري) التي يصدرها في استانبول حسين جاهد أوضح فيها صميم الانقلاب التركي على ضوء النظريات الاجتماعية والنزعات القومية - كتب هذه الرسائل بعد عودته من روسيا وبعد أن عاش في الوسط الجامعي الذي يعطي للفكر الحر قداسته سيما في أدق القضايا التي يباح بحثها في أوساطنا الفكرية وكان من البداهة بمكان أن تتلقح آراؤه بالنزعات الاجتماعية وأن يميل إلى الاستراكية ميله إلى التشكيك في قدسية العقائد وروح الديانات ورسالته لماذا أنا ملحد ؟ هي نتاج محصوله العلمي في البينات الروسية وإن رد هذا إلى بينته الأولى حيث كان يترجح بين الطقوس البروتستانتية والتعاليم الإسلامية (١٠٠).

وذهب محمد عبد الغني حسن إلى أن المغامز حول كفاءة أدهم الذهنية وشهادته العلمية كانت تغيظه في حياته، ورغم ذلك لم يقم بالرد الحاسم عليها ولم ينجح كذلك أخوه إبراهيم أدهم في ردها بعد وفاته واكتفى بالقول (وليس من أحب المواقف إلى النفس أن يكتب كاتب يريد الإنصاف عن أديب تعدت فيه مذاهب الرأي وأحيط علمه وعرفانه الألمانية والروسية وقيم شهاداته العلمية بكثير من الشك ، نعم ليس الكلام عن أدهم سهلاً ولا ليناً ولا مما يرتاح إليه بعض الناس ممن يرون رأياً خاصاً ويذهبون في الحكم عليه مذهباً معنيا) (١٠٠٠).

وقد رغب عن نقد نزعة ادهم الإلحادية بحجة انها درب من دروب القلق النفسي مخطناً بذلك أدهم الذي زعم أن مروقه وكفره يعادل طمأنينة المنصوف مستنداً في ذلك على خطابه الذي برر فيه انتحاره ويقول (وسيبقى الكلام في عقيدته مسألة حسابها بينه وبين ربه ... على أن أدهم كما قلنا - قد مات وراح في الطريق الذي نروح ونغدو له في الحياة وراح معه شكه وإلحاده ليلقى بهما وجه الله الذي سيرى عنده اليقين فمن السخف أن نغضب ونسخط على أدهم، لأن الله لم يهده كما هدى غيره ومن الرحمة أن نرثى لأدهم بسبب هذه الحيرة السوداء التي سودت عليه آفاق الطريق وقد

يكون من المفيد أن يتفضل أحد الباحثين بمعالجة الموضوع - موضوع الحاد أدهم - والكشف عن بواعثه والظروف التي هينت له مستعيناً في ذلك بما كتبه هو عن نفسه في كتابه (لماذا أنا ملحد ؟) (١١١).

وقد استتر العقاد وراء شخصية إبراهيم حسنين البريدي وذهب إلى أن مضمون رسالة أدهم منقولة عن رسالة فيلسوف إنجليزي تشابهت ظروف نشأته (۱۳۱۳) وثقافته مع ظروف أدهم وملته واعتقاده وهي تحمل نفس الاسم الذي حملته رسالة أدهم (۱۳۱۳). ولعله يقصد كتاب براتراند راسل (لماذا أنا ملحد ؟).

وقد أبى الشيخ يوسف الدجوي إلا أن يسلك مسلكاً مفايراً عن سابقيه، فلم يتعرض للرسالة بالنقد منناً أو سنداً واجتهد في تأصيل نهج غلاة الأزهريين في القدح والسباب وصب اللعنات والتعويل على الأسلوب الخطابي في دفع الشبهات والتهم تارة وتعميم الأحكام لإثبات الحقائق تارة أخرى فجاء في نقضه أن رسالة أدهم درب من السخف، وأن صاحبها يطعن في دين الدولة ومليكها حامى الدين والعلم، وأن ما جاء فيها يتناقض مع الفطرة الإسلامية التي جبل عليها سائر البشر، وأن ديكارت وليبنتز وغيرهما من الفلاسفة قدموا فصل الخطاب في موضوع الإيمان والإلحاد بإثباتهم وجود الله بمنهج عقلى لا يقبل الشك، وأن أيات القرآن والأحاديث الشريفة تلعن الكفرة والملحدين من أمثال صاحب هذه الرسالة (١١٦) . ويقول (ولنقل اليوم كلمة موجزة في مقدمة الكلام على هذا الموضوع الذي سنفيض القول فيه بالأدلة الساطعة والبراهين القاطعة، فنقول: من أنكر وجود الله لم يزد على أن قال عن نفسه إنه مجنون، فإننا إذا رأينا كلمة مركبة من ثلاثة أحرف لم نستطع أن نقول إنها مكتوبة من غير كاتب. فما بالك بهذا الكون الباهر بسمانه وارضه ونجومه واقماره وشموسه وكل عجائبه! ولكن من عرف أن الإنسان مستعد لكل شيء حتى افظع أنواع الجنون لم يستغرب ذلك منه . وقد قلنا في كلمننا السابقة (مشكلة التوحيد) : إن الحمار إذا ضرب التفت لأنه لا

يتصور ان يوجد ضرب بلا ضارب، فمن تصور ان يوجد اثر بلا مؤثر ونظام بلا منظم واشياء متقنة كل الإتقان بلا صانع حكيم، فهو أجهل من الحمار. ولكنا نتنزل فنسمي هذا الصنف من الناس بحمير البشر. وقد أنشدوا قديماً:

لو أنصف الدهر كنت أركب

فال حمار الحكيم يوما

و صاحبي جاهل مركب .....

فإننى جهاهل بسيط

فإياك أن تظن أن الحاد الملحدين لضعف في دلالة الأيات أو قوة فيما لديهم من الشبهات كيف وقد وصلت الأيات الى حد الحس وصارت أبهى لدى العقلاء من نور الشمس، وقام عليها ألوف البراهين، ولا شيء أجلي منها لدى من هو مستعد لأنوار اليقين) (٢١٥).

وانتهى إلى أن الملحدين من أمثال أدهم أحط من الحيوانات وأخطر من الطاعون على المجتمع، وراح يحتج عليه بالعلة الغائية التي تبدو بوضوح في نظام الكون، وبآيات القرآن التي تثبت العناية الإلهية، وأقوال فقهاء العرب من امثال ابي حنيفة واحمد بن حنبل ومالك، ومأثر البلغاء وشعراء العرب (٢٦٦). والحاث علماء الروحية الحديثة في الغرب الذين اثبتوا وجود الجن والعفاريت وعالم الروح وقبل كل ذلك وجود الله عن طريق العلم التجريبي الذي أجهز على دعاوى المنكرين واللاأدريين (ثم نقول باختصار لأولنك الملحدين: هل الموجودات كلها انحصرت فيما تعلمون وصارت قاصرة على ما تحسون ؟ إن كنتم تعتقدون أنه لا موجود إلا ما أحسستم، ولا شيء في العلم إلا ما علمتم فأنتم أجهل الجهلاء وأحمق الحمقي) (٢١٧) . (على أن مسألة ثبوت الصانع جلت قدرته كادت من وضوحها أن تخفى، وأوشكت من مزيد حضورها أن تغيب . وليس لدى منكريها سوى المكافحة بالوهم والخيال، ومقابلة اليقين بالاحتمال (معارضة الشراب بالسراب) وكل من تكلم في هذه المسألة التي هي أظهر من الشمس وأوضح من الحس بالإنكار، فقد أحيا جهله وأمات عقله، وقتل وجدانه، وأخمد إحساسه وخنق شعوره. فهي لدي العقلاء من أوضح الواضحات، وإن خفيت على أنعام البشر الذين يجب

اسقاطهم من سجل الإنسانية وضمهم إلى صفوف البهائم) (١٦٨).

ويبدو من العرض السابق من النقوض التي وجهت لدعوة ادهم الإلحادية أن مناظريه قد جمعوا في نقوضهم بين البرهان العقلي والحجة الجدلية والأدلة الخطابية، الأمر الذي يكشف عن مدى تباين اتجاهات المتساجلين من جهة . ويبرهن على أهمية وحساسية موضوع التناظر من جهة ثانية، ويوضح تهافت دعوة ادهم وهشاشة أركانها من جهة ثالثة .

ولم تقف مساهمة أدهم في هذه المثاقفة عند هذا الحد بل أراد أن يرمي عقيدة الألوهية برمح العلم ولم يفطن أن عصاته قناة بلا سنان لا تطعن ولا تصيب فقد أراد أدهم توطأة رسالته الإلحادية بإحدى النظريات التي تجمع بين العلم والفلسفة بإنكار العناية والغانية وخلق الكون من عدم ألا وهي نظرية المصادفة (\*).

<sup>(\*)</sup> المصادفة: في اليونانية (Tuxn) واللاتينية (Fortuna) وتعني الحظ السعيد وفي العربية تعني البخت أو الحظ ولا سيما في لعبة النرد. والمصادفة كمصطلح عام: هي ما لا يمكن إخضاعه للقوانين العامة وهي على ذلك تتسم بالذاتية، النسبية، الفردية، فجائية، تلقائية لا تقبل التحليل. وتقابل الضرورة والقانون والغائية. وللمصادفة معان إجرائية عدة نذكر منها: -

<sup>-</sup> يعرفها أر سطو (بأنها علة عرضية لا تخلو من الغاية والقصد) .

<sup>-</sup> ويعرفها امباد قليدس (بأنها صفة لفعل لا يحدث دائماً ولا في كل الأحوال) .

<sup>-</sup> ويعرفها كينز بأنها حكم ذاتي يتوقف على ما لدينا من معلومات ومعارف) .

ويعرفها هيوم بأنها نفي للضرورة والعلية والحتمية وهي ليست شيئاً في ذاته ولا سبيلاً للتحكم فيها أو ضبطها، وقد وحد بينها وبين الحرية في مجال الأخلاق.

أما في القرن الثامن عشر فقد عرفها البعض بأنها (و سط بين الحتمية والفوضوية) .

<sup>-</sup> ويعرفها لابلاس (بأنها ضرب من الاحتمال سرعان ما تنكشف علله وأسبابه ومن ثم فالمصادفة هي المعرفة الناقصة .

<sup>-</sup> ويعرفها كورنو بأنها (الأحداث المنفصلة التي لا يؤثر بعضها في بعض تأثيراً مباشراً ومن ثم فهي لا تتعارض مع العلية والحتمية إلا بالمعنى التقليدي المباشر ولها قانون أعلى ومعايير للقوانين التي نعرفها في ميدان الفيزيا، أو الرياضيات، ويردها بوانكاريه إلى ثلاثة عوامل هي: - تعقد العوامل وتعددها. الالتقا، بين سلاسل المنفصلة من الحوادث العلية، ضاّلة العلة التي تصدر عنها جسامة المعلول.

مسايراً بذلك الماركسيين الذين جعلوا من المادة الجوهر الأساسي الأزلي الأبدي الذي انبثقت عنه جميع الموجودات بحركة ذاتية داخلية واطوار استغرقت ملايين السنين لا يحكمها إلا الصدفة.

ومقتبسا من براتراند رسل براهينه على انكار القوانين الطبيعية والعناية الإلهية وكذا الأمثلة التي ساقها للتدليل على أثر الصدفة المطلقة في وجود الأشياء ومنها مثل زهر النرد (٢١١). ومحاكياً هكسلي في القول (لو جلست سنة من القرود على آلات كاتبة وظلت تضرب على حروفها لملايين السنين فلا تستبعد أن نجد في بعض الأوراق الأخيرة التي كتبوها قصيدة من قصائد شكسبير! فكذلك كان الكون الموجود الآن نتيجة لعمليات عمياء ظلت تدور في المادة لبلايين السنين) (٢٠٠).

فنزع إسماعيل أدهم إلى رفض جل التعريفات العلمية للمصادفة وعلى رأسها تعريف هنري بوانكاريه (١٨٥٤ - ١٩٢٠) وزعم أنه صاحب نظرة جديدة لها يخالف فيها كل من سبقه إلى تعريفها وتفسيرها ويقول (والواقع أن كل العلماء يتفقون مع بوانكاريه في اعتقاده ... غير أني من وجهة رياضية أجد للصدفة معنى غير هذا، معنى دقيقاً بث للمرة الأولى في تاريخ الفكر الإنساني في كتابي "Mathematik and physik"، في صدد الكلام عن الصدفة والتصادف وهذا المعنى لا تواتيني الألفاظ العادية للتعبير عنه لأن هذه الألفاظ ارتبطت بمفهوم السبب والنتيجة، لهذا سنحاول أن نحدد المعنى عن طريق ضرب الأمثل) (١٣٠) وساق عدة أمثلة لإثبات نظريته فاقتبس كما

والصدفة تساوي الاحتمال العلمي الذي يمكن التنبؤ به في علم الإحصاء أما في علم الرياضية فتعني الاحتمال فحسب وله قانون يحكمه ، ويعرفها بيرس بأنها مرحلة انتقالية بين جهلنا بتفسير ظاهرة ما ومعرفتنا بقانون علمي جديد أي هي وسيلة من وسائل المعرفة ويعد نيتشه ، رسل، هكسلي من أشهر الفلاسفة الذين ريطوا بين المصادفة والإلحاد ، بينما ذهب جل الفلاسفة والعلما ، المؤلهين إلى أن الصدفة لا تبدع ولا تتقن دائماً وأنها تحتاج لمن يهيئ لها حدوثها الأمر الذي جعل منها موجوداً بغيره . وتعد نظرية الاتخاب الطبيعي من أولى النظريات الحديثة التي استندت إلى المصادفة في نشأة الكون .

ذكرنا مثال براتراند رسل في زهر النرد (وما مثل المصادفة إلا كمثل الاحتمالات المنطقية في (زهر) النرد الذي إذا رميته ٣٦ مرة قد يحتمل أن يأتيك (الدش) مرة واحدة . ولو حدث هذا لما عد غريباً لأنه محتمل الوقوع . على العكس مما لو أتى (الدش) عدة مرات متتابعة . فما نسميه (قوانين طبيعية) إذن ليس أكثر من احتمالات) (٢٢٦) .

غير أن أدهم ساق متعمداً هذا المثال على نحو مستغلق يوحي باللبس والغموض عند غير المتخصصين ليصعب نقده أو معرفة مصدره فيقول (لنفرض أن أمامنا زهر النرد ونحن جلوس حول ماندة، ومعلوم أن لكل زهر سنة أوجه فلنرمز لكل وجه بالرمز الأتى في كل من الزهرين:

يك: دو: سه: جهار: بنج: شيش

ل١: ١٠ : ٣٠ : ٤٠ : ل٥ : ك٥ في زهر النرد الأول

ك ١ : ك ٢ : ك ٢ : ك ٤ : ك ٥ : ك ٢ في زهر النرد الثاني

وبما أن كل واحد من هذه الأوجه محتمل مجينه إذا رمينا زهر النرد فإن مبلغ الاحتمال لهذه الأوجه يحدد معنى الصدفة التي نبحثها . إن نسبة احتمال هذه الأوجه تابعة لحالة اللاعب بزهر النرد ولكن لنا أن نتساءل : ما نسبة احتمال هذه الأوجه تحت نفس الشرائط، فمثلاً لو فرضنا أنه في المرة ن كانت نتيجة اللعب هي :

 $0.7 \times 10^{-2}$  الله  $0.0 \times 10^{-2}$ 

فما أوجه مجيء الدش في المرة ( $\dot{u}$ + س) ؟

إذا فرضنا أن الحالة الاحتمالية هي ح كان لنا أن نخلص من ذلك بأن اللاعب إذا رمى زهر النرد (ن + س) من المرات وكان مجموعها مثلاً ٣٦ مرة فاحتمال مجيء الدش هنا في الواقع:

۱ / (ن + س) .

وبما ان ن + m = 77 مرة فكان النسبة الاحتمالية هي 777 فإذا أتى الدش مرة من 77 مرة لما عد ذلك غريباً لأنه محتمل الوقوع ولكن ليس معنى ذلك أن الدش لا بد من مجيئه لأن هذا يدخل في باب آخر قد يكون باب

الرجيم . وكلما عظمت مقدار س في المعادلة ( $\dot{u}$  +  $\dot{u}$ ) تحدد مقدار ح أي النسبة الاحتمالية وذلك خضوعاً لقانون الأعداد العظمى في حسابات الاحتمال) ( $^{(777)}$  .

ثم يعود ويقرر أن المصادفة تخضع لقانون العدد الأعظم الصدفي التابع لقانون الصدفة الشاملة ويسوق مثلاً آخر طالما عبر به الملاحدة وشراح داروين عن رفضهم القصدية والسببية والغانية الإلهية في تفسير وجود الكون الا وهو مثال المطبعة الذي أنكره فولتير وروسو وغيرهما من التنوريين الربوبين (٢٦٦) وزعم بحديث أقرب إلى اللغو منه إلى الجد أنه بموجب قانون الاحتمالات يمكننا رد العالم وأعمال شكسبير والقرآن الكريم إلى الصدفة المطلقة ويقول (ومثل العالم في ذلك مثل مطبعة فيها من كل نوع من حروف الأبجدية مليون حرف وقد أخذت هذه الحركة والاصطدام فتجتمع وتنظم ثم تتباعد وتنحل هكذا في دورة لا نهانية، فلا شك أنه في دورة من هذه الدورات اللانهانية لا بد أن يخرج هذا المقال الذي تلوته الأن، كما أنه في دورة أخرى من دورات اللانهانية لا بد أن يخرج كتاب (اصل الأنواع) في دورة أخرى من دورات اللانهانية لا بد أن يخرج كتاب (اصل الأنواع) أن جميع المؤلفات التي وضعت ستأخذ دورها في الظهور خاضعة لحالات احتمال وإمكان في اللانهائية فإذا اعتبرنا ح رمزاً لحالة الاحتمال و (ص)

ح : ص

وعالمنا لا يخرج عن كونه كتاباً من هذه الكتب، له وحدته ونظامه وتنضيده إلا أنه تابع لقانون الصدفة الشاملة) (١٢٥).

وراح يتهكم على كتابات أينشتاين (١٨٧٩ - ١٩٥٥) صاحب نظرية النسبية والفوتونات (الكهرو- ضوئية) والسير جيمس جينز (١٨٧٧ - ١٩٤٦) عالم الفلك الإنجليزي الذي جمع بين القوانين الرياضية والطبيعية في دراساته الكهرومغناطيسية والنظرية الديناميكية للغازات وديناميكا النجوم (٢٠٠٠) التي

أكدا فيها أن وراء دقة نظام العالم قدرة عاقلة ومدبرة مؤكداً أن كليهما أخطأ في رد نظام الكون إلى عقل رياضي أو سبب شامل وذلك لأن هذا النظام في رأيه بخضع لنظام ما هو ممكن الاحتمال الذي بحدد حدوثه قانون الصدفة الشامل (۲۲۷) وانتهى إلى أن نظريته المزعومة التي سوف تقلب الموازين العلمية في المستقبل يصعب على غير المتخصصين في الرياضيات فهمها في حين أنها واضحة كل الوضوح في ذهنه الأمر الذي يجعله يصر على الحاده ويقول (إن الصعوبة التي أرى الكثيرين يواجهونني بها حينما أدعوهم للنظر للعالم مستقلاً عن صلة السبب والنتيجة، وخاضعاً لقانون الصدفة الشامل ترد إلى قسمين:

الأول: لأن مفهوم هذا الكلام رياضي صرف ومن الصعب التعبير في غير أسلوبها الرياضي، وليس كل إنسان رياضي عنده القدرة على السير في البرهان الرياضي.

الثاني: أنها تعطي العالم مفهوماً جديداً وتجعلنا ننظر له نظرة جديدة غير التي الفناها، ومن هنا جاءت صعوبة تصور مفهوماتها لأن التغير الحادث أساسي يتناول أسس التصور نفسه. أما أنا شخصياً فلا أجد هذه الصعوبات إلا شكلية والزمن وحده قادر على إزالتها ومن هنا لا أجد بداً من الثبات على عقيدتي العلمية والدعوة لنظريتي القائمة على قانون الصدفة الشامل الذي يعتبر في الوقت نفسه أكبر ضربة للذين يؤمنون بوجود الله.) (١٦٨).

ولم يكن من العسير على مناظريه هدم هذه النظرية المزعومة فذهب أحمد ذكي أبو شادي إلى أن قانون المصادفة الذي استند عليه أدهم إذا ما طبق على نحو مطلق شامل كما يزعم سوف يصبح درباً من الفوضى التي ينقضها النظام الواقع في العالم. الأمر الذي يجعل نظريته أقرب إلى اللغو والسفسطة منها إلى العلم. وأن مثال المطبعة افتراض نظري محض يحتاج في تطبيقه بلايين السنين وأن حساب الاحتمالات الذي يزج به في نظريته يفترض تناهي العالم وفي الواقع أن العالم غير متناهي وذلك لأن الإنسان لا يستطيع الإلمام به

حسياً. ومن السهل على قانون الاحتمالات نفسه رده إلى القدرة الإلهية إذ إن اتساء تطبيقه اتساعا هائلاً يؤدي حتما إلى نظم معينة وهو المشهود عملياً في الوجود كما يثبت علم الفلك ذلك . ويقول ( يبنى الدكتور أدهم الحاده المزعوم على أن قانون الاحتمال هو السائد في الكون، وإذن. فكل أثر فيه -حتى القرآن الكريم - عرضه لأن يكون أثراً من آثار هذا القانون العام، وبهذا تنتفي قدسيته كما ينتفي وجود قوة مدبرة حكيمة هي قوة الألوهية وهذه جراءة في استغلال قانون الاحتمال يتهيبها أخبر الناس بها دون استثناء شركات التأمين ... أما قانون الاحتمال فهو عندما يتناول الملايين والبلايين وما هو في حكم اللانهائي تصبح نظرياته لغوا عملياً - بالنسبة لعمر الإنسانية، مثال ذلك أن الكون محدود حسب تقدير أينشتاين، ولكنه غير محدود من الوجهة العملية لاستحالة إحاطة الإنسان به حسياً . وكذلك القرآن الكريم أو الكتاب المقدس أو غيرهما من الأسفار الدينية الخالدة، فإنه من الوجهة العملية لا يمكن أن يخرج من تلقاء ذاته بدون تفكير عظيم وعلى هذا لا ينقض الحساب الرياضي ( الذي أشار إليه الدكتور أدهم ) مكانته يضاف إلى هذا أن قانون الاحتمال في ذاته هو من النواميس الطبيعية التي لها مكانتها في تكبيف الوجود تكبيفاً منظماً لا تكبيفاً قائماً على الفوضى، والدليل على ذلك النتائج العملية المشهودة والمراقبة فلكياً: وبعبارة أخرى إن اتساع مدى قانون الاحتمال يعطيه تنظيماً هو الملحوظ في تكييف العالم) [٢٢١].

وإلى مثل ذلك نزع محمد فريد وجدي وأكد أن حديث أدهم لغو محض دفعه إليه إلحاده ورغبته في تضليل قرانه وخداعهم وبين أن معظم الملاحدة لا يقرون أدهم على القول بالفوضى وإنكار نظام العالم المتمثل في (الصدفة الشاملة) بل أكدوا نواميس الطبيعة والعلاقة السببية بين الموجود، وردوها إلى المادة وراق لبعضهم إنكار القصدية والغائية ورد وجود الكائنات للمصادفة كافتراض وليس حقيقة واقعة . ووضح أن معارضة أدهم لأينشتاين وجيمس جينز وغيرهما من العلماء معارضة يعوزها السند العلمي والمنطق العقلي،

وأن حديثه عن حساب الاحتمالات ينأى عن القواعد الأساسية التي تضبط هذا العلم وأن قوله بالتفرد في اكتشاف نظرية الصدفة الشاملة مجرد ثرثرة لم تلتفت اليها الدوائر العلمية التي أدعى أنه اتصل بها لدراسة نظريته الجديدة.

وانتهى محمد فريد وجدى إلى أن نظرية أدهم مر فوضة شكلا وموضوعا وأن سياقاتها المضطربة تبرهن على تهافتها . ودلل على ذلك بعدة أمثلة منها أن وصف أدهم نظريته (المصادفة الشاملة) بأنها قانون لغو متناقض الحدود وتصور يخطئ ذاته، وأن مثل الزهر الذي طبق عليه قانون الاحتمالات يتعارض تماما مع قوله بالصدفة الشاملة وذلك لأن زهر الطاولة شكل هندسي مصنوع بإحكام، ووجوهه محددة بنقاط منمقة، وتخضع حركته لقوانين معلومة، ومن ثم فإن تطبيق حساب الاحتمالات على الزهر اعتراف ضمني بأن قانون الاحتمالات يسير وفق نظم محددة على سبيل الترجيح ولا يمكن تطبيقه على المطلقات كما افترض أدهم . وأن مثال المطبعة مثال فاسد أيضا وذلك لأن تصميم آلة الطباعة ووضع حروفها وطريقة عملها والطاقة الدافعة لها - وغير ذلك من الأمور التي خفيت على أدهم - تؤكد وجود النظام من جهة واستحالة إبداعها للكتب ذاتيا من جهة أخرى . الأمر الذي يتعارض تماماً مع الصدفة الشاملة (٢٠٠٠) ويقول (إننا كنا نستطيع أن لا نرد عليه بحرف، لأن رسالته تحمل في ثناياها معاول هدمها، معاول لا يستطيع ابلغ قلم أن يأتي بأشد فعلاً منها، ولكنا خشينا أن يتوهم من لا علم له أن هذا الكلام فيه إثارة من علم ... فكاتب الرسالة لا يخفى أن كلامه يتعذر فهمه ولكن لا لأنه وهمي محض، بل لأنه يغير أصول الفهم، ويتناول أسس التصور نفسه، فهو والحالة هذه يتطاول إلى إحداث حدث عقلي بوضع أسس جديدة للتصور، بحيث يجعلك لو قرأت كتاباً لا تحكم بأن عقلاً وضعه لأنه قد يكون (كما يقول هو نفسه) نتيجة لغير العقل، أي لقانون (الصدفة) الشامل ومعتمدة في ذلك على ما مثل به من المطبعة ذات المليون حرف (٢٣١)، ويضيف مصطفى صبري بأن إسماعيل أدهم قد اتخذ من الاحتمال والترجيح

سبيله لإنكار وجود الله غير أنه لم يستطع تطبيق هذين المبدأين في الأمثلة التي ساقها ففي مثل الزهر رجح حركته على ثباته وفي مثل المطبعة رجح حركة دوران الحروف أيضاً على عدم دورانها وهذا يتنافى مع الصدفة الشاملة التي لا تضمن استمرار دوران المطبعة وانتفاء القصد الذي يرجح الاحتمال على الإمكان موضحاً أن في حالة ترجيح ثبات الزهر وسكون المطبعة يسقط معه وجود الكائنات (١٣٦٠). ويقول (فحصول النظام من غير ناظم محال ولا ينقلب المحال ممكناً مهما طال الزمان كما لا ينقلب الإله القادر عاجزاً إذا أراد أن يخلق في أطول الزمان ما يقدر على خلقه في أسرع وقت ولا يجوز إقامة الصدفة مقام السبب الناظم لأنها عبارة عن حالة عدم السبب ولا يعتبر عدم السبب سبباً كما لا يجوز إقامة الفوضى التي هي ضد النظام مقام سبب الانتظام كاقامة المانع مقام المقتضي ...) (٢٣٦).

ومضي يوسف الدجوي يؤلب على أدهم الملك والبرلمان والوزارة والرأي العام مستنداً على مواد الدستور التي تقرر أن دين الدولة هو الإسلام ومعاقبة من يطعن فيه وموضحاً أن حرية الفكر التي كفلها الدستور لا تعني الاجتراء على الدين والكفر بدين الدولة . وجاء في تحريضه الوزارة على مصادرة رسالة أدهم ومعاقبة صاحبها (ولنوجه كلمتنا اليوم لحكومتنا الإسلامية، وما يجب أن نعرفه من حال الملحدين وتقويضهم لبناء العمران، وأثر دعايتهم على بني الإنسان . فما وجدوا في أمة إلا كانوا صدمة شديدة على بناء قومهم، وصاعقة مجتاحة لخير أمتهم وصدعاً متفاقماً في بنية جيلهم، يميتون القلوب الحية بأقوالهم وينفثون السم في الأرواح بآرائهم ويزعزعون راسخ النظام بمساعيهم فما رزنت بهم أمة ولا مني بشرهم جيل الا انتكث قتله، وسقط عرشه حين تبددت آحاد الأمة وفقدت قوام وجودها كرامة أشخاصها أو يمس القانون والدستور، فما لها لا تهتم هذا الاهتمام، وسفه أو شيئاً من هذا الاهتمام، والو شيئاً من هذا الاهتمام بحماية دين الدولة من طعن الطاعنين وسفه

الجاهلين ؟ ! وهل حماية الدستور اعظم في نفوس الأمة من حماية دينها ؟ وهل الطعن في الدستور ألم لعواطفها وأدمى لقلوبها من إهانة الدين والكلام في نبي المسلمين ورب العالمين) (٢٢١).

وقد لبت وزارة النحاس نداء يوسف الدجوي واستجابت للدعوة التي قدمها شيوخ الأزهر ضد إسماعيل أدهم وقامت النيابة بالتحقيق معه ومصادرة رسالته وتفتيش منزله فوجدت فيه رسالته (لماذا أنا ملحد) وملفات تحوي بعض نسخ من بحوثاً متعددة عن فلسفة النشوء والارتقاء وكتاب (لماذا أنا ملحد ؟) لرسل ومظروفاً يحوي أكثر من ثلاثين صفحة من كتاب بخطه يشرع في تأليفه ينكر فيه وجود الله ويؤكد إلحاده وقد حالت جنسيته التركية وحالته الصحية بينه وبين السجن واكتفت النيابة بتحذيره وتعطيل مجلة الإمام التي نشرت الرسالة لأول مرة.

## \* \* \*

وقد أثارت هذه الواقعة بعض المجادلات بين المحافظين والمجددين حول المقصود بنص الدستور (أن دين الدولة الإسلام - المادة ٤٩) وما جاء في المواد (١٢، ١٤، ١٦) بشأن حرية الاعتقاد وحرية الرأي والفكر، وطبيعة الدور الذي يضطلع به الأزهر وشيوخه في الحياة الثقافية، ومدى مشروعية قرارات هيئة كبار علمائه بشأن مصادرة الكتب وإحالة أصحابها للنيابة والحكم بتفكيرهم.

فذهب سلامة موسى إلى أن الاعتراف بأن دين الدولة هو الإسلام لا يعني الحجر على حرية الملحد أو البهائي أو البوذي أو المسيحي ومنعه من الدفاع عن مذهبه الذي يعتنقه أما الإيذاء الذي تسببه حرية البوح بما يخالف الاعتقاد السائد فعلى الرأي العام أن يواجهه بالتسامح مؤكداً أن كثيراً من المعتقدات في ميادين العلم والفلسفة والدين حال التعصب بينها وبين انتفاع الحضارة الإنسانية بها باسم الدين والغيرة على العقيدة ويقول (ولكنا نحب من المقلقين المتذمرين الذين يسارعون إلى الشكوى أن يتريثوا ويتسامحوا

فإن حرية الفكر تستحق منا الرضا بالمخالفة ولو آلمتنا والأديان التي عاشت منات السنين لن يزعزعها نقد ناقد ولو جاز لنا أن نعاقب كل من يخالف نصوص الأديان لكانت النتيجة أن يتحجر الفكر الإنساني) (٢٠٠).

وبين عبد اللطيف السحرتي أن إيمانه بحرية الفكر التي لا تتعارض مع الدستور كانت دافعه الأول لإفراد بعض صفحات مجلة الإمام - التي كان يحررها - للتناظر والتساجل بين الأدباء والمفكرين. وأن نشره رسالة أدهم (لماذا أنا ملحد ؟) لا يعدو أن يكون من هذا السبيل (٢٣١). وعاب على شيوخ الأزهر زجهم بموضوع المساجلة في أتون السياسة واستعداء الجمهور على مجلته. وأسف على أسلوب الشيخ يوسف الدجوي في النقد ووصفه بأنه يفتقد أدب الكتابة وأصول النقد شأن المتعصبين من شيوخ الأزهر الذين يسينون للإسلام بكتاباتهم وحجرهم على الحرية الفكر (٢٣٠).

ورمى أبو شادى الأزهريين بالعنت والجهل والتعصب موضحاً أن مثل هذه الخصال لا تصدق على من يمثلون الشريعة الإسلامية السمحة والحضارة العربية التي لم تندحر إلا بعد تخليها عن التسامح الفكري والديني . وأوضح أن التمحك بمواد الدستور دون أخرى واستعداء الساسة على رجال الفكر يعد لوناً من ألوان الإرهاب والاستبداد الأمر الذي يتعارض مع الدين والدستور معا ويقول (إنه فرض على كل مسلم أن يدعو إلى الإسلام الصحيح الذي يؤمن به وليس في قوانين الدولة ما يبيح مطلقاً لأي سلطة حكومية أن تغل قلم المسلم الغيور على صلاح دينه من الدعوة إلى الصلاح الذي يؤمن به بحجة أن شيخ الأزهر أو غيره يطالب بذلك، ثم يقال بعد هذا إن دين الدولة الإسلام، وما أولى هؤلاء الناس بأن يراجعوا دستور الأمة مراراً ليعرفوا أي مخالفة يريدون اقترافها ضد الحريات الوجدانية التي كفلها الدستور لجميع المصريين على اختلاف طبقاتهم وهي حرية الضمير وحرية التدين وحرية الرأي في حدود القانون ولكنهم تعودوا المهاترات الدينية والسياسية والتدخل الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود سلطتهم الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود سلطتهم الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود سلطتهم الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود سلطتهم الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود سلطتهم الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود سلطتهم الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود سلطتهم الاستبدادي في العهد البائد، فمن الصعب الأن إفهامهم حدود المورية البائد،

وحقوق الناس في هذا البلد وأن القانون - وليست الحزازات - هو سيد الجميع، وأن من العبث التحدث عن الاستقلال والحكم الدستوري إذا كانت أحكام الدستور تمتهن (وليست الحياة أكلاً وشراباً ومسامرة في المقاهي أ وإذا كانت النيابة العمومية هي صاحبة الشأن في تفسير العيب في الذات الملكية فغير معقول أن نرضي بالأزهر خصماً وحكماً يفسر كما يشاء هواه العيب في ذات الرسول في حين أن رجاله يكاد يكفر بعضهم بعضاً في خصوماتهم)

وأكد محمد فريد وجدى أن المجاهرة بالإلحاد إن كانت تؤذي الشعور العام وتؤلم سرانر المؤمنين فإنها لن تنال من العقيدة الإسلامية ولن تفتن إلا ضعاف الإيمان المحتاجين إلى من يقوم لهم معتقدهم ويفسر لهم ما لبس عليهم ويقتلع من عقولهم وقلوبهم جنور الشك وذلك عن طريق الاستناد إلى الحكمة والبرهان العقلي في مجادلة المجدفين والمرتدين بينما يكمن الخطر في قمع المجترنين على الدين لأن مثل ذلك الصنيع يوهم البعض بأن الإسلام عاجز عن رد مطاعنهم ونقض مزاعمهم. والحق إن من يسلك هذا المسلك لا يكشف إلا عن ضعف حجته، وقلة علمه، ويخفى جهله وراء حمية التعصب ويقول (إن انتشار العلوم الطبيعية، وما تواضعت عليه الأمم المتمدنة من إطلاق حرية الكتابة والخطابة للمفكرين في كل مجال من مجالات النشاط العقلى استدعت أن يتناول بعضهم البحث في العقائد فنشأت معارك قلمية بين المثبتين والنافين تمحصت بسببها حفائق وتبينت طرائق، وأمن من أمن عن بينه والحد من الحد على عهدته . ونحن الأن في مصر، وفي بحبوحة الحكم الدستوري، نسلك من عالم الكتابة والتفكير هذا المنهاج نفسه، فلا نضيق ذرعاً ما دمنا نعتقد أننا على الحق المبين، وأن الدليل معنا في كل مجال نجول فيه . وإن هذا التسامح الذي يدعى أنه من ثمرات العصر الحاضر، هو في الحقيقة من نفحات الإسلام نفسه) (٢٠٠).

ونجد عبد المتعال الصعيدي يدلو بدلوه في هذا المضمار وأفصح أن

عدم الإكراه في الإسلام لا يؤدي إلى إباحة الكفر لأن المباح في الشرع هو ما لا يثاب على فعله ولا يعاقب على تركه والثواب والعقاب في هذا التعريف المباح أخرويان غير أنه أوضح أنه ليس من حق الأزهر تصويب رماح الكفر لمخالفيه بل الأحرى به أن يطور في مناهجه للدعوة ونشر الإسلام والزود عنه ضد خصومه عن طريق الجدل المثمر والحكمة والموعظة الحسنة) (١٢١).

وأعرب مراد فرج عن إيمانه بحرية الاعتقاد وحرية الفكر وتأبيده لدعاة التسامح العقدي ونبذ التعصب غير أنه في نفس الوقت يعيب على الملحدين إعلان آرانهم والبوح بتجديفهم للرأي العام ويعد ذلك اعتداء على مشاعر الجمهور وامتهاناً لمقدساتهم يستوجب العقاب ويمقت المناظرات الملية التي تجري بين المتدينين وذلك لما تثيره من أحقاد وفتن طائفية تفرط عقد الأمة ويقول (إني أمقت كل المقت أن يتعرض أحد إلى دين أو عقيدة أو مذهب غيره أو يزدريه من أجله فإن الأخلاق الفاضلة والأداب الكاملة الصحيحة يجب أن تكون فوق ذلك بمراحل بحيث لا يكون بينها وبين العقائد أن أن أثر للوجود في الذهن أو الخيال -... فخليق بذي العقيدة من العقائد أن يضع نفسه موضع غيره مولوداً على ما رآه لنفسه من العقيدة الخاصة به فليس من الممكن أيضاً أن تصور قوة تجرف العقائد جرفاً وتصبها في قالب فاحد، وإذا كان الدين مناط الاحترام الإنساني فيا ويل الأمة الضعيفة من غير هذا الدين)

تلك كانت تفاصيل أبعاد المناظرة التي دارت بين أدهم وخصومه حول مفهومه للإلحاد وأدلته على إنكار عقيدة الألوهية . ويجدر بنا في السطور التالية تقييم هذه المناظرة للتعرف على مواطن الأصالة والابتكار والتقليد والتكرار في محاورات المتناظرين من جهة، والفصل في القضية المطروحة الا وهي اعتبار الدين من الثوابت أم من المتغيرات الثقافية من جهة أخرى .

وقد المحنا خلال عرضنا السابق لوقائع المناظرة إلى مدى تأثر أدهم بالفلسفات المادية والنزعات الإلحادية وأفكار يهود الدونمة في نقضه للدين

وبينا كذلك أن أركان دعوته الإلحادية تكاد تكون ترديداً ومحاكاة باهتة لكتابات بخنر ورسل ولا سيما في رسالته (لماذا أنا ملحد ؟ . فلم يكن عنوان الرسالة (\*) مبتكراً أو جديد على مآدب المثقفين المصرين أما موضوع الرسالة فلم يكن كذلك غريباً على الصحافة المصرية فقد اجتراً سلامة موسى على عقيدة الألوهية مراراً على صفحات مجلته المستقبل (١١٣٠) . وفي تلخيصه لكتاب (فكرة نشوء الله) له جرانت ألين . رد كل الشرور والأثام والحروب والمنازعات إلى فكرة الألوهية التي اعتبرها من سبيل الخرافات والأساطير التي اصطنعها الإنسان ليبرر بها جهله لحقيقة الأشياء (١١٤٠) .

ولم يتحرج اسماعيل مظهر من افراد جانب كبير من مجلته لمناقشة قضايا الإلحاد وعرض أهم الدراسات الغربية الإلحادية بل والتناظر مع بعض القساوسة حول مدى مشروعية نشر الثقافة الإلحادية في الثقافة العربية شأن جمعية الإلحاد الأمريكية (\*). وقد صرح في العديد من مقالاته أن الإيمان

ومن أهم أهدافها فصل المتدينين من الوظائف العليا والبرلمانات، وفرض الضرائب على الكنيسة عوضاً عما اقترفته من آثام في العصور الوسطى، وحظر جمع التبرعات للمعاهد والمدارس والجمعيات الدينية، وإلغاء العطلات والاحتفالات الدينية، وكذا تراخيص البناء للكنائس والمعابد وإلغاء القسم بالكتاب المقدس، وشطب العبارات اللاهوتية من الوثائق والمعاهدات الرسمية، وإلغاء المعارف الدينية في شتى

<sup>(\*)</sup> أهم المصنفات التي بدأت بلماذا وتناولت موضوع المناظرة في الثقافة المصرية قبل ظهور رسالة أدهم: (لماذا أومن بالقرآن ومحمد) تأليف هلال على هلال ١٩٢٥، لماذا أنا مسيحي (تأليف فرانك كراين وتعريب انطونيوس بشير ١٩٢٦. (لماذا أنا ملحد ؟) تأليف برتراند رسل تلخيص حسين محمود العصور ١٩٢٧. لماذا ألحدت تأليف بندلي البيلوفي .. (لماذا تجسد الكلمة) تأليف اتسلموس اللاهوتي ١٩٣٨. (لماذا أؤمن) تأليف إبراهيم سعيد ١٩٣٤. (لماذا أنا مسلم) تأليف عبد المتعال الصعيدي، ١٩٣٤ (لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم) تأليف شكيب ارسلان ١٩٣٧.

<sup>(\*)</sup> جمعية نشر الإلحاد الأمريكية: ظهرت رسمياً في شهر أكتوبر ١٩٢٥ بنيويورك وهي تعد أولى الجمعيات الإلحادية المعترف بها في العالم باستنا، الجمهوريات السوفيتية، لها فروع في معظم دول أورويا بدأت سراً في المدارس الثانوية والجامعات ثم أصبح لها مقرات ثابتة ونشرات دورية منذ عام ١٩٢٨. وقد انتحلت هذه الفروع أسما، لها منها (ملائكة الشيطان و (أعدا، يسوع)، (أبنا، الأفاعي)، وللجمعية موسوعة إلحادية ومجلات أشهرها (الباحث عن الحقيقة) وهي أسبوعية، ومواضع على شبكات الانترنيت وأقسام خاصة بها في معظم مكتبات أمريكا وأورويا.

والإلحاد مسألة شخصية شعورية لا دخل فيها للكفاءة الذهنية و لا التقدم الحضاري و لا الطمأنينة النفسية (٢٤٠).

ولم يتردد في رد الدين إلى الإحساس والشعور تارة والتطور الاجتماعي تارة ثانية والحس الأخلاقي تارة ثالثة (١٢٠٠ . وذلك في طوره العلماني الذي حاول فيه فصل الدين عن مبادين السياسة والعلم والفلسفة، والنظر إليه نظرة برجماتية صرفة تلتمس خيريته ومنفعته للفرد والمجتمع (٢٠٠٠ . وأضف إلى ذلك عقده بعض الدراسات المقارنة عن أثر الأساطير في الكتب السماوية (٢٤٨) .

ناهيك عن كتابات محمود عزمي حول ايمانه بالعلم وتشكيكاته في مصداقية الكتب المقدسة (۱۱۹).

وغير ذلك من الكتابات التي مسحت بالإلحاد منذ منتصف العقد الثاني من هذا القرن أي قبل ظهور كتابات أدهم بعشرين عاماً تقريباً (٢٥٠).

وقد اعرب ادهم - كما اوضحنا سلفاً - عن اعجابه بهاتيك الكتابات واطلق على سلامة موسى ومظهر وعزمي واضرابهم (حزب المفكرين الأحرار) - ولعل ما يميز كتاباته هو العلو في الاجتراء والحدة في الأسلوب والنحدي في التجديف، فلم يسبقه أحد - على حد علمي - إلى المجاهرة بالإلحاد والتصريح به في محاضر النيابة والإصرار عليه في وصيته التي تركها قبيل انتحاره في الفكر العربي الحديث.

وإذا ما تناولنا مضمون الرسالة سوف نجده محاكياً إلى حد كبير لكتاب (رسل) (لماذا أنا ملحد ؟) سواء في عرض الأفكار أو في المعالجة فقد رد (رسل) الحاده إلى نشأته وتربيته الذهنية وثقافته العلمية ثم إلى شكوكه في

مراحل التعليم، والعمل على تشجيع الملحدين في العالم بإعطائهم الجوائز ونشر أعمالهم والترويج لها . ومن أهم أفكارهم أن الله فكرة سا ذجة لها أكثر من ٣٦٥ تصور في الأديان المختلفة، وأن الصلاة أداة لتنبيه الإله لما ينبغي عليه فعله، وأن الأديان آلة الشرور والمنازعات والخصومات في العالم، وأن الوحي مجموعة من الأحاديث السا ذجة من وضع الأفاقين والداعرين والحمقى .

مصداقية الكتب المقدسة وضعف أدلة وجود الله وإنكاره للعناية الإلهية واعتقاده في مبدأ المصادفة وهو عين النهج الذي انتحله أدهم في صياغة رسالته الأمر الذي يصبغ رسالة أدهم بالتقليد ويفقدها أدنى سمات الطرافة والتجديد والجدير بالذكر أن أدهم لم يخف إعجابه بكتابات برتراندرسل وقناعته بأفكاره فنجده يقول معبراً عن ذلك (والواقع أنه من بين كل معاصرينا اليوم يوجد فيلسوف واحد أدرك أهمية هذه المسألة، فحاول أن يصب الفلسفة والكلام في أسلوب رياضي ونجح في ذلك إلى حد كبير، ذلك هو برتراند رسل الفيلسوف الإنجليزي ولا شك لحظة في أن هذا الفيلسوف سيكون حداً بين عهدين في تاريخ الفكر البشري عهد طغيان المعاني الجوفاء التي لا تدل على شيء وعهد اشتغال الفكر بالمعاني المنطقية وملاحظة المناطق التي تشغلها في الخارج. وهذه الفائدة التي قد تبدو نظرية عظيمة الأهمية في الواقع من الناحية العملية، لو عرفنا أننا اليوم تدور معظم حياتنا حول الفاظ جوفاء لا معنى لها بالمرة. لا أحب أن أشير إليها الأن لأسباب قد حول الفاظ جوفاء لا معنى لها بالمرة. لا أحب أن أشير إليها الأن لأسباب قد لا تغيب عن البعض) (١٥٠).

أما قوله بالمصادفة الشاملة فيمكن نقضه من وجهين: -

اولهما ان رد نشأة الكون إلى الصدفة ليس بالتصور الجديد كما ذكرنا فقد طرحه الفلاسفة الماديون مراراً وناقشه التنويريون في القرن الثامن عشر ودارت حوله المساجلات في أخريات القرن التاسع عشر ومطلع القرن العشرين (٢٥٠). وآخرها تلك المساجلة التي جرت بين جوليان هكسلي وكرسي موريسون (٢٥٠).

ومن أهم النقوض التي فصلت في هذه القضية هي أن ظهور الأعداد من واحد إلى عشرة مسلسلة تبعاً لقوانين المصادفة يساوي (١×١) ويحتاج إلى الف وخمسمانة سنة تقريباً إذا استغرقت عملية سحب الأوراق خمس ثوان لكل ورقة . وأن كتابة كلمتي (نظرية النطور) على الألة الكاتبة بالمصادفة تساوي (١: ٢٨ ١١) وتستغرق ١٥ مليار سنة إذا كتب الحرف الواحد في ثانية

واحدة (٢٥٤).

ويؤكد كرسي موريسون أن المصادفة مقيدة بقوانين أشبه بالمسلمات الرياضية وأن جميع مقومات الحياة الحقيقية ما كان يمكن أن توجد في كوكب واحد في وقت واحد بمجرد الصدفة (١٥٠٠).

ويضيف كل من فرانك ألن وأدوين فاست وغيرهما من علماء الطبيعة الأمريكيين المعاصرين أن الارتكان على مثل زهر النرد في القول بمبدأ المصادفة الشامل هراء لا تقره العلوم الطبيعية ولا الرياضية التي تؤكد أن وراء هذا الكون نظاماً وتدبيراً. وأن افتراض المصادفة يتضاءل في ظل الاكتشافات العلمية المعاصرة بدرجة تجعل منه افتراضاً مستحيلاً (٢٥٥).

أما الوجه الثاني فيبدو في عدم أصالة هذا الافتراض في كتابات أدهم نفسه وتشهد بذلك مقالاته السابقة واللاحقة على رسالته (لماذا أنا ملحد ؟) فطالما أكد على وجود النظام الكوني وأقر حتمية العلوم الفيزيقية والرياضية ويقول (فكل نقطة من هذا الجزيء المادي تقع نظام معين بالنسبة للكون المسند إليه بصورة ثابنة . وكل حركة في هذا الجزيء تتبع نظام الكون المنسوبة إليه، فحوادث الماضي والحاضر والمستقبل تحدث بدقة على خط النظام المسيطر الشامل للكون الذي تحدث بالنسبة إليه الحوادث) (١٠٥١). (إن فكرة الاحتمال التي دخلت ساحة الطبيعيات الحديثة نبتت من الحقيقة التجريبية في انه إذا بلغت عدد المقادير أعني الثوابت بلانك اللانهائية أو قاربتها فإن مسارعة الكهيرب وإطلاق الذرة لفوتونات يخضعان لقوانين النشاط الكهربائي الكلاسيكية . ومن المعلوم من حسابات الاحتمال أن اتساع الدائرة التي تخضع للاحتمال يؤدي إلى تكييفات حتمية أو في شبه الحتمية وذلك راجع إلى أنه في حالة اتساع الدائرة تتساوى نسبة مجيء الحادثات واطرادها في تتابعها) (١٠٥٠).

ونجده قبيل انتحاره يكتب مقالاً عن أثر الرياضيات في الحياة البشرية يجمع فيه بين القول بالنظام الرياضي الدقيق في العالم كمسلمة عالمية وإنكاره لوجود منظم كمسألة شخصية ويقول (فأصبحت علوم الطبيعة

والكيمياء والميكانيكا السماوية والميكانيكا الأرضية وعلوم الحياة والورائة والنفس والاجتماع خاضعة لعمل الألة الرياضية فيها واستخراج اللغة الرياضية التي تماشي كلاً منها وهذا الكلام إن كنت أنا شخصياً لا أوافق قائله عليه لسبب شخصي - وهو أني لا أرى وراء هذا العالم قوة تضبط نسبه وعلاقاته، إلا أنني لا يسعني إلا الإشارة إلى كلام هذا العالم من إظهار عنصر الرياضة المتغلغل في الكون (١٥٠٠).

ونخلص من ذلك إلى أن دعوة أدهم الإلحادية لم تنجح في البرهنة على اعتبار الدين من المتغيرات الثقافية ولم تثبت كذلك أن الإلحاد قرين التقدم، الأمر الذي يقتضي علينا رفض دعوته لتهافت أدلتها ورد دوافعها وحيثيات دفوعها التي أوردها إلى - النزعة العلمانية التي ظهرت في فترة ما بين الحربين في أوربا حيث الفتور الديني والإلحاد المفعم بتجاهل وجود الإله (١٠٠٠). وإلى التأرجح الفكري في الثقافة العربية الذي ساد في نفس الحقبة، وإلى اعتقاد بعض العلمانيين العرب والأتراك بأن فلسفة المستقبل هي فلسفة نيتشة الإلحادية (١٠٠٠).

ونضيف على ذلك تبعيته المفرطة لمفكري يهود الدونمة من جهة والجمعيات الإلحادية بروسيا والمانيا وامريكا وتركيا من جهة ثانية والنزعة التغريبية الكمالية من جهة ثالثة) (٢١١) .

في حين نجد مناظريه وعلى راسهم فيلكس فارس ومحمد فريد وجدي عبد المتعال الصعيدي ومحمد حسين هيكل وغيرهم يؤكدون أصالة الاتجاه المحافظ المستنير ورسوخ أقدامه في ميادين التساجل والتناظر وذلك بالتزامهم جميعاً بقواعد النقد العلمي وأدب التناظر الفلسفي في الرد على أدهم ونقض أركان دعواه وتفنيد مزاعمه ونجاحهم في صياغة أفكارهم عن التسامح الديني وفطرية التدين والعناية الغانية وطبيعة العلاقة بين الدين والعلم وخطر الإلحاد على الفرد والمجتمع وحاجة الإنسانية للدين وأسباب تخلف المسلمين عن ركب الحضارة وغير ذلك من الموضوعات التي تطرقوا

البها خلال المساجلة كما بينا - بأسلوب واضح ومفاهيم مترابطة ومضامين منسقة مشفوعة بأدلة منطقية تنأى عن روح التعصب والديجماتيقية والحجج الخطابية منتهجين في ذلك نهج الأستاذ الإمام محمد عبده في التحاور والتناظر . وقد مكنتهم ثقافتهم الموسوعية من توظيف بعض النزعات والنظريات الفلسفية والعلمية في صياغة دعوتهم، وضع حيثيات دفوعهم وقد استفادوا من المعارف التاريخية الحديثة في الرد على مغالطات المستشرقين وعلماء الاجتماع وفلاسفة الحضارة الوضعيين الذين استند إليهم أدهم في رفع دعوته ضد الدين . واحتجوا بالحتمية العلمية والروحية الحديثة، وقوانين الميكانيكا الفلكية، والفلسفة المثالية والبرجمانية في نقضهم للمصادفة الشاملة والمادية الملحدة وإثباتهم وجود الله والكائنات الروحية والعناية والغانية وأثر الدين الإيجابي في حياة البشر وعوز الأخلاق الإسلامية لقوة روحية لتضبطها وتقومها . وارتكنوا إلى كتابات أرنولد توينبي وجون موريس كلارك،وجاك ماريتان،وسارفيبالي رادا كرشنان وجوستاف لوبون (٢٦٣) وغيرهم من فلاسفة التاريخ الذين برهنوا على أن الدين من الثوابت الحضارية وأن العقيدة الإيمانية في الفكر الشرقي على وجه الخصوص من القواعد الراسخة التي شيدت عليها الحضارات والمحركات التليدة التي تتطور بمقتضاها الثقافات (٢٦١) . أما الشيخ بوسف الدجوي والشيخ محمد أمين هلال وغيرهما من شيوخ الأزهر الجامدين الذين شاركوا في المساجلة فكانوا أقرب في ردودهم على كتابات أدهم من لاهوتيي القرن الثامن عشر من أمثال الأب (جيرديل) الذي نقض لوك بعبارات بليغة مفعمة بالإيمان (وجون ليلاند) في دفاعه عن الكتاب المقدس الذي برهن على سلامته بكثرة المؤمنين به و (الأب بيلجرين) الذي لحن الحقائق المسيحية على أنغام عصرية لإثبات أن إصحاحات الأناجيل صالحة لكل عصر (وليسير) الذي دلل على وجود الله والعناية الغائية بحياة الحشرات في الصحاري دون مأوي او كفالة (٢٦٥) . وغيرهم من رجالات الكنيسة الذين

حاولوا التصدى لكتابات فولتير، وديدرو، وجان جاك روسو وأقرانهم من التنويرين المجترئين بالقدح تارة وتحريض الرأى العام تارة ثانية واستعداء السلطات عليهم تارة ثالثة وتمسحهم ببعض النظريات العلمية وانتحالهم نتفا من الأقوال الفلسفية دون أدنى دراية بحقائقها تارة رابعة متشدقين بعبارات بليغة عالية الجرس الموسيقي لإطراب العوام، لا أثر للفكر فيها ومحتجين على خصومهم بالأسفار المقدسة والأقوال المؤثرة متجاهلين في ذلك أسس الجدل العلمي التي تمنع الاستناد إلى الأمور المختلف عليها بين المتناظرين في التدليل أو البرهنة على صدق أو كذب الإدعاء . وإذا كنا قد أوردنا بضع مقولات للشيخ يوسف الدجوى خلال عرضنا لواقعات المناظرة، فحسبنا أن نستشهد في هذا المقام بشظيات من كتابات قرينه الشيخ محمد أمين هلال في معرض رده على كتابات ادهم لتأكيد حكمنا السابق فيقول رحمه الله عن أدهم وصحبته الملحدين (تلك أمشاج من المفاليك، وأوشاب من الصعاليك، يريدون هدم الإسلام ومحو الأزهر والأزهريين والصعود إلى السماء، أو الرقم على الماء، أهون منالا وأكثر احتمالا من أن بنال الإسلام أذى من أبديهم أو يمس الأزهر وجل من عويلهم ... وتالله لقد استعرضت غالب هؤلاء الشباب المنفرنجين، والكهول المتفرنسين، فلم أجد من بينهم إلا من يفضله الحيوان في الغيرة على انثاه، أو يكثره في الحرص على ما يذلل له طريق الحياة، ولم أجد من بينهم إلا شبانا روادا مساخرا وشيوخا عباداً مناكراً، لا ينهاهم السن عن الكذب والفجور، أو الجري وراء الغواني من بنات الصالات وأخدان الشرور) (٢٦٦).

ونجده في شظية أخرى يفاخر بالمذكرة التي رفعها لرئاسة الوزراء لمصادرة رسالة أدهم (وأرفقنا المذكرة بتلك الرسالة الخاسرة التي لم يرد ناشرها إلا الافتراء على الإسلام، وأكل السحت من المال الحرام، على الرغم مما فيها من ادعاء كاذب ولعبة لاعب، وضعف في التركيب، وضحكة في التبويب... ولعلنا كذلك نرى من حكومتنا الدستورية الرشيدة حرصاً على

عقيدة الأمة وغضبة لدين الله، وحياطة لمادة الدستور، فتعامل هذا الداعية للإلحاد الآلة في يد الشيوعية الروسية، المتوقع على جميع الأديان السماوية معاملة من يتهجم على النظم الدستورية، ويفسد في القوانين الوضعية، فليس الدين أقل شأناً من سواه، وليس اللص بأسوأ حالاً ممن ينكر وجود الله، ولا دواء لهؤلاء المغرورين إلا أخذهم باليمين أو قطع الوتين) (١٧٧).

والفيناه في شظية ثالثة ينعى حظ رجال الدين الإسلامي في مصر الذين لم ينالوا من الدولة عشر ما يعطي لأمثالهم في أوروبا التي تتظاهر بالإلحاد للتبشير بالمسيحية وبناء الكنائس وإقامة المدارس الدينية ويقول (فهذا موسوليني مجدد الإمبراطورية الرومانية، وفاتح الإمبراطورية الحبشية والأخذ بزمام إيطاليا إلى أعلى مستوى بين السياسة العالمية، يقيم لرئيس الكنيسة الكاثوليكية مملكة في قلب روما لها من الدعاية والاحترام، ما لسواها من الدول الجسام، وهذا هتلر يسن قانونا لحماية الدين والدفاع عن تقاليد المسيحية، ويعاقب كل من ينشر أو يكتب ضد الدين المسيحي، وهذه السويد قد أصدرت قانونا يعاقب كل من يغير دينه أو يدعو لدين غير دين البلاد المسيحي) (١٦٨).

وانتهى إلى أن تصريح أدهم وكفره بالقرآن واستخفافه بالأديان وعمله مع الشيوعيين وتأسيسه لجمعية الإلحاد يكفي لطرده من البلاد ويقول (ينبغي لهذا الملحد الفاجر أن يتأكد ومن استأجروه، أن، أحلامه خائبة، وسهامه طائشة، فالإسلام أشد رسوخاً من الجبال، وأبعد منالاً من الخيال، إن أرض مصر طيبة لا يصلح فيها ما صلح في روسيا وبعض أجزاء تركيا، فبذور الإلحاد فيها لا تنبت نباتاً، ولا تميت حياة) (٢١٩).

كما أوضح أنه لا جدوى من مناقشة ما جاء في رسالة اسماعيل أدهم ونقضه بالبراهين العلمية والأدلة الفلسفية وأنه لا يستحق في رأيه إلا الردع عن طريق مشيخة الأزهر ورئيس الحكومة ومليك البلاد ويقول (وبعد - فلم نشأ أن نتعب نفسنا مع هذا الملحد ونسوق له من الأدلة العلمية و (الرياضية

والكيميانية) ما يثبت ان للكون رباً اوجده، ولم نشأ ان ننصحه بالإطلاع على ما كتبه فلاسفة الأديان وخاصة رجال الإسلام عن عقيدة الألوهية ونصوع ادلتها وواضح سلطانها، ولم نشأ ان نسترسل في تفنيد ما كتب وإفحام ما ثلب ذلك لأن مثله في إنكار البديهيات جار وراء الماديات وحسبنا أن كتبنا مذكرة بما في رسالته من الإجرام والطغيان ورفعناها إلى مشيخة الأزهر (بوساطة مشيخة طنطا) لينتقم القانون للدين من عبث المأجورين) (٢٠٠٠).

وأكد أن أدهم جهول مدع ومليحد منتحل ليس له في العلم باع ولا في اللغة والأدب زراع وأنه من صنيعة جمعيات نشر الإلحاد وأن كتاباته من تأليف رفقانه أحمد زكي أبو شادي وعصام الدين حفني ناصف وغيرهما من الذين دافعوا عنه انتصاراً لحرية الفكر المزعوم ونكاية في رجال الأزهر الذين وسموهم ببلطجية الأدب (١٧٠) . وذيل رده على اسماعيل بإيراد أقاصيص الملحدين وما نالوه من عقاب على يد الخلفاء العباسيين، وبعض الأبيات من نظم المتشككين المحدثين مؤكداً أن نهاية الهراطقة والزنادقة هي المذلة وسوء العاقبة في الدنيا والأخرة (٢٧٠) .

وحسبنا أن نكتفي بما أوردناه وهو غير قليل من رد الشيخ محمد أمين هلال على إسماعيل أدهم في هذه المناظرة ونعتقد أنه كاف لتوضيح نهج هذا الاتجاه. فهذا هو منحي المتعصبين من شيوخ الأزهر الذي ما برحوا ينتحلوه في مناظراتهم وهو لا يقل خطراً في رأيي على المسلمين عن كتابات الملحدين وذلك أن مثل هاتيك الكتابات المعيبة عاجزة عن تقويم الخصوم وطمأنينة المتشككين وإقناع المجترئين بالا تزيدهم ثقة بأنفسهم وتؤكد لهم عجز الإسلام عن مجابهتهم وجهل حماته.

وحقيق بنا في هذا المقام أن نشيد بموقف الاتجاه المحافظ المستنير في هذه المناظرة حيث تسامحه مع مخالفيه، وانتصاره لحرية الفكر، ورفضه سلطة الرجعيين من الأزهريين، وحجرهم على الأقلام باسم الدين . وخليق بنا أن نأسف على غيبة هذا الاتجاه في ثقافتنا المعاصرة، فلم نجد

من بين الذين اضطلعوا بمهمة الدفاع عن الدين باعتباره من الثوابت الثقافية ضد المجترئين المعاصرين من حمل رايته، وسار على درب الإمام محمد عبده وتلاميذه من أنصار هذا الاتجاه الذي قدم للفكر العربي الحديث أروع النماذج في أدب الخلاف الاختلاف، وأرسى قواعد التناظر وأخلاقيات التساجل في سائر القضايا، بل لا نكاد نسمع في معارك اليوم الصحفية إلا أصداء لقدح المتعصبين ولم نبصر في مثاقفاتهم إلا الطعن والتجريح فاستحالت المناظرات إلى مشاجرات شاغرة من الأدب والعلم معاً، وأقل بذلك نجم المساجلات والمطارحات التي كانت من أطرف السبل لتثقيف وتربية وتهذيب الرأى العام في النصف الأول من القرن العشرين.

## \* \* \*

ولا غرو في أن هذه المساجلة العنيفة التي جرت بين المحافظين والمعتدلين والمجترنين حول الدين كان لها عظيم الأثر في الثقافة العربية فقد كشفت عن الإيمان الراسخ في الرأي العام المصري على وجه الخصوص - لا فرق في ذلك بين المسلمين أو المسيحيين - وميله الفطري للتدين والتسامح العقدي، وأكدت أن تلاميذ الإمام محمد عبده على اختلاف انتماءاتهم السياسية - هم أجدر المنابر الفكرية للدفاع عن الدين عن طريق الجدل والحوار.

كما حدت نقود المتناظرين، من غلو المتشيعين للغرب والمتعصبين لكتابات المستشرقين من المفكرين المصريين بخاصة والعرب بعامة . الأمر الذي يبرر علة اعتدال بعض المجترنين وتحول بعض العلمانيين والعلمانيين عن وجهتهم وانضوانهم تحت راية الاتجاه المحافظ المستنير الذي أبلى بلاء حسناً في هذه المناظرة . فقد فطن قادة الفكر في هذه الحقبة إلى أن الدين هو مفتاح النعيم والجحيم في الشرق العربي، والقوى المتحكمة في نهوض وقعود الرأي العام وأن تقدم الأمة رهين وعي المجددين بالثوابت والمتغيرات الثقافية، وقدرتهم على صياغة مشروعاتهم الإصلاحية مواءمة لروح الأمة

ومقتضيات العصر، وحكمتهم في تخليص هاتيك الثوابت مما يعوق حركتها، ويعمل على جمودها، والعزوف عما يناهضها ويهدم اركانها من النزعات والعلوم الوافدة.

## \* \* \*

ويجدر بنا في هذا الموضوع التأكيد على أن الفكر المصري الحديث يكاد يكون شاغراً تماماً من الملحدين بالمعنى الذي أورده أدهم في مناظرته فلا تجد من بين المفكرين المصريين مسلمين كانوا أو مسيحيين من رفض اعتبار الدين من الثوابت الثقافية، ولا من طعن في وجود الله والإيمان بالكتب السماوية طعناً صريحاً رغم الحرية الفكرية التي كانت تنعم بها مصر في النصف الأول من القرن العشرين إذا ما قارنا حالها بتركيا قبل الكماليين وبلاد الشام - بل نجد عشرات المجترئين من الذين ذلت أقدامهم الى شفا حفرة التشكك والمروق لمسايرتهم كتابات غلاة المستشرقين، وتأثرهم بالفلسفات الغربية، وتتلمذهم على بعض الملحدين، وذلك خلال مناقشاتهم لطبيعة العلاقة بين الدين والعلم، والقيم التليدة، والثقافات الجديدة، وخصال الشرق الراكد، وسمات الغرب الرائد.

فإذا ما تأملنا عثرات كل من منصور فهمي واجتراءه على النبي في رسالته (حالة المرأة في التقاليد الإسلامية وتطوراتها) التي تتلمذ فيها على عالم الاجتماع الفرنسي ليفي بريل (١٨٩٤ - ١٩٥٦) عام ١٩١٣.

وإنكار على عبد الرازق الحاكمية الإسلامية في كتاب (الإسلام واصول الحكم) عام ١٩٢٥ متأثراً بكتاب (الإسلام وسلطة الأمة) للكماليين الأتراك، وفصل طه حسين بين الإيمان والعلم في دراسته للأدب في كتابه (الشعر الجاهلي) عام ١٩٢٦ مقتفياً في ذلك مباحث العلمانيين الفرنسيين في دراسة التاريخ وكتابات بعض المستشرقين (٢٧٣).

وانتصار اسماعيل مظهر للعلمانية والعلمانية وتبنيه فكر أوجست كونت وداروين في مجلته العصور عام ١٩٢٨ .

ودعوته كل من محمود عزمي، وعبد القادر حمزة (١٨٨٨ - ١٩٤١م) وعصام الدين حفني ناصف، وحسين فوزي (٢٧٥) وخالد محمد خالد (٢٧٠) لاقتفاء الغرب في الفصل التام بين دائرتي الدين والدنيا، وتخليص الأذهان من سلطة الماضي على صفحات السياسة الأسبوعية، والبلاغ، والمجلة الجديدة، والجديد، والاستقلال، في الفترة من ١٩٢٢ إلى ١٩٣٥.

وتبشير زكي نجيب محمود بالوضعية المنطقية في كتابه (خرافة الميتافيزيقا) وغير ذلك من مظاهر الاجتراء (\*) التي بدت بوضوح في الفترة ما بين الحربين. فإننا نكاد نجزم أن أصحابها لم يخرجوا الدين من دائرة الثوابت الثقافية، وقد عبرت كتاباتهم اللاحقة على هذه الفترة عن ذلك خير تعبير.

فما برح منصور فهمي يعلن توبته ويؤكد حسين قصده في مواضع عديدة من كتاباته (فالرحمة يارب هي احب صفاتك اليك، وحسن الظن بك احب ما تطلبه إلى عبادك، وإنا لنرجو رحمتك ونحسن الظن برحمتك ورافتك ونرجو عفوك عما سلف) (۱۷۷۰) (إن العقل الذي ليس في قدرته معرفة حقيقة الله خليق أن يقر بعجزه دون تلك المعرفة، وحري به أن يعترف بهذا العجز، فيخضع ويستسلم ويطمئن) (۱۷۸۰).

(ولو انصف اهل الدين واهل العلم جميعاً لراوا ان للدين الصحيح وللعلم الصحيح رحاباً يستطيع ان يأوى اليها كل وارد وان يلجا الى ميادينها كل قاصد من غير اصطدام او زحام . الا أيها الجامدون لا تضيقوا رحاباً بسط الله جنباتها للواردين ولا تسدوا أبوابها فتحها الله للقاصدين) (٢٧١) .

اما على عبد الرازق فإذا ما طرحنا مسألة استتابته وحديثه مع احمد امين والبواعث التي كانت وراء صفح شيوخ الأزهر ولجنة كبار العلماء عنه

T • •

<sup>(\*)</sup>لقد تجاوزنا عثرات شبلي شميل وفرح انطون وشاهين ماكاريوس وجبران خليل جبران وغيرها من الكتابات السابقة على هذه الحقبة لاختلاف بواعثها في كتابات مجترثي القرن العشرين وعلى رأسهم أدهم، وأغفلنا كذلك اجتر المفكرين المعاصرين، وذلك لأن صرير أقلامهم ما زال مسموعاً ولم تكتمل خطاباتهم بعد .

وقبولهم استوزره على الأوقاف في ٢٨ ديسمبر ١٩٤٨ إلى ٢٥ يوليو ١٩٤٩ فإن كل الواقعات تؤكد أنه أخطأ ولم يلحد (١٨٠٠ وتشهد بذلك مقالاته في السياسة الأسبوعية حول إصلاح الأزهر (١٨٠٠).

ولم يتوقف طه حسين من بعد صدور كتابه (في الشعر الجاهلي) بليلة واحدة عن التأكيد على رسوخ عقيدته وصدق إيمانه بالله وكتبه ورسله ويبدو ذلك جلياً في رسالته لشيخ الأزهر وتحقيقات النيابة وكذا في كتابه (مرأة الإسلام) على وجه أخص ومن أقواله (أعلن قبل كل شيء إلى صاحب الفضيلة مولانا الأكبر شيخ الجامع الأزهر ومن يليه من رجال الدين أني مثلهم مسلم أو من بالله وملائكته وكتبه ورسله واليوم الأخر كما أعلنت ذلك من قبل حين سخطوا على كتاب الشعر الجاهلي ... أعلن في صراحة ووضوح أن العلم شيء والدين شيء آخر، وأن منفعة العلم والدين في أن يتحقق بينهما هذا الانفصال حتى لا يعدو أحدهما على الأخر ... فنحن سواء أصعدنا أم هبطنا وسواء أرضينا أم كرهنا محتاجون إلى العلم والدين معا) (١٨٠٠).

(ولو ذهبت اصف فنون الإعجاز في القرآن وملاءمة كل مذهب من مذاهب القول فيه لما فرغت من هذا الحديث والقرآن بعد ذلك بين يدي كل ذي بصيرة يستطيع أن يقرأه وأن يقف عند سوره وآياته متدبراً متأملاً مستبصراً فسيرى من غير شك أني لم أبلغ من وصف القرآن وإعجازه بعض ما أريد وإعجاز القرآن شيء يشعر به القلب، وتمتلئ به النفس ويذعن له الضمير ويعجز عن وصفه القلم واللسان) (۲۸۳).

وقد تحول مظهر عن جل الفلسفات الوضعية التي كان يعتنفها، وايقن ان ضالته من العلم والفلسفة هي المنهج وليست النظريات التي لا ثبات لها في ظل قانون الصيرورة والنطور الذي يحكم كل معارف الإنسانية وأفصح عن انتصاره لمدرسة الإمام محمد عبده ونهجه في التجديد والإصلاح، ولم يكن هذا التحول فجائياً (۱۸۱۶). كما يصوره البعض بل كان تدريجياً أو إن شئت قل تطوراً ذهنياً منذ أخريات العقد الرابع وبلغ ذروته في بدايات العقد السابع

من القرن العشرين ومن اقواله (علينا أن نذكر شيناً كدنا ننساه - كاد ينساه بيسينا إياه بهرج هذه المدنية الذي انتحلناه وتركنا لبابها الحر، وكاد ينساه رجال الدين ورجال الدولة في خلال قرن ونصف قرن منذ غزو نابليون حتى اليوم . علينا أن نذكر الإسلام ودولة الإسلام - أن نذكر حرية الإسلام وسماحته وشموليته ودنيويته وروحانيته العليا أن نذكر أن الإسلام - برغم الناس أجمعين، ديمقراطيين ونازيين وفاشيين وشيوعيين وشعوبيين من منكري الإسلام وموسكوفيين فتنوا باستالين السفاح، - هو دين ودولة، دين لا ديان فيه غير الله ودولة إنسانية اشتراكية الروح والوضع جعلت للناس أجمعين قائمة من الكتاب الأكرم الذي ساوى بين البشر، وقدس حرية الفرد، وجعل التقوى أساس الحكم وقرر بروحه العليا: أن لا طاعة لمخلوق في معصية الخالق)

ويقول عن موقف الغرب من الإسلام (وهكذا كانت حركة المحوذات شقين: الأول وصف الإسلام بعكس ما فيه، والثاني الاستيلاء على كنوز معرفتنا وحجبها عنا فاستطاعوا بذلك أن يخطوا الخطوة الأولى من غزو المحور الاستعماري ... فانتقلت المعركة من دور التمهيد إلى دور العمل الاستعماري الإيجابي، ودارت من حول محورين: الأول العمل على حجب الرسالة الإسلامية عن المسلمين أو بالحري العمل على أن تزداد احتجاباً عن أهل هذه البلاد، والثاني تنمية مصالحهم المادية بتنمية مصالح طبقات معينة من تلك الشعوب يتخذون منهم عبيداً لسياستهم من طريق الرشوة بالمال والحطام والمجد الكاذب يضحكون به على ذقون الأغبياء، كما يتخذون منهم عملاء وجواسيس وانصار رجعية، ويؤلفون منهم الأحزاب والجماعات والمؤسسات السرية ووجهوا كل هذه القوى المدمرة نحو الهدف الأول، وهو حجب رسالة الإسلام عن المسلمين) (٢٨٦).

ويقول موضحا أبعاد رحلته من التطرف إلى الاعتدال (قد يتهمني بعض الناس بأني عدو للأدب الأوروبي الحديث، وأنني أدعو إلى ترك الأداب العالمية

جملة، والعكوف على أدابنا العربية جملة . وأنى لأقرر مخلصاً أنى أبعد الناس عن ذلك . فقد تأدبت بالأداب الأوروبية الحديثة واستقيت من مناهلها، حتى ليؤذيني أن أقول إنها أصبحت جزءاً من عقليتي، وركيزة من ركائز تفكيري غير أني مع التجربة قد أدركت ما في الانتهال من ذلك الأدب من خطر يساور الشباب إذا أقبل عليه بغير أساس من آدابه الأولى ودعامة من لغته وعلم بتاريخه وتبسط في الوقوف على رسالة الإسلام وعالميته وما فيه من مبادئ إنسانية سبقت فيها جميع الأمم عشرات من القرون لا عشرات من الأعوام والمام بما خلف آباؤنا من شعر وادب واساليب وفن وفقه وجدل، حتى تتكون عقلية الشباب وتتكيف بحيث تنمو ملكة النقد وقدرة التفريق بين مراتب الفكر، وتصبح بينة صالحة تنضج بثمار الفكر الحديث وقبل أن نقيم أدبنا الحديث على هذا الأساس، فلن نخلق في الأدب شيناً جديداً، ولن نبتكر فيه حديثًا، وإنما سنظل بينة من بينات المحو الاستعماري. وما قطعت أمة من ماضيها وحاضرها غير أمة سائرة في طريق الانحلال (١٨٠٠)، وإذا ما نظرنا إلى تحول محمود عزمي وحسين فوزى وعبد القادر حمزة ورفاقهم، فإننا سوف نجد تحولهم طبيعيا ومنطقيا، فلم تكن اعتراضاتهم أو اجتراءاتهم على عقيدة الألوهية وتعاليم الإسلام، بل كانت نقوضهم موجهة للفكر الديني السائد في هذه الحقبة، وسيما عند أولنك الذين كانوا يحطون من شأن العلم ويكفرون أهله ويحتجون عليه بالنصوص النقلية - فلم بقر محمود عزمي صديقه إسماعيل أدهم على الربط بين الإلحاد والتقدم وكان من أعنف المعترضين عليه عند مناقشته لكتابه (لماذا أنا ملحد ؟) في الجلسة التي جمعت بينه وبين حسين فوزي وفيلكس فارس في بيت صاحب الكتاب قبيل نشره (٢٨٨) . وها هو حسين فوزي يصرح في آخر أحاديثه عن أثر القرآن في نفسه (اما عن اثر القرآن الكريم في حياتي فإنه يعلو في بلاغته على قدرة البشر وتصورهم) (۲۸۹).

ويربط بين الثقافة والوعي بالماضي والحاضر واستشراف المستقبل

ويعيب على اولنك المثقفين الذين يشككون في هويتنا الثقافية المتمثلة في الدين واللغة والقومية مع إخلاصه لدعوة حرية الفكر والانفتاح على الثقافات المختلفة (انا أومن بأن العقيدة الدينية ضرورة يحتاج إليها الإنسان في يومه. ولكن الخطر يكمن عندما نوصلها إلى ما وصلت إليه في القرون الوسطى في أوروبا - عندما سيطر رجال الدين على الإنسان فأغلقت العقول وتحجرت الأذهان . فكانت الرينسانس عبارة عن الحركة التي أخرجت العقول من الضيق والتحجر والتزمت - وخلافاً لتوقعات الكثيرين فإنها لم تقض على الإيمان بدليل أن إبطاليا لا تزال إلى اليوم كاثوليكية) (١٠٠) .

وإذا ما تأملنا كتابات خالد محمد خالد لا نجد من بينها ما يضعه في مصاف الملاحدة كما صوره خصومه (١٦١) بل لا يكاد كتابه (من هنا نبدأ) إلا ثورة على سلطة الأزهريين وجمود الفكر والصدام المفتعل بين الدين والمدنية فيقول (وإنا لندعو المتصايحين بضرورة العودة إلى الدين، والمنظاهرين بالغيرة عليه أن يسلكوا هذا الطريق، فيعمل كل في نطاق امكانياته على بث تعاليم الدين الصحيحة، وتطبيق مبادنه الإنسانية تطبيقا يرفع عن المجتمع إصره وأغلال الضرورات التي تجعل حياته عبثاً لا يطاق برفع عن المجتمع إصره وأغلال الضرورات التي تجعل حياته عبثاً لا يطاق الدين بكرم العقل ويجعله مناط المؤاخذة والجزاء . ومعنى هذا بداهة، أنه يعطيه كل الحريات في البحث والمناقشة كما يشاء . ولقد أدرك هذه الحقيقة أعلام الفقه الإسلامي الخفاق أبو حنيفة والشافعي ومالك وأحمد وسواهم فجعلوا من الرأي ومن حكم العقل تشريعاً ومنهاجا) (١٢١٠).

ولا نجد في كتاباته المتأخرة نكوصاً أو ردة (٢٦٣). في الأسس التي اراد أن يقيم عليها دعوته الإصلاحية، فنجده يصرح قائلاً عن مبدأ الشورى الإسلامي والنظام الديمقراطي الغربي (ما علاقة الشورى بنظام الحكم وما علاقتها بحقوق الإنسان على كثرتها وما علاقتها بحقوق المرأة وما علاقتها بالحرية والمساواة. ومع هذا كله فلنهتف بالشورى ولكن حدثونا في صدق

عن تفصيلها وعناصرها نحن نعرف الديمقراطية بأنها اختيار حر نزيه لرنيس الدولة بطريقة الانتخاب لا الاستفتاء، واختيار ممثلين له في برلمان شجاع ورشيد، إطلاق تعدد الأحزاب بدون وصاية أو تدخل من الدولة، الشعب مصدر السلطات بما فيها السلطة التشريعية فيما لا يخالف أساسيات الدين، الفصل بين السلطات، حتى لا تفرط إحداها على السلطات الأخرى ولا تطغى، المعارضة هي (حكومة الظل) ومن ثم يكون للشعب الحق كاملاً في تشكيلها دون أية وصاية من الدولة وعلى الدولة واجب تمكينها من كل عوامل النمو ومن كل فرص وصول الصالح منها إلى الحكم، حرية الصحافة، وحق المواطنين فيها إنشاء وامتلاكاً وتحريراً، الحرية السابغة للعقيدة وللفكر حيث يكون. فهل تفهمون الشورى على أنها تنظيم كل هذه العناصر إن كان ذلك كذلك فمرحباً بالشورى ومرحباً بأي اسم يحقق هذه الخصائص والمزابا)

كما لا يمكننا اعتبار دفاع زكي نجيب محمود عن الدين بوصفه احد ثوابت الثقافة العربية المنشودة تراجعاً عن الوضعية المنطقية (١٥٠٠) أو تخلي عن المنهج العلمي في التفكير الذي انتهجه في مؤلفاته الأولى فإن من يتأمل كتاباته سوف يدرك أنه لم يتعرض لقضية وجود الله تعرضاً يخرجه من زمرة المسلمين بل كانت نقوده موجهة إلى الفكر الديني وليس إلى الدين وطالما أكد في مواضع عديدة من كتبه على أن البون شاسع بين الدين الموحى به وبين رؤى المتدينين ومن أقواله (أما الذي نراه مميزاً للإنسان حقاً مما يستحيل استحالة قاطعة على أن يكون للحيوان نصيب فيه فهو ادراك الربوبية في الكون وما وراءه ومن هنا كان الإنسان وحده دون ساثر مخلوقات الله هو الذي يعبد الله - ولذا صح أن يقال إن التدين هو أشد تمييزاً للإنسان من أي جانب آخر) (ان الدين هو الذي يقدم إلينا المبادئ الأساسية التي نسلك على هداها والتي من شأنها أن تبلور لنا رؤية خاصة وموقفاً معيناً من الكون والحياة بصفة عامة) (٢٠٠٠).

ويقول عن خصائص الحضارة العربية (ولعلى لا أخطئ إذا قلت إن بين الخصائص الأساسية تجئ في مقدمتها خاصية هي التي تميزنا منذ قديم، ولم تزل تميزنا، وأعنى بها الدين) (الطابع الذي يميز ثقافة الشرق، إنما يتمثل في الأسفار الدينية وفي الكتب المنزلة والتي أراد الله أن يوحي بها . فمن هذه الأسفار والكتب انبثقت نظرة الشرقي إلى الحياة) (٢٩١) .

ولا جرم في أن زكي نجيب محمود يعد من أكثر مفكري القرن العشرين وضوحاً في أفكاره، ومنهجية في صياغة آرانه، وموضوعية في أطوار اتجاهاته ونزعاته، فلم تكن رؤيته الإسلامية المتأخرة إلا نهاية طبيعية لقصة عقله، وحصاداً مثمرات لتجارب السنين . ويبدو ذلك في تحديده للثوابت والمتغيرات في ثقافتنا الذي وضع على أساسه خطته في التجديد والإصلاح ولم يكن توفيقه بين الدين والعلم توبة أو رده (٢٠٠) بل نتاج استقراء دقيق لتاريخ الحضارات في الشرق من جهة، وخصائص الشخصية العربية من جهة ثانية، وفحص للواقع ومتطلباته من جهة ثالثة (٢٠٠) مطبقاً بذلك أصول المنطق العلمي الذي لم يحد عنه طيلة حياته .

ونخلص من ذلك كله إلى أن انضواء جل المجترئين في نهاية المطاف تحت لواء الاتجاه المحافظ المستنير، وتبنيهم موقفه التوفيقي، ومنطقه في الإصلاح لا يعد يأساً من جانبهم في تغيير الواقع، ولا تفسير تحولهم بأنه انكسار لحركة التنوير، أو إحباط لثورة التجديد، أو ردة أرغمتهم عليها قوى الإظلام والرجعية والوعي الزانف وجهل الرأي العام التابع. فإن مثل هذه الافتراضات تفتقر إلى الأدلة والمبررات في حين أن وصف اعتدال جل المفكرين العرب بعد تطرفهم بالنضج الفكري والوعي الحضاري له ما يبرره في كتاباتهم كما ألمحنا وما يكشف عن أبعاده من الأحداث والوقائع التاريخية.

وعندي أن استحالة التنويريين من الاجتراء إلى الاعتدال والتبعية إلى الانتقاء والتغريب إلى الانتماء يرجع إلى عدة أسباب هي:-

- سقوط بعض النظريات الطبيعية والسيكولوجية والاجتماعية والفلسفية المناهضة للدين وترنح البعض الأخر تحت معول نقود علماء وفلاسفة الغرب انفسهم.

فنجد على سبيل المثال نظرية التطور الداروينية وشروحها تفقد تماسكها أمام ضربات كل من كريس موريسون، جوستاف جولييه، دوفري، والاس، تتدل (٢٠٠٠).

وكذا كتابات فرويد - التي وصفت الندين بأنه نوع من الخلل العقلي - قد فقدت مصداقيتها بعد ظهور أبحاث كل من كارل يونج، وليم جيمس، وليم ماكدوجال (٢٠٠٠).

ونظرية أوجست كونت في التطور الاجتماعي وفلسفة التاريخ، ومؤلفات فريزر عن علاقة الخرافة بالدين التي خطأها كل من دور كايم، ماكس فيبر، لنيبور، ايرنست ترولتش، ديزروشن، هيربيرج (٢٠٠) واخيراً فلسفة ماركس التي استشرف كل من آرثر كوستلر، اندريه جيد، لويس فيشر، اينازيوسيلوني، ريتشارد رايت، ستيفن سبندر، وغيرهم مستقبلها المظلم وتكهنوا بسقوطها (٢٠٠). الأمر الذي حد من موجة الإلحاد التي سادت في أوروبا في القرن الثامن عشر واستمر أثرها حتى أخريات القرن التاسع عشر وبدايات القرن العشرين، وقد انعكس ذلك بطبيعة الحال على المفكرين التغريبيين العرب المترقبين للأنموذج الذي يحذونه والمخلص الذي تتعلق عليه كل الأمال للنهوض والتقدم المتمثل في الفكر الغربي. ويبدو أثر ذلك واضحاً في عزوف معظم التغريبيين عن اعتناق هاتيك النظريات وقناعتهم بأن الاستفادة الحقيقية من الغرب تكمن في انتحال المناهج لا الأراء.

- عجز النزعات العلمية والفلسفات الإلحادية عن القطع بعدم وجود اله مفارق للمادة أو الفصل في وجود عالم الروح بأدلة علمية ورفعهم شعار اللاارادية ولا سيما بعد ذيوع تعاليم الروحية الحديثة على المستويين العلمي والفلسفي.

وكذا إخفاق الوجودية الملحدة والنتشوية، والماركسية، والوضعية المنطقية في تحقيق السعادة للعالم الذي خططت لمستقبله في اليوتوبيا الأرضية التى اصطنعوها في تعاليمهم بمنأى عن الدين.

وقد انعكس ذلك في العديد من الدراسات المقارنة التي عقدها بعض المستغربين المصريين عن الإسلام وهذه المذاهب. ومشاركتهم الفعالة في المباحث الروحية الحديثة في الشرق العربي - وأوضح الأمثلة على ذلك اسماعيل مظهر في كتابيه (التكافل الاشتراكي لا الشيوعية) و (الإسلام لا الشيوعية) وكذا بحثه عن (الروحانية وتطورها) الذي نشره في المقتطف عام ١٩٤٨.

- فضح نوايا أرباب الاستشراق الديني وسقوط قناع البحث العلمي الذي كانوا يخفون وراءه تعصبهم وحقدهم على الإسلام ونبيه وحضارته من جهة - وكشف الأخطاء التاريخية التي وقع فيها بعض المستشرقين التي ساقهم اليها جهلهم باللغة العربية واعتمادهم على مصادر ضعيفة من جهة أخرى.

وذلك بعد ظهور الدراسات المعتدلة للمستشرقين من أمثال دينيس سورا، بيير بوتسواي، كارليل، ه. ج. ويلز، برناردشو، جوستاف لوبون، تولستوي، لا مارتين، ر. ف. بودلي، هارولد. ب. سميث، وغيرهم من الذين نظروا إلى الإسلام نظرة حيدة وموضوعية. ذلك فضلاً على التحقيقات والدراسات الحديثة التي صنفها الباحثون العرب بأيديهم على المناهج العلمية للتحقيق، وتعقيباتهم النقدية على الترجمة العربية لدائرة المعارف الإسلامية وغيرها من كتابات المستشرقين وذلك منذ مطلع العقد الرابع من القرن العشرين. الأمر الذي صوب جل الأخطاء التي استند عليها العديد من التغريبيين المصريين في اجتراءاتهم على الدين وأقرب الأمثلة على ذلك اعتراف (طه حسين) بتدليس المستشرقين وكذبهم وتعصبهم من جهة وتشجيعه تلاميذه ومريديه على تحقيق التراث العربي الإسلامي من جهة اخرى (٢٠٠٠). وكذا إسماعيل مظهر الذي وصف طعونهم في الإسلام بأنها

إحدى أشكال الحروب الصليبية الجانرة (٢٠٠٠).

ولا يفوتنا في هذا المقام أن نشير في عجالة لموقف الكنيسة الأرثوذكسية من حركة الاستشراق الطائفية المتمثلة في الإرساليات التبشيرية الغربية التي ترمي إلى إضعاف الطائفة الأرثوذكسية السائدة في مصر ومن أشهرها الفرنسيسكان الكاثوليكية، والأمريكية البروتستانتية فقد اجتهدت الكنيسة الأرثوذكسية في تثقيف رعاياها بثقافتها المحافظة ورعايتهم اجتماعياً ولا سيما في الصعيد حيث نشاط الإرساليات الأجنبية (٢٠٨).

ذلك فضلاً على تشددها مع المجترئين من رعاياها وحرمانهم، لتقويمهم وتهذيبهم الأمر الذي حد من ظهور المجترئين المسيحيين من جهة واعتدال المستغربين منهم من جهة اخرى (٢٠٠). واقرب الأمثلة على ذلك كتابات سلامة موسى المتأخرة تجاه الدين التي وسمت بالاعتدال ولا سيما كتابه (حياتنا بعد الخمسين) (٢٠٠). وحسبنا أن نشير كذلك إلى موقف الكنيسة البروتستانتية من حركة الاستشراق السياسي التي عملت على بث الفرقة بين المسلمين والأقباط وأوضح مثال على ذلك كتابات زاهر رياض التي جاء فيها (عرف المصريون أن خيرهم في إخراج اليد الأجنبية التي تسعى دائماً إلى النيل من وحدتهم، وأن الدين ليس إلا مظهراً من مظاهر اختلاف الفكر، وأن شعور المصريين جمعياً ونفوسهم تحمل من عواطف النعاطف الحب أكثر مما تحمل عواطف البغض، بل تحمل من عواطف النعاطف والتآزر والتعاون أكثر مما تحمل من عواطف التنافر والتنابذ) (٢٠٠).

وقناعة غالبية المسيحيين المصريين بأن الأمان الحقيقي لهم ليس في النجمع المكاني المنعزل، ولا مناهضة المسلمين كما يوسوس لهم الغرب. بل في الانتشار بين الأغلبية المسلمة، والعزوف عن الحياة المادية إلى تأصيل الجانب الروحي في الحياة الإنسانية وتعبر عن ذلك كتابات الأب دانيال البحراموسي كأحد أبرز الاتجاهات الروحية الانعزالية، أما موقف الاتجاه العلماني المتفاعل مع المجتمع فيبدو اكثر تشدداً تجاه الحركات التغريبية

والنزعات الإلحادية التي ينفثها الغرب في مصر.

فقضية الإيمان والإلحاد بالنسبة له قضية وجود وليست تواجد فالتدين عنده هو الضامن الأوحد لوجود الكنيسة في مصر (٢٣٠). ويتشابه موقف المارونيين والأباء اليسوعيين في لبنان وسوريا مع موقف الكنيسة الأرثوذكسية في مصر تجاه حركة التجديف والهرطقة التي تعمل على نشرها هناك المدارس والجامعات العلمانية الغربية ذلك على الرغم من تباين انتماءات هاتين الطائفتين العقدية وعلاقتهما السياسية . ويبدو ذلك واضحا في كتابات أمين الريحاني (٢٣٠) .

- تهافت مزاعم الماديين الغربيين التي ربطت بين التقدم والإلحاد والتدين والتخلف. وأفول نجم الكماليين ودعاة النهضة التركية من الطورانيين ويهود الدونمة الذين ردوا تخلف تركيا وسقوط الإمبراطورية العثمانية الى الإسلام وتعاليمه ومعتقداته الغيبية.
- نهوض اليابان ومنافستها للغرب في ميادين العلوم الحديثة رغم تمسكها بدياناتها وعقائدها (\*)، وقناعة الأتراك بدور لا لتابع للغرب بعد

<sup>(\*)</sup> لقد أقام البابانيون نهضتهم بمنطق المحافظين المعتدلين - إذ رفضوا التخلي عن مشخصاتهم العقائدية وأعرافهم وتقاليدهم التليدة ويتمثل ذلك في رفضهم كل أشكال التدخل الأجنبي في حياتهم وو صفهم الأوروبيين والأمريكان بالبرابرة الغزاة واختيارهم العزلة الحضارية سبيلاً لتحديد الثوابت والمتغيرات في ثقافتهم في عهد هيديوشي (١٥٣٦ - ١٥٩٨) الذي قام بطرد الأجانب من الأراضي اليابانية والمبشرين المسيحيين ومحاربة أتباعهم من اليابانيين وتأصيل السمات الأساسية للشخصية اليابانية . ثم استجابة البابنيين لنهضة الإمبراطور مايجي (١٨٥٧ - ١٩١٢) وإصلاحاته التي جمعت بين الثوابت الثقافية اليابانية (الدين - اللغة - العادات - التقاليد) وبين المتغيرات الحضارية المتمثلة في النظم والمناهج والتقنيات العلمية الحديثة . في حين أن، النهضة التركية ذهبت إلى العكس من ذلك فاستجابت لدعاوى يهود الدونمة التي روجت لفكرة الطورانية بين مثقفيها وانتزعت الأتراك من جذورهم الإسلامية و دفعتهم الاتفاف أوروبا في كل شئ دون أدنى تحفظ، أملاً في اللحاق بهم ولم يفطن قادة الأتراك إلى أن سما، الغرب لن تمطر ذهباً أو فضة وأن منطق الفارس النبيل الراعي للضعفا، والمعين للمتحاجين لا وجود له في دنيا السياسة بل يمكن التماسه في أحلام الأدبا، والشعرا، وأدركوا أن التراجع مستحيل ومطاولة من يتبعون أكثر استحالة فعا يزال الغرب يعتبرونهم مشارقة رغم استغرابهم وتعلمنهم .

تنازلهم عن مشخصاتهم الدينية طمعاً في مدنية اوروبا . الأمر الذي دفع التغريبيين بعامة والمصريين منهم بخاصة إلى إعادة قراءة مقولة الشاعر الإنجليزي كيبلنج (١٨٦٥ - ١٩٣٦) (الشرق شرق والغرب غرب) فلم يعد الشرق في كتابات المجترئين والتغريبيين المتأخرة مأوى يعبر عن الخرافة والرجعية والأوهام الغيبية لتدينه كما كان يزعم أرباب الاستشراق السياسي ولم يعد الغرب كذلك المعبود الذي يضحي من أجله بكل نفيس وغالي، وقبلة التحضر المدني ومقصد النهضويين . ويبدو ذلك بوضوح في كتابات المجددين على صفحات السياسة الأسبوعية، والهلال، والمقتطف، والرسالة في أخريات العقد الرابع من القرن العشرين ولا سيما بعد الاكتشافات الأثرية للحضارة المصرية وظهور بعض الكتابات التي تؤكد وجود مؤثرات شرقية في الفلسفة الإغريقية من جهة، وتوضح أثر الديانة اليونانية في ثقافتهم من جهة أخرى ذلك فضلاً على زيوع العديد من المصنفات التي تشيد بالأثر الإيجابي للحضارة فضلاً على زيوع العديد من المصنفات التي تشيد بالأثر الإيجابي للحضارة الشرقية بعامة والإسلامية بخاصة في الحضارة الإنسانية .

- ولا يسع المقام تتبع كل الأسباب والعوامل التي ادت إلى تحول المجترئين العرب عن مواقفهم . فلم نرد مما أوردناه إلا نقد تفسيرات وتأويلات الدارسين المعاصرين لهذه الظاهرة في الفكر العربي الحديث، وإثبات أن الإلحاد لم يكن نقطة انطلاقة للتنوير والتحديث في مصر على وجه الخصوص بل على العكس من ذلك تماماً فقد نجح زعماء الاتجاه المحافظ المستنير في جعل الدين القوة الدافعة لرسالتهم الإصلاحية .
- ولا يسع المقام كذلك لتقييم الدور الذي لعبه هذا الاتجاه ومقارنته بحركات المجترئين ونرجنه إلى بحث مستقل.

\* \* \*

وجدير بنا أن نتساءل في ضوء الإجابات المطروحة:

هل ما زال الدين إسلامياً كان أو مسيحياً من الثوابت في ثقافتنا العربية ؟ وأي دين نعني ؟ دين الطوائف والمذاهب والفرق ؟ أم دين الفتاوى المحاكة لخدمة الصفوة ؟ أم دين الموالد والبركات وصناديق النذور ؟ أم دين الإرهاب والنعصب والفتن ؟؟

هل يمتلك حماة الدين المعاصرون في الإسلام والمسيحية عدة الرد على الملحدين ؟ وما هي العدة ؟ اللعنة والتفكير وتهييج الرأي العام ؟ والاستنصار بالساسة ؟؟

هل سيقوى الدين على التعايش في ظل ثقافة الكوكبة ؟ وهل العناية بتسجيل الكتابات الإلحادية ولا سيما قاموس الشيطان على عشرات المواضع في شبكة الإنترنت مجرد صدفة ؟ وهل سوف تكتفي الجمعيات الإلحادية بحربها الباردة ضد الدين الراسخ في الثقافة العربية ؟ أم سوف تطور من أسلحتها وتصعد الحرب لدرجة المواجهة، وهل نحن مستعدون لذلك ؟؟

هل يدرك المتشككون خطورة المقامرة بالدين على كيان الأمة ؟ وهل من مصلحة أرباب العروش وملاك رؤوس الأموال وأصحاب المراكز والمناصب السياسية، والأزواج والأباء، كفر الجمهور بالصبر والقناعة، والوفاء والتآخي، والخوف والرجاء، والحلال والحرام، والبعث والوعد والوعيد، والشرف والعفة والصدق، وغير ذلك من عشرات المبادئ والقيم التي غرسها الإيمان بالله فيهم تلك التي تعد الضامن الأوحد لسلامة كراسيهم ؟ أم أن الطعن في الدين أصبح وسيلة لتعملق الأقزام ؟ وهل جهل المجدفون حكمة فولتير الكامنة وراء جعله الإيمان بالله من الثوابت الثقافية ؟؟.

\* \* \*

## الهوامش

- (۱) فيلكس فارس رسالة المنبر إلى الشرق العربي مطبعة المستقبل بالإسكندرية ١٩٣٦، ص ب .
  - (٢) المرجع السابق، ص٢٥٨.
  - (٣) المرجع السابق، ص٣٣٧، ٣٣٣.
- (٤) فيلكس فارس ثقافتنا حيال أوربا تعليق على بيان جاستون زنانيري مقال بمجلة المقتطف يوليو ١٩٣٦، ص١٥٠، ١٥١.
  - (٥) فيلكس فارس رسالة المنبر إلى الشرق ص٣٠٣ .
- (٦) فيلكس فارس ثقافتنا حيال أوربا تعليق على بيان جاستون زنانيري مقال بمجلة المقتطف يوليو ١٩٣٦، ص١٤٨.
- (٧) فيلكس فارس مقدمة كتاب هكذا تكلم زرا دشت لفريدريك نيتشة منشورات المكتبة الأهلية بيروت، ١٩٣٨، ص١١.
  - (۸) المرجع السابق، ص١٤.
- (۹) فيلكس فارس (بين الشرق والغرب) مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٦٣، ١٨ يوليو ١٩٣٨، ص ١١٦٥.
- (۱۰) فيلكس فارس (بين الشرق والغرب) مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢٦٤، ٢٥ من يوليو ١٩٣٨، ص١٠٠٤.
  - (۱۱) المرجع السابق، ص۱۲۰۵.
- (١٢) فيلكس فارس رسالة المنبر إلى الشرق العربي مطبعة المستقبل بالإسكندرية ١٩٣٦، ص٢٠٨.
  - (۱۳) فريدرك نيتشة هكذا تكلم زرادشت- ترجمة فيلكس فارس، ص١٥، ١٧.
    - (١٤) المرجع السابق، ص١٩.
    - (١٥) المرجع السابق، ص٢٠.

- (١٦) فيلكس فارس رسالة المنبر إلى الشرق- ص٢٩: ٣٠.
- (١٧) عبد الرحمن بدوي: من تاريخ الإلحاد في الإسلام، سينا للنشر، القاهرة ط١٠ ١٩٩٣، ص٢٣٧، ٢٣٨.
  - (١٨) المرجع السابق، ص٢٨.
  - (١٩) المرجع السابق، ص٢٨، ٢٩.
- (٢٠) محمود حسن عبد العزيز: الطائفية اللبنانية من النشأة حتى الأزمة ١٨٦٠ ١٩٧٥، دار الهداية، القاهرة ١٩٨٧، ص١٤، ١٦.
- (۲۱) إبراهيم أدهم فيلكس فارس مقال بمجلة السياسة الأسبوعية ۲۷ يوليو المدر ١٩٤٠ ص١٢ و١٣٠
- (۲۲) إبراهيم أدهم فيلكس فارس مقال بمجلة السياسة الأسبوعية ٣ أغسطس ١٩٤٠ ص١٢ و١٣٠.
- (٢٣) البصير، حفل الصلاة على فقيد العرب الغفور له فيلكس فارس، ٣٠ يوليو ١٩٠٠، ص٥.
- (٢٤) أبو هاشم الصادق جابر، قاطعوا المرتد الأثيم ومناصريه، مقال بمجلة الإسلام الأسبوعية ٢ من يوليو ١٩٣٧، ص٣٣ .
- (٢٥) مجلة الإخوان المسلمين، الإسلام في خطر ولكن لم يحتضر، ٢ يونيو ١٩٣٦ ص١٩ إلى ٢٢ .
- (٢٦) احمد زكي أبو شادي، بين العلم والدين، مقال لمجلة أدبي، يوليو وسبتمبر ١٩٣٦، ص٣٧٣، ومقال تفسير القرآن، عدد أكتوبر، ديسمبر، ١٩٣٦، ١٩٣٦.
  - (۲۷) مجلة المشرق، حزيران، يونيو لبنان، ١٩٣٧، ص٣١٠، ٣١١.
  - (٢٨) مجلة المشرق، تموز، ايلول يوليو، سبتمبر، لبنان ١٩٣٧.
    - (٢٩) مجلة المشرق كانون أول ديسمبر لبنان ١٩٣٧.
- (٣٠) أمين صباغ، الإخاء الماسوني، مقال بمجلة الإخاء الماسوني ٤ مايو ١٩٣٠،
   ص١، ٢ .
  - (٣١) البهائية، ووحدة الأديان، مقال بالبصير، عدد ٢٥ يوليو، ص ١.

- (٣٢) أحمد زكي أبو شادي، اللغة والدين والتقاليد، مقال بمجلة أدبي، القاهرة، يناير مارس١٩٣٧، ص١٠٠ .
- (٣٣) محمد مصطفى المراغي، المؤتمر العالمي للأديان في لندن، مقال بمجلة الأزهر، ج٤، م٧، ربيع الآخر ١٣٥٥هـ، ص ٣٠٢ ٣٠٦.
  - (٣٤) المرجع السابق، ص٣٠٧.
- (٣٥) محمد فريد وجدي، أكبر أسباب الخلاف بين أصحاب الأديان، الأزهر -ج٧ - م٩ - رجب ١٣٥٧ هـ، ص ٤٧٠ - ٤٧٢.
  - (٣٦) المرجع السابق، ص٤٧٣.
- (۳۷) مصطفى عبد الرازق، نظرة محمد إلى الأديان، مقال بمجلة الرسالة، ع ١٤٦، ٢٠ أبريل ١٩٣٦م ص٦٥٦.
- (٣٨) محمد الخضر حسين، رسائل الإصلاح، دار الاعتصام، القاهرة (ب ت) ج ١ ص١١٧ ١٢٣.
- (٣٩) خ. ز. المثل الأعلى، حول المؤتمر القرباني في بيروت، مقال بمجلة البصير، ١٤ يونيو ١٩٣٩. ص١.
  - (٤٠) شارل شميل، فيلكس فارس، مقال بمجلة البصير، ٢٧ يونيو ١٩٣٩، ص٥.
- (٤) الياس بدوي، دمعة على الصديق الراحل، مقال بمجلة البصير ٢٨ يونيو ١٩٣٩، ص٥.
  - (٤٢) سليم مقصود، دمعة على ضريح، مقال بمجلة البصير ٢٩ يونيو ١٩٣٩، ص٥.
- (٤٣) أحمد زكي أبو شادي، عظمة الإسلام، مطبعة التعاون، الإسكندرية ١٩٣٧، ص٣.
- (٤٤) أمين الخولي، صلة الإسلام بإصلاح المسيحية، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٣، ص٣٥-٥٣.
- (٤٥) محمد شفيق شيا، فلسفة ميخائيل نعيمة، منشورات يحسون الثقافية، بيروت، لبنان ١٩٧٩، ص٢١٧ ٢٣٤.
- (٤٦) ميخانيل نعيمة، البيادر مؤسسة نوفل، ط٨، بيروت، لبنان، ١٩٧٥م، ص ١١٥،

- (٤٧) يوسف عز الدين، فهمي المدرس، من رواد الفكر العربي الحديث، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة ١٩٧٠، ص٣١٧ ٣١٨.
- (٤٨) أمين الريحاني، الريحانيات، الأعمال الكاملة، تحقيق أمين ألبرت الريحاني، المؤسسة العربية للدراسات والنشر بيروت ١٩٨٢، ج٧، ص٤٤ ٦٣.
- (٤٩) أحمد زكي أبو شادي، عقيدة الألوهية، ملحق بمجلة أدبي، محاضرة القيت في مساء الثلاثاء "نوفمبر ١٩٣٦ بالإسكندرية، ص٧.
- (٥٠) توفيق الحكيم، نظرات في الدين، الثقافة، المجتمع، المكتب المصري الحديث، طا القاهرة، ١٩٧٩، ص٢٧ ٣١.
  - (٥١) عبد الرحمن العيسوي، لماذا أنا مسلم، القاهرة ط٢ ١٩٥٠، ص٦- ٣٧.
- (٥٢) على الطنطاوي، أدلة وجود الله، مقال بمجلة الرسالة، عدد ٢١٥ ١٦ أغسطس ١٩٣٧، ص٣٣٦.
- (٥٣) محمد فريد وجدي، توطئة لتفسيره، المصحف المفسر، كتاب الشعب، القاهرة ١٩٧٧، ص١٦، ١٨، ٢٦، ٢٧، ٣١.
- (٥٤) منصور فهمي، أبحاث وخطرات، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٧٣، ص٧٩.
- (٥٥) أحمد أمين، الدين الصناعي مقال بمجلة الثقافة، العدد ٢٢ ٣٠ مايو١٩٣٩، ص٩.
- (٥٦) زكي مبارك، اللغة والدين والتقاليد في حياة الاستقلال، مطبعة عيسى الباب الحلبي وشركاه بمصر، القاهرة ١٩٣٦، ط١، ص٧٢، ٧٣.
- (۵۷) محمد أحمد الغمراوي، الإسلام والمدنية والعلم، مقال بمجلة الرسالة، عدد ١٤٦، ص٧٤٧.
- (٥٨) احمد رفيق، القانون السماوي، مقال بمجلة مجلتي، العدد العاشر، المجلد الثامن، ١٩٣٧، ص٤٥٥، ٤٥٦.
- (٥٩) محمد فريد وجدي، الإسلام دين الهداية والإصلاح، تقديم طاهر الطناحي، كتاب الهلال، القاهرة، نوفمبر ١٩٦٢، ص١٧١ ١٧٧.
- (٦٠) محمد أحمد الغمراوي، العلم والدين ،الأزهر ج١ م ٨ محرم ١٣٥٦ هـ،

- ص۹۵، ۸۸.
- (٦١) علي توفيق شوشة واحمد زكي ومحمد ولي، مقال بمجلة الهلال، اول مارس ١٩٣٧م، ص١٩٥ - ٥٢٣ .
- (٦٢) عصمت نصار، مدرسة مصطفى عبد الرازق وأثرها على الفكر الإسلامي، بحث غير منشور، رسالة ماجستير، جامعة اسيوط، ١٩٩١م، ص٠٢، ٢٥.
- (٦٣) مصطفى عبد الرازق،، تزحزح الشرق عن جموده، مقال بمجلة المقتطف، م ٨٨، ١٩٣٦، ص ٦٦٥.
- (٦٤) تكلا رزق، روحانية العلم أو فلسفة العلم والدين، المطبعة التجارية الحديثة، القاهرة (ب ت) ص١٣٠.
- (٦٥) أحمد زكي أبو شادي، ثورة الإسلام، دار مكتبة الحياة، بيروت (ب ت) ص٧٢ ٧٤ .
- (٦٦) أحمد زكي أبو شادي،بين العلم والدين، مقال بمجلة أدبي يوليو، سبتمبر ١٩٣٦، ص٣٧٤.
- (٦٧) شكيب أرسلان، لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم، تقديم محمد رشيد رضا، دار البشير للطباعة والنشر والتوزيع، القاهرة ١٩٨٥، ص١٠٦٠.
  - (٦٨) المرجع السابق، ص١١٩.
- (٦٩) محمد فريد وجدي، توطئة لتفسيره، المصحف المفسر، كتاب الشعب، القاهرة ١٩٧٧م، ص٣٧.
- (٧٠) احمد زكي بدوي، تاريخ مصر الاجتماعي، مطبعة صلاح الدين البكرى، الإسكندرية (ب ت)، ص٣٣٣ ٢٤٦.
- (۷۱) محمد الخضر حسين، رسائل الإصلاح، ج۱، دار الاعتصام، الدمام السعودية، ۱۹۸۱، ص۲۱۰ - ۲۲۲.
- (٧٢) محمد علي يوسف، الجفوة المفتعلة بين العلم والدين، مكتبة الحياة، بيروت (د - ت)، ص٢١ - ٣٤.
  - (٧٣) شكيب أرسلان، لماذا تأخر المسلمون ولماذا تقدم غيرهم، ص٨٨ ٩٤.

- (۷٤) إسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، الأعمال،الأعمال الكاملة، تحرير وتقديم أحمد إبراهيم الهواري، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٦، ج٣، ص٢٠٧.
- (٧٥) شبلي شميل، فلسفة النشوء والارتقاء، مطبعة المقتطف، القاهرة ١٩١٠، ج١، ص١.
  - (٧٦) فرح انطون، ابن رشد، وفلسفته، دار الفارابي، بيروت، ١٩٨٨، ص١ ع.
    - (٧٧) إسماعيل مظهر شعار مجلة العصور، فبراير ١٩٢٨.
    - (٧٨) طه حسين، في الشعر الجاهلي، دار الكتب، القاهرة ١٩٢٦، ص١.
- (۷۹) سلامة موسى مقدمة السبرمان سلامة موسى للطبع والنشر، القاهرة . (۱۹۱۰ ص٠٠ .
- (٨٠) رمسيس عوض الإلحاد في الغرب سينا للنشر، القاهرة ١٩٩٧، ص ١١٥ ١٤١.
- (٨١) اسماعيل أحمد أدهم، مصر والثقافة الأوربية، مقال بالمجلة الجديدة، أبريل ١٩٣٧ م، ص٢٠٠.
  - (٨٢) المرجع السابق، ص٢٦.
  - (٨٣) إسماعيل أحمد أدهم، مصر والثقافة الأوربية، ص٢٦، ٢٧.
- (٨٤) إسماعيل أحمد أدهم، التطور الحديث في مصر وتركيا، مقال بالمجلة الجديدة، أبريل ١٩٣٧، ص١٨.
  - (٨٥) المرجع السابق، ص٢١.
  - (٨٦) نفس المرجع، ص٢١، ٢٢.
- (۸۷) شارلون سيمور، سميث، موسوعة علم الإنسان، المفاهيم والمصطلحات الأنثروبولوجية، ترجمة مجموعة من اساتذة علم الاجتماع باشراف محمد الجوهري، المجلس الأعلى للثقافة، المشروع القومي للترجمة، القاهرة ۱۹۹۸، ص١٣٦ ١٣٩٠.
  - (٨٨) اسماعيل احمد ادهم، قضايا ومناقشات، ص٧٧٥.
    - (٨٩) المرجع السابق، ص٤٢٤.

- (٩٠) سير جيمس فريزر، الغصن الذهبي، ترجم بإشراف أحمد أبو زيد الهيئة العامة لقصور الثقافة، القاهرة، ط٢ ١٩٩٨، ص٧١ ٩٨، ١٧٥ ١٨٦.
  - (٩١) اسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص٤٦٥، ٤٦٦.
    - (٩٢) المرجع السابق، ص٤٧٠.
    - (٩٣) نفس المرجع، ص٤٦٦.
    - (٩٤) نفس المرجع، ص٤٧٠.
    - (٩٥) نفس المرجع، ص٤١، ٤٢.
    - (٩٦) إسماعيل أحمد أدهم، المرجع السابق، ص٥٥٣.
- (٩٧) إسماعيل أحمد أدهم، الأعمال الكاملة، شعراء معاصرون، دار المعارف، القاهرة ١٩٨٦، ج٢، ص٧٩ ١٣٦.
- (٩٨) إسماعيل أحمد أدهم، الأعمال الكاملة، أدباء معاصرون، دار المعارف، القاهرة ١٩٨٤، ج١، ص٤٠.
  - (٩٩) المرجع السابق، ص٤٩.
  - (١٠٠) اسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص٤٥، ٤٦.
    - (۱۰۱) اسماعیل احمد ادهم، ادباء معاصرون، ص۲۹۸.
- (١٠٢) ميشيل برنار مدنية الشرق القديمة والمدنية اليونانية محاضرة القيت في جامعة الشعب في مصر بمجلة السفور عدد ١٣٩ ١٧ يناير ١٩١٨، ص١٠.
- (١٠٣) مصطفى طوران : يهود الدونمة، ترجمة كمال خواجة، المختار الإسلامي، القاهرة، ١٩٧٨، ص٥: ٦٠.
  - (١٠٤) اسماعيل احمد ادهم، قضايا ومناقشات، ص٢١٠.
  - (١٠٥) اسماعيل أحمد أدهم، المرجع السابق، ص٤٢٥.
- (١٠٦) محمد حسين هيكل، حياة محمد، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة ١٩٩٧، ص٣٩.
  - (١٠٧) اسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص٢٦٦.
    - (١٠٨) اسماعيل أحمد أدهم المرجع السابق، ص٤٢٧.

- (١٠٩) المرجع السابق، ص٢١١ .
- (١١٠) نفس المرجع، ص٢٩٢، ٢٩٣.
- (۱۱۱) إسماعيل أحمد أدهم، عام الفيل وميلاد الرسول، مقال بمجلة الرسالة -۱۱ مارس ۱۹٤۰ م، ص-۶۵ - ۵۲ .
  - (١١٢) المرجع السابق، ٤٥٣.
  - (١١٣) المرجع السابق، ص٤٥٤.
- (١١٤) عبد المتعال الصعيدي، حملة اصحاب الفيل (١)، مقال بمجلة السياسة الأسبوعية ١١ مايو ١٩٤٠، ص١١، ١٢.
- (١١٥) عبد المتعال الصعيدي، حملة أصحاب الفيل (٢)، مقال بمجلة السياسة الأسبوعية ١٨ مايو ١٩٤٠، ص٨، ٢٣.
  - (١١٦) إسماعيل أحمد ادهم، قضايا ومناقشات، ص٢٩٥.
    - (١١٧) المرجع السابق، ص٢٩٣ ٣٠٢ .
- (١١٨) أحمد أمين، فجر الإسلام، مكتبة النهضة المصرية، الفاهرة ١٩٨٧، م ص٥.
- (١١٩) أحمد أمين، ضحى الإسلام، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة ١١٩٨، ج٢، ص٣٤٧.
  - (۱۲۰) اسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص٢٢١.
    - (١٢١) المرجع السابق، ص٢١١.
    - (١٢٢) المرجع السابق، ص٢٤٠ ٢٤٣.
- (۱۲۳) محمد فرید وجدی، شبهات داحضة وحملة فاشلة، مقال بمجلة الأزهر، ج۷ ج۸، شعبان سنة ۱۳۵۵، ص ۳۵۱ ۳۵۷.
  - (۱۲٤) محمد حسین هیکل، حیاة محمد، ص۳۸، ۳۹.
- (١٢٥) محمد أحمد الغمراوي، المستشرقون ورسالة الرسول، مقال بمجلة الثقافة، العدد ١٨٠ / ١٩٣٧.
- (١٢٦) أحمد تيمور، محمد رسول الله، لجنة نشر المؤلفات التيمورية، القاهرة ١٢٦)، ط٢.
- (١٢٧) عبد المتعال الصعيدي، لماذا أنا مسلم، مكتبة الأداب ومطبعتها

- بالجماميز، القاهرة، ط٢، ١٩٧٧.
- (١٢٨) رفاعة رافع الطهطاوي، محمد (صلى الله عليه وسلم) نهاية الإيجاز في سيرة ساكن الحجاز، دراسة وتحقيق فاروق أبو زيد، دار مأمون للطباعة، القاهرة، ١٩٧٦، ص١٠.
- (١٢٩) محمد عبد الغني حسن، اسلوب ادهم في كتبه ومباحثه، مقال بمجلة الرسالة، ٣٠ سبتمبر ١٩٤٠، ص١٥٥٠.
- (١٣٠) احمد زكي ابو شادي، اسماعيل احمد ادهم، مقال بمجلة(ادبي) اكتوبر، ديسمبر ١٩٣٦ م ص٤٥٠ ٤٥٦.
  - (١٣١) صديق شيبوب، أدهم، البصير، ٢اغسطس ١٩٤٠، ص٢٠١.
- (۱۳۲) شارل شمیل، اسماعیل أحمد أدهم، مقال بمجلة البصیر، العدد ۱۲۱۲۰، ۲۱ یولیو ۱۹۳۷، ص ۵۲۱.
- (١٣٣) عبد اللطيف النشار، أدهم قال لي، مقال بمجلة الرسالة، العدد ٣٨٠، ١٤ أكتوبر ١٩٤٠، ص١٥٨٣.
  - (١٣٤) البلاغ، مصادرة كتاب، مساء الجمعة،١٧ أبريل سنة ١٩٣٦، ص٥.
    - (١٣٥) إسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص٢٦٦
  - (١٣٦) البلاغ، مصادرة كتاب، مساء الجمعة، ١٧ أبريل سنة ١٩٣٦، ص٦.
- (۱۳۷) باحث فاضل، بين الشرق والغرب، مقال بمجلة الرسالة،ع۲۸۱، ۲۱ نوفمبر ۱۳۷)، ص۱۹۹۸، ص۱۹۹۸، ۱۹۹۸.
- (١٣٨) قارئ البريد الأدبي، مجلة الرسالة، العدد ٣٥٠، أول أبريل ١٩٤٠ م، ص٩٥.
- (١٣٩) محمد عبد الغني حسن، أسلوب أدهم في كتبه ومباحثه، مقال بمجلة الرسالة، ٣٠ سبتمبر ١٩٤٠، ص١٥١٥ -١٥١٧.
  - (١٤٠) اسماعيل احمد ادهم، قضايا ومناقشات، ص٤٤٥ ٤٤٦.
    - (١٤١) المرجع السابق، ص٢١٢ .
    - (١٤٢) المرجع السابق، ص٣١٦.
      - (١٤٣) نفس المرجع، ص٢١٢ .
- (١٤٤) محمد الدسوقي، الفكر الاستشراقي، تاريخه .. وتقويمه، دار الوفاء

- للطباعة والنشر والتوزيع، المنصورة، ١٩٩٥ م، ص١٠٩ ١٠٩.
- (١٤٥) عبد العظيم إبراهيم محمد المطعني، افتراءات المستشرقين على الإسلام، عرض ونقد، مكتبة وهبة، القاهرة ١٩٩٢، ص٥٥٠.
- (١٤٦) نور الدين عتر، السنة المطهرة والتحديات، القاهرة، ط ٢، ١٩٨٦م، ص٤٤ - ٤٥.
- (١٤٧) محمد حافظ التجاني، سنة الرسول صلى الله عليه وسلم، مجمع البحوث الإسلامية، القاهرة ١٩٦٩م، ص٣٣.
- (١٤٨) السيد عبد الحسين شرف الدين، أبو هريرة، دار التعارف للمطبوعات، بيروت (ب. ت) ص٤٥ وما بعدها .
- (١٤٩) محمد الأحمدي أبو النور، شذرات من علوم السنة، مطابع دار التراث العربي، القاهرة ١٩٨١، ج٢، ص٣٩.
- (١٥٠) يوسف عبد المقصود إبراهيم، جهود الإمام محمد رشيد رضا في خدمة السنة، مطبعة دار التأليف، مصر ١٩٩٤، ص١٦٨ ١٦٨.
- (١٥١) محمد الغزالي، دفاع عن العقيدة والشريعة ضد مطاعن المستشرقين، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ١٩٦٣، ط٣، ص٧٥ ٧٩.
  - (١٥٢) اسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص٢١١.
    - (١٥٣) المرجع السابق، ص٢٢٨ .
      - (١٥٤) نفس المرجع، ص٢٢٧.
      - (١٥٥) نفس المرجع، ص٢١٧.
      - (١٥٦) نفس المرجع، ص٢٢٧.
    - (١٥٧) نفس المرجع، ص٢٢٦، ٢٢٧.
      - (١٥٨) نفس المرجع، ص٢٢٤.
      - (١٥٩) نفس المرجع، ص٢٢٨.
      - (١٦٠) نفس المرجع، ص٢١٥.
      - (١٦١) نفس المرجع، ص٢٣٣.
    - (١٦٢) نفس المرجع، ص٢١١، ٢١٣.

- (١٦٣) نفس المرجع، ص٢٢٥.
- (۱٦٤) فيليب حتى، ترجمة محمد مبروك نافع، دار العلم العربي، القاهرة ١٩٥٣، ط٣، ص٥٠٠
  - (١٦٥) نفس المرجع، ص١٢١، ٥٠١.
  - (١٦٦) البلاغ: مصادرة كتاب، ص٥.
    - (١٦٧) نفس المرجع، ص٥ .
- (۱٦٨) عصمت نصار، اشكالية العلاقة بين الدين والعلم عند طه حسين، بحث غير منشور، ١٩٩٨، ص١١: ٢٧.
- (۱٦٩) مصطفى صبري، موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين وعباده المرسلين، مكتبة الإيمان، القاهرة، ١٩٥٠، ج٤، ١٩، ٥٥،٤٥، ص٥٥، ٧٣.
- (۱۷۰) محمد رشید رضا: کتاب حیاة محمد ﷺ (الحکم بین المختلفین فیه)، مقال فی مجلة المنار، ج۱، م ۳۵، أبريل سنة ۱۹٤۰، ص۲۶: ۷۲.
- (۱۷۱) محمد مصطفى المراغي، مقدمة كتاب حياة محمد، محمد حسين هيكل، ص١١، ١٥.
- (۱۷۲) يوسف عبد المقصود إبراهيم، جهود الإمام محمد رشيد رضا في خدمة السنة، ص٨٠: ١٠٤.
- (١٧٣) عاطف العراقي، النزعة العقلية في فلسفة ابن رشد، دار المعارف، القاهرة، ١٩٧٩، ط٢، ص٣٥٧، ٣٥٧.
- (١٧٤) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، مقال في مجلة، أغسطس عام ١٩٣٧، ص٢٤١، ٢٤١.
- Ruussell., B, why Iam not a christian .http: Fly tp / russell (1vo) maintained by / ryan Breedon 1997, pp 4 of 10.
  - (١٧٦) إسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومشكلات، ص ٤١٣، ٤١٤ .
    - (١٧٧) المرجع السابق، ص١٤٤.
- (۱۷۸) مصطفى طوران، يهود الدونمة، ترجمة خواجة، المختار الإسلامي، دت، صه: ۳۲.
- (١٧٩) اسبينوزا، رسالة في اللاهوت والسياسة، ترجمة حسن حنفي، القاهرة،

- د ت، ص ۱۲۳ ۱۷۰ .
- (١٨٠) ليفي بريل، فلسفة اوغست كونت، ترجمة محمود قاسم والسيد بدوي، مكتبة الأنجلو، القاهرة، ١٩٥٢، ص٣٠ ٣٣.
- (۱۸۱) جيمس كولينز، الله في الفلسفة الحديثة، ترجمة فؤاد كامل، دار قباء، القاهرة، القاهرة، ١٩٩٨، ط٢، ص١١٠، ١٤٠.
  - (١٨٢) اسماعيل احمد ادهم، قضايا ومناقشات، ص٤٢٨.
    - (١٨٣) المرجع السابق، ص٤١.
    - (١٨٤) احمد زكى ابو شادي، عقيدة الألوهية، ص٧.
    - (١٨٥) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٣٩، ٢٤٠.
- (١٨٦) فرانكلين -ل- ياومر، الفكر الأوربي الحديث الاتصال والتغير في الأفكار، ترجمة أحمد حمدي محمود، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، ١٩٨٨، ج٢، ص٦١٠.
  - (١٨٧) رمسيس عوض، الإلحاد في الغرب، ص١٣٣ ١٣٨.
- (۱۸۸) شمس الدين أق بلوت، دارون ونظرية التطور، ترجمة أورخان محمد على، دار الصحوة للنشر، القاهرة، ١٩٨٦، ص١٤.
  - Russell, B, why Iam not a chtistian, pp. 90f10. (144)
  - (١٩٠) جيمس كولينز ، الله في الفلسفة الحديثة ، ص٣٣٩ -٣٥٢ .
    - (۱۹۱) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٤٠.
- (۱۹۲) لينين : ماركس انجلز والماركسية، الأعمال الكاملة، دار التقدم، موسكو، ۱۹۷٦، ج۱، ص۱۵۹ ۱۷۷.
- (١٩٣) سفر بن عبد الرحمن الحوالي: العلمانية نشأتها وتطورها وآثارها في الحياة الإسلامية المعاصرة، دار مكة، مكة المكرمة، ١٩٨٢، ص٣٩٨ ٤٠٩.
- (١٩٤) اريك فروم الدين والتحليل النفسي: ترجمة فؤاد كال، مكتبة غريب، القاهرة، ١٩٧٧، ج١، ص٩٠ ١٠٧.
- (١٩٥) أبو الحسن علي الندوي، الصراع بين الفكرة الإسلامية والفكرة الغربية في الأقطار الإسلامية، مطبعة التقدم، القاهرة، ١٩٧٧ ط٣، ص٤٠.
- (١٩٦) محمد حرب، الصراع بين الفكر الإسلامي والمادية في تركيا

T T 2

- المعاصرة، ص٢.
- (١٩٧) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٤١ ٢٤١ .
- Russel, B, Why I am not a christian, PP 25 26, 46 47 (19A)
  - (١٩٩) المرجع السابق، ص١٤١.
- (٢٠٠) حليم عطية سوريال، تصدع مذهب دارون والإثبات العلمي لعقيدة الخلق، المطبعة الوطنية الحديثة، اسيوط، ١٩٣٧، ص١٤٠.
- (٢٠١) احمد زكي ابو شادي، لماذا أنا مؤمن، مطبعة التعاون، الإسكندرية ١٩٣٧، ص٢، ٨.
- (٢٠٢) محمد فريد وجدي، لماذا هو ملحد ؟، مقال في مجلة الأزهر، م٨، ج٧، رجب١٣٥٦. ص٤٥٧ ٤٦٠.
  - (٢٠٣) المرجع السابق، ص٤٦٠.
- (٢٠٤) عصمت نصار، الروحية الحديثة في الثقافتين الغربية والشرقية، دار العلم، الفيوم، ١٩٩٩، ص٥ ٢٩.
  - (٢٠٥) محمد فريد وجدي، لماذا هو ملحد ؟ص٤٦٣ ٤٦٥.
    - (٢٠٦) المرجع السابق، ص٤٥٩، ٤٦٠.
- (٢٠٧) مصطفى صبري، موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين وعباده المرسلين، مكتبة الإيمان، القاهرة، ١٩٥٠، ج٢، ص٤٠٢، ٤٠٣.
- (٢٠٨) أكاديمية البحث العلمي والتكنولوجيا، الإدارة العامة للجمعيات العلمية واللجان القومية: مشروع دليل الجمعيات العلمية بجمهورية مصر العربية، القاهرة، ١٩٨٢، ص١١ ١٥.
  - (٢٠٩) سامى الكيالي: الراحلون، دار الفكر العربي، القاهرة،ب، ص١١٣،١١٢ .
    - (٢١٠) محمد عبد الغني حسن، أعلام من الشرق والغرب، ص١٢٨.
      - (٢١١) المرجع السابق، ص١٢٨ ١٢٩.
- (٢١٣) برتراندرسل: سيرتي الذاتية، ترجمة عبد الله عبد الحافظ وفايز اسكندر وأخرين، دار المعارف، القاهرة ١٩٧٠، ص١٥: ٢٦، ٥١ . ٦٩ .
- (٢١٣) إبراهيم حسنين البريدي: ثقافة الدكنور أدهم مقال في مجلة الرسالة،

- ۲۳۶ سیتمبر ۱۹٤۰، ص۱٤۹۰ .
- (۲۱٤) يوسف الدجوي: حدث جلل لا يمكن الصبر عليه، مقال في مجلة الأزهر، ع رجب ١٣٥٦، ج٧، م٨، ص٤٨٧ ٤٨٩.
  - (٢١٥) المرجع السابق، ص٤٨٩ ٤٩٠.
- (٢١٦) يوسف الدجوي: حدث جلل لا يمكن الصبر عليه، مقال في مجلة الأزهر، ع شعبان ١٣٥٦، ج٨، م٨، ص٥٤٨ -٥٥١.
- (۲۱۷) يوسف الدجوي: حدث جلل لا يمكن الصبر عليه، مقال في مجلة الأزهر، ع رمضان١٣٥٦، ج٩، م٨، ص ٦١٤.
- (۲۱۸) يوسف الدجوي: حدث جلل لا يمكن الصبر عليه، مقال في مجلة الأزهر، عشوال ١٣٥٦، ج١٠، م٨، ص٦٨٩٠.
- (۲۱۹) برتراندرسل: الدین والعلم، ترجمة رمسیس عوض، دار الهلال، ع٥٥٥، فبرایر، ۱۹۹۷، ص٤٤ - ٧٦، ۱۸۹ - ۲۲۲.
- (۲۲۰) سامي محمد شهاب، الإسلام يتصدى لأباطيل المستشرقين والملحدين، المؤسسة العربية الحديثة، القاهرة، ١٩٨٨، ص١٣٥٠.
  - (٢٢١) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٤٢.
  - Russel, whl Iam not achristian, p. 15, 16. (\*\*\*)
    - (٢٢٣) إسماعيل ادهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٤٣، ٢٤٣.
- (۲۲٤) أندريه كريسون: تيارات الفكر الفلسفي من القرون الوسطى حتى العصر الحديث: ترجمة نهاد رضا، منشورات عويدان، بيروت، ط٢، ١٩٨١، ص١٩٥٧ ١٦١.
  - (٢٢٥) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٤٢، ٢٤٤.
- (٢٢٦) الموسوعة العربية الميسرة، مؤسسة فرانلكين، الجمعية المصرية لنشر المعرفة والثقافة العالمية، القاهرة، ١٩٩٥، ج١، ص٢٩٢، ٢٨٢.
  - (٢٢٧) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٤٤.
  - (۲۲۸) إسماعيل أدهم، لماذا أنا ملحد، ص٢٤٥، ٢٤٦.
  - (۲۲۹) احمد زكى ابو شادي، لماذا انا مؤمن، ص١٥، ١٦.
  - (٢٣٠) محمد فريد وجدي، لماذا هو ملحد ؟، ص٤٦٥ ٤٧٣.

- (٢٣١) المرجع السابق، ص٤٧٥.
- (٢٣٢) مصطفى صبري، موقف العقل والعلم والعالم من رب العالمين وعباده المرسلين، ج٢، ص٤١٧ ٤٢٥.
  - (٢٣٣) المرجع السابق، ص٤٢٦.
- (٢٣٤) يوسف الدجوي: حدث جلل لا يمكن الصبر عليه، مقال في مجلة الأزهر، ع شوال ١٣٥٦، ج١٠، م٨، ص٣٠١.
- (٢٣٥) سلامة موسى : حرية الفكر يجب أن تصان، مقال بمجلة الإمام، ع أكتوبر ١٩٣٧، ص٣٠٦ ٣٠٩.
- (٢٣٦) عبد اللطيف السحرتي: لماذا أنا مؤمن ؟، مقال بمجلة الإمام، ع سبتمبر ١٩٣٧، ص٢٧٦.
- (٢٣٧) عبد اللطيف السحرتي: لماذا أنا ملحد؟، مقال بمجلة الإمام، ع نوفمبر ١٩٣٧، ص٤٠٠ - ٤٠٣.
  - (۲۳۸) احمد زكى ابو شادي، لماذا انا مؤمن، صه.
- (٢٣٩) أحمد زكي أبو شادي، صيانة الحرية الفكرية، مقال في مجلة أدبي، ع يوليو سبنمبر ١٩٣٦، ص٢٨٧ .
- (٢٤٠) محمد فريد وجدي، مناقشات وردود، جمعها محمد رجب البيومي، الدار المصرية اللبنانية، القاهرة ١٩٩٥، ص٣٢٩.
- (٢٤١) عبد المتعال الصعيدي، الحرية الدينية في الإسلام، دار الفكر العربي ، القاهرة ب ت، ص٦ ١٢ .
- (٢٤٢) مراد فرج، العقائد وأصحابها،، مقالة بمجلة الإمام، ع سبتمبر ١٩٣٧، ص٢٥٨، ٢٥٩ .
- (٢٤٣) سلامة موسى، الإيمان بالله، مقال في مجلة المستقبل، ع١٦، أغسطس ١٩١٤، ص١٩١٤، ٣٤٢، ٣٤٢.
- (٢٤٤) سلامة موسى، تلخيص كتاب فكرة نشوء الله، جرانت الين، الأعمال الكاملة، سلامة موسى، للنشر، القاهرة، ١٩٩٨، ص٣٤، ٣٥.
  - (٢٤٥) مجلة العصور، السنة الأولى والثانية.

- (٢٤٦) اسماعيل مظهر: مقدمة كتاب بين الدين والعلم، تأليف أندر يكسون وايت، دار العصور، القاهرة، ١٩٣٠، ص١: ٢٩.
- (٢٤٧) إسماعيل مظهر :الأديان وهل تصبح شرائع أدبية، مقال في مجلة العصور، ٧٤، ١٩٢٨، ص ١٩٠٠ : ٦٦٠ .
- (٢٤٨) اسماعيل مظهر : قصة الطوفان وتطورها في ثلاث مدنيات قديمة، دار العصور، القاهرة ١٩٢٩، ص٦٥: ٧٧.
- (٢٤٩) محمود عزمي، كيف آمنت بالعلم وحده، مقال بالمجلة الجديدة، ع ديسمبر، ١٩٢٩، ص١٩١.
- (٢٥٠) صابر أحمد نايل، العلمانية في مصر بين الصراع الديني والسياسي، ١٩٠٠ ١٩٥٠، مركز الدراسات والمعلومات القانونية لحقوق الإنسان، القاهرة، ١٩٩٧، ص١١٥٠: ١٢٤.
  - (٢٥١) إسماعيل أحمد أدهم، قضايا ومناقشات، ص٤١٥.
  - (٢٥٢) تكلا رزق، روحانية العلم أو الفلسفة والدين، ص٨٨ : ٩٠ .
- (٢٥٣) عبد العزيز حسين، بين الإلحاد والتوحيد، قضية ودفاع، مطبعة السعادة، القاهرة، ١٩٦٩، ص٥٩: ٥٦.
  - (٢٥٤) شمس الدين ا ق بلوت، دارون ونظرية التطور، ص١٤: ٢١.
- (٢٥٥) كريس موريس: العلم يدعو للإيمان، ترجمة محمود صالح الفلكي، مكتبة النهضة المصرية، القاهرة ١٩٥٤، ص١٩١ ١٩٤.
- (٢٥٦) فرانك الن وادوين فاست وآخرون: الله يتجلى في عصر العلم، ترجمة الدمرداش عبد المجيد سرحان، مؤسسة الحلبي، ط٣، ١٩٦٨، ص٥: ١٠، ٩٥: ٩٠.
- (٢٥٧) إسماعيل أدهم، نظرية النسبية الخصوصية ٣ مقال في مجلة الرسالة، عدد ١٤٠٠، ٩مارس ١٩٣٦، ص ١٨٥٠.
- (٢٥٨) اسماعيل أدهم، الذرة وبناؤها الكهربائي: مقال في مجلة المقتطف، ع مارس ١٩٣٨، ص٣٠٨.
- (٢٥٩) اسماعيل أدهم، أثر الرياضيات في الحياة البشرية، مقال في مجلة

- الحديث، ع٥، مايو ١٩٤٠، ص٤٥.
- (٢٦٠) فرانكلين -ل- ياومر، الفكر الأوربي الحديث الاتصال والتغير في الأفكار، من ١٦٠٠ ١٩٥٠، ج٤، ص٤٥.
- (۲۶۱) ز ا . ليفين، تطور الفكر الاجتماعي العربي ۱۹۱۷ ۱۹۶۵، ترجمة انور محمد إبراهيم، دار العالم الجديد، القاهرة، ۱۹۸۸، ص۱۹۲ : ۲۰۲، ۲۸ : ۳۳ ، ۲۱۶ : ۲۱۳ .
- (٢٦٢) محمود غنيم أتاتورك، مقال في مجلة الرسالة، ع٢٨١، ٢١ نوفمبر ١٩٣٨، ٢٨٢. ص١٨٨٣، ١٨٨٤.
- (٢٦٣) ادريين كوخ: آراء فلسفية في ازمة العصر، ترجمة محمود محمود، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ١٩٦٣، ص٧٧: ٩٣، ١٦١: ١٩٨، ٢٤٣: ٢٢٢.
- (٢٦٤) جوستاف لوبون، روح الاجتماع، ترجمة أحمد فتحي زغلول، مطبعة الشعب، القاهرة، ١٩٠٩، ص٨٥: ٩٣.
- (٢٦٥) ادولف أرمان: ديانة مصر القديمة، ترجمة عبد المنعم أبو بكر ومحمد أنور شكري، الهيئة المصرية العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩٧، ص؛ وما بعدها.
- (٢٦٦) بول هازار، الفكر الأوربي في الفرن الثامن عشر من منتسكيو إلى ليسنج، ترجمة محمد غلاب، لجنة التأليف والترجمة والنشر، القاهرة، ١٩٥٧، ج١، ص١١٦، ١١٧.
- (٢٦٧) محمد امين هلال، حقائق مرة، مقال في مجلة الإسلام، ع١٧، سبتمبر ١٩٥٠، ٢١.
  - (٢٦٨) المرجع السابق، ص٢٢ .
- (٢٦٩) محمد امين هلال، حقائق مرة، مقال في مجلة الإسلام، ع٢٤، سبتمبر ١٩٤٠، ٢١.
  - (۲۷۰) المرجع السابق، ص۲۲ .
  - (۲۷۱) المرجع السابق، ص۲۶.

- (٢٧٢) محمد امين هلال: وكر الإلحاد السكندري (عصابة أبي شادي) مقال في مجلة الإسلام، ١١٤ أكتوبر، ١٩٣٧، ص١٥: ١٨.
- (۲۷۳) محمد أمين هلال: وكر الإلحاد السكندري (ضعف الحياة وضعف الممات) مقال في مجلة الإسلام، ع١٥ أكتوبر، ١٩٣٧، ص٢٦: ٢٦.
  - (۲۷٤) محمد سيد كيلاني: فصول ممتعة، ص٥: ٤٤.
- (٢٧٥) محمد سيد كيلاني: ذيل الملل والنحل للشهر ستاني، دار القلم، يروت، بت، ص٩٦٠. ١٠٩.
- (٢٧٦) صابر أحمد نايل، العلمانية بين الصراع الديني والسياسي، ١٩٠٠ ١٩٥٠، ص١٦١: ١٦١.
- (۲۷۷) خالد محمد خالد، من هنا نبدأ، دار النيل، القاهرة، ۱۹۵۰، ص۸: ۵۰، ۲۷۷) . ۱۵۰: ۱۲۱
- (٢٧٨) منصور فهمى: خطرات نفس، مطبعة المعارف، القاهرة، ١٩٣٩، ص١٧٣.
  - (۲۷۹) منصور فهمي: أبحاث وخطرات، ص۸۱ .
    - (۲۸۰) منصور فهمی: خطرات نفس، ص۱۲۱.
- (٢٨١) محمد جلال كشك: قراءة في فكر التبعية، مكتبة التراث الإسلامي، القاهرة، ١٩٩٤، ص ٩٧: ٩٩.
- (٢٨٢) على عبد الرازق: حول إصلاح الأزهر، مقال في السياسة الأسبوعية، ع ٥ فبرابر ١٩٢٧، ص١.
- (٣٨٣) طه حسين، العلم والنين، مقال في السياسة الأسبوعية، ع١٧ يوليو ١٩٢٦، ص٥.
- (٢٨٤) طه حسين، الأعمال الكاملة، مرآة الإسلام، الشركة العالمية للكتاب، القاهرة، بت، ج٧، ص١٧٦.
- (٢٨٥) فهمي جدعان: أسس التقدم عند مفكري الإسلام في العالم العربي الحديث، المؤسسة العربية للدراسات والنشر، بيروت، ط٢، ١٩٨١، ص٢٢٣.
- (٢٨٦) إسماعيل مظهر: الدين في ظل الشيوعية، دار القاهرة، القاهرة، ن ت ص٦٠.
- (۲۸۷) إسماعيل مظهر: الإسلام لا الشيوعية، دار النهضة المصرية، القاهرة، ١٩٦١، ص٣٩، ٤٠.

44.

- (۲۸۸) المرجع السابق، ص٤٨، ٤٩.
- (۲۸۹) سامى الكيالى: الراحلون، ص١١٤.
- (۲۹۰) محمد شلبي: مع رواد الفكر والفن، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة العمد شلبي . ١٩٨٢، ص٨١.
- (۲۹۱) نبيل راغب: أعلام التنوير المعاصر، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ۱۹۸۶، ۲۶.
- (٢٩٢) محمد الغزالي، من هنا نعلم، نهضة مصر، القاهرة، ١٩٩٦، ص١٣٠: ٣٥.
  - (۲۹۳) خالد محمد خالد، من هنا نبدأ، ص٩، ٣٩، ٤١.
- (٢٩٤) حسن حنفي: دراسات فلسفية، مكتبة الأنجلو، القاهرة، ١٩٨٧، ص١٧٧ ١٩٠.
- (۲۹۵) خالد محمد خالد، لو شهدت حوارهم لفلت، المقطم، القاهرة ۱۹۹۱، ص۲۰، ۵۳.
- (٢٩٦) منى احمد أبو زيد: الفكر الديني عند زكي نجيب محمود، تصدير عاطف العراقي، دار الهداية، القاهرة، ١٩٩٣، ص١٤: ٣٦.
- (۲۹۷) علاء متولي محمد: الاتجاه النقدي في الفكر الفلسفي عند زكي نجيب محمود، بحث غير منشور، رسالة دكتوراة، جامعة المنيا، ۱۹۹۹، ص۲۷: ۷۳.
  - (۲۹۸) منى احمد ابو زيد: الفكر الديني عند زكي نجيب محمود، ص٦٠٠.
- (٢٩٩) علاء متولي محمد : الاتجاه النقدي في الفكر الفلسفي عند زكي نجيب . محمود، ص٦٧ .
  - (٣٠٠) منى احمد أبو زيد : الفكر الديني عند زكي نجيب محمود، ص٦٤ .
- (٣٠١) حسن حنفي : هموم الفكر والوطن، الفكر العربي المعاصر، دار قباء، القاهرة، ط٢، ١٩٩٨، ص٢٦٦ .
- (٣٠٢) عاطف العراقي: العقل والتنوير في الفكر العربي المعاصر قضايا ومذاهب وشخصيات، دار قباء، القاهرة ١٩٩٨، ص٥٠٤.
- (٣٠٣) محمد صالح كريم خان : الإنسان والدراونية، مطبعة الجمهور، الموصل، ١٩٧٦، ص١٦٥، ١٦٧٠.
- (٣٠٤) سهام محمود العراقي: الاتجاه الديني المعاصر لدى الشباب، مكتبة

- المعارف الحديثة، ، القاهرة ١٩٨٤ ، ص٦١ : ٣٢٨ .
- (٣٠٥) بوتورمور: تمهيد في علم الاجتماع، ترجمة محمد الجوهري وعلياء شكري وآخرون، دار المعارف، القاهرة، القاهرة، ط٦ ١٩٨٣، ص٣١٨: ٣٢٨.
- (٣٠٦) ارثر كوستلر واندريه جيد وآخرون: المعبود الذي هوى آراء في الشيوعية، ترجمة عباس حافظ، دار الكتب الحديثة، القاهرة، ب ت، ص٣٣ وما بعدها.
  - (٣٠٧) انظر بحثنا إشكالية العلاقة بين الدين والعلم عند طه حسين .
    - (٣٠٨) اسماعيل مظهر: الدين في ظل الشبوعية، ص٥٠.
- (٣٠٩) جرجس سلامة: تاريخ التعليم الأجنبي في مصر في القرنين الناسع عشر والعشرين، دار الشعب، القاهرة، ١٩٦٣، ص٣٥٠. ٦٦.
- (٣١٠) رفيق حبيب: الإحياء الديني ملف اجتماعي للتيارات المسيحية والإسلامية في مصر، الدار العربية، القاهرة، ١٩٩١، ص٦١: ٦٣.
- (٣١١) عصمت نصار: فكرة التنوير عند أحمد لطفي السيد وسلامة موسى، ص٦٣.
- (٣١٣) أديب نجيب سلامة، الإنجيليون والعمل القومي، دار الثقافة، القاهرة، ١٩٩٣، ص٤٥١.
- (٣١٣) رفيق حبيب: المسيحية السياسية في مصر مدخل إلى التيارات السياسية لدى الأقباط، يافا للدراسات، القاهرة، ١٩٩٠، ص٢: ٤١.
  - (٣١٤) أمين الريحاني: الأعمال العربية الكاملة (الريحانيات) ، ج٨، ص٣٨٥: ٣٨٧.
- (٣١٥) مسعود ضاهر: النهضة العربية والنهضة اليابانية تشابه المقدمات واختلاف النتائج، سلسلة عالم المعرفة، ع٢٥٢، المجلس الوطني الكويتى، ديسمبر ١٩٩٩، ص٣٣: ٤٧، ص٣٤: ٢٦٨.

## الفصل الثاني

## موقفهما من القومية العربية

- النشأة والتطور .
- الحركة الطورانية .
  - الصهيونية .
- الدعوة للفرعونية .

لم تثر مناظرة فيلكس فارس مع اسماعيل أدهم حيال القومية العربية اهتمام المفكرين المصرين كما حدث حول مسألة الدين ويرجع ذلك إلى:-

ان موضوع القومية العربية والدعوة لوحدة الأقطار العربية في مصر كان من الموضوعات السياسية التي لا تشغل إلا طبقة المثقفين والساسة في هذه الأونة، وعلى العكس من ذلك كان موضوع الدين كما أوضحنا الشاغل الأول للرأي العام خاصته وعامته.

كما أن أوجه الاختلاف المطروحة بين المتناظرين حول مقومات الوحدة العربية لم تضف جديداً على ما جاء في كتابات المفكرين الشوام منذ عام ١٩١٦ وبين المناهضين لها من دعاة الفرعونية والقومية المصرية . ذلك فضلاً على أن الشعور بالانتماء للقومية العربية لم يكن واضحاً أنذاك عند الجمهور المصري بجانب ولانه للوطنية المصرية أو الرابطة الإسلامية وذلك لأسباب عدة سوف نوضحها فيما بعد .

وعلى الرغم من ذلك فإن الحديث عن وقائع هذه المناظرة وتحليل ما جاء في كتابات المتناظرين من نقود ودفوع لا يمكن إغفاله أو تجاوزه فلم يزل له عظيم الأثر في تحديد مكانه القومية العربية في ثقافتنا، فيمثل فيلكس فارس في هذه المناظرة المفكرين الشوام أصحاب فكرة القومية العربية ودعاتها . بينما يمثل إسماعيل أدهم الفكر الطوراني الحاقد على العروبة والمردد لأراء يهود الدونمة الناقمين على الوحدة العربية . وكلاهما اتخذ من مصر سوقاً لعرض بضاعته وميداناً فسيحاً لاجتذاب الأنصار والمؤيدين . لذا كان لزاماً علينا الوقوف على بعض الواقعات التاريخية للكشف عن أصول الأفكار المطروحة من جهة، وأهداف المتناظرين ودوافعهما من طرحها على مائدة الفكر المصري في هذا الوقت بالتحديد (1957 – 191) من جهة أخرى، وذلك ليتسنى لنا الحكم على مدي أصالة فكرة

القومية في ثقافتنا، والإجابة على السؤال المطروح هل هي من الثوابت أم من المتغيرات ؟

وقد دارت المناظرة حول هذه المحاور القومية والوطنية، الطورانية والفرعونية، مقومات الوحدة العربية، القضية الفلسطينية.

## فليكس فارس والوحدة العربية ..

لم يظهر الولاء القومي بمفهومه الحديث عند العرب خلال العصر العثماني بل كان الولاء الديني هو السائد في هذه الفترة، الأمر الذي يفسر عدم ظهور أي مظهر عرقي في الأقطار العربية ضد الإمبروطورية العثمانية بل إن بعض المؤرخين يعد الغزو العثماني فتحاً إسلامياً جمع شتات العرب والمسلمين في عروة وثقي وأن دولة المماليك والصفويين والموحديين كانت مطمعاً للأوروبيين المسيحيين فحمتهم الخلافة العثمانية ودينهم من الغزو (أ).

وإذا ما طرحنا جانبا تلك الكتابات التي تربط بين العروبة وبين ظهور الإسلام - وتؤكد أن الوعي بالقومية العربية كان راسخاً في لغة القرآن (٢) ومستتراً وراء اعتزاز الناطقين بالضاد بميراثهم الحضاري ومحافظتهم على طابعهم الثقافي الذي يميزهم عن غيرهم من شعوب الأرض على مر التاريخ (٦) - فيمكننا تقسيم مراحل ظهور فكرة القومية العربية في العصر الحديث إلى مرحلتين هما: مرحلة الكمون، ومرحلة الظهور.

وتمتد المرحلة الأولى - أي مرحلة الكمون - منذ منتصف القرن الثامن عشر حتى العقد الثاني من القرن العشرين، ولم تكن الدعوة للقومية العربية الا ارهاصات إصلاحية اتسمت بالطابع الديني تارة، ونزعات استقلالية اتخذت من العروبة شعاراً لها تارة ثانية، ودعوات فردية تلتمس الخلاص من ظلم العثمانين في الاستقلال عنهم تارة ثالثة، وجمعيات سربة محاكية لمثيلاتها

في تركيا - التي تعصبت الأصولها العرقية - تارة رابعة - وقد خلت جلها من الوعى السياسي الذي تميزت به المرحلة الثانية .

وتعد دعوة محمد بن عبد الوهاب (١٧٩٢-١٧٩٢) لإقامة خلافة عربية الجراثيم الأولى لفكرة الدولة العربية المستقلة عن خلافة العثمانيين، وهي خير ممثل للحركات الدينية ذات المسحة العربية (أ) في حين أن الدراسات التركية المعاصرة تعدها شكلاً من أشكال التمرد السياسي (أ) . شأنها في ذلك شأن الحركة السنوسية في ليبيا التي قادها محمد بن محمد المهدي السنوسي (١٩٠٤-١٩٠٢) الذي سعى للاستقلال عن الدولة العثمانية وإحياء الخلافة العربية القريشية (أ) .

بينما تعد مساعي إبراهيم باشا (١٧٨٩-١٨٤٨) لإقامة إمبراطورية عربية نموذجاً للمطامع السياسية الفردية المتمثلة في رغبة محمد على في الاستقلال السياسي عن الدولة العثمانية . فعلى الرغم من إعراب إبراهيم باشا عن انتماءاته العربية وجهوده في نشر التعليم باللغة العربية في مصر وسوريا وأثر ذلك في إيقاظ الوعي العربي لا يمكننا اعتبار تلك المساعي وهاتيك الجهود إلا إرهاصات لفكرة الوحدة العربية أوعز بها الرأي العام القائد لخدمة مصلحته الشخصية ()

في حين تعتبر انتقادات كل من عبد الرحمن الكواكبي في كتابية (أم القرى) و (طبانع الاستبداد) والحلقات التي كان يعقدها في مقهى سبلنددبار في القاهرة عام ١٩٠٠، ونجيب عازوري في كتابه (يقظة الأمة العربية في أسيا) - لسياسة الدولة العثمانية ودعوتهما لوحدة عربية تجمع بين العراق وسوريا وفلسطين ولبنان مثلاً رائداً لدعوات قادة الفكر التي يمكن درجها ضمن احلام الفلاسفة ويوتبيا المصلحين (أ).

ولا يفوتنا في هذا المقام أن نشير إلى جهود الشيخ طاهر الجزائري (١٩٥٠-١٨٥٠) في بناء العديد من المدارس العربية في سوريا وتأسيس المكتبة الظاهرية للحفاظ على التراث العربي وكذا حلقة درسه المعروفة بحلقة

دمشق الكبرى التي تخرج فيها معظم قادة الجمعيات الوطنية <sup>(١)</sup> .

اما الجمعيات الوطنية السري منها والمعلن: فيمكن اعتبارها البداية الحقيقية ليقظة الوعي القومي العربي، ويرجع ذلك إلى ثقافة اعضاءها السياسية، و إدراكهم لمفهوم القومية الأوروبي الحديث لاتصالهم المباشر بالغرب من جهة . وإيمانهم بفكرة العروبة التي أيقظتها فيهم الإرساليات البروتستانية ثم الكاثوليكية في سوريا ولبنان - التي قامت بترجمة الكتاب المقدس و إقامة الشعائر الدينية باللغة العربية، وقادت حركة تعريب التعليم وذلك منذ مطلع القرن التاسع عشر - من جهة ثانية، وإدراكهم طبيعة العمل السياسي الذي يقومون به، وابتعاد مطالبهم عن الوجهة الإصلاحية الدينية من جهة ثالثة (۱۰)

ومن أشهر هذه الجمعيات: جمعية بيروت السرية عام ١٨٧٥، جمعية حقوق الملة العربية عام ١٨٨١ في بيروت، وجمعية النهضة العربية عام ١٩٠٨، وجمعية الإخاء العربي العثماني عام ١٩٠٨ في القسطنطينية، والجمعية القحطانية، والمنتدى العربي الأدبي عام ١٩٠٨ أن وجمعية الجامعة العربية عام ١٩٠١ في القسطنطينية وكان عام ١٩٠١ في القاهرة، الكتلة النيابية العربية عام ١٩١١ في القسطنطينية وكان إهدار العثمانين لحقوق المسيحيين السياسية باعتبارهم رعايا ليس لهم الحق في الحكم أو المشاركة في الجيش، وتورط بعض الأتراك في إشعال الفتنة الطائفية بين المسلمين والمسيحيين في لبنان (١١)، وسوريا (١١)، وإهمال الباب العالمي مصالح الولايات العربية وعجزه عن حمايتها من المطامع الأجنبية، وعمل الطورانين على طمس الهوية العربية . من أهم الأسباب وراء ظهور هذه الجمعيات ويبدو بوضوح في أهدافها ومطالبها منها رد الخلافة الإسلامية إلى العرب الذين احسنوا معاملة الأقباط وجعل اللغة العربية لغة العربية لغة العربية لمن العربية للحفاظ على هويتها الثقافية (١١).

وإذا ما انتقلنا إلى مرحلة الظهور فسوف نجد للجمعيات أيضاً الدور الأكبر في نمو الحركة الوطنية الأمر الذي أشعل ثورة العرب عام ١٩١٦ في

الحجاز والعراق وسوريا.

وقد تميزت هذه المرحلة عن سابقتها بالعمل السياسي المنظم والمعلن الذي توجته المجابهة العسكرية، ووضوح المطالب المتمثلة في استقلال الولايات العربية عن الدولة العثمانية طوعاً أو كرهاً والاستعانة بالدول الأجنبية وعلى رأسها إنجلترا لتحقيق ذلك . ومن أهم الجمعيات التي ظهرت في مطلع القرن العشرين : الجمعية العربية الفتاة في باريس عام ١٩١١، وجمعية الإصلاح في بيروت عام ١٩١٢ وحزب اللامركزية الإدارية العثماني في القاهرة عام ١٩١٢، والمؤتمر العربي في باريس عام ١٩١١، والجمعية العمومية الإصلاحية في بيروت عام ١٩١٣، وجمعية العهد عام ١٩١٤، والجمعية العمومية الإصلاحية في بيروت عام ١٩١٣، وجمعية العهد عام ١٩١٤ في تبناها العمومية التريك وسياسة المركزية في الحكم التي تبناها حزب الاتحاد والترقي بعد تغلبه على جمعية تركيا الفتاة (٩) التي كانت

<sup>(\*)</sup> تركبا الفناة : أكبر الجامعات التركية الإصلاحية تأسست في عام ١٨٩٥ وقد اتسمت سياستها بالاعتدال، ولا سيما تجاه العرب ومن أشهر مؤسسيها أحمد رضا، وخليل غانم، وإبراهيم تيمور، اسحق سكوتي، عبد الله جودت، جودت عثمان، على رشدى ويعد البعض هذه الجمعية إحدى روافد حزب الاتحاد والترقى الذي سرعان ما هيمن أعضاؤه عليها وعملوا على تبديل سياستها، ومن أشهر أهداف هذه الجمعية التي أعلنتها إصلاح وترقى الإمبراطورية العثمانية بمنأى عن أي تعصب عرقي أو ديني مع الاستعانة بالنظم الأوربية الحديثة في تقويم وإصلاح حال البلاد . وقد حال الأعضاء الما سونيين واليهو د من أمثال مدحت شكري، وإسماعيل جنبلاط وعما نويل قرا صو، وجاويد بك بين الجمعية وتحقيق أهدافها وعملوا على تطبيق سياسة التتربك على الولايات العثمانية بما في ذلك الولايات العربية باعتبار الجنس الطوراني أفضل الأجناس، واللغة التركية أرقى اللغات و ذلك في الفترة من عام١٩٠٨ حتى عام ١٩١٨ ومن مظاهر ذلك اشتراطهم على مرشحي (مجلس المبعوثان) العثماني إجادة اللغة التركية وقد كان عدد المقاعد ٢٧٥ قسموا على ١٣٧ مقعداً للأتراك و٦٥ مقعداً للعرب و٧٣ مقعداً للعنا صر غير التركية والعربية، وفي عام ١٩١٢ حصل أعضا، الاتحاد والترقى على ٢٦٩ مقعداً في مقابل ٦ مقاعد للعنا صر غير التركية بما في ذلك العرب. ومنذ عام ١٩١٣ خضعت سياسة الدولة العثمانية وولاياتها لسياسة ديكتاتورية عسكرية قادها ثلاثة رجال هم أنور يبك وطلعت بك وجمال بك وقد نكل الأخير بالعرب و صلبهم على جذوع النخل أثناء الحرب العالمية الأولى وعلى رأسهم عبد الحميد الزهراوي (١٨٥٥ - ١٩١٦) رئيس المؤتمر العربي الأول بباريس .

منفهمة لمطالب العرب وتنادي بسياسة اللامركزية تجاه الولايات العثمانية .

أما ثورة العرب فقد خاض غمارها الشريف حسين (١٨٨٦-١٩٣١) ضد الأتراك بمساعدة الإنجليز ونصب نفسه ملكا على الحجاز وعين ولده عبد الله أميراً على شرق الأردن وابنه فيصل ملكا على العراق تحت الانتداب البريطاني وسرعان ما انكشفت مؤامرات إنجلترا وفرنسا وروسيا على الدولة العربية بإعلان معاهدة سابكس بيكو عام ١٩١٦ عقب ثورة العرب ثم وعد بلفور عام ١٩١٧ وعملت المنظمات الصهيونية بمساعدة الإنجليز على إبعاد مصر عن الحركة العربية . فقد أيقن العرب أن من المستحيل تحقيق حلمهم بإقامة دولة عربية موحدة (١٦). بيد أن الشبيبة من أعضاء الجمعيات الوطنية في سوريا ولبنان لم يفتر حماسهم ولم ينقطع رجاؤهم في تحقيق الوحدة العربية. وانصرفت مساعيهم هذه المرة إلى مصر لما تتمتع به من قوى اقتصادية وسياسية أنذاك، وموقع استراتيجي متميز وذلك بعد قناعتهم بعدم جدوى الكفاح المسلح ضد قوات الانتداب أو إعادة الرابطة العثمانية وتيقنهم من أن سبيلهم هو تهيئة الرأي العام المصرى بخاصة لقبول فكرة الوحدة وكان على رأسهم قسطنطين زريق، وعبد الله العلايلي ومحب الدين الخطيب، وأمين الريحاني، وعزة دروزة، وسامي الكيالي، وفيلكس فارس وساطع الحصرى (١٧٠). ولم يكن مطلبهم سهلاً ميسوراً وذلك لغيبة الشعور القومي العربي في مصر على الصعيدين الرأى العام القائد والرأى العام التابع: فلم يكن الملك فؤاد (١٨٦٨-١٩٣٦) - الذي تولى حكم مصر (١٩١٧-١٩٣٦) - أي ميل نحو العرب، فأصوله وثفافته وانتماءاته حالت بينه وبين التفكير في عقد أي رابطة تربط بين مصر وبين البلدان الشرقية أو العربية ، وذلك على العكس من سلفه عباس حلمي (١٨٧٤-١٩٤٤) الذي سعى لتحقيق حلم أجداده في إقامة خلافة عربية وأظهر بعض الميل للثورة العربية الما ولم يكن من مصلحة الإنجليز- بطبيعة الحال في الفترة ما بين الحربين - وحدة العرب أو تأزرهم في ظل اتفاقية سايكس بيكو ووعد بلفور.

ذلك فضلاً عن عدم قناعة قادة الفكر المصري وعلى رأسهم لطفي السيد وسعد زغلول إلا بالقومية المصرية ولم يشغل بالهم سوى قضايا الاستقلال والدستور وبعث الوعي الوطني في الجمهور، وقد سخر الأخير من فكرة الوحدة العربية بقوله (إذا جمعت صفراً إلى صفر فماذا تكون النتيجة ؟) (١٩).

ذلك فضلاً على ارتياب شيوخ الأزهر في بواعث ثورة العرب ويأسهم من تحقيقها ولا سيما بعد غدر الإنجليز بقادتها في الحجاز وسوريا وخلعهم لعباس حلمى لتأبيده لها .

فعلى الرغم من ميل بعض المجددين لفكرة الخلافة العربية من أمثال على يوسف (١٨٦٣-١٩١٩) وعبد الوهاب عزام (١٨٩٣-١٩٥٩) فلم تحظ هذه الدعوة بأي تأييد من الرأي العام التابع المفعم بفكرة الوطنية المصرية، ولا عند شبيبة المثقفين المشتتين بين دعاة الفرعونية ورابطة البحر المتوسط والجامعة الإسلامية وغيرها من الدعوات التي حالت بين مطلب الشوام من دعاة القومية العربية وبين استجابة المصريين لهم أول الأمر (١٠٠).

ولا نكاد نلمح أثراً ملحوظاً لفكرة الوحدة العربية في مصر إلا في العقد الرابع من القرن العشرين فلم تطرح فكرة الوحدة في فترة العشرينات على مآدب المثقفين في مصر إلا عرضاً فنجد صحيفة الهلال تطرح استفتاء في أكتوبر عام ١٩٢٢ عن نهضة الشرق العربي وجاء فيه:-

(هل تعتقدون أن نهضة الأقطار العربية قائمة على أساس وطيد يضمن لها البقاء أم هي فوران وقتي لا يلبث أن يخمد ؟). (هل تعتقدون بإمكان تضامن هذه الأقطار وتآلفها - ومتى- وبأي العوامل، وما شأن اللغة في ذلك ؟).

وقد أعربت إجابات المفكرين المتباينة عن ضعف الشعور القومي وأكدت ذلك الأسئلة التي طرحتها نفس الصحيفة في استفتائها الثاني عام 1971 (مصر: هل هي عربية، أم تنتمي للعالم الغربي؟).

(وهل توجد حضارة عربية تكونت كمحصلة لاتصال المصريين بالعرب الفاتحين علماً بأن حضارة الشعب المصري ذات أصول سامية ؟).

بيد أن إجابات المثقفين في الاستفتاء الأخير كانت أكثر حماساً ووعياً بتلك الروابط التي أكد عليها الشوام في كتاباتهم وأحاديثهم وهي وحدة اللغة والثقافة والتاريخ والعرق والمصالح السياسية المشتركة والمكان والمصير، وقد شهد العقد الرابع من هذا القرن — كما ذكرنا — العديد من المطارحات والمحاورات على صفحات المجلات وفي المجالس الخاصة والعامة، حول طبيعة الوحدة العربية ووسائل تحقيقها، وموقف الدول الأوروبية منها، ومدى اتفاقها أو تعارضها مع الطبائع القومية للشعوب المتحدة، وواجب العرب نحو فلسطين، وموقفهم من حركة هجرة اليهود البها، وكيفية التصدي للجمعيات الصهيونية الاستعمارية.

وقد فطن دعاة الوحدة العربية من المفكرين اللبنانيين والسوريين والعراقبين إلى صعوبة تحقق الوحدة السياسية في ظل الانتداب وقنعوا بترغيب الرأي العام في وحدة ثقافية واقتصادية ويبدو أن هذا الرأي قد لاقي قبولا من ساسة الغرب المتتبعين لهذه الدعوة منذ نشأتها الأمر الذي يفسر عدم معارضة الإنجليز في مصر لفكرة الوحدة العربية في هذا الوقت، وتخصيص بعض الإذاعات الأوروبية أقساما لبث برامجها باللغة العربية -ذلك فضلا على حرص بعض دور الصحف على إصدار نشرات باللغة العربية لنقل أخبار العرب ومناقشة قضاياهم  $\binom{(r)}{1}$ . وقد لعبت الجمعيات الأدبية - مثل جمعية مصر الفتاة التي تأسست عام ١٩٣٢ وكونها أحمد حسين (١٩١١-١٩٨٢) وفتحي رضوان على غرار جمعيتي تركيا الفتاة والعربية الفتاة (٢٣)، وجمعية الوحدة العربية التي تكونت عام ١٩٣٦ من بعض المثقفين المصريين والسوريين واللبنانيين وراسها أسعد داغر (١٨٥٨-١٩٥٨) (٣٣)، وجمعية الرابطة العربية بالقاهرة والإسكندرية التي رأسها محمود بسيوني وكان فيلكس فارس من أبرز دعاتها ذلك فضلا عن الجمعيات الثقافية التي دعت لتوحيد المناهج التعليمية للبلدان العربية ومن أظهر روادها محمد حسين هيكل، ومحب الدين الخطيب، ومحمد العشماوي الله دوراً كبيراً في توعية الرأي

العام المصري وتوجيهه . ونجحت في إقناعه أن (مصر للعرب، والعرب لمصر، أن عروبة مصر حقيقة تؤيدها الواقعات التاريخية، أن مصر الفرعونية وسوريا الفينيقية وفلسطين الكنعانية واليمن الحضرمية والعراق البابلية عرب باللغة والتاريخ ووحدة المصالح والمصير، أن إحياء الإمبراطورية العربية بقيادة مصر هو الأمل المعقود والهدف المنشود) (١٥).

وليس أدل على نجاح هذه الجهود من مناقشة قضية فلسطين في مجلس الشيوخ المصري عام ١٩٣٧ وذلك باعتبار مصر إحدى الدول العربية، وكذا دفاع وزير الخارجية المصري واصف بطرس غالي باشا في نفس العام عن عرب فلسطين في عصبة الأمم، وأخيراً تراس على ماهر – رئيس الديوان الملكي المصري آنذاك – وقد العرب في مؤتمر لندن الذي عقد عام ١٩٣٩ لمناقشة القضية الفلسطينية (١٦).

والجدير بالذكر أن الغرب لم يعبأ بنمو الوعي القومي العربي واعتبر ما حدث مظهراً من مظاهر المراهقة السياسية ولوناً من دروب اليوتوبيا الفلسفية ويرجع ذلك لتيقنه من أن وجود اليهود في فلسطين، وبذور التغريب، والطائفية بلبنان، والشعوبية التي ألقى بها في التربة العربية سوف تحول بين الحالمين وتحقيق أهدافهم وأن الجهل وأهواء الساسة، ومطامع الزعماء، وشعارات مزيفي الوعي من المثقفين المرتزقة كافية وحدها لتفكيك الروابط بين العرب وتشتيت جمعهم.

ويبدو أن فليكس فارس قد فطن إلى كل ذلك ولم لا وهو السياسي المخضرم الذي كان من دعاة جمعية تركيا الفتاة في أول عهدها ومن المباركين للدستور العثماني عام ١٩٠٨ (١٦٠) - كما أشرنا في ترجمته - وهو كذلك المثقف الثوري الذي اعتنق مبادئ الثورة الفرنسية وظل طيلة حياته يناضل من أجل الحرية والعدالة والمساواة، وهو المفكر الماروني الذي أفنى عمره دفاعاً عن القومية العربية وكانت خطبه وقصانده المنبرية في الإسكندرية منذ عام ١٩٣١ عن الوحدة العربية علة شهرته (١٨٠).

فما برح يؤكد - مع رصفائه الشوام من دعاة القومية العربية -في كل كتاباته على أن رسالته التي اضطلع بها هي إيقاظ الروح القومي في الشعوب العربية وحس شبيبتها على إحياء مجد حضارتهم التليدة وبعث مبادئها وقيمها التي حاول المستعمر تزييفها بدفعهم إلى التنازل عن مشخاصاتهم وانتحال الأعراف والعادات الغربية المعوجة، وبين أن دعوته للقومية العربية لا ترجع إلى عصبية عرقية أو جنسية كما هو حال دعاة الطورانية والعنصرية الغربية بل تستمد قوتها من تلك الروابط الثقافية التي جمعت بين المصرى والشامى واليمنى والفلسطيني والعراقي وسكان الجزيرة العربية في حضارة لم تقدم للبشرية إلا مكارم الأخلاق وأطرف الفلسفات وأرقى العلوم التي تحمل طابعها العربي ويقول (إن كلاً من سلالات العالم تنتفض الأن لتنبه ما يكمن في قومياتها من حوافز وهي تناوئ قوميتنا السامية، منزلتها منزلة تنحط عن مراتب الشعوب الأرية، فالأقوام المنتشرة في جزيرة العرب وفلسطين وسوريا ولبنان ووادي الفرات ووادي النيل وعلى الشواطئ الشرقية للبحر المتوسط وشواطئ البحر الأحمر تدمغا حضارات الغرب والعالم الجديد بطابع التواكل والخمول في حين أن القومية في الشرق العربي لا تقف تجاه السلالات المنكمشة على ذاتها في العالم موقف كتلة تبني وحدتها على المميزات الجسمية مفتشة عن الوحدة في الأنساب والعروق بل هي تبنيها على المميزات الروحية في حوافز أصبحت قطرة لكل سلالة قديمة توطنت هذه البلاد التي خشع عظماء العالم تحت سمانها الصافية وفوق أرضها المطهرة بدماء الشهداء من أجل الإخاء الإنساني والحق المطلق) [٢٩] .

وقد حرص فليكس في كتاباته وخطبه على الكشف عن مقومات الوحدة العربية فها هو يوضح في احدى مرثياته وحدة الواقع والمصير والأمال التي تجمع بين سوريا ومصر، ويبين أن مساعيه للألفة بين أبناء النيل وأبناء دجلة والفرات لا يحتاج منه إلا أن يضع يده على فؤاده ليستشعر خفقات الدم العربي الذي يجري في شقيه شأن مصر وسوريا قلب العروبة النابض (--).

ويبين كذلك أن دعوته للاتحاد ليست من قبيل تعاطف الأخ لأخيه واحتياج المرء لذويه بل هي أبعد من ذلك وهي ترمي إلى الدفاع عن الوجود والزود عن الهوية وحماية الثوابت الثقافية من أعداء العروبة الطامعين في خيرات مصر والشام وفلسطين وسائر الشعوب العربية، والساعين إلى تفريق جمعهم ليسهل عليهم استنصال شأفتهم، وتناول كذلك المنافع الاقتصادية والسياسية التي سوف تعود على العرب إن اتحدوا، وأزاح الستار عن الأخطار والأهوال التي تنتظر المشرق العربي إذا تباطأ في الاعتصام بجبل العروبة ويقول (نحن وانتم في قلب الشرق أمة واحدة إن تناكرنا في حاضرنا شد بنا إلى الاتحاد ما وراءنا من قبور وما أمامنا من مهود . بل شدت بنا الغرائز في حياتنا الاجتماعية والمصلحة في حياتنا الاقتصادية، فالقوة الجامعة أصيلة في القلب وتحت اللسان والقوة المفرقة دخلية من هوس مضلل وجهل فاضح معيب أفليست لغة الجنان في كل الشرق العربي أجنحة ما في هذه البلاد بأسرها من خطرات العواطف والأفكار، وهل الأمهات تحت ظلال الأرز وعلى ضفاف بردى و الدجلة والفرات ينشدن فوق الأسرة غير إنشاء نبات النيل لأبنائه الباسمين على أبواب العهد المنتظر . ما الذي يكون وحدة الأمم غير الافتخار بأمجاد واحدة في التاريخ والتطلع إلى عظمة آتية في ما يترك الأحياء من ذاتبتهم للأجيال المقبلة) (٢١). ويقول في موضع آخر (أن الأمم المجتمعة إلى الاعتلاء على سلم الجهاد الأدبي والمادي لا بد أن تسير أجزاؤها فنة تتقدم فنة فإن مد المتقدم لمن وراءه يد المعونة بلغ الجميع القمة ظافرين وأن ترافس الصاعدون تحتم عليه السقوط وكان أرفعهم مقاما أشدهم تألما في انحداره أن المشعل الأقوى توهجا في الشرق هو في يدكم يا أبناء النيل فأمدوا مشاعلنا المتضائلة في لبنان وسوريا ليمتد هذا التوهج إلى ما وراننا وحولنا من شعوب) (٢٦).

وقد حرص فليكس فارس على فضح أغراض المستعمرين في مصر وسوريا ومرامي اليهود والطورانيين من إحيانهم للنعرات الشعوبية في

الأقطار العربية فحمل بقلمه ولسانه على مروجي فكرة الفرعونية والفينيقية، ولم تكل أنامله من تسطير المقالات ولم يجف حلقه من الخطابة في نوادي ومقاهي وطرقات الإسكندرية موضحاً للمسلمين والمسيحيين خطر مثل هذه الدعوات على الكيان العربي ويقول (هذه حالكم وحالنا من الوجهة الاجتماعية، أما أنتم ونحن من حيث وجودكم على ضفاف النيل ووجودنا على الضفة الثانية من البحر المتوسط وقد أصبحنا نحن بلدانا يتوهم بعض أبنانها أنهم على قوميات مستقلة تتزاحم وتتنافس فإنني لا أجد مثالاً أورده عنا ينطبق علينا كلنا إلا مثل الأخوة مات عنهم الأب الجامع الشمل بالنسب الشريف العريق القدم فتفرقوا على أرض ميراثه المقتسم وداموا أخوة يتساندون ويتناصرون حتى لعبت بينهم خطرات الحظوظ ففاضت بالخيرات أرض بعضهم وأجدبت أرض الأخرين، فأصبح العاثر بينهم يفاخر بانتسابه إلى الواثبين السابقين في حين أن هؤلاء ينكرون انتساب المقصرين إليهم) (٢٠٠).

وكان يأسف على بعض رجالات الفكر والأدب في الأقطار العربية تملقهم للمستعمر وانخداعهم بأقواله وشعاراته. فقد عاب على بني ملته من المارونيين واللبنانيين تنصلهم من العروبة، وتكالبهم على مواند الغرب طمعاً في الرقي والتمدن متناسين أن الغرب لا يلقي لأمثالهم من المتطفلين الا الفتات ماسكاً بالعصى ليؤدب من يطلب المزيد.

واكد ان مطلب العرب من العلم والمدنية لن يتأتى لهم هبة او استجداء بل عملاً وكداً واجتهاداً، وما عليهم إلا ان يقتفوا اثر اسلافهم يوم كان اتحادهم وتكافلهم وتعاونهم سر قوتهم وعزهم وتقدمهم ويقول (هكذا نحن نقف صفاً طليعته مصر ووراءها لبنان ووراءه سوريا ووراءها القبائل المتوغلة في ارض الشرق العربي إلى أطراف بحر الرمال، وقد أصبح القوى منا يرى في أخيه الضعيف إذا أم داره دخيلاً يستنكر عطفه وولاءه.

لقد قال البعض منكم في مصر - إننا أبناء الفراعنة، ولنا تاريخنا

المستقل ومجدنا المتغلغل ما وراء التاريخ الحديث، وقال بعضنا في لبنان نحن أبناء المردة، شعب لا ينتسب إلا إلى نفسه فما لنا ولمن يقفون وراءنا من الشعوب، وقال بعضنا في سوريا - نحن أبناء المدنية القديمة فما لنا وللبداوة وشؤونها ووقفت القبائل بعضها إزاء البعض الأخر يتنصل قويها من ضعيفها ومتقدمها من متأخرها أن الأمم التي تسكر المتقدم فيها عزة حوالة إنما تستند إلى زائل متخلية عن دائم ... أيها الأخوة قبل أن بارحت لبنان إلى أرضكم، سمعت أحد اللبنانيين يقول معتزاً أن لبنان قد بلغ درجة من الرقي يجب عليه وهو عليها أن يدير ظهره نهائياً لأسيا ويتجه شطر أوروبا، فقلت يجب عليه وهو عليها أن يدير ظهره نهائياً لأسيا ويتجه شطر أوروبا، فقلت أمتنع عليه أن يكونه رأساً في الشرق إذ يصبح ذنيباً للجهة التي يستقبلها - أبى الله يا أبناء النيل أن تديروا للشرق ظهوركم وأنتم الرأس الأكبر لهذا النسر الذي لوت الدهور جناحيه ولكنها لم تحطهما) (۱۳).

وتناول فيلكس الدعوة للفرعونية التي تبناها اسماعيل أدهم وغيره من المفكرين المصربين بالنقد والتحليل وذهب إلى أن رسوخ بعض العادات والتقاليد الفرعونية في ثقافة المصربين عبر العصور لا يعني عدم تفاعلهم مع الأطوار الحضارية التي مروا بها ولا يقوم دليلاً على امكانية بعث حضارة الفراعين بكل ما فيها مرة ثانية وليس أدل على ذلك من تحول المصربين من الوثنية إلى اليهودية ثم المسيحية ثم إلى الإسلام واستبدالهم اللغة العربية باللغة الديموطيقية والهيروغيليفة.

وبين أن غرض إسماعيل أدهم من ترويجه لهذه الدعوة هو إبعاد مصر عن العرب وإبهام أهلها بأنهم أقرب للغرب في طبائعهم وتفكيرهم شأن الأتراك الطورانيين.

كما نزع فيلكس إلى أن كتابات إسماعيل أدهم في هذا المضمار لا تخلو من التناقض فكيف يطالب المصريين بتبديل هويتهم الفرعونية وانتحالهم الفكر الغربي مع تأكيده (أي أدهم) على أن مثل ذلك الأمر قد

فشلت فيه سائر الأمم التي تعايشت مع المصريين على مر العصور.

وانتهى إلى أن إسماعيل أدهم قد عجز في دعوته المصريين لاقتفاء الغرب عن تقديم الضمانات التي تحافظ على هويتهم الفرعونية من جهة وتدفعهم للرقي والتقدم من جهة أخرى . بل أراد أن يقذف بهم إلى هوة لم ينج منها بنو جلدة الأتراك ويقول (وانا لا أرى في حياة المصريين اليوم أثراً من الحضارة الفرعونية لا في الحياة العملية ولا في الحياة الأدبية، كما لا أرى من حضارة الفينيقيين في حضارة أهل سوريا ولبنان، وما تبقى من هذه الحضارات المستغرقة في القدم الأهرام ومعابد وأعمدة وقصور وقبور) (٥٠٠) .

ويقول في موضع آخر (ما هي الفائدة التي يرجوها المناظر لمصر إذا هي انكرت إيمانهم وأفسدت لغتها وتغنت على الأنغام الإفرنجية التي تتنافر مع ذوقها وحتى مع مخارج الفاظها، ورقصت أبناءها وبناتها متفاخذين متباطنين متناهدين ؟ (٢١).

وقد أدرك فليكس فارس قوة أثر الوازع الديني في توجيه الرأي العام فراح يؤكد على أن الله لم ينظر إلى بلاد العرب إلا باعتبارها كياناً واحداً فجعلها مهبط رسالاته وموطن رسله وأنبيانه، وأعز أهلها وفضلهم عن الناس كافة، الأمر الذي يجعل من الوحدة فرضاً على كل من يؤمن بوحدانية الله، ويبتغي مرضاته وصالح أمته، ويكشف ضلال وتجديف كل من يدعو لفرقة العرب ويسعى لإضلالهم بالنحل الشعوبية ويحاول ربطهم بالعصابات الإلحادية ومن أشعاره في ذلك.

أما كان حول الطور شعب مبدد فحررهم، حتى تحررت الدنى مناثر هذا الشرق ذروا شعاعكم بعثتم من الشرق القديم بيانه شهدتم بأن الشرق أدرك نفسه

وفي البيد أقوام تذل وأعبد بأنوارهم، موسى، وعيسى، فقد طال ليل بالجهالة أريد وأحييتم أمساً فكان لنا غد وأن ليس فيه مشرك وموحد

وأن إله الأنبياء جمعيهم ألا أيها النشء الجديد ليعرب وما الشرق لولا ما ورثنا ثقافة ثقافتنا من عهد موسى لأحمد إلا أن سطراً أنزلت فيه آية لخير لنا من بعلبلك وتدمر وما هي إلا آي ظلم وذلة وهل كان قبل الوحي إلا ليركع الآمون وباعال من يشا ليركع الآمون وباعال من يشا هياكلها كانت أشد على البقا فما زهو فرعون وفينيقيا ول

هو الحق روح الكون لا يتعدد لك العلم الخفاق في الشرق سوى طلل يهوى وبرج يهدد معارج أرواح إلى الله تصعد تبدد أوهام الحياة وتسعد ومن قمم الأهرام للنجم تنهد منازلها في صفحة الدهر جلمد وحشد تناديه السيط فيسجد فقد ماتت الأرباب تطغي وتحقد إلا أعجب لمعبود يواريه معبد خفارات أقوام خلوا وتبددوا نفاها فريق كان لله يجحد (٢٧)

ويقول في موضع آخر (أقيموا الحضارة الإنجيلية القرآنية المحررة في الغرائز الشرقية السامية تتبع خطواتكم الأمة المفرقة قبائل وشعوباً) (٢٨) . ويمكننا أن نلاحظ من العرض السابق لأراء فليكس فارس العديد من الأمور منها: -

النامن عشر وهو جملة العوامل المعنوية التي تربط جماعة إنسانية وتضمها الثامن عشر وهو جملة العوامل المعنوية التي تربط جماعة إنسانية وتضمها في إطار واحد وتعرف هذه الجماعة باسم الأمة (٢٦) . ويبدو ذلك بوضوح في حديثه عن مقومات الوحدة (وحدة الجنس، اللغة، المعتقدات والتقاليد، التاريخ، الهدف والمصير) وهي موافقة في جملتها للأسس التي قامت عليها القوميات الأوروبية في القرن التاسع عشر (١٠٠٠) الأمر الذي يؤكد وعيه

السياسي وينأى بدعوته عن التعصب الجنسي والديني:-

فقد عاب على الأتراك تعصبهم الجنسي، وأسف على ميل بني ملته من المارونيين إلى الغرب دون العرب وأكد على فكرة التآخي الديني في ظل العروبة. الأمر الذي يتعارض تماماً مع الدعوات الإلحادية التي تبنتها القومية الطورانية — التي كان يدعو إليها إسماعيل أدهم كما سنبين بعد قليل ويكشف عن مدى تأثره بدعوة الكواكبي للقومية ذات المسحة الدينية ودعوة نجيب العازوري ذات المسحة السياسية العرقية وقدرته على الجمع بين دعوتيهما في سياق واحد أكبر تقدماً وأبعد طموحاً ذلك على الرغم من عدم عنايته بوضع تصور للإمبراطورية العربية التي كان يدعو إليها الأمر الذي اهتم به الكواكبي والعازوري وكأنه قنع بدور الداعية لهذه الوحدة دون النخطيط والتنصير.

فقد حاكى الرجلين في ضرورة التخلص من رابطة الخلافة العثمانية الظالمة، وإقامة إمبراطورية عربية علمانية، - تقوم على الفصل بين السلطتين الدينية والسياسية - وكذا في دعوتهما لإصلاح حال اللغة العربية - باعتبارها الركيزة الأولى للقومية - والتسامح بين الطوائف الدينية في الإسلام والمسيحية، وأقرهما كذلك على أن تخلف العرب يرجع إلى عزلتهم الحضارية وتفشي الجهل فيهم، وكان أميل للكواكبي في إيثاره سبيل التنوير وتوعية الجمهور لتحقيق الوحدة العربية عن الثورة التي دعا إليها العازوري، وكان أقرب للكواكبي أيضاً في موقفه النقدي من ثقافة الغرب وانتقاء الأسس التي تقوم عليها الدولة العربية ".

ان نقد فليكس فارس للقومية المصرية والعصبية الفرعونية التي كان يروج لها محمد حسين هيكل، وأحمد زكي أبو شادي، وتوفيق الحكيم، ومحمد عبد الله عنان في فترة الثلاثينيات لا ترجع إلى تعاطفه مع فكرة الوحدة العربية كيوتوبيا إصلاحية، ولا ترد إلى قوة الوازع الديني الذي

يعد مثل هذه النزعة شكلاً من أشكال الردة إلى الوثنية . بل تعود إلى وعيه السياسي وخبرته العملية:

فقد فطن إلى أن الدعوة للفرعونية واحدة من الاعيب الطامعين في الأمة العربية واذنابهم شأنها في ذلك شأن الدعوة للطورانية ولا ترمي إلا لفرقة العرب، وعلى الرغم من تسليمه بأصالة بعض العادات والتقاليد الفرعونية في المجتمع المصري نجده يؤكد على أن الروح الجمعي وحده لا يكفي للرابطة القومية، في حين وجود روابط أقوى كاللغة والتاريخ ... الخ تجعل المصريين أقرب إلى العرب منهم إلى أسلافهم الفراعين . ويضيف على ذلك أن دعاة الفرعونية لا يمكنهم إنكار أثر البينة والثقافات المختلفة التي تحول بينهم وبين الارتداد إلى الفرعونية وإن بعثت من جديد . ولعله أراد التمييز بين الوطنية والقومية والإقرار بوجودهما معاً وعدم التعارض بينهما .

وسوف يتضح ذلك في رده الختامي على كتابات أدهم التي سوف نعرض لها بعد قليل .

- يمكننا أن نلاحظ كذلك مبلغ الأثر والاتفاق بين فليكس فارس وساطع الحصري (١٩٦٨-١٩٦٨) في الأسس التي أقام عليها الأخير دفوعه وأسس دعوته للوحدة العربية خلال مساجلته مع طه حسين عام ١٩٣٨ على صفحات مجلة المكشوف والرسالة والهلال وهي معاصرة لمساجلة فليكس وأدهم. ومنها أن دعوة المصريين للانضواء تحت راية العروبة لا يعني حثهم على التنازل عن مصريتهم بل يسألونهم أن يضيفوا إلى شعورهم المصري الخاص شعوراً عربياً عاماً. وأن يعملوا للعروبة بجانب ما يعملونه للمصرية. وأن بعث الفرعونية محال من الناحية العملية فليس من اليسير بعث نظم الحكم والدين واللغة وشتى مظاهر الثقافة الفرعونية في العصر الحديث لعدم جدواه في ضوء التغيرات الحضارية وصعوبة إقناع الجمهور بتخليه عن مشخصاته الجديدة التي انتحلوها من العرب ألا وهي الدين واللغة.

اما فخر واعتزاز المصربين بآثار أجدادهم فهذا مالا يجرؤ أحد على معارضته بل إن العروبة تعمل على تزكية الروح الوطني بجانب الروح القومي. وأن مطلب الوحدة مع مصر ليس من باب رابطة العواطف بل رابطة المنافع المتبادلة، وأن الثقافة هي أولى الروابط التي يجب على دعاة الوحدة العمل على تحقيقها (١٦).

- إن اتخاذ فليكس فارس من الوازع الديني سبيلاً لدعوته يرجع إلى أمرين:-

اولهما تأثره بالأستاذ الإمام محمد عبده الذي ما برح يؤكد أن المقدمة الأولى لأي إصلاح يرجى في الشرق يجب أن تكون دينية وذلك لأن الدين في رأيه هو مفتاح النعيم والجحيم معاً، وعهدة الفلاح ترجع إلى قدرة وبراعة من يمسك بهذا المفتاح.

وثانيهما يرد إلى رغبته في استعماله رجالات الأزهر الذين رغبوا عن الوحدة العربية انتصاراً منهم للوحدة الدينية وأملاً في بعث الخلافة الإسلامية من جديد .

ولا يؤخذ على فليكس فارس سوى تجاهله للقضية الفلسطينية في دعوته للوحدة العربية والأخطار الصهيونية الأمر الذي اضطلع به خليل السكاكيني (١٨٧٨-١٩٥٣).

- وكان وراء تعاطف الرأي العام مع فكرة الوحدة العربية في العشرينات. إذ راح يجوب الصحف دفاعاً عن حقوق الفلسطينيين موضحاً الخطر اليهودي الذي يهدد الكيان العربي مستنفراً الرأي العام المصري لمؤازرة الشعب الفلسطيني والعمل على إنقاذه من محنته.



## إسماعيل أدهم ويهو د الدونمة والقومية الطوارنية ..

يجمع المؤرخون للدولة العثمانية ولا سيما المعنيون منهم بدراسة التاريخ السياسي للأتراك العثمانيين على أن فكرة القومية الطوارنية لا يوجد لها أي أثر عندهم منذ كانت دولتهم مجرد إمارة سلجوقية على حدود الدولة البيزنطية نحو عام ١٢٨٢ وأن انتماءاتهم الإسلامية قد حالت بين ظهور أي نزعة عرقية حتى منتصف القرن الناسع عشر (٦٠). وتدلل على ذلك الألقاب التي لقب بها العثمانيون سلاطينهم (سلطان الغزاة والمجاهدين، خاقان البرين والبحرين، خادم الحرمين الشريفين، خليفة المسلمين، سلطان العرب والعجم (أنا وأن صفة تركي كان لا يوصف بها حتى عام ١٨٥٦ إلا السوقة والدهماء والرعاع والسنج من الناس (بي ادراك) أي المحرومون من الإدراك وأن الأدب العثماني الرفيع هو الموشي بالألفاظ العربية والفارسية . أما دونه من الفولكور التركي فكان ينعت حتى مطلع القرن العشرين بفاكهة العوام الفاسدة (ما وذلك لعزوفه عن اللغة العربية وقواعدها وأوزانها الشعرية، الفاسدة (ما وذلك لعزوفه عن اللغة العربية وقواعدها وأوزانها الشعرية، واقتصاره على الألفاظ التركية (ووزن البنان) في النثر والشعر (١٠).

ذلك فضلاً عن قناعة العثمانيين بالنظم السياسية والاجتماعية والاقتصادية الإسلامية حتى أخريات القرن الثامن عشر وقبيل عصر التنظيمات.

ويرجع جل المؤرخين ظهور النزعة القومية التركية وفكرة الطورانية العرقية إلى عدة أسباب أهمها:-

- الاتصال المباشر بالنزعات العلمانية والفلسفات الوضعية والاتجاهات السياسية الأوروبية الحديثة منذ مطلع القرن الثامن عشر حيث ظهور الجمعيات السرية على رأسها المحافل الماسونية (۱۷) .
- تأليف جمعية الاتحاد والترقى السرية بعد عصر التنظيمات نحو عام ١٨٨٩ من

التغريبيين الأتراك ويهود الدونمة التي كانت تدعو لفصل الدين عن الدولة (١٨٨)، واقتفاء النظم الأوروبية في الحكم بدلاً من نظام الخلافة الإسلامي، واتباع أسلوب التحديث في النهضة بدلاً من الإصلاح والتجديد (١٠). - ظهور الحركة الطوارنية على يد مؤينر كوهين الملقب بمؤنس الب، وضيا كوك الب (٥٠) ، وفون لاقوك، ولانون قاهون، وخالدة اديب، ومحمد أمين وغيرهم من يهود الدونمة في الربع الأخير من القرن التاسع عشر، وكانت تهدف إلى رد العثمانيين لجذورهم التتارية، والإعلاء من شأن الجنس الطوارني على غيره من الأجناس واعتبارهم أصل كل الحضارات الإنسانية، وتمجيد جنكيز خان وأثيلا وغيرهما من قادة التتار والمغول الذين قهروا الممالك وزلزلوا العروش، والتأكيد على أن تخلف تركيا يرجع إلى اعتناقها الإسلام واقتفائها نظمه وتعاليمه، والعمل على تتريك الولايات العثمانية ولا سيما سكان الأناضول والشراكسة والعمل على إضعاف العرب والحيلولة دون وحدتهم لصعوبة تتريكهم - لاعتزازهم بعصبياتهم ولغتهم - من جهة وتأمين الحدود التركية من جهة أخرى <sup>(١٥)</sup>. وإقناء الأتراك بأنهم من جنس آرى مغاير للعرب الساميين ومن ثم يجب عليهم الانتماء إلى بني جنسهم من الأوربيين وخلق رأي عام معاد للعرب متعاطف في الوقت نفسه مع اليهود وذلك عن طريق الصحافة ومصانعة الاتحاديين الأمر الذي اضطلع به قراصو، ومونير كوهين، وابراهام غالانتي وكلهم من يهود الدونمة الأتراك . وتوملي دافيد، وليون كاهون، وارمينيوس فاميري وهم من يهود الغرب. وقد كتبت خالدة أدب أثناء الحرب العالمية الأولى أوبرا (رعاة كنعان) تمنت فيها قيام دولة يهودية في فلسطين (٥٦) . وقد نجح فرع القابانجية من يهود الدونمة - أي المندس في صفوف حزب الاتحاد والترقي - في توطين اليهود في فلسطين تدريجياً في الفترة بين الحربين.

والتخطيط لإضعاف اللغة العربية في تركيا وولاياتها وقد دعت إلى ذلك

جمعية (ترك اوجاغي) أي العائلة التركية، و (ترك بلكيشي) أي العلم التركي و (تورك درنكي) أي الجمعية التركية وغيرها من الجمعيات التي رغبت الرأي العام في بعث الثقافة التتارية بكل مظاهرها ودراسة التاريخ التركي المغولي القديم وإذاعة الأناشيد القومية التي تربط الأتراك بهذا الماضي منذ منتصف العقد الأول من القرن العشرين (or).

وسوف نتناول موضوع تتريك اللغة بشيء من التفصيل فيما بعد . واخيراً اضعاف الجيش العثماني لتسهيل مهمة الأوروبيين في الاستيلاء على الولايات العربية بعد تكبيل ولاتها بالديون . والتآمر على السلطان عبد الحميد لعدم موافقته على توطين اليهود في فلسطين وذلك عن طريق جمعية الاتحاد والترقي التي دعت في مؤتمر الأحرار العثمانيين الذي عقد في باريس عام ١٩٠٢ إلى تقسيم الدولة العثمانية إلى حكومات مستقلة استقلالاً ذاتياً على اساس عرقي قومي، والاستعانة بالدول الأجنبية للتخلص من قيود الخلافة العثمانية وتنظيماتها، وتطبيق النظم الديمقراطية العلمانية في تركيا وذلك بتشجيع من اليهود وعلى رأسهم ايما نويل قراصو (١٥). ثم إعلان الجمهورية على يد الغازى كمال أتاتورك .

وقد عبرت كتابات إسماعيل أدهم عن إيمانه العميق بالحركات الطوارنية وأهدافها، ويبدو ذلك بوضوح في عصبيته العرقية،ونعرته القومية، وحطه من شأن العرب، وإعلانه من قدر الأتراك وحضارتهم، واقتفاء أثر يهود الدونمة في تنمية الروح العرقي والجنسي والوطني في الولايات العربية من جهة، والسخرية من فكرة الوحدة العربية من جهة ثانية، وتغريب الرأي العام القائد في مصر وسوريا على وجه الخصوص من جهة ثالثة وتزييف الوقائع التاريخية للتواجد اليهودي في فلسطين من جهة رابعة ويبدو أن نشر مثل هذه الأراء في الرأي العام المصري في هذه الفترة بالتحديد (١٩٤٥-١٩٤٠) لم يكن وليد الصدفة بل كان متعمداً ومخططاً له .

فقد شعرت الجمعيات الصهيونية (٥) (٥) في مصر بحاجتها لمن يعمل على استبعاد الرأي العام المصري عن الصراع العربي الصهيوني في فلسطين، واستمالة المثقفين المصريين وكسب تأييدهم لجانب اليهود، سواء بإصدار صحف مشتركة أو التسلل داخل الصحف المصرية أو الضغط على الصحافة الوطنية بالأساليب الاقتصادية (الإعلانات والاشتراكات) وأخيراً التصدي المباشر للصحف المصرية التي قامت بفضح الأهداف الصهيونية وتنبهت إلى الخطر الصهيوني منذ وقت مبكر (٥٦)، وإحباط مساعي دعاة الوحدة العربية -

ومن أهم الصحف اليهودية التي صدرت باللغة العربية في الفترة ما بين الحربين صحيفة إسرائيل، ومجلة الاتحاد الإسرائيلي، ومجلة التليفون، و صحيفة الشمس، و صحيفة التسعيرة، ومجلة الطعيم، ومجلة الكاتب المصري ·

<sup>(\*)</sup> ظهرت الجمعيات الصهيونية في مصر عام ١٨٩٦ عقب رفض السلطان عبد الحميد مشروع استيطان اليهو د في فلسطين وتعد جمعية بركونيا أولى الجمعيات اليهو دية التي دعت إلى الحركة الصهبونية في القاهرة وذلك عن طريق عقد الندوات والمحاضرات والكتابة في الصحف وتأسيس فروع لها في المدن الكبرى المصرية وكان شاغلها الأول هو تهيئة الرأى العام لقبول فكرة الاستيطان اليهو دى في فلسطين وتعد جمعينا بني صهيون التي تأسست عام ١٩٠٨ وزئير زيون التي تأسست في العام التالي من أوائل الجمعيات الصهيونية في الإسكندرية وقد تزايد عدد المهاجرين اليهو د من بلاد الشام إلى الإسكندرية على إثر تحريم الوالى العثماني النشاط الصهيوني هناك عام ١٩١٥ · وتعد فرقة راكبي البغال اليهودية النواة الأولى للجماعات المنظمة التي نزحت إلى فلسطين عام ١٩١٨ بعد تنظيم صفوفها بالإسكندرية ٠ وفي نفس العام أسس ليون كاسترو أولى فروع المنظمة الصهيونية في مصر · وكانت صحيفة المجلة الصهيونية التي تأسست في نفس العام لسان حال المنظمة والأداة الفعالة لنشر أهدافها وجمع التبرعات. من يهو د الإسكندر على وجه الخصوص · وقد عملت المنظمة على خلق روابط ثقافية بين المصريين واليهو د و ذلك بإيفا د يهو د مصر إلى فلسطين لتلقى دورات دراسية في الفكر الصهيوني يعودون بعدها إلى مصر وقد أصبحوا كوادر قادرة على نشر هذا الفكر وترويجه • وقد ازدهر نشاط الجمعيات الصهيونية في الإسكندرية في فترة الثلاثينيات لمجابهة دعاة الوحدة العربية الذين اتخذوا من القضية الفلسطينية سبيلًا لبث الروح القومي العربي في المصريين وقد اتخذت من الدعوة (للفرعونية وثقافة البحر المتوسط) سبيلاً للرد على كتابات الشوام وخطبهم وقد اضطلع بهذه المهمة ألبير ستراسلسكي الذي أسس فرعاً لحزب التصحيحيين الصهيوني في مصر عام ١٩٢٩ و صحيفة الصوت البهودي عام ١٩٣١ باللغة الفرنسية ٠

الذين نشطوا في هذه الأونة ولا سيما بالإسكندرية - من وراء شخصية براقة مثل إسماعيل أدهم (أديب وعالم مسلم تركي).

وذلك كله لخوف اليهود من الأثار السلبية التي سوف تنعكس على مصالحهم في فلسطين إذا ما نجحت فكرة الوحدة العربية تحت قيادة مصر.

فنجد إسماعيل أدهم يؤكد أن الدماء المصرية بعيدة كل البعد عن الدماء العربية، وأن الفتح الإسلامي لم يضعف العقلية الأرية المصرية المتميزة عن عقلية العرب السامية ومن ثم كان التفكير في أي وحدة بين مصر والعرب نذير لموتها ومن الخير لها أن تعمل على التخلص من أي أثر عربي أو شرقي في ثقافتها، ويقول (ومتى عملت مصر على تقطيع أوصال العقلية العربية بثورة كبيرة تنصل بمشاعر المصريين قبل عقولهم حتى تتمزق أوصال العقلية العربية كان للمصريين كيان مستقل تكيفه حسيب احتياجات الجيل وتلحقه بآثار المنطق الغربي فتدلف (أي تقرب) إلى الحياة الصحيحة على أساس من المنطق الإنساني الذي عرفه الغرب) (١٠٠).

ويمضي ادهم في نفس الطريق التي سلكها مؤينر كوهين في نشر المحركة الطورانية بين الأتراك فها هو يدعو للفرعونية ويذكر المصريين بأسلافهم وعراقة حضارتهم التي يجب عليهم إحياؤها بمنأى عن العرب الذين لم يصبهم منهم خيراً منذ الفتح الإسلامي لمصر ويقول (لقد وضح السبيل، والحياة فن له منطقه الصرف فإن كانت مصر تريد أن تحيا فالطريقة بينه ممهدة السبيل ولينظر أبناء مصر لفطرتهم وليرجعوا بطبيعتهم وهي فرعونية وليدرسوا السنن التي تتحكم في وجودهم وفي كيان المجتمع المصري وليعملوا على تغيير المقدر بما يتفق وصالح مصر وفائدة كيانها فالعلم والثقافة الغربية يجهزان أبناء مصر بمحراث قوي يشق لهم سبل الحياة . اعملوا يا أبناء مصر على التحرر من الكابوس العربي واعملوا للرجوع لطبيعتكم الفرعونية ولقحوا ثقافتكم التقليدية بأسباب الذهنية الغربية فتتغاير تلك إلى صور تتفق والعصر الجديد الذي دلف إليه العالم الغربية فتتغاير تلك إلى صور تتفق والعصر الجديد الذي دلف إليه العالم

المتمدن ... إن العربية والاتحاد العربي يا أبناء مصر لم يجدكم في ماضيكم خيراً ولن يجدكم في حاضركم ولا في مستقبلكم، فانفضوا غبار الجمود . والحياة بينة الطريق ممهدة لكم فادلفوا اليها بأقدامكم) (٨٠).

ويقول معقباً على نقد فليكس فارس لأثر الفرعونية في ثقافة المصربين (أما ما أثاره مناظري الأديب فليكس فارس من اعتراض على قولي إن الحياة المعاشية التي يحياها المصري الآن تجري على غرار ما كان يحياه اسلافه الفراعنة فإنني لا أجد صعوبة في دفع اعتراضه فأقول وأنا أرى في حياة المصربين اليوم أثراً من الحضارة الفرعونية في حياة الشعب المعاشية ... في أصول الري عند الفلاح المصري ونظام معيشته ومسكنه الريفي وجلبابه الأزرق وعادته وتواكله وانصرافه عن كل شيء لقطعة الأرض التي يزرعها، الشيء الذي لم يتغير في مصر منذ سبعة آلاف سنة مما يتضح للباحث من أبسط مقارنة بين فلاح اليوم في مصر الحديثة وفلاح أمس البعيد في مصر الفرعونية الشيء الذي يثبت أن الثقافة التقليدية تقوم على أساس من الفرعونية من ناحيتها المعاشية وإذا قلت الفرعونية فإنما أعني أن ألفرعوني ... أما من ناحيتها العقلية فهي فرعونية تكيفت تبعاً لها الثقافة العربية تكيفاً بتلاءم وما تحتاج إليه الثقافة الفرعونية في عهد الحكم العربية تكيفاً بتلاءم وما تحتاج إليه الثقافة الفرعونية في عهد الحكم العربية تكيفاً بتلاءم وما تحتاج إليه الثقافة الفرعونية في عهد الحكم العربية تكيفاً بتلاءم وما تحتاج إليه الثقافة الفرعونية في عهد الحكم العربية تكيفاً بتلاءم وما تحتاج إليه الثقافة الفرعونية في عهد الحكم العربية تكيفاً بتلاءم وما تحتاج إليه الثقافة الفرعونية في عهد الحكم العربية تكيفاً بناداً من الحياة في ذلك العصر) (١٩).

وذهب إلى أن اعتناق جل المصريين الإسلام وتحدث كلهم العربية لم يضعف فرعونيتهم الراسخة في وجدانهم والثابتة في عاداتهم وتقاليدهم المختلفة بطبيعة الحال عن تقاليد العرب ولغاتهم المحلية ويرى أنه من الخير لمصر الاندماج في الثقافة العالمية التي تحافظ على الطابع الوطني للشعوب في حين أن الرابطة العربية تسعى لطمس السمات والخصائص التي تميز اقطارها وتزيف هويتها ويقول (إن مصر الحديثة في خلجاتها ونبضات شعورها فرعونية، فإننا نصطدم بالواقع الذي لا يمكن إنكاره، وهو أن مصر

على ما انتابها من التغاير في صورها الخارجية لا تزال فرعونية في صميمها، وهذه الفرعونية قائمة في خلجات نفسها وصورة هذه الخلجات في خروجها عن النفس ... فإن مصر الإسلامية لم تطغ على مصر الفرعونية إلا في الظاهر، لأن ما انتهى إلى محيط مصر الفرعونية من العوامل التي قامت نتيجة للإسلام، وقعت تحت تأثير المحيط الطبيعي والاجتماعي لمصر، فلونتها بلونها المصري ... فهي عربية إسلامية في مظهرها، فرعونية في خلجاتها ووجدانها ... يجب أن نكون على جانب كبير من الحيطة والدقة في تناولنا الخصائص الفرعونية التي تقوم طبيعة الشعب المصري وتبعده اليوم عن العالم العربي ليستقل بحياة تتكافأ فيها طبيعته الفرعونية وقالبه العربي بالمدنية الغربية التي وجدت السبيل إلى محيطها) (١٠).

وانتهى إلى أن الوحدة العربية التي يدعو إليها فليكس فارس وهم لم يتحقق في الماضي ولن يتحقق في المستقبل ويدلل على ذلك بفرقة القبائل العربية بعد وفاة الرسول وظهور العصبية القبلية عقب وفاة عمر بن الخطاب والحركات الانفصالية في عصر العباسيين وبين أن القوة وحدها كانت سبيل تحقيق النبي وخلفانه لوحدة العرب الذين لن ينتقلوا من طور بدواتهم إلى طور العمران وإقامة الممالك والدول ويقول (إن العرب لا يعرفون وحدة الدولة ولا يعيشون إلا عشائر وقبائل يغزو بعضها البعض وبالغزو تتحصل على الثروة بما يتبعه من الأمجاد والأسلاب) (١٠).

اما عن تأثره بالنزعة الطورانية وتعصبه للجنس التركي فهذا أمر لا يحتاج لسند أو دليل فهو واضح في كل كتاباته بل نجده بين الحين والأخر يلح عليه بمناسبة وغير مناسبة فنجده يقول في معرض حديثه عن شاعر الترك عبد الحق حامد (١٨٥١-١٩٣٧) (السلالة التورانية التي يرد إليها العنصر التركي، وإن كانت من أقدم السلالات البشرية إلا أن الدور الذي لعبه العنصر التركي في التاريخ القديم لا يكافئ خصائصه وكفاياته السلالية الممتازة وسر هذا في نظري يرجع لكون السلالة التورانية وقد عاشت الوف

السنين في سهوب أسيا الوسط فإنها خلصت بحاسة رسيسة في طباعها تدفعها لعدم الاستقرار) (١٢) .

ونجده يصف همجية هولاكو بأنها طور من أطوار التحضر المعبر عن شجاعة الطورانيين وبأسهم في الحروب في حين أنه وصف بداوة العرب وحروبهم في الجاهلية بأنها خصلة دميمة وهمجية لا تتفق مع منطق التحضر والتمدن ويقول (هذه الطبيعة التي من خصائصها عدم الاستقرار خلص بها الأتراك من المحيط الذي كان يكتنفهم، وبهذه الخصائص عللت حيوية التورانية وما فيها من صفات الإقدام والشجاعة والقوة على التغلب على المكاره ومن هنا عاشت الشعوب التورانية قوى متحركة في صورة جيوش مؤلفة غير مستقرة وكان السيف والطعان سبيل التوران للحياة) (٦٣).

ونراه يردد مزاعم ضياكوك ألب ومونيز كوهين وغيرهما من الطورانيين مؤكداً أن علة تخلف الأتراك العثمانيين هو اعتناقهم الإسلام وتأثرهم بثقافة العرب وأن خلاصهم لم يتحقق إلا بتقطيع كل ما يربطهم بالثقافة الإسلامية واعتناقهم كل ما يربطهم بالحضارة الأوروبية من جهة ويردهم إلى اصولهم الطورانية من جهة أخرى ويقول (لقد احتقر الأتراك العرب منذ دالت دولة الأخيرين واصبح الأمر في يد الأتراك في العالم الإسلامي، ثم مالت شمس الأتراك للمغيب واضطروا بحكم احتكاكهم بالغرب أن يأخذوا عنهم صور مدنياتهم الارتقائية وأن ينتهلوا من ورد ثقافتهم وكان اثر ذلك كبير عند الأتراك - بجانب تدخل الأوروبيين في شون تركيا بدعوى حماية الأقليات والدفاع عن مصالح رعاياهم إذ شعر كل المتنوريين من أبناء تركيا أنهم باتوا من سير الزمن يطلون على عصر لا يبعد عنهم كثيراً، تتمزق خلاله أوصال إمبراطوريتهم ويفقدون فيه حريتهم فعكفوا على تاريخهم ... يستوحونه سر حاضرهم المظلم وخرجوا من ذلك وهم اصحاب ثورة على القديم الذي خرجوا به عاملين على تحرير العقول من تحكم عقلية المدرسة الإسلامية التي القوا عليها أسباب ضعف العقول من تحكم عقلية المدرسة الإسلامية التي القوا عليها أسباب ضعف العقول من تحكم عقلية المدرسة الإسلامية التي القوا عليها أسباب ضعف

تركيا في الماضي وانحطاطها في الحاضر . وراوا أن ربط مقدراتهم بمقدرات بقية الشعوب الإسلامية كان من أهم العوامل في انحلال امبراطوريتهم وأخذ شمسها طريقها إلى الغروب . ونحن إذا رجعنا معهم إلى أصول العلم دون المنطق أمكننا أن نحمل الإسلام بصورته الخفية التي كونت قراراته ما انصبت في تضاعيفه من مظاهر الحياة العقلية والشعورية والاجتماعية عند العرب مسنولية ما أصاب تركيا في ماضيها) (١١) .

كما ذهب إلى أن حركة الاستنارة التي ظهرت عند بعض المفكرين العرب لا ترجع إلى اتصالهم المباشر بالغرب عن طريق الإرساليات الدينية التي نزحت إلى بلاد الشام من الغرب في القرن التاسع عشر والبعثات العلمية التي أرسلها محمد على إلى أوروبا فحسب بل ترد في المقام الأول إلى حركة التحديث التركية التي عكفت على ترجمة العشرات من الكتب الفرنسية والألمانية والروسية والإنجليزية إلى اللغة التركية التي كان يجيدها المثقفون العرب إجادتهم للغتهم الأصلية . ويعد الزهاوي خير نموذج لمدى استفادة العرب من الأتراك في نهضتهم الحديثة (١٠٠). ولعله يريد من ذلك إثبات أن الخلاص الحقيقي للعرب هو سيرهم على درب الثورة الكمالية نحو المدنية الغربية . فما برح يؤكد على أن الثقافة الشرقية الإسلامية هي الأفة الحقيقية التي عملت على تزيف الوعي الوطني عند السوريين والمصريين وحالت بينهم وبين أصولهم الحضارية العريقة، وبين أن الثورة الكمالية التي يدعو السوريين والمصريين لاقتفاء أثرها لا تسعى إلى تغريبهم والتنازل عن مشخصاتهم التليدة الفينيقية والفرعونية بل تساعدهم على بعث هذه الأصول شأن الأتراك الذين بعثوا حضارتهم الطورانية ويقول (ويمكننا أن نلخص الفول في هذه الذهنية بأنها ثورة على عقلية المدرسة الإسلامية ورجوع إلى العقلية التركية في صميمها مع محاولة تطعيمها بالذهنية الأوروبية فإن القانمين بالانقلاب الحديث نشأوا من مدرسة ضياجوق ألب بك وتخرجوا فيها وهم ينظرون لإقامة تركيا استنادا على ما توحيه مباحثهم التحليلية

في طبيعة الأتراك) (<sup>17</sup> .

ويضيف في موضع آخر أن فكرة الوحدة العربية التي يحلم بتحقيقها بعض الأدباء العرب لا تعدو أن تكون رد فعل مباشر لحركة الاستقلال التركية التي سعت إلى قطع حبل الخلافة الإسلامية الذي كان يربط بين الأتراك والعرب ويقول (وسرعان ما كشف لهم - أي الأتراك - استنطاق الأثريين لأثار ما بين النهرين مدنية توارنية كانت المنبع الذي استقى من العالم القديم أصول حضارته وتشريعه وثقافته ولقد قابل العرب هذه الحركة من أبناء تركيا بما يقابلها فدعوا إلى فكرة العربية ووجدوا في تاريخ العرب ووحدة اللغة والأخيلة والشعور عند شعوب الشرق العربي ما يستمدون منه الأسس لدعوتهم . وواتت الفرصة خلال الحرب العظمى فخرجوا على سلطان الأتراك وساعدوا الحلفاء وكانوا بذلك من أهم الأسباب التي أدت إلى تعجيل سقوط الدولة العثمانية) (١٠٠) .

وإذا ما انتقلنا إلى انتماءاته اليهودية وخدماته التي قدمها للجمعيات الصهيونية . فإننا سوف نجدها واضحة وضوح نزعته الطورانية، وسنتبين أن خطرها على الوحدة العربية أكبر من دعوته للشعوبية .

فلم يقف قلم إسماعيل أدهم المناهض لفكرة الوحدة العربية عند حد الدعوة لإحياء الفرعونية في نفوس المصريين وبعث الفينيقية في نفوس اللبنانيين والسوريين. أو ترغيب الرأي العام في اقتفاء الثورة التركية التي بعثت مجدها الطوراني، وحدثت بالعلوم والفلسفات الغربية، ورغبت عن الثقافة العربية - كما بينا في الصفحات السابقة - بل تجاوز ذلك كله فراح يروج لمزاعم الصهاينة متخذاً من مجلة الشمس (\*) (١٨) بوقاً لاستنفار اليهود

444

<sup>(\*)</sup> تعد مجلة الشمس من أخطر المجلات الصهيونية التي ظهرت في مصر عام ١٩٣٤ عقب توقف مجلة إسرائيل وقد تظاهر محررها يعقوب المالكي بانتمائه وسياسة مجلته إلى الوطنية المصرية في حين أنها كانت تعمل في الخفاء لخدمة مصالح الصهيونية تسعى بطريق غير مباشر للدعاية للوطن القومي في فلسطين واستقطاب الرأي العام المصري لصالح الصهيونية وتثبيط انتفاضات الفلسطينيين التي بدأت

- ولا سيما العرب منهم - الهجرة إلى فلسطين باعتبارها وطنهم الأول ومبراث أجدادهم الذي استلبه العرب منهم فذهب إلى أن الإسرائيليين من أعرق أجناس السلالة السامية وأن موطنهم الأصلي كان جنوب الفرات مستنداً في ذلك على كتابات المستشرق الإيطالي اغناطيوس جويدي (١٨٤٤ مستنداً في ذلك على كتابات المستشرقين التي أكدت أن اليهود هبطوا من قفار شبه الجزيرة العربية واستوطنوا حوض نهري دجلة والفرات وحوض نهر النيل وذلك منذ عصر سحيق من عصور ما قبل التاريخ نحو ٤٠٠٠ ق.م بجانب الفينيقيين والكنعانيين . ثم عبروا إلى فلسطين واستوطنوها (١٠٠٠) ويقول (وفي هذه الفترة بين ٤٠٠٠ ق.م - ١٠٠٠ ق.م هاجر أصول العبريين من جنوبي الفرات وعبروا الأردن إلى فلسطين ومن هنا عرفوا باسم العبرانيين من عبر نظراً لأنهم عبروا الأردن إلى فلسطين) (١٠٠٠) .

ويقول في موضع آخر (لا يمكننا أن ننكر من وجهة تعرف الشعب الإسرانيلي أن أصول اليهود كانت بالعبرانيين في كلدانية) (١٠) (أي أرض الرافدين) ومن المثير للدهشة أن إسماعيل أدهم لم يكتف بجعل الإسرانيليين شركاء للكنعانيين والفينيقيين والفراعنة في استيطان المنطقة الممتدة من الفرات إلى النيل بل نزع يبرهن مع يهود الدونمة على أن لفظ عبراني يرد إلى أصل طوارني ومشتق من كلمة (ايبر) الأمر الذي يخرج اليهود من زمرة الساميين ويقول (ومن هنا تحرك باحثو الأتراك ليبرهنوا على أن العبرانيين ليسوا من الشعوب السامية وإنما هم من الجذع التوراني) (١٠).

ويقول في موضع آخر (نحن لا نرجح أحد الظنين: أن العبرانيين ساميون أم تورانيون ؟ وإن كانت المباحث في التاريخ الإسرائيلي تميل لإثبات وجهة نظر الباحثين الأتراك في تورانية شعب إسرائيل) (٧٠) (ونحن لو بحثنا في آباء اليهودية الأول لأمكننا أن نجد الصلة بينها وبين الأصول التورانية مع

بحادثة البراق عام ١٩٢٩ وانتفاضة ١٩٣٣ ثم انتفاضة القسام ١٩٣٥ وأخيراً الثورة الفلسطينية عام ١٩٣٦.

ابتعادها عن الأصل السامي فاسم (تارح) محرف عن (تاراخ) و (آذر) عن (آذر) التورانية بمعنى العالي ومنها اذربيجان بمعنى اكمة العظماء العالية لأن معنى بيجان (العلماء) (١٠٠).

غير انه يعود ويؤكد ان مسألة اصل اليهود مسألة فرعية لأن هدفه الأساسي الذي يصبوا إليه هو إثبات أن اليهود هم السكان الحقيقيون للأرض الفلسطينية ويقول (مهما يكن من أصل العبرانيين فمما لا شك فيه أنهم رحلوا لأرض كنعان من أور الكلدانيين ونزلوا فلسطين) (١٠٠).

ويبدو ان حديث ادهم عن تاريخ استيطان اليهود في فلسطين لم يرض مطامع اصحاب مجلة الشمس الأمر الذي دفع ادهم للحديث عن يهود مصر الذين صاحبوا موسى كزعيم سياسي على - حد تعبيره - إلى سيناء وأسسوا هناك النواة الأولى لدولة إسرانيل ومنها هاجموا الكنعانيين واستوطنوا بعد ذلك فلسطين ويقول (ولقد كان لمكوث الإسرانيليين تحت قيادة موسى اربعين سنة في أرض مدين بسيناء أثر كبير في تغير طبانعهم إذ نشأ جيل جديد شجاع ألف حياة الصراع والجلاد وكان نواة لتأسيس الدولة الإسرانيلية بين ١٠٠٠ قبل الميلاد) (٢٠٠). (ويمكننا أن نلخص تاريخ هذه الدورة بأنها صراع الكنعانيين وأسباط بني إسرائيل حول الأرض (أي فلسطين) صراع الكنعانيين وأسباط بني اسرائيل حول الأرض (أي فلسطين)

وقد استفاض أدهم في وصف بطولات بني إسرائيل التي لا تقل في نظره عن البطولات الإغريقية غير أنه أسف على تأثر الإسرائيليين بثقافة الكنعانيين الغيبية التي جمعت بين عقيدة الوحدة والكثرة، الأمر الذي انتهى بهزيمتهم على بد الفلسطينيين الغزاة في القرن الثالث عشر قبل الميلاد حتى جاء طالوت (أي شاول ملك بني إسرائيل) (١٠٠٨) الذي نكل بالفلسطينيين وأعاد بناء مملكة بني إسرائيل (١٠٠١). ثم أاعاد الفلسطينيون عليه الكرة فقتلوه وأطاحوا بمملكته، وسرعان ما تجمع اليهود تحت لواء داود الذي اتخذ من القدس عاصمة لمملكته فنكل بالفلسطينيين وأعاد تابوت العهد (وهو

الصندوق الذي وضعه موسى بأمر من الله وكان بداخله عصا هارون ولوحا العهد وكتاب التوراة) (م) ووضعه على جبل صهيون . ثم دب الضعف في أمور المملكة على عهد سليمان الذي بدد ملك أبيه بالاستدانة لتشييد القصور والحصون والهيكل الذي وضعه على جبل صهيون (أي بيت الحرب بدلا من خيمة الشهادة المتنقلة) (م) . وانقسمت المملكة من بعده إلى دولتين دولة إسرائيل ودولة يهوذا وقد أدي اختلاط دولة إسرائيل بالكنعانيين والفينيقيين الى ضعفهم وتخلفهم ولا سيما بعد حروبهم مع دولة يهوذا الأمر الذي انتهى بالدولتين إلى الاندثار (م) .

ولعله أراد من العرض التاريخي السابق لأطوار دولة بني إسرائيل تبرير هجرة اليهود المحدثين إلى فلسطين باعتبارها موطنهم الأصلي - الأمر الذي يجعل من القضية الفلسطينية - أمام الرأي العام المصري - مجرد صراع مشروع بين الإسرائيليين أصحاب الأرض وبين مغتصبيها من العرب ولا غرو في أن إسماعيل أدهم قد نجح إلى حد ما - في مقالاته الخمس التي حررها على صفحات مجلة الشمس في الفترة من ١٩ أغسطس إلى ١٦ ديسمبر عام ١٩٣٧ - في التوفيق بين جل نزعاته التي يؤمن بها وبين المهام الموكلة إليه. فقد حط من أمر الدين واعتبر أنبياء الله موسى وداود وسليمان مجرد قادة سياسيين لليهود الذين لم يضع ملكهم إلا اتباعهم لملة الكنعانيين معبراً بذلك عن نزعته الإلحادية، واجتهد في ربط أصول يهود الدونمة بيهود الشرق لردها إلى الجنس الطوارني وأكد في الوقت نفسه أحقية يهود العالم في فلسطين باعتبارها ارض المعياد المسلوبة.

ويمكننا أن نلاحظ تجاهله للكتابات العربية عند حديثه عن أصل العبرانيين وقبوله أسفار التوراة سندا دون الأيات القرآنية في عرضه لتاريخ اليهود وقصص أنبياء الله موسى، وداود، وسليمان واعتماده على كتابات المستشرقين أمثال المستشرق الألماني جاير رودولف (١٨٦١-١٨٢٩) وماكس لور واستبعاده الدراسات العربية في أرض الوقائع والأحداث . الأمر الذي

يكشف عن انتمانه للجمعيات الصهيونية والمحافل اليهودية (\*) (مه) التي روجت لهاتبك الأراء .

- ان حديث أدهم عن أصول اليهود وأجناسهم محاكاة ظاهرة لكتابات كل من كلاتزكين، وزولشان وغيرهما من علماء الأجناس الذين أثاروا مسألة الأرية والسامية خلال مناقشاتهم لطبانع الجنس اليهودي ولا سيما في المنتديات الصهيونية في العقدين الثالث والرابع من القرن العشرين فقد حاولت المنظمات الصهيونية الترويج لفكرة تميز اليهود عن العرب وإن انحدرت جنورهم من أصل واحد ووصفت المتأخرين بالهمجية والذئاب المتربصة لليهود الأمر الذي يستوجب القضاء عليهم والحيلولة دون اتحادهم
- ان حديث أدهم عن فلسطين باعتبارها الموطن الشرعي لليهود لا يأتي بجديد عما كان يسمعه من أساتذته في جامعة موسكو عن ضرورة تخلص أوروبا من اليهود بعد عجزها عم دمجهم في قومياتها وذلك بجعل فلسطين وطناً قومياً لهم الأمر الذي يبرر تحمس إسماعيل أدهم للعمل مع الجمعيات الصهيونية في مصر التي كانت تشجع اليهود على الهجرة إلى فلسطين (٥٠).
- ان دعوة أدهم لهجرة اليهود المصريين إلى فلسطين يعبر عن ثقل الجمعيات الصهيونية في مصر في هذه الأونة في حين أن اليهود عامة، والمنتمين منهم إلى الحركة الصهيونية خاصة كانوا لا يلقون إلا البغض والاضطهاد في شتى بقاع العالم ولا سيما في اليونان وتركيا وسوريا، الأمر الذي يكشف عن مدى أهمية كتابات أدهم بالنسبة للحركة القومية اليهودية التي انتشرت في القرن العشرين من جهة

<sup>(\*)</sup> من أشهر المحافل اليهودية في مصر محفل ابن ميمون بالقاهرة والياهو جنابي بالإسكندرية ويناي بريث بالقاهرة، وماجن ديفيد بالمنصورة، وأهيل بطنطا، وإسرائيل ببور سعيد، وكلها ظهرت في الفترة من ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤ / ١٩٤ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ / ١٩٤٥ /

وخطورتها على الشعب الفلسطيني الذي كان يعاني من تزايد حركة الاستيطان اليهودي التي تزايدت في فترة الثلاثينيات بفضل جهود الجمعيات الصهيونية في الإسكندرية من جهة اخرى (٨٦).

- إن فكرة الفرعونية التي تبناها أدهم ما هي إلا ترديد لدعاة الفرعونية من اليهود والمفكرين المصريين .

### \* \* \*

وحسبنا في هذا المقام أن نعرض في عجالة لنشأة هذه الدعوة وتطورها في الفكر المصرى الحديث:-

فقد اختلف الباحثون فيما بينهم على تحديد بواعث هذه الدعوة فيردها البعض إلى عائلة قطاوي البهودية - ومن أعلامها يوسف أصلان قطاوي باشا عضو الجمعية التشريعية المصرية عام ١٩٢٤ ووزيراً للمالية عام ١٩٢٤ ورينية قطاوي عضو البرلمان المصري عام ١٩٣٩ - التي كانت تدعو إلى المحافظة على الأثار الفرعونية باعتبارها تراث اليهود والمصريين الذي يميزهم عن يهود العالم، ومورداً اقتصادياً مهماً لهم في الوقت نفسه (١٨٠٠ أ. ذلك فضلاً عن يعقوب صنوع (١٩٣٩-١٩١٢) الذي كان يعد اول صحفي مصري يصرح بانتماءاته القومية المصرية دون غيرها وذلك في مجلته (أبو نظارة زرقا لسان حال الأمة المصرية الحرة) وهو اول من المح لجذور المصريين الفرعونية في تمثيليته الفكاهية (القرداتي) (١٨٠٠). ويرجعها فريق آخر إلى الشعور الوطني المصري الذي لم يفتر قط رغم خضوع مصر تحت حكم الغزاة منذ آلاف السنين ويستندون على ذلك بإيماءات رفاعة الطهطاوي وعلى مبارك ومحمد عبده وعبد الله النديم (١٨٥ واحمد عرابي (١٨٤١ – ١٩١١) والشيخ على يوسف خطابهم إلى الأمة المصري ووجهوا خطابهم الى الأمة المصري ووجهوا خطابهم الى الأمة المصري الأمة المصرية (١٠٠٠)

ذلك فضلاً عن تلمحياتهم بعظمة مصر الفرعونية وآثارها الخالدة. ويربط بعضهم بين شعار مصر للمصريين الذي أكده أحمد لطفي السيد في كل كتاباته ودروسه في مدرسة الجريدة الصحفية ووجهة حزب الأمة السياسية وبين الدعوة للفرعونية (۱۱) التي روج لها جل تلاميذه في الفترة (۱۹۰۷-۱۹۳۸) ومنهم محمد حسين هيكل، وتوفيق الحكيم وطه حسين، ومحمد زكي عبد القادر، ومحمد أمين حسونة، والمثال محمود مختار، وحافظ إبراهيم ومحمد عبد الله عنان، وأحمد شوقي (۱۹۰۳) وغيرهم من الذين أرادوا بعث الثقافة الفرعونية في الرأي العام المصري فراحوا يؤكدون على الخصال والسمات العقلية والأخلاقية التي تميز أحفاد الفراعنة عن غيرهم، ويعددون مناقب المصريين القدماء في العلوم والفنون والأداب وقد مكنهم من ذلك اكتشاف مقبرة توت عنخ آمون عام ۱۹۲۲ فنظمت القصائد في المحافل العامة تزهر بالأهرامات وتفخر بمجد الأجداد، ونحتت التماثيل لألهة مصر وملوكها الفراعنة، ورسمت صور أبي الهول على طوابع البريد وزينت بها الصحف والمجلات.

وقد دعت مجلة السياسة الأسبوعية في فترة العشرينات إلى ضرورة دراسة التاريخ المصري القديم بمنأى عن المصادر العربية، والنظر إلى الثقافة الفرعونية باعتبارها كياناً مستقلاً ومنفرداً، والعمل على إحياء الأداب الفرعونية وإرساء تعاليمها الأخلاقية باعتبارها أصل ديانة التوحيد، واحياء فن العمارة الفرعوني ومحاكاة طروزه في البناء والزخرف (٦٠) ويروق لفريق ثالث إقران الدعوة الفرعونية بكتابات بعض المسيحيين الذين راق لهم بعض أحاديث اللورد كرومر والمبشرين الإنجليز عن الجذور الفرعونية للأقباط ومنهم مرقص باشا سامح، ورمزي تادرس، والشاعر الأسيوطي نصر لوزا، وسلامة موسى وغيرهم من الذين هاجموا فكرة الرابطة العربية بحجة أن العرب المسلمين غزاة غاصبون كغيرهم من الإغريق والرومان وأن الأقباط دون غيرهم هم أصحاب البلاد الحقيقيين، وهم أحفاد الفراعنة الذين حافظوا على تراث في طقوسهم وأعيادهم وشعائرهم الدينية وقد تبنت صحيفة رعمسيس هذه الدعوة وراح كتابها

يشيعون في الرأي العام أن كلمة (ايجيبتوس) اليونانية ترجع إلى لفظة قبط وتعني سكان مصر الأصليين، وحثت جميع الطوائف المسيحية على تسمية ابنائهم بأسماء فرعونية ودعت إلى إحياء اللغة الهيروطيقية والديمقرطيقية والكتابة الهيروغليفية، ودرج الأشكال الهجانية ضمن زخارف المنسوجات وأسوار الكنائس. ذلك فضلاً عن الندوات الشعرية التي كانت تعقد في نادي رعمسيس لإلقاء بعض القصائد التي تؤكد صلة الأقباط بأجدادهم من جهة، وترثي حالهم في ظل حكم العرب من جهة أخرى (١٠).

### \* \* \*

ويتضح من العرض السابق أن حديث إسماعيل أدهم عن الفرعونية كان حديثاً معاداً وأن دعوته لبعثها كانت شاغرة من مواطن الأصالة والابتكار وإذا ما نظرنا إلى رده على فليكس فارس ومحجته له بوجود أثر الثقافة الفرعونية في ملابس الفلاحين وطرق الري والزراعة، فإننا نجد في مثله هذا محاكاة واضحة لما أورده الدكتور حسين فوزي في قوله (الفلاح المصري اليوم هو نفسه فلاح آلاف السنين، لا في نوع التفكير، ولا في لغته ولا في عقيدته، ولا في لباسه - وإن كان المظنون أن لبس الفلاح اليوم هو (الكلاميدة) اليونانية من أيام البطالسة - ولكن فيما له علاقة بالأرض والري والزراعة، يخرج إلى الحقل ويعود إلى مأواه البدائي، يتزوج ويخلف الأولاد أيادي عاملة، وينام هو وهم والبهائم والدواجن فما يكاد يكون مكاناً واحدا) (٥٠).

وبالطبع كان من اليسير على فليكس فارس الرد على كليهما بأن مثل هذه المظاهر عرضية ولا يمكن اعتبارها من الثوابت الثقافية، وأن المثل الذي ساقاه دليلاً منهافتاً على أصالة الفرعونية في ثقافة المصربين المحدثين وذلك لأن الملبس والمأكل وطرق الزراعة وما شابه ذلك تخضع جميعها إلى البينة والنشأة ومدى تفاعل الفرد مع الثقافة السائدة ويقول (إن مناظري يعترف بأن لمصر ثقافة تقليدية لا يمكنها أن تخرج عنها ما لم تهز المجتمع في صميمه، ولكنه بعود بهذه الثقافة إلى أصل فرعوني راسخ سواء

في طرق المعيشة أو في الدين، ودليله على استقرار مصر على حضارة فرعونية جلباب الريفي الأزرق وطرق الري ( ... أما أن يعد المناظر طريقة استغلال الأرض فطرة فذلك مما لا يوافقه أحد عليه، لأن المسألة هنا تتعلق بتطور في أساليب الصناعة، ولا شأن للفطرة فيها . ولو كان الأمر كما يقول المناظر لكان كل مرتد لغير القميص الأزرق، وكل حارث بآلة حديثة، وكل مستبدل (شادوفا) (بطلمبة) فاقداً للفرعونية التي يريد المناظر بعثها ... إن مصر لن تكون فرعونية في القرن العشرين إلا إذا تراجع الزمان القهقري طاوياً معه كلمة الله التي جعلت قوم فرعون حديثاً في تاريخ الشعوب) (١٠) .

### \* \* \*

على الرغم من قوة طعون ودفوع المتناظرين حول قضية الوحدة العربية وإشكالياتها فإننا لا يمكننا اعتبارها سوى مساهمة إيجابية من قبل المتناظرين في المعركة الدائرة بين المجددين والمجدفين من المفكرين المصريين منذ مطلع العقد الثالث من هذا القرن على صفحات مجلة (الهلال، والمنار، السياسة الأسبوعية البلاغ الأسبوعية، الأهرام، الجهاد، الرابطة الشرقية، الفتح، نور الإسلام، الرسالة، المجلة الجديدة) حول قضية الانتماء والولاء والهوية المصرية.

وكان للأتراك والإنجليز دور لا يغفل في تشويش الرأي العام القائد وانقسام الجمهور إلى شيع ومذاهب (١٠) حول خمسة منابر فكرية هي الرابطة الإسلامية، والقومية المصرية، والرابطة الشرقية، والرابطة الغربية، والوحدة العربية، وقد فقد منبر الجامعة الإسلامية والرابطة الشرقية معظم مؤيديه منذ مطلع الثلاثينات عقب انهيار الخلافة العثمانية. وتفرق المتحمسين للرابطة الشرقية وانضمامهم لمنابر أخرى بينما أتحد منبر التغريبيين مع دعاة القومية المصرية.

ولم يبق من القوى المتعاكظة سوى فريقين دعاة القومية المصرية

واقرانهم التغريبيين من دعاة (الكوكبة والحضارة الإنسانية ورابطة البحر أوسطية) وقد جمع هؤلاء بين الدعوة لبعث الحضارة الفرعونية واقتفاء اثر الغرب في المدنية الحديثة ومن أظهر أعلامهم إسماعيل مظهر، محمد حسين هيكل، سلامة موسى، محمد لطفي جمعة، محمود عزمي، طه حسين، محمد عبد الله عنان، فكري أباظة، حسين مؤنس، حسن صبحي، مرقص سميكة (١٨).

وبمكننا تلخيص دعوتهم في: -

أن القومية المصرية حقيقية لا يمكن إنكارها وعلى المصريين العمل على تأكيدها، وذلك بتمصير كل نواحي ثقافتهم بغض النظر عن مصادرها ومنابتها الأصلية . وأن اعتناق جل المصريين للإسلام وتحدثهم العربية لا يجب أن يكون حائلا بينهم وبين إثبات هويتهم، وذلك لأن الطابع المصري المتغلغل في دماء المصربين أقوى من أن تطمسه ملة، وتغيره لغة، ويدللون على ذلك بأن المصريين قد صبغوا الإسلام بصبغتهم وأضافوا عليه من عاداتهم، وجعلوا للسانهم العربي لكنه، وانتحلوا من الفصحي لغة عامية خاصة بهم . وأن وحدة اللغة التي تربط مصر بجيرانها لا يمكن اتخاذها تكأة للزج بها في أتون قضاياهم ومشكلاتهم ولا علة لربطها بثقافتهم الأسيوية الراكدة . وذلك لأن هاتيك الرابطة لا يتعدى أثرها تأثر من يتحدثون الإنجليزية من الأمم المختلفة ببريطانيا . وأن العقلية المصرية في تفكيرها وإبداعاتها أقرب إلى الغرب ولا سيما إلى بلدان البحر المتوسط منها إلى البلاد الشرقية، الأمر الذي يقتضي لمصر أن تنتحل الأسس النهضوية التي أقامت عليها أوروبا مدنيتها الحديثة فتعبد دراسة ثقافة اليونان والرومان، وتنظر بعين النقد للتراث العربي، وتتصل اتصالاً مباشراً بحركة الأدب والفكر والفن الغربي الحديث ثم تقوم بتمصير كل الوافد من تلك الثقافات وطبعه بطابعها .

وقد جنح أدهم - كما بينا - لهذا الفريق ولم يضف على دعوى أصحابه

إلا مسحته الطوارنية ونزعته الإلحادية وعمالته الصهيونية.

اما الفريق الثاني فيمثله دعاة الرابطة العربية وجلهم من أنصار الجامعة الإسلامية والرابطة الشرقية الذين فقدوا منابرهم فانضووا تحت لواء الوحدة العربية لاقترابه من نوازعهم واتجاهاتهم بجانب وعيهم بالقومية المصرية ومن أبرز رواد هذا الفريق محمد بخيت (١٨٥٤-١٩٣٥)، أحمد زكي (١٨٦٠-١٩٣١)، حافظ محمود (١٨٧١-١٩٣١) محمد علوبة (١٨٧٥-١٩٥٦)، هدى شعراوي (١٨٧١-١٨٤٧)، عبد القادر حمزة (١٨٨٠-١٩٤١) ابراهيم المازني (١٨٩٠-١٩٤٩)، عبد الله عبد الرحمن عزام (١٨٩٦-١٩٧٦)، محمود تيمور (١٩٨٤-١٩٧٣)، عبد الله عفيفي (ت ١٩٤٤) (١٠٠)، محمد رشيد رضا (١٠٠٠)، عبد الوهاب عزام، منصور فهمي، مكرم عبيد، سعيد حيدر، محي الدين رضا، حسن البنا (١٠٠٠) ويمكننا ابجاز آرانهم في: -

أن الاعتزاز بالفرعونية وبالطابع المصري لا يتعارض مع الانتماء للأخوة العربية، فالمصريون سلالة الفراعنة وإخوان العرب يجمعهم الإيمان بالله والتاريخ المشترك واللغة وجل مظاهر الثقافة، الأمر الذي يؤكد هويتهم العربية، ومن الهراء تصور تبديل هذه الهوية أو طمسها، وأن الدعوة لإحياء الفرعونية يجب أن تقتصر على بعث الروح الحضاري الذي جعل من تراث الأجداد مجداً تشمخ به الهامات. أما صلتنا بالغرب فيجب أن تسلك سياسة المنافع وأن نعرض كل ما نبتضعه من ثقافته على ميزان النقد.

وأن نظرة المصريين للعرب مغايرة تماماً عن نظرتهم للإنجليز والفرنسيين وذلك لأن العرب حملوا إلى مصر الخير يوم عرضوا على أهلها الإسلام فدخلوه طواعية . أما الأوروبيين فلم يهبطوا مصر إلا طامعين سلابين، ونهابين مفسدين كل طيب ومذلين كل عزيز (لا تستطيع مصر الإسلامية إلا أن تكون فصلاً من كتاب المجد العربي، لأنها لا تجد مدداً لحيوتيها ولا سنداً لقوتها ولا أساساً لثقافتها إلا في رسالة العرب.

أما أن يكون لأدبها طابعه ولفنها لونه فذلك قانون الطبيعة ولا شأن لمينا

ولا ليعرب فيه ... وبعد فإن ثقافتنا الحديثة إنما تقوم في روحها على الإسلام والمسيحية وفي أدبها على الأداب العربية والغربية، وفي علمها على القرائح الأوروبية الخالصة أما ثقافة البردي فليس يربطها بمصر العربية رباط، لا بالمسلمين ولا بالأقباط) (١٠٠). وأن الرابطة القومية التي تربطنا بالعرب لا تعد من الثوابت الثقافية فحسب بل فلسفة عملية تهدف إلي المنافع المتبادلة، فأمان العرب أمان لمصر وحماية لحدودها، وموارد مصر والعرب مجتمعة تغنيهم أبد الدهر وأن التقدم الذي يحلم به كل قطر من الأقطار العربية لن يتأتى لهم إلا في ظل وحدة تتكامل فيها الطاقات وتتأزر فيها الجهود والإمكانات (إنه ليس من الخير لمصر مطلقاً أن تظل معزولة عن البلاد العربية بحجة أنها مشغولة بأمورها الداخلية والخارجية . فلقد كانت الوزارات المصرية كلها قبل ذلك تؤمن بنظرية العزلة المؤقتة ريثما تفرغ البلاد المصرية من قضيتها وتطمنن إلى دستورها الذي كافحت من أجله البلاد المصرية السنين) (١٠٠).

وقد انضوى فليكس فارس تحت لواء هذا الفريق وكان من أخلص دعاته - كما أشرنا - وطرافة موقفه تتمثل في قناعته بفكرة العروبة رغم انتمائه العقدي، فالمارونيون - كما ذكرنا - من أبعد الطوائف اللبنانية عن الدعوة للوحدة العربية، وذلك لاعتقادهم بأنهم أقرب إلى فرنسا على وجه الخصوص منهم إلى أي بلد آخر، وأن العرب ليسوا إلا غزاة طارئين كسائر الغزاة، وأن الفينيقية هي الأصل الذي يجب أن ينتسب إليه اللبنانيون ويتمسكون به، وأن الفكرة العربية القومية ليست إلا ستاراً يخفى وراءه السيطرة الإسلامية، وأن الديانة الإسلامية وأنما هي دخلية، وأن الديانة الوطنية هي المسيحية لأنها نشأت في الشام (١٠٠).

وكان فارس على النقيض من ذلك تماماً الأمر الذي وضعه في مصاف الفرسان النبلاء الذين يقدمون المصلحة العامة على الميول والرغبات والمعتقدات، ومن أجل ذلك كان جديراً بلقب (أمير منابر العروبة) الذي

لقبه به اصدقاؤه ومريدوه.

ومن المؤسف أن المتناظرين (أي فارس وأدهم) قد رحلا قبيل نهاية المعركة التي انتهت بتسليم الفريق الأول كل أسلحته طواعية بعد أن تكشف له زيف أسانيده، وصحة دفوع خصمه . فقد كشفت سياسة إنجلترا وفرنسا وإيطاليا الاستعمارية الوجه القبيح لأوروبا وأكد تآمر المنظمات الصهيونية على فلسطين مطامع الغرب في العالم العربي فأيقن إسماعيل مظهر وطه حسين، محمود عزمي، محمد حسين هيكل، سلامة موسى وغيرهم من أقطاب الفريق الأول أنهم كانوا مخدوعين بشعارات ابتضعوها من الغرب، وواقعين في شرك نصب لهم لتزييف وعي الأمة العربية تمهيداً للقضاء عليها .

فها هو الأول يؤكد أن قانون النشوء والارتقاء يحتم على العرب أن يتحدوا إذا ما أرادوا البقاء ويقول (إذا أراد أبناء العرب أن يتسنموا هذه القمة، ويعيدوا ذلك المجد القديم، فأول واجب عليهم أن يعتقدوا اعتقاداً جازماً لا ريب فيه، أن ذلك إنما يرجع إلى أنفسهم أولاً وقبل كل شيء . إذا كان المجموع في البلاد العربية في هذا العصر ضعيف التماسك محطم الروابط مفكك الصلات، فلا ينبغي أن تفت هذه الظواهر على خطورتها في عضد الفرد، وتبعث في نفسه اليأس من إمكان تأليف مجموع قوى مترابط متحد في عصر قريب) (ه)

ويعرب طه حسين عن مدى إيمانه بالتضامن العربي بجانب قناعته بضرورة المحافظة على القومية المصرية ويقول (أنا أيضاً أتهم بالإغراق في التجديد والانحراف عن العروبة وعما ينبغي لأهلها من التضامن والتعاون. والله يشهد ما أحب العروبة أحد كما أحببناها، ولا حرص على قوة العروبة ونهضتها أحد كما حرصنا عليها، ولا جاهد في ذات العروبة أحد بالقلم واللسان كما جاهدنا نحن في ذاتها. ولكننا كنا وما زلنا نكره التكثر والتزيد، ونمضى في طريقنا غير حافلين بما نلقى من عقاب، ولا أبهين إلا

بأن ترضي ضمائرنا وتطمئن قلوبنا إلى ما نحن ماضون فيه أو مقدمون عليه) (١٠٦) .

وعنى محمود عزمي بشرح معوقات الوحدة العربية مع حسه بالسعي إلى تحقيقها والتغلب على تلك المعوقات المتمثلة في تعدد الولاءات والانتماءات في مصر بخاصة وتذبذب العرب بين الوحدة الدينية والرابطة الإقليمية وتخوف بعض الطوائف المسيحية من الخضوع تحت سلطة العرب المسلمين وتفضيل البعض الأخر انتماءه إلى الغرب دون الشرق ويقول (فالمصريون في عموم مفكريهم لا يعتبرون انفسهم عرباً . وهم في الوقت نفسه يحلو لهم أن يتباهوا بأنهم زعماء بلاد العربية جمعياً ويدعون إلى توحيد الثقافة في هذه البلاد ويسرهم أن تنتدبهم حكومتهم للعمل عند حكومات البلاد العربية . وهم من ناحية أخرى يذكرون لك في كل مناسبة أنهم يتزعمون الإسلام بأزهرهم العتيد . وإذن فهم يعنون بالوحدة الإسلامية الواسعة التي تنتظم العروبة والإيرانية والتركية وما إليها حتى بلاد الصين .

ثم هم في الوقت عينه يقولون لك إنهم يخشون أن نعت الوحدة بالإسلامية قد يثير شيئاً من الأشباح أمام إخوانهم الأقباط ولذلك يؤثرون استبدال الشرقية بالإسلامية وبالعروبة أيضاً. وكل هذا إلى جانب من يبثونك الشكوى من كثرة التكاليف التي يلقيها على عاتفهم مركز مصر الجغرافي الذي يملى عليها أن تحصر جهودها في سبيل الاتجاه نحو البحر الأبيض المتوسط ونحو الغرب وعدم تحميل كواهلها بأعباء ثقيلة تجئ عن طريق الانثناء إلى الشرق. وتلك كلها عقبات في سبيل تحقيق الجبهة العربية وهي عقبات منبثقة من منطق شعوب هذه الجبهة التي يراد تحقيقها) (۱۷).

ويصرح محمد حسين هيكل بأنه لم يقصد من دعوته للفرعونية في أول عهده إلا شحذ الهمم وإيقاظ النيام بيد أنه انحرف عن ذلك إلى إنكار عروبة مصر والاعتزاز بقوميتها المستقلة عن غيرها مدفوعاً إلى ذلك من الفكر السياسي الأوروبي الذي كان يعلى من شأن الوطنية على دونها من الميول

والنزعات ثم يقرر انه ارتد عن هذه الأراء بعد أن تكشف له عجزها عن تحقيق الأمال والأهداف. فعزلة مصر لن تمكنها من التصدي لهجمات المستعمرين وحملات الغاصبين، وأنه من صالحها التحصن بالعروبة دون التنازل عن مشخصاتها التليدة ويقول (ولقد تأثرنا معشر أمم الشرق بهذه الفكرة القومية واندفعنا ننفخ فيها روح القوة نحسب أنا نستطيع أن نقف بها في وجه الغرب الذي طغى علينا وأذلنا، وخيل الينا في سذاجتنا أنا قادرون بها وحدها على أن نعيد مجد آبائنا وأن نسترد ما غصب الغرب من حريتنا وما أهدر بذلك من كرامتنا الإنسانية.

ولقد انسانا بريق حضارة الغرب ما تنطوي هذه الفكرة القومية عليه من جراثيم فتاكه بالحضارة التي تقوم على أساسها وحدها . وزادنا ما خيم علينا من سجف الجهل إمعاناً في هذا النسيان على أن التوحيد الذي أضاء بنوره أرواح آبائنا قد أورثنا من فضل الله سلامة الفطرة هدتنا إلى تصور الخطر فيما يدعو الغرب إليه) (١٠٨) .

واخيراً بتراجع سلامة موسى عن عدانه للرابطة العربية، وكف عن ترويجه للفرعونية، وحد من غلوانه في التشيع للغرب وسلم بضرورة توطيد الروابط بين مصر والعرب ويقول (وكلنا يرغب في أن يتوحد العالم العربي في اللغة العربية ولكننا لا نحب أن نضحي في ذلك بشخصيتنا ولا نحب أن تكون الرابطة بيننا وبين سائر الأقطار العربية رابطة لغوية فقط وإنما ترتبط هذه الأقطار بثقافة حديثة قائمة على العلم والصناعة تربطنا جميعاً برباط الحضارة لا برباط البداوة) (١٠٠١). (فلو استطعنا أن نجمع بين رابطة اللغة ورابطة الثقافة لكان لنا من ذلك أقوى ما يمكن تصوره من الروابط التي تربط الأمم ... واللغة موجودة فليس لنا فيها فضل وإنما علينا نحن في مصر باعتبار أننا أرقى الأمم العربية الأن أن نوحد رابطة الثقافة وإذا جاز الغش في شيء فليس يجوز في الثقافة . فما لم يكن أدبنا وعلمنا صحيحين فهما مقضي عليهما إن أجلاً وإن عاجلاً . فيجب أن يكون في

ثقافتنا ما يجذب إليها أذهان العراقي أو السوري أو المراكشي دون أن، نطلب منه ذلك) (١١٠٠).

ولا ينبغي علينا رد قناعة بعض المفكرين المصريين بالوحدة العربية — بعد عزوفهم عنها - إلى مداهنة السلطة السياسية أو مسايرة جمال عبد الناصر (١٩٧٠-١٩٧٠) على وجه التحديد الذي جعل من مصر قلب العروبة ودرعها الحصين وبايعه العرب زعيما لهم ((()) وذلك لأن الوقائع التاريخية تكذب ذلك وتوعز أمر تحول الرأي العام المصري صوب الرابطة العربية إلى جهود المحافظين المستنيرين الذين نجحوا إلى حد كبير في التوفيق بين الاعتزاز بالشخصية المصرية ونزعة العوام الدينية والانتماءات الحضارية، وفضح سياسة الغرب الاستعمارية والمؤامرة الصهيونية.

ومن المثير للأسى والأسف والحزن أن الشعور بالعروبة بات متغلغلاً في الرأي العام لا في مصر وحدها بل في سانر الأقطار العربية دون جدوى!!!

وما زال المفكرون المصريون المعاصرون يعتبرون القومية العربية من الثوابت الثقافية التي يجب الحفاظ عليها ويحدثنا زكي نجيب محمود عن ذلك: -

فعلى الرغم من حرصه على الهوية المصرية ومشخصاتها وجعلها الولاء الأول لكل مصري فنجده لا ينكر الانتماء الثقافي العربي والشعور الفطري العقدي ويجعل للولاء ثلاث دوائر متداخلة تعبر جميعها عن الهوية المصرية وهي الأصول القومية الفرعونية، والمشخصات الثقافية العربية، والشعور الديني إسلامياً كان أو مسيحياً (١١٠٠). ويقول عن مراحل تطور وعيه وأطوار ولائه (لبثت على ضلال فيما يخص بالعلاقة بين مصر والوطن العربي إلى سنة ١٩٥٦ فلقد كنت قبل هذا التاريخ معتقداً بأن مصر وحدة قائمة برأسها من الناحية الحضارية، ولا يجوز لنا أن ندمج انفسنا في قومية عربية تأخذ منا ولا تعطينا ... واشتد إيماني بأن عزة مصر لا تكتمل إلا وهي - برغم مصريتها المتميزة بماضيها وحاضرها معاً - جزء من وطن عربي كبير ...

وعلى ان عروبة المصري لا تنفي عنه مصريته بكل ما يميزها عن سائر اجزاء الوطن العربي. كالفرد في الأسرة الواحدة تكون له خصائصه الفردية كما تكون له سمات الأسرة في وقت واحد. فمهما يكن بين أبناء الأمة العربية من ضروب التباين من حيث العرق أو الأصول التاريخية أو غير ذلك فبينهم وحدة ثقافية فيها السفة والعمق ما يكفل لها القوة والدوام) (١٣٠٠).

وحقيق بنا أن نتساءل في ضوء الإجابات المطروحة.

هل القومية العربية من الثوابت الثقافية ؟ وما الدليل على ذلك ؟ وهل المراكز المتخصصة للترويج لفكرة العروبة كافية لإنماء الشعور العربي ؟؟؟ هل يمكن ليوتوبيا وحدة العرب أن تتحقق في ظل اضمحلالهم الحضاري ووعورة الواقع السياسي وقبضة الغرب الفولاذية ؟ وهل اتفاقية البحات والسوق الأوروبية المشتركة أيسر من التكامل الاقتصادي العرب الذي نحلم به؟ وهل فشل كل الصيغ الوحدوية بين مصر وجيرانها العرب يرجع إلى خطأ التخطيط أم ضعف الشعور بالعروبة أم إلى كيد الشيطان الوسواس الخناس ؟ وما هي مصداقية القول الشائع (اتفق العرب على ألا يتفقوا) . و (العرب كالجرب لا يطيق بعضهم الأخر) ؟؟؟ هل يكون تحقيق الوحدة العربية بالتصفيق في المؤتمرات والهناف في الجلسات واحذية المؤتمرين ورابطة أعناقهم وعباءاتهم تفضح هويتهم الغربية ؟؟؟

هل هناك رابطة تجمع بين النزعة الطورانية والدعوة للفرعونية والفينيقية والترويج للكوكبة والفلسفات التفكيكية ؟؟؟

\* \* \*

.٣٧٨

### العوامش

- (۱) حسين فوزي النجار: العرب والعروبة، مكتبة الأنجلو المصرية، القاهرة، ط٢، ١٩٨٤، ص٣٠: ٥٠.
- (٢) محمد عمارة، فجر اليقظة القومية، دار الكتاب العربي، القاهرة، ١٩٦٧، ص ٢٩: ٢٢
- (٣) على حسني الخربوطلي: القومية العربية من الفجر إلى الظهر، دار إحياء الكتب العربية، القاهرة، بت، ص٥٥، ٨٤.
- (٤) أحمد عبد الرحيم مصطفى وجمال زكريا قاسم وآخرون، العلاقات العربية، العربية التركية من منظور عربي، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة، ١٩٩١، ج١، ص١٥٣، ١٥٤.
- (ه) أكمل الدين إحسان أو علي ورمضان ششن وآخرون، العلاقات العربية، التركية من منظور تركي، معهد البحوث والدراسات العربية، القاهرة، ١٩٩٣، ج٢، ص ١٢٠.
- (٦) محمود كامل: الإسلام والعروبة، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٧٦، ص٩٥: ٦١.
- (٧) على حسني الخربوطلي: القومية العربية من الفجر إلى الظهر، ص١٤٠: ١٤٧.
- (٨) مصطفى الشهابي: القومية العربية تاريخها وقوامها ومراميها، معهد الدراسات العربية، القاهرة، ١٩٦١، ص٥٧: ٥٩.
- (۹) منير مشابك موسى: الفكر السياسي العربي في العصر الحديث، منشورات مكتبة السائح، لبنان، ط۲، ۱۹۹۵، ص۱۹۰ : ۲۰۰ .
- (۱۰) أكمل الدين إحسان أو علي ورمضان ششن وآخرون، العلاقات العربية التركية من منظور تركي، ص١٢٩، ١٣٠.
- (١١) جورج انطونيوس: يقظة العرب، ترجمة ناصر الدين الأسد وإحسان

- عباس، دار الملايين، بيروت، ١٩٦٦، ص١٤٩ : ١٩٥
- (١٢) على حسنى الخربوطلي: القومية العربية من الفجر إلى الظهر، ص١٥٨: ١٦٥.
  - (١٣) المرجع السابق، ص٤٩.
- (١٤) جلال يحبى: الثورة العربية، دار المعرفة، القاهرة، ١٩٥٩، ص٦٦، ٦٧.
  - (١٥) جلال يحيى: الثورة العربية، ص١٦٣: ٢٢٢.
- (١٦) ز. إليفين: تطور الفكر الاجتماعي العربي ١٩١٧ ١٩٤٥، ترجمة انور محمد إبراهيم، دار العالم الجديد، القاهرة، ١٩٨٨، ص٧٧ – ٨٣.
- (١٧) عبد اللطيف حمزة: أدب المقالة الصحفية في مصر، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، ١٩٩٥، ج٢، ص٦٤، ٦٥.
- (١٨) فاروق أبو زيد، أزمة الفكر القومي في الصحافة المصرية، دار مأمون للطباعة، القاهرة، ١٩٧٦، ص١٢٩٠.
  - (١٩) ز. إليفين: تطور الفكر الاجتماعي العربي، ص٨٤ ٩٠.
    - (٢٠) محمود كامل: الإسلام والعروبة، ص٢٣٧: ٢٤٩.
- (٢١) أنور الجندي: يقظة الفكر العربي حركة اليقظة في مواجهة التغريب (مرحلة ما بين الحربين)، مطبعة زهران، القاهرة، ١٩٧٢، ص٧١.
  - (٢٢) ز. إليفين: تطور الفكر الاجتماعي العربي، ١٩١٧ ١٩٤٥، ص٩٨.
- (٢٣) نبيه بيومي عبد الله: تطور فكرة القومية العربية في مصر، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، ١٩٧٥، ص $\sim \Lambda$ .
- (٢٤) عبد العزيز رفاعي: أصول الوعي القومي العربي، مؤسسة المطبوعات الحديثة، القاهرة، ١٩٦٠، ص١٢٣ .
- (٢٥) نبيه بيومي عبد الله: تطور فكرة القومية العربية في مصر، ص٧٨ ٧٩.
- (۲٦) طارق عبود: مجددون مجترؤن، دار العلم للملابين، بيروت، ١٩٤٨، ص١٣١، ١٣٩.
- (۲۷) يوسف أسعد داغر: مصادر الدراسة الأدبية ، منشورات الجامعة اللبنانية، بيروت، ۱۹۸۳، ج۲، ص ۲۱۱، ۲۱۲.
  - (۲۸) فليكس فارس: رسالة المنبر إلى الشرق العربي ،ص ا .

-۳۸۰

- (۲۹) المرجع السابق ص ۱۸.
- (٣٠) المرجع السابق ص ١٩.
- (٣١) المرجع السابق ص ٣٥.
- (٣٢) المرجع السابق ص ٣٥،٣٤.
- (٣٣) المرجع السابق ص٣٥، ٣٦.
- (٣٤) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع ٢٥٧، ٢ يونية ١٩٣٨، ص ٩٢٦،٩٢٥.
- (٣٥) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ٢٦٤، ٢٥٥ ولية ١٢٠٨، ١٢٠٤.
  - (٣٦) فليكس فارس: رسالة المنبر إلى الشرق العربي ، ص١٤٧، ١٤٨.
    - (٣٧) المرجع السابق، ص٣٥.
    - (٣٨) أحمد عطية الله: القاموس السياسي، ٩٤٢، ٩٤٣.
- (٣٩) محمد القاضي، عبد الله صولة، الفكر الإصلاحي عند العرب في عصر النهضة، دار الجنوب للنشر، تونس ١٩٩٢، ص٩٥.
  - (٤٠) المرجع السابق، ص٥٥: ١١٠.
- (٤) ساطع الحصري: آراء وأحاديث في الوطنية والقومية، الأعمال الكاملة للقومية، مركز دراسات الوحدة العربية، لبنان، ط٢، ١٩٩٠، ج١، ص٧٦: ٨٤.
- (٤٢) قيس جواد العزاوي: الدولة العثمانية قراءة جديدة لعوامل الانحطاط، مركز دراسات الإسلام والعالم، توزيع دار الثقافة، القاهرة، ب ت، ص١٢٢: ١٢٥.
- (٤٣) ساطع الحصري: نشوء الفكرة القومية، دار العلم للملايين، بيروت، ط؛ ١٩٥٩، ص١٣١.
  - (٤٤) دانرة المعارف الإسلامية: دار الشعب، القاهرة، ب د، ج٢، ص١٦٨، ١٦٩.
    - (٤٥) ساطع الحصري: نشوء الفكرة القومية، ص١٣٥، ١٣٦.
- (٤٦) أسعد السحمراني: الماسوني نشأتها وأهدافها، دار النفانس، بيروت، ط۲، ۱۹۹۲، ص۱۱۰: ۱۱۰.

- (٤٧) سيار الجميل: العرب والأتراك الانبعاث والتحديث من العثمنة إلى العلمنة، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ١٩٩٧، ص١٤٧: ١٤٧.
- (٤٨) السلطان عبد الحميد الثاني: مذكرات السياسة ١٨٩١ ١٩٠٨، ترجمة مؤسسة الرسالة، بيروت، ط٥، ١٩٨٦، ص٢٥، ٢٦، ٧٣، ٧٤، ١٩٠٩.
- (٤٩) محمد حرب، العثمانيون في التاريخ والحضارة، المركز المصري للدراسات العثمانية وبحوث العالم التركي، القاهرة، ١٩٩٤، ص ٨٩٠. ٩٢.
  - (٥٠) ساطع الحصري: نشوء الفكرة القومية، ص١٤٤: ١٥٦.
  - (٥١) محمد حرب، العثمانيون في التاريخ والحضارة، ص٨٧ : ٨٩ .
- (٥٢) أحمد عطية الله: القاموس السياسي، دار النهضة العربية، القاهرة، ط٣، ١٩٦٨، ص٧٦٤.
- (۵۳) محمد حرب، السلطان عبد الحميد الثاني، دار الهلال، ع٤١٨، أكتوبر ١٩٨٥، ص١٦: ٢٦.
- (0٤) عواطف عبد الرحمن: الصحافة الصهيونية في مصر ١٨٩٧ ١٩٥٤، دار الثقافة الجديدة، القاهرة، ١٩٧٩، ص١٢٠: ٢٦٠
  - (٥٥) المرجع السابق، ص٥١، ٥١.
  - (٥٦) إسماعيل أدهم: المؤلفات الكاملة، قضابا ومشكلات، ج٣، ص٦٤.
    - (٥٧) المرجع السابق، ص٦٤، ٦٥.
    - (٥٨) المرجع السابق، ص١٣٥، ١٣٦.
    - (٥٩) المرجع السابق، ص٢٠٠: ٢٠٢.
      - (٦٠) المرجع السابق، ص٤٢١ .
- (٦١) إسماعيل أدهم: المؤلفات الكاملة، شعراء معاصرون، تقديم أحمد إبراهيم الهواري، دار المعارف، القاهرة، ١٩٨٤، ج٢، ص٤٤٠.
  - (٦٢) نفس المرجع، ص٤٤٠.
  - (٦٣) المرجع السابق، ص٩١.
  - (٦٤) المرجع السابق، ص٩٨.
- (٦٥) اسماعيل أدهم، التطور الحديث في مصر وتركيا، مقال في المجلة

- الجديدة، ع أبريل، ١٩٣٧، ص١٧: ٢١.
- (٦٦) [سماعيل أدهم: المؤلفات الكاملة، شعراء معاصرون، ص٩٢.
- (٦٧) د . عواطف عبد الرحمن: الصحافة الصهيونية في مصر ١٨٩٧ ١٩٥٤، ص١٨: ٨٣ .
  - (٦٨) اسماعيل أدهم: قضايا ومناقشات، ج٣، ص٢٥٧: ٢٦٤.
    - (٦٩) نفس المرجع، ص٢٦٤.
    - (٧٠) نفس المرجع، ص٢٦٦ .
    - (٧١) المرجع السابق، ص٢٢٦، ٢٢٧.
      - (٧٢) المرجع السابق، ص٢٦٨ .
      - (٧٣) المرجع السابق، ص٢٦٩.
      - (٧٤) المرجع السابق، ص٢٧٠.
      - (٧٥) المرجع السابق، ص٢٧١ .
      - (٧٦) المرجع السابق، ص٢٧٣.
  - (٧٧) قاموس الكتاب المقدس: مكتبة الشعلة الإنجيلية، ١٩٦٤، ص٥٠٠: ٥٠٤.
    - ( $^{\vee}$  ) اسماعیل ادهم: قضایا ومشکلات، ج $^{\circ}$ ، ص $^{\circ}$  ۲۷۰ .
      - (٧٩) انظر قاموس الكتاب المقدس، ص٢٠٩، ٢١٠.
        - (۸۰) نفس المرجع، ص١٠١٢ .
    - (٨١) اسماعيل أدهم: قضايا ومناقشات، ج٣، ص٢٧٧: ٢٨٠.
- (٨٢) كامل سعفان: اليهود تاريخاً وعقيدة، دار الهلال، القاهرة، ١٩٨١، ص٤٣.
- ( $\Lambda$ ۳) عبد الوهاب محمد المسيري: الأيديولوجية الصهيونية، دراسة حالة في علم اجتماع المعرفة، ع ( $\Lambda$ 7)، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، الكويت،  $\Lambda$ 10،  $\Lambda$ 10،  $\Lambda$ 10،  $\Lambda$ 10.
- (٨٤) أمين عبد الله محمود: مشاريع الاستيطان اليهودي منذ قيام الثورة الفرنسية حتى نهاية الحرب العالمية الأولى، سلسة عالم المعرفة، المجلس الوطنى للثقافة والفنون والأداب، الكويت، ع٢٤، ١٩٨٤، ص٩٥: ١٤٠.
- (٨٥) صمونيل ايتنجر: اليهود في البلدان الإسلامية ١٨٥٠ ١٩٥٠، ترجمة

- جمال أحمد الرفاعي، سلسة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والأداب، الكويت، ع١٩٧، ١٩٩٥، ص٢٠٣ - ٢١٣.
- (٨٦) محمد الطويل: يهود في برلمان مصر، دار الشعب،القاهرة، ١٩٨٨، ص٢: ٢٦، ٥٥: ٣٣.
- (۸۷) إبراهيم عبده: الصحفي الثائر، كتاب روز اليوسف، القاهرة، ١٩٥٥، ص٣٦، ١٢٢،٣٧: ١٢٦.
- (٨٨) على المحافظة: الاتجاهات الفكرية عند العرب في عصر النهضة ١٧٩٨ ١٩١٤، الاتجاهات الدينية والسياسية والاجتماعية والعلمية، الأهلية للنشر، بيروت، ١٩٨٠، ص١٢١: ١٢٨.
- (٨٩) فاروق أبو زيد: الفكر الليبرالي في الصحافة المصرية، عالم الكتب، القاهرة، ١٩٩٧، ص٣٣: ٥٢.
  - (٩٠) عصمت نصار : فكرة التنوير بين لطفي السيد وسلامة موسى، ص١٩٢ .
- (٩١) محمد محمد حسين: الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر، ج٢، ص١٢٤: ١٣٩.
  - (٩٢) ز. إليفين: تطور الفكر الاجتماعي العربي، ١٩١٧ ١٩٤٥، ص٩٠: ٩٢.
- (٩٣) نصر الدين عبد الحميد نصر: مصر وحركة الجامعة الإسلامية من عام المدين عبد العميد المصرية للكتاب، القاهرة، ١٩٨٤، ص٧٩: ٨٤.
- (٩٤) حسين فوزي: سندباد مصري جولات في رحاب التاريخ، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، ١٩٩٧، ص١٤٢.
- (٩٥) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع٢٦٣، ١٦٣٠، ص١٦٣٠.
  - (٩٦) محمد عزة دروزة: الوحدة العربية، ٣٨٧: ٣٠٧، ٣٣١: ٣٤٠.
  - (٩٧) نبيه بيومي عبد الله: تطور فكرة القومية العربية، ص٠٤: ٦٥.
  - (٩٨) نبيه بيومي عبد الله: تطور فكرة القومية العربية، ص٤٦: ٧٦.
- (٩٩) محمد صالح المراكشي: تفكير محمد رشيد رضا من خلال مجلة المنار، الدار التونسية للنشر، تونس، ١٩٨٥، ص١٩١: ١٩٥.

- (١٠٠) ز. اليفين: تطور الفكر الاجتماعي العربي، ١٩١٤ ١٩٤٥، ص٦٥: ٨٣.
- (١٠١) أحمد حسن الزيات: وحي الرسالة، مطبعة الرسالة، القاهرة، ج١، ط٣، ١٠١)، ص ٥٤، ٥٥.
- (١٠٢) عبد اللطيف حمزة: أدب المقالة الصحفية في مصر، الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة، ١٩٥٩، ج٣، ص ٦٨١.
  - (١٠٣) عزة دروزة: الوحدة العربية، ص ٣١٨، ٣١٩.
  - (١٠٤) إسماعيل مظهر، الإسلام لا الشيوعية، ص ٦.
- (١٠٥) طه حسين: مقدمة كتاب الفكر العربي بين ماضيه وحاضره ولسمي الكيالي، مطبعة المعارف، القاهرة، ١٩٤٣، ص ط.
  - (١٠٦) محمد محمد حسين : الاتجاهات الوطنية في الأدب المعاصر ، ص١٧٦ .
- (١٠٧) محمد حسين هيكل: في منزل الوحي، دار المعارف، القاهرة، طه، ١٩٧١، ص ٢٤.
- (۱۰۸) سلامة موسى : الأدب والحياة، دار النشر المصرية، القاهرة ١٩٥٦، ص ١٢٣.
- (١٠٩) سلامة موسى، المقالات العصرية مختارات سلامة موسى، المطبعة العصرية، القاهرة، ١٩٢٦، ص٢٦٤.
- (١١٠) حسنين كروم: عروبة مصر قبل عبد الناصر الفبراير ١٩٤٢ ٢٣ يوليو ١٩٥٢، العربي للنشر، القاهرة، ١٩٨٠، ج١، ص٣١: ١٧٤.
- (١١١) علاء متولي محمد : الاتجاه النقدي في الفكر الفلسفي عند زكي نجيب محمود، ص٢٣٤ : ٢٣٩ .
- (١١٢) زكي نجيب محمود، قصة عقل، دار الشروق، القاهرة، ط٣، ١٩٩٣، ص ٢٦٤، ٢٦٥ .

## الفصل الثالث

# موقفهما من اللغة العربية وآدابها

- العامية والفصحي .
- نظرية الرسوس الأدبية .
- خصائص الأدب العربي.
- نظرية شمس اللغات التركية.
- اللغة والآداب والفنون والمستشرقون.

لم تضف طعون ودفوع فليكس فارس وإسماعيل أدهم حول قضية اللغة العربية التي تناولاها خلال مناظرتهما أبعاداً جديدة على ما أثارته مساجلات المحافظين والتغريبيين في مصر من جهة، وردود المصلحين العرب على مطاعن المستشرقين في لغة الضاد وآدابها من جهة أخرى. تلك التي حفلت بها صفحات الدوريات، وحفظتها المصنفات، منذ الربع الأخير من القرن التاسع عشر، الأمر الذي يفسر عزوف جل المفكرين عن الاشتراك مع المتناظرين في هذه الخصومة.

وعلى الرغم من ذلك فإن دراسة البواعث الكامنة وراء موقف كل منهما حيال هذه القضية، تكشف لنا عن العديد من الأبعاد التاريخية والفكرية التي اثرت تأثيراً مباشراً في نشأة وتطور قضية اللغة العربية وآدابها وفنونها في الفكر العربي الحديث. وتوضح لنا كذلك عظمة الدور الذي اضطلع به قادة الفكر في مصر والشام في دفاعهم عن اللغة الفصحى والأداب العربية باعتبارها إحدى الثوابت الثقافية التي تتخطى دانرة الانتماء والولاء الحضاري إلى الخصال والسمات التي تحدد الهوية وتؤكد الوجود.

ولا تعدو أن تكون مصاولة فليكس فارس وإسماعيل أدهم حول الأدب العربي والموسيقى إلا مشاركة متواضعة من كليهما في المعركة التي نشبت منذ أخريات العقد الثالث من القرن العشرين في مصر بين أحمد أمين، وتوفيق الحكيم، ومحمد حسين هيكل، وسلامة موسى، وإسماعيل مظهر، وبشر فارس، وطه حسين، وزكي مبارك، وعبد الوهاب عزام، ومحمد أمين حسونة، وأمين الخولي، وعبد العزيز عزت، وعبد المتعال الصعيدي، وساطع الحصري وغيرهم على صفحات العصور، والمجلة الجديدة، والرسالة، والثقافة، والسياسة الأسبوعية والهلال والبصير.

ولم تتطرق مناظرة فليكس فارس واسماعيل أدهم الا لبعض القضايا

المطروحة على ماندة الفكر المصري في الثلاثينيات حول اللغة العربية وأدابها وموسيقاها. وقد اقتصرت على مناقشة هذه المسائل: - العامية والفصحى، والأدب العربي سماته وخصائصه، تمصير الأدب العربي أو تغريبه، نظرية الرسوس الأدبية، إقليمية الأدب والموسيقى.

\* \* \*

### فليكس فارس

و دفاعه عن أصالة اللغة العربية وآ دابها ..

لقد شرع دعاة القومية العربية الشوام منذ مطلع العقد الثامن من القرن التاسع عشر في تهذيب ثقافتهم وتعريب أروقتها، ودفعهم إلى ذلك شعورهم بخطر اللهجات العامية على اللغة الفصحى من ناحية، وسياسة التتريك من ناحية ثانية، والطابع الغربي الذي تسلل إلى آدابهم من جهة ثالثة، ورغبتهم في إحياء مجد الأداب العربية وإنهاضها من كبوتها من جهة رابعة. فبدأوا بتعريب التعليم مستعينين على ذلك بمدارس الإرساليات ومدارس الجمعيات الخيرية وتوسعوا في تعريب الكتب الدينية المسيحية مقتفين في ذلك أثر أحمد فارس الشدياق الذي شارك في تعريب الكتاب المقدس نحو عام ١٨٤٨، ثم كونوا جمعيات لترجمة أطرف الكتب الأدبية والفلسفية الأوروبية لتثقيف أهل البلاد بلغة الضاد وفنون وآداب الغرب.

ونجحوا عن طريق الصحف العربية في إفلاح وتخصيب التربة اللغوية وإثراء المآدب الأدبية التي عمت أرجاء بلاد الشام في مطلع القرن العشرين.

وقد أدرك المثقفون السوريون واللبنانيون حاجتهم لهيئة أو مؤسسة تضطلع بمهمة إحياء التراث العربي وتجديد لغة الضاد والحفاظ عليها من

49

خطر العامية واللغات الأجنبية، وبعث الحركة الأدبية والفنية في بلاد الشام ولا سيما عقب الحرب العالمية الأولى حيث الانتداب الفرنسي على سوريا ولبنان الذي جعل من اللغة الفرنسية لغة التعليم الأمر الذي كاد أن يهدر جهود الشدياق وبطرس البستاني وناصيف اليازجي ولويس المعلوف وحسين الجسر في تعريب ثقافة الشوام (أ). فتكونت عام ١٩١٨ جمعية التأليف والترجمة في دمشق التي كانت النواة الأولى للمجمع العلمي العربي السوري عام ١٩١٩ (أ) والذي قام بتأسيسه محمد كرد على وكان من أبرز أعضائه عبد القادر المغربي وعيسى إسكندر المعلوف، وعمر فروخ، وقدري حافظ طوقان، ومصطفى الشهابي. وسعى المجمع منذ إنشائه إلى جمع التراث العربي وتحقيقه ونشره ومن أعظم إنجازا ته تأسيسه للمكتبة الظاهرية التي جمع فيها منات المخطوطات العربية، وتشكيل لجنة تقويم الكتب الدراسية، وإصدار مجلة متخصصة لتثقيف الأساليب وتصويب الأخطاء اللغوية الشائعة. فالك فضلاً على جهده في تعريب لغة الدواوين ومناقشة قضايا اللغة العربية وأدابها خلال المحاضرات العامة التي كان يعقدها (أ).

ولم يكن فليكس فارس إلا واحداً من الشبيبة اللبنانية التي آمنت برسالة المجمعيين ووهبت أقلامها للجهاد من أجل تحقيق أهدافه ومراميه. فقد انطلق أمير المنابر يدافع عن اللغة الفصحى مبيناً أنها من أولى الثوابت الثقافية التي يجب على كل عربي الاعتزاز بها وتفضيلها عن سواها.

وانطلق يوضح في خطبه أن الاستعمار قد أعياه تمسك العرب بعروبتهم: - فراح يصرف النشء في البلدان العربية عن لغتهم مرغباً إياهم تارة في اللغات الأجنبية باسم التحضر والتمدن، وتارة أخرى في اللهجات العامية باسم الوطنية. ذلك فضلاً عن استنجاره بعض أقلام المستشرقين لتحقير لغة الضاد والحط من شأنها والتكهن بموتها واندثارها شأن السريانية واللاتينية، أملين من ذلك كله قطع الصلة بين العرب وبين تراثهم الذي بعد الركيزة الأساسية لقوميتهم وحجر الزاوية الذي يجمع بينهم.

وذهب فيلكس إلى أن تعلم شبيبة المصريين أو السوريين لغات أجنبية تمكنهم من الانفتاح على الثقافات الأخرى، أمر يحمد لهم، ما دام لا يصرفهم عن لغتهم الأصلية، مؤكداً على أن من يتخلى عن لغة قومه باسم التمدن، ما هو إلا خانن لقومه وواند لكرامته ويقول (إن عدداً كبيراً من ناشنتنا الحديثة يفتخرون بجلهم اللغة العربية ويدعون التفوق بالفرنسية أو الإنجليزية على سواهما، وأنا أوكد لكم أن أمثال هؤلاء المنشنين يبقون أبداً في مرتبة وضيعة بين أرباب البيان من الكاتبين بلغة جدودهم ... إن حياة اللغة في أمة هي أول مظاهر الحياة في مجموعها. ولا يمكن للوطني في أية بلاد كانت أن يبلغ في المصالح الأجنبية مرتبة عليا مهما بلغ تضلعه من لغة تلك المصلحة ولا يمكننا أن ندعي بصرف النظر عن مسألة الترجيح للجنسية، إمكان تفوق الدخيل على الأصيل في دوائر تتأثر فيها قوة العمل نفسه بملكة التعبير، لذلك نري أبناء البلاد التي تستغلها المصالح الأجنبية مستعبدين بفكرهم وعملهم لأنهم قد استعبدوا بلسانهم أولا) (أ).

كما وضح أن من الوهم الاعتقاد بأن الإنجليز والفرنسيين وأذيالهم يربدون للمصريين والشوام الخير عندما يصرفونهم عن لغة الضاد ويرغبونهم في عاميتهم أو تعلم الإنجليزية أو الفرنسية دونها. بل هم في الحقيقة يريدون قتل قوميتهم وطمس عروبتهم. وأكد أن اللغة العربية التي يتهمونها بالجمود والعجز عن استيعاب العلوم الحديثة هي بعينها التي كانت لغة العلم في ظهر الحضارة العربية، وعلى الرغم من ذلك فلم تتخل الشعوب المتخلفة آنذاك عن لغاتها الأصلية بل نقلوا علوم العرب إليها، الأمر الذي يؤكد أن سبيل العرب للرقي ليس في تخليهم عن لغتهم القومية بل في تعلمهم لغات الحضارات المختلفة، ونقل ما فيها من أدب وعلم وفن إلى لغتهم للاستفادة منها.

كما نزع إلى أن جمود اللغة العربية وتخلفها عن ركب الحضارة لا يرجع إلى قصور في طبيعتها بل يرد إلى إهمال أصحابها لها .

واوضح أن ما بها من المفردات والتراكيب واستعدادها للنحت

والاشتقاق والتعريب يفوق دونها من اللغات ولا ينقصها إلا جماعة تقوم عليها لتحلها من قيودها العتيقة وتعمل على تنميتها وتطويرها ويقول في معرض ر ده على الأب لامنس (١٨٦٢-١٩٣٧م) وهو من أكابر المستشرقين البلجيكيين المتعصبين ضد الإسلام والطاعنين في اللغة العربية (ليس للعلم لغة خاصة به والارتفاء العلمي لم ينحصر بلغة دون سواها، واللغة العربية من أغنى لغات العالم بل هي أرقى من لغات أوروبا لتضمنها كل أدوات التعبير في أصولها في حين أن الفرنسية والإنجليزية والإيطالية وسواها قد انحدرت من لغات مينة ولا تزال حتى الأن تعالج رمم تلك اللغات لتأخذ من رمادها ما تحتاج إليه أليس من الغريب أن يقول مستشرق بوقوف اللغة الوطنية حاجزًا دون تقدمنا إذا كانت هذه النظرية صحيحة فلماذا تتمسك الأمم الناهضة بلغاتها، لماذا عكفت أوروبا على اقتباس علوم العرب دون القضاء على لغة أوطانهم عندما كانت اللغة العربية خزانة العلم بل الحلقة الوحيدة التي ربطت الرقي المنقرض بالرقى المنتظر لقد كانت لغات أوروبا في تلك الحقبة من الزمان تتولد من اليونانية واللاتينية تولد الطفل المريض من أم تجود بآخر أنفاسها فلماذا تمسك الغرب بهذا الطفل الضعيف ولم تتخذ لغة العرب مع علومهم أساسا للتعليم في مدارسه وجامعاته ؟ ... ليس من أمة في الأرض لم تقتبس العلم عمن تقدمها ولم يزل مشعل العلم ارث الإنسانية يتهادى فوق الأمم كلها في مراحل التاريخ، وقد محقت الأجيال لغات فدالت والفكر باق جوهرا مضيناً يستشفه الناس من وراء مقاطع وأصوات تتلبس العلم وما هي في نفسها لا فكراً لا علما) (٥).

ويرفض فليكس فارس حجة دعاة تدريس العلوم بلغاتها الأجنبية باعتبارها لغة العلم ويرى في ذلك جحوداً للغة الضاد من قبل أبنائها واعترافاً منهم بعجزها عن مواكبة متطلبات العصر وتآمراً مع المستعمر على اضعافها وتخلفها ويقول (إن ما نتمناه قبل أي شيء آخر لهذا الوطن إنما هو سيادة لغته فيه لتقوم على سطحه جامعة تقدر أن ترتقي بمميزاتها الخاصة

أما لغات أوروبا فيجب أن تكون لنا البحر الذي نستخرج من قعره درر أجدادنا بل الدرر المشاعة لكل مستخرج لأنها ملك الناس أجمعين وليس المترجمون قلانل في البلاد العربية. إن بين ألوف الألوف من كتاب الأجانب كاتب واحد يقدر على ترجمة ما في لغتنا أما نحن فلدينا من المئة خمسون كاتبا يقدرون على نقل أرقى ما في لغات الأجانب من الأدب والعلم فالحاجز الذي تصوره حضرة المستشرق إنما هو محض توهم قام في خياله لإغراقه في حب لغته وما لغتنا بأضيق منها مجالاً إذا أعطى لها أن تحيا بحياة أبنانها ذلك ما صرحت به منذ سنوات طويلة وما زادتني الأيام إلا رسوخاً بما اعتقدت) (أ).

كما أعرب عن تفاؤله بإنشاء مجمع فؤاد الأول للغة العربية في مصر عام ١٩٣٢ وعلق عليه أمال إصلاح حال اللغة الفصحى وقواعدها والنهوض بحركة تعريب التعليم العالي ويقول (ويقيني أيها الإخوان أن الفكرة التي تتمخض بها مصر وهي دماغ الشرق بإنشاء المجمع اللغوي لوضع الموسوعة الكبرى ستضع في التاريخ مبدأ خلود اللغة العربية في الحياة العملية كما وضع القرآن الكريم مبدأ خلودها في عالم الصلاة وإقامة العدل بين الناس) (٧).

وقد تصدى فليكس إلى كتابات إسماعيل أدهم حول العامية والفصحى في البلدان العربية وانتهى إلى أن مزاعم مناظره منتحلة من دعاوي المستشرقين، وأن دفوعه ونقوده تنهاوى أمام الوقائع التي تجحدها وتثبت تهافتها فذهب إلى أن صلة اللهجات العامية في مصر وسوريا والعراق بالديموطيقية والأرامية والسريانية تماثل صلتها بالتركية والإنجليزية والفرنسية الأمر الذي تسقط معه تلك الصبغة الوطنية والنعرة القومية التي وسمت بها كتابات وأحاديث دعاة العامية، ووضح أن اللهجات العامية في حقيقتها لا تربو أن تكون إلا تحريفاً للسان السائد بغض النظر عن أصله، ويؤكد ذلك منات الألفاظ التركية والفرنسية والفارسية والعبرية والإنجليزية والإيطالية التي يتناقلها العوام في لغاتهم الدارجة مع احتفاظهم بسيادة اللسان العربي ويقول: أما أن تكون اللغة العامية في مصر عبارة عن

لغة فرعونية في أصلها فذلك مما نقف عنده متسائلين عما إذا كان الدكتور أدهم لا يقصد هزلاً. ليست اللغة العامية في مصر إلا كسائر اللغات العامية في الأقطار العربية، لغة أفسدتها عصور الانحطاط، فإنك لو أغضيت عن اللهجات في كيفية الإلقاء، وهذا مما يصعب توحيده في أقاليم أية أمة، فإنك لا تجد إلا كلمات معدودات يختلف النطق بها بين مصر وسوريا وبغداد مثلاً، غير أنها كلمات عربية شوهها الاختصار ولكنه استبقى على أصلها. فأين (دلوقتي) و (إزيك) من لغة الفراعنة ؟ وأين (شوبدك) من لغة أبناء فينيقية ؟) (٨).

ثم ينتقل أمير المنابر إلى قضايا الأدب مبيناً أن مزاعم المستشرقين - حول افتقار اللغة العربية إلى فن التصوير واقتصار الشعر العربي على المشاهدات الحسية دون الصور الخيالية التي تميز بها الشعر اليوناني في ملامحه - إدعاء لا يخلو من المغالطات وذهب إلى أن لكل أدب خصائصه وسماته وأن الأدب العربي لم يأخذ عن الأدب اليوناني لأنه يخالف ثقافته وبينته ولم يكن الدين أو العقلية العربية كما زعم أدهم ولا أساتذته من المستشرقين (أ) في نظرية الرسوس (أ) وراء ذاتية الأدب العربي ويقول: (لا

<sup>(\*)</sup> ترد نظرية الرسوس إلى الأديب الألماني فريدرخ فون شيجل (١٧٧٣ - ١٨٢٩) الذي قام بمقارنة اللغة السنسكريتية باللغة الألمانية في بحث له عام ١٨٠٨ وانتهي من بحثه إلى وجود قرابة لغوية وجنسية بين الأقوام الهندية والجرمانية وأوجد بذلك فكرة (الهندوجرماني) وتتالت الأبحاث الأوروبية في هذا المضمار وقررت وجود صلات لغوية وجنسية بين الهنود والأوروبيين وأطلقوا على هذه النظرية العرق (الهندو أوروبي) ثم عزفوا عن هذا المصطلح لطوله واسموا نظريتهم (أريان) وهو مصطلح مقتبس من كتاب الديانة الزراد شتية الزند - أفيستا إذ وسم به أبنا ، هرمز ، وقد روج الساسة وبعض المتعصبين من الهود الألمان لهذه النظرية في الدوريات العلمية والأو ساط الأدبية على الرغم من تعرضها للنقض من قبل اللغويين الفرنسيين مثل جان فينو Jean Fiot ، و دينيكارDenicker اللذين و صفا هذه النظرية بالفردية والخرافة وافتقارها إلى السند العلمي وبعد المستشرق الإنجليزي تشارلي دوتي (١٨٤٣-١٩٢١) بالفردية والخرسيان ارنست رينان وليون جوتبه (١٨٦١-١٩٤٩) وكذا موروبيرجير ، وماكس فانتاجو ، ولابي من أشهر المستشرقين المروجين لهذه النظرية في الأو ساط الثقافية .

يا مناظري، إن الأديب العربي قد استوعب في ذهنيته كل ما جال في خاطره وفي الأفاق حوله، فما كان عليه أن يصور حياة اليونان أو يتنوق أساطيرهم وخرافاتهم فيحنو حنوهم، لأن فطرته لم تكن تستنيم لثقافة غريبة عنه وهل لنا أن نلوم الألماني مثلاً لأنه لا يأتينا بما أتى به موسيه، أم نلوم هوجو لأنه لم يكتب كنيتشه ؟ إن الأداب صورة لثقافة الشعب وحياته، وقد أخذ أجدادنا العلوم عن اليونان لأن العلم مشاع كما سلمت. فهل كانت حضارتنا الأدبية يونانية لتكون آدابنا يونانية ؟) (١٠).

ويمضي فيلكس فارس في دفاعه عن التراث العربي مستشهداً بكتابات بعض المستشرقين المنصفين من أمثال الشاعر الأسباني فلادي سبازا الذي أشاد بفضل الفنون العربية - من رسم وزخرفه وشعر وطرب وموسيقى - على الفنون الغربية بعامة والفنون الأندلسية بخاصة.

وقد حاول فيلكس من خلال عرضه لكتابات دي سبازا إثبات أصالة وطرافة الفنون العربية، ورد سهام المستشرقين الحاقدة والطاعنة في عقلية وديانة الشرق إلى نحورهم بأيدي بني جلدتهم ويقول مستشهداً بكتابات دي سبازا (وإنني اقتبس ما أورد من المقدمة التي كتبها فيلادي سبازا لترجمته قصيدة (على بساط الريح) لفقيد العرب الشاعر الخالد فوزي المعلوف وهذه المقدمة مشبعة بالروح الشرقية العربية التي لم يزل يستلهمها الشاعر الأسباني الأكبر من ثقافته العربية الكامنة في فطرته الموروثة ... ثم يتنصت هذا الشاعر الأسباني إلى همس عقله الباطن فيشعر بالتمرد الخفي فيقول دي سبازا (ليس في طاقتنا نحن الأندلسيين المعتنقين بإيمان ثابت دين المسيحية أن نجحد دين أسلافنا المسلمين. فلنن كان الأول مستقراً في ضمائرنا فإن الثاني ما برح مستقراً في قطرة قوميتنا المزدانة بالبدائع وكما أننا لو انتزعنا بعض الألوان التي موهت بها جدران كنائسنا تجد وراءها لمعاً مذهبه لاسم الله الصمد محفوراً بالحروف الكوفية فإننا لوخدشنا بشرتنا الأوروبية الصفراء لبرز لنا من تحتها لون بشرة العرب

السمراء، فما قوميتنا الغربية إلا العرض الظاهر أما حقيقتنا الخالدة فهي القومية الشرقية]. لا قفن قليلاً أمام روح هذا الشاعر الكبير الذي يرى في المسيحية مستقرة في ضميره ويرى الإسلام مستقراً في فطرته ولأقولن له أنه بالرغم من إدراكه أن الغرب قد بدل فلسفة المسيحية السامية بالأحاجي والمعميات لم يتمكن من إيصال الإسلام إلى ضميره كما أنه امتنع عليه أن يبلغ بالمسيحية إلى فطرته، فبقى النزاع مستحكماً فيه بين الفطرة والضمير لأن ثقافته المسيحية لم تزل متأثرة بالأحاجي والمعميات وهو مولود على أرض هي غير الأرض التي ارتفع منها صوت المسيح ولو أن فيلادي سبازاً تسنى له أن ينشق ملياً نسمات جبل الطور المشبعة بلمات صحراء العرب. لو كان قدر له أن يقرأ الإنجيل حيث تغنت الأصداء بكلماته الخالدة كما قرأه صديقه فوزي وكما تلاه جبران والريحاني لما كان يحس باستقرار الإنجيل والقرآن منفصلين الأول في ضميره والثاني في فطرته) (۱۱).

كما ذهب إلى أن الموسيقى العربية تمتاز عن الموسيقى الغربية بالثراء والتنوع في مقاماتها ودروب أوزانها وزخارف قوالبها، ذلك فضلاً عن بساطتها وصدق تفاعلها مع الطبيعة ورقتها في التعبير عن المشاعر وتصوير الأحاسيس. ولا يعيبها خلوها من التصارع الدرامي الذي تزدحم به حركات القوالب الموسيقية الألية الغربية كالسيمفونية والكونشرتو، ولا الطباق الصوتي في الأعمال الغنانية الأوبرالية. ذلك لأن الموسيقى في رأيه ما هي إلا مرأة تعكس ثقافة المجتمع والعصر الذي تنبت فيه ومن ثم لا يعاب على الموسيقى الهندية طابعها السريع، ولا على الموسيقى الإفريقية صخب الموسيقى الهندية طابعها السريع، ولا على الموسيقى الإفريقية صخب بد لها من كبت النبرات الدقيقة المتمردة على الطباق ومن اكتفاء بنغمات بد لها من كبت النبرات الدقيقة المتمردة على الطباق ومن اكتفاء بنغمات معدودات هي محل ثروتها. أما الموسيقى العربية فإنها هتاف عميق من النفس منفردة تجاه الوحدة المتجلية في مستلهمات الشرق ديناً وفناً. فهي وإن نقصها الطباق لعدم ملاءمته لحريتها ودقة نبراتها لا تزال حتى في دور

انحطاطها اليوم، أغنى بأوزانها ونغماتها من الموسيقى الغربية بالصخب والفقيرة بالتنوع المنفرد! اما أن تكون موسيقى الطبيعة أشبه بالموسيقى الغربية كما يقول المناظر فذلك ما لا أوافقه عليه فليس في الطبيعة أجواق تتوافق على الهتاف بنشيد يطربك فإنك إذا ما أصغيت إلى بلبل واستلمت نبراته المتناسقة الصافية وهو منفرد يذهب انتشاده إلى أغوار مشاعرك فتشاركه بما يلهمه النشر من شعر حنينه كلمات وتلاعبه معاني لا يدركها الا المستغرق المطل على وحدة الوجود. ولكنك إذا وضعت عشرين بلبلاً أو عشرين مداحاً من أنواع الأطيار وأطلقوا جميعهم أصواتهم فعندند تدرك أن الطباق ليس من روح الطبيعة بل هو من أوضاع فناني الغرب الذين لم يهتدوا الى الوحدة الملنية بالتنوع فاخترعوا لهم موسيقى مبنية على المطاولة ليسدوا مجاعة انتشادهم المركب الفقير) (").

ويعيب على بعض الملحنين والمنشدين العرب تخليهم عن سمات موسيقاهم وانصرافهم إلى محاكاة موسيقى الغرب الأمر الذي جعل من اعمالهم مجرد صخب شاغر من الذوق والحس.

كما دعا إلى تعريب موسيقى الإنشاد الكنسي مبيناً أن تعريب كلمات الترانيم الإنجيلية لا يكفي لاستقامة إنشادها وذلك لأن جرس الكلمات العربية لا يتفق مع الموسيقى الغربية وتفعيلاتها ومن ثم يجب وضع ألحان عربية للأناشيد الدينية وذلك لضبطها وفهم دلالة الفاظها (١٠٠).

وانتهى إلى أن الموسيقى شأن الأدب واللغة في أصالتها ومن ثم يجب على كل عربي غيور على قوميته ومعتز بهويته الحفاظ عليها باعتبارها الطابع الذي يعبر عن شخصيته وثقافته. موضحاً أنه من عبث القول الدعوة إلى الانصراف عن موسيقانا وانتحال الموسيقى الأوروبية باسم عالمية الفن وإنسانيته وذلك لأن الإنسانية لن يضيرها تعدد الوان الفنون وأذواق النغمات بل سيثريها وينميها ثراء الإيقاعات الهندية وعذوبة نغمات العود والقانون والناي العربية، وحدة أبواق وطبول الألحان الأفريقية.

ويمكننا أن نلاحظ من العرض السابق مدى اتفاق آرائه حيال قضية اللغة والأدب والموسيقى مع شيوخ الاتجاه المحافظ الذين اضطلعوا بمهمة الدفاع عن اللغة الفصحى وآدابها وفنونها باعتبارها من الثوابت الثقافية وذلك من أخريات القرن التاسع عشر كما أشرنا. الأمر الذي يبرر تأثره في نقوده لكتابات السماعيل أدهم وكذا في رده على المستشرقين بنهج مدرسة الأمام محمد عبده وكتابات كل من جرجي زيدان وساطع الحصري وزكي مبارك وأمين الريحاني.

فما أشبه ردود فليكس فارس على الأب لامنس بردود جرجي زيدان على السير وليم ولكوكس في قضية العامية والفصحى فكلاهما اتخذ من المنهج الجدلي المرتكن على الواقعات التاريخية والأسانيد العلمية سبيلاً لدحض مزاعم خصمه. وكلاهما قد انتهى إلى أن التخلي عن الفصحى أمر يتنافى مع الدعوة للجامعة القومية وأن تصور حلول الإنجليزية أو اللغة العامية بدلاً منها تصور تأباه الموروثات الثقافية القائمة على لغة الضاد. وأن قابلية اللغة العربية للتعريب والنحت والاشتقاق تؤكد قدرتها على استيعاب العلوم والأداب الحديثة ونقلها من لغتها الأصلية إلى اللسان العربي (١٠).

كما يمكننا الوقوف على مدى تقارب نقود ساطع الحصري لكتابات اسماعيل مظهر من نقود فليكس ولا سيما في نظرية الرسوس والتفرقة بين الجنس السامي والأري في اللغة والأدب، التي تبناها إسماعيل أدهم، وكذا في رفضهما إقليمية الأدب فكلاهما قد نزع إلى أن الخيال والمبالغة والزخارف اللفظية التي اتهمت بها الأداب السامية لا تخلو منها الأداب الفارسية أو اليونانية أو الأوروبية الحديثة، وأن تنوع مدارس الأدب في الأقطار العربية يدلل على ثراء الأدب العربي وقدرة أربابه على الإبداع والابتكار، ومن ثم لا يمكن فصل الأدب المصري عن الأدب العراقي باسم الخصوصية الإقليمية. وانتهيا إلى أن معالم الوحدة في الأدب العربي ليست أقل ولا أضعف أن لم تكن أكثر وأقوى من معالم الوحدة في الأداب الغربية والشرقية وغيرها من الأداب المعروفة (١٠).

وتألفه يوافق زكي مبارك على وصفه الدعوة للعامية بأنها احدى الاعيب القوى الاستعمارية وأذنابها من المستشرقين وأن الهدف الرئيسي من هذه الدعوة هو القضاء على لغة الضاد باعتبارها الحبل الذي يربط المسلمين بدينهم والعرب بتراثهم ذلك فضلاً عن كونها الركيزة الأساسية لوحدة الأقطار العربية المنشودة ومن ثم حرص المستعمرون على اضعافها ليسهل ابتلاعهم للأمة العربية قطراً بعد قطر (١٠).

واقره كذلك على ما جاء في خصومته مع احمد امين حول خصال الأدب العربي فكلاهما (أي زكي مبارك وفليكس فارس) قد بين أن الأدب العربي لا يفتقر إلى الرؤية النقدية الاجتماعية للواقع الذي كان يعيش فيه ولا الرؤية الخيالية في التصوير، فقد احتج زكي مبارك بفن المقامات الذي ابتدعه الهمزاني والشعر الغزلي والعلمي مبرهنا على أصالة الأداب العربية ونديتها للأداب الغربية وإن تباينت طبائعها تبعاً للنشأة والذوق العام (w).

واخيراً نجد آراءه حيال اللغة والأدب والموسيقى تعبر عن تواصله مع أنمة الانجاه المعتدل المستنير في بلاد الشام وعلى رأسهم صديقه وابن طائفته أمين الريحاني الذي طالما بين في كتاباته أن وحدة اللغة من وحدة الأمة، وأن الحفاظ على الفصحى واجب وطني لا يهمله إلا الخانن لجماعته ومن يضمر لأمته شراً (١٨).

ويبدو تأثر فليكس بدفاع أمين الريحاني عن الأداب العربية و لا سيما في ردود الأخير على ارنست رينان في الريحانيات (٢٠) وكذا في دعوته لتجديد أساليبها والأخذ عن الغرب ما لا يفقدها شخصيتها بل يعمل على إنهاضها وتطويرها ويبرأها من عقم التقليد (٢٠).

ذلك فضلا عن موقفه من الموسيقى العربية فكلاهما قد حكم في موازنته بين الموسيقى العربية والموسيقى الغربية على أن الأولى لغة القلب والعواطف وفن أساسه الفطرة والبداهة ولغة بسيطة حرة تنأى عن الكلفة والصنعة في إبداعها وتذوقها في حين أن الثانية لغة النفس والعقل معاً وهي

فن اساسه العلم ولا يفهمها إلا من الم بقواعدها وأصولها وهى مقيدة بقواعد وأساليب تقيد عازفيها ومؤلفيها ونقادها. وكلاهما اتفق في وصف الشرقيين المقلدة الموسيقى الغرب في الحانهم بأنهم مجرد حرفيين وصناع يخرجهم إهمالهم لهويتهم وذوقهم من زمرة الفنانين (٢٦) وكلاهما قد ربط بين اللغة والأدب والموسيقى وبين الهوية والطابع الذي يميز الأمم (٢٦).

ولا يؤخذ على فليكس فارس تبنيه آراء المعتدلين من المحافظين حيال هذه القضية وذلك لأنه أعلن في العديد من كتاباته قناعته بأفكارهم وتطوعه للترويج لها في الرأي العام خطيباً وكاتباً حتى لقب كما أوضحنا سلفاً بأمير المنابر وفارس العروبة، ولا يلام المرء على إخلاصه لملة أو وجهة اعتنقها، ولا يعاب على صدقه مع ذاته وقد أجمع معاصرو فليكس فارس أنه كان يعيش فلسفته بعزيمة المجاهد وإيمان الراهب ويقول في ذلك صديق شيبوب (بنام اليوم فليكس فارس مستريحاً من عناء الجهد الطويل الذي كابده، مطمئناً بعد القلق المفني الذي عرفه، تندبه عرائس الشعر التي طالما اهتزت لنبرات صوته، ويبكيه أصدقاؤه وأبناء وطنه وأبناء العربية الذين طالما نعموا بفيض قريحته وعصير قلبه وعقله وسيظل اسمه متصلاً بنهضة الشرق التي نشهدها والتي كان في طليعة قادتها المجاهدين، تغمده الله برحماته الواسعة إنه السميع المجيب) (۱۳).

#### إسماعيل أدهم والطورانية

### والهجوم على اللغة العربية وآدابها..

لقد حظيت اللغة العربية برعاية وتقدير الأتراك منذ إسلامهم باعتبارها لغة القرآن وقد أطلقوا عليها اللغة الشريفة ووسموا أدابها بالأداب النجيبة. وقد حلت الحروف العربية محل الحروف الأرخونية في الكتابة التركية منذ القرن العاشر الميلادي، وأضافوا على أشكال حروفها ستة أشكال أربعة منها فارسية وشكلين تركيين، وأطلقوا عليها اسم الأبجدية العثمانية بعد ذلك.

وقد حرص الأتراك على نقل نفانس اللغة العربية وآدابها إلى اللغة العثمانية - التي مزجت بين الفارسية والعربية والتركية في ألفاظها - وذلك منذ منتصف القرن الثاني عشر الميلادي وقد ظهرت في هذه الأونة أولى الترجمات لمعاني القرآن الكريم على يد بايزيد جاندار أوغلو (٢١). وقد أضحت اللغة العربية في القرن الثالث عشر لغة التعليم في المعاهد الفقهية والمدارس الصوفية ونطقت بها الفتاوي الشرعية وحجج الوقف العثمانية (٢٠).

بينما جعلها السلاجقة لغة العلم والثقافة والأدب منذ دخولهم الإسلام وباتت لغتهم الرسمية في عهد عبد الملك بن مروان (٢٨٥-٢٠٥) وظهر ذلك الأثر جلياً في كتاب السيرة والمدانح النبوية وعند أرباب الطرق الصوفية حيث كتابة الأوراد والمدانح النبوية ومنهم أحمد يسوى (ت ١٦٦٦)، بكتاش ولي (ت ١٢٧٣)، جلال الدين رومي (ت ١٣٣٤)، الشاه إسماعيل الصفوي (ت ١٤٢٤). وقد ظلت كل الشعائر الدينية تؤدي باللغة العربية حتى مطلع القرن العشرين. وقد ازدهرت المراكز الثقافية العربية في البلاد التركية منذ مطلع القرن الثالث عشر، ويعد مركز قازان وهو عاصمة التتر القديمة بالقرب من نهر الفولجا في آسيا الوسطى من أكبر هذه المراكز.

وفي عام ١٧٢٩ ظهر اول معجم عربي عثماني على يد اللغوي العثماني محمد واني واطلق عليه اسم (معجم وان قولي) وهو ترجمة لقاموس الجوهري العربي إلى اللغة التركية وذلك عقب ازدهار أدب الديوان الذي أصطبغ بالصبغة العربية الفارسية وذلك لاعتماده على أوزانهما في الشعر وانتحاله بلاغة العرب في النثر (٢٦).

وقد حاول الروس من جهة ويهود الدونمة من جهة أخرى إضعاف الرابطة الثقافية التي تربط بين المسلمين في الإمبراطورية العثمانية ألا وهى اللغة.

فقد حاول الروس منذ مطلع القرن الثامن عشر بعث اللهجات العامية في الأقطار التركية الواقعة على حدودهم مخططين بذلك لعزلها عن الدولة العثمانية وضمها اليهم.

اما يهود الدونمة فكان لهم الدور الأكبر في إضعاف اللغة العثمانية وادب الديوان والمراكز الثقافية العربية وذلك باستعدائهم الرأي العام على اللغة والأداب العربية باعتبارها درباً من الغزو العثماني الذي يجب التخلص منه وإحياء اللغة التركية وآدابها الشعبية باسم الوطنية والعصبية التركية، وقد ساهمت حركة التغريب التي ظهرت في تركيا في القرن التاسع عشر في إضعاف اللغة العربية وشجعت الأتراك على انتحال الأداب الأوروبية عوضاً عن الأداب الفارسية والعربية.

وقد نمت حركة تتريك اللغة والأدب في منتصف القرن التاسع عشر على يد: شناسي، ضياجوق ألب، نامق كمال، رجائي زاده أكرم، عبد الحق حامد، أحمد وفيق، سليمان باشا (ت ١٨٩٣) صاحب كتاب (صرف تركي)، فؤاد رائف، نعيم حازم، توفيق فكرت، محمد أمين يورداقول، عمر سيف الدين، أحمد حكمت مفتي اوغلو، يوسف اقجورا، أساروسي، مونيز كوهين.

ويمكننا إيجاز أهدافهم في:-

- اداء الشعائر الدينية وآذان الصلاة باللغة التركية (^^).
- إحياء الأوزان الشعرية الشعبية وعلى رأسها وزن البنان وإحلالها بدلاً من الأوزان العربية في الأداب التركية.
- تتريك الفاظ الثقافة والحضارة الجديدة الروسية والفرنسية والألمانية والإنجليزية.
- إصلاح قواعد اللغة التركية القديمة وتخليصها من أي أثر عربي ويقول ضيا جوق ألب في ذلك (الذين يبغون اللغة العربية، فليذهبوا إلى بلاد العرب والذين يبغون اللغة الفارسية، فليرحلوا إلى إيران، والذين يبغون اللغة الإفرنجية فليذهبوا إلى بلاد الفرنجة فإن كل من لا يدرك هذه الحقيقة فهو جاهل نحن أتراك فينبغي أن يكون لنا لغة تركية) (١٠٠).
  - تتريك معا الأدب العثماني وصبغة بالصبغة الأوروبية.
- نشر التعليم الأوروبي الحديث في المدارس والمعاهد التركية باللغتين الفرنسية والتركية .
- استبدال الحروف اللاتينية بالحروف العربية في الكتابة تبعاً للقواعد التي وضعها " ديل انجمنى " .
- وضع معاجم تركية حديثة تستمد الفاظها من اللهجات التركية القومية واللغات الأوربية الحديثة والحد من المفردات العربية ، ومن أهم المعاجم التي سعت إلى ذلك (معجم ناجي لغتي) لمعلم ناجي، (وقاموس توركي) لشمس الدين سامي، (ومعجم مكمل عثمانلي لغتي) لعلي نظيما ورشاد فائق (۱٦).

وقد نجح الطورانيون في تحقيق معظم أهدافهم باستثناء تخليص اللغة التركية النركية من الأثر التركي. ويبدو ذلك بوضوح في المعاجم اللغوية التركية التي ظهرت في النصف الأول من القرن العشرين وعلى رأسها (المعجم التركي الكبير) الذي بلغ فيه عدد الألفاظ العربية ثمانية عشر ألف لفظ من مجموع أربعين ألف كلمة يتضمنها المعجم (٢٦). الأمر الذي دفع بعضهم و لا

سيما أعضاء المجمع اللغوي التركي إلى وضع نظرية شمس اللغات (\*) التي حدت من عملية تتريك الألفاظ الأجنبية بحجة أن التركية هي أصل كل اللغات.

وقد تشبع ادهم بكل هذه الأفكار وصرح في غير موضع من كتاباته برسوخ إيمانه بتعاليم الطورانية وكفره بالدين الإسلامي باعتباره من أولى المعوقات التي أقعدت الترك عن النهوض، واعرب عن كراهيته للثقافة العربية ولغتها وآدابها باعتبارها أقبح أشكال الغزو الثقافي الذي سعى لسلب الأدب التركي هويته ويقول (فنحن نعرف من التاريخ أن أل عثمان خلفوا السلاجقة في حكمهم على آسيا الصغرى وأن آل عثمان تأثروا بالنعرة الدينية قضوا على نظام التصوف والباطنية الذي كان يسود ربوع آسيا الصغرى الذي كان له فضل حفظ القومية التركية من أن تتلاشى في نظام المدرسة الإسلامية. فلما جاء آل عثمان أقاموا الدولة على أساس المدرسة الإسلامية والثقافة والعادات العربية ملكت ناحية هذه الشعوب - مصر وسوريا والعراق وشمال أفريقية - ففقدوا حقوقهم الشخصية ولغتهم وثقافتهم التقليدية وكل صلتهم بماضيهم وذابوا في بوتقة الإسلام) (٢٣).

<sup>(\*)</sup> ترد نظرية شمس اللغات إلى بعض أعضا، لجنة البيت التركي للأبحاث التاريخية التركية ومنهم نعيم حازم أونات. وتنزع هذه النظرية إلى أن اللغة التركية بمثابة الشمس لمجموعة لغات العالم وأن كل اللغات تولدت منها ثم انفصلت عنها كما انفصلت النجوم السيارة من الشمس. وعلى ذلك فكل الكلمات التي تنسب الآن إلى العربية أو الفارسية كلها منحدرة من أصول تركية، وقد ذاعت هذه النظرية منذ مطلع الثلاثينيات وتبناها نعيم حازم في معظم أبحائه ولا سيما مؤلفه (اللغة التركية أساس اللغة العربية) الذي صدر عام ١٩٤٤ وادعى فيه أن اللغة العربية ما هي إلا صورة مشوهة للغة التركية، ونقض بذلك كتابات العالم اللغوي التركي محمود الكشغري صاحب كتاب (ديوان لغات الترك) الذي صدر عام ١٠٧٣ وجا، فيه أن العربية هي أصل اللغات. وقد تعرضت نظرية شمس اللغات إلى العديد من الانتقادات فهوت مع معظم الأفكار الطورانية في عام ١٩٤٥ عقب انتها، الحرب العالمية الثانية وتولية عصمت اينونو مقاليد الحكم بتركيا.

كما أكد على أن حركة تتريك الثقافية التي قادها ضيا جوق ألب لا ترمي إلى ربط تركيا بالعالم الأوروبي فحسب بل رد الأتراك إلى أصولهم الطورانية وتنقية ثقافتهم من المؤثرات العربية ويقول (إن القائمين بالانقلاب الحديث نشأوا من مدرسة ضيا جوق الأب بك وتخرجوا فيها، وهم ينظرون لإقامة تركيا استناداً على ما توحيه مباحثهم التحليلية في طبيعة الأتراك وذهنيتهم الحقيقية، فالرجوع باللغة التركية إلى أصلها الأول الذي انحرفت عنه في عصور السيادة الإسلامية بالأخذ من اللغتين الفارسية والعربية مظهر لهذه الحقيقية الواقعة التي نحسها والأخذ عن المدنية الأوروبية صورة لتلقيح الفكر التركي بآثار الذهن الأوروبي) (١٩٠٠).

وإذا نظرنا إلى حملة إسماعيل أدهم حيال اللغة العربية وآدابها سوف نجدها ترجع في جملتها إلى مصدرين أساسيين هما الفكر الطوراني وكتابات المستشرقين.

فقد نحا نحو ضيا جوق ألب ويوسف اقجورا واليهودي الروسي اساروس واليهودي الدونمي مؤينر كوهين في دعوته للعامية واستبدال الأداب الشعبية بالأداب العربية. فذهب إلى أن اللغة العثمانية التي اصطنعها الأتراك العثمانيون من العربية والفارسية واللهجة السلجوقية مجاراة للثقافة الإسلامية السائدة آنذاك (قد عجزت عن مسايرة الشعب التركي في شعوره والتعبير عن إحساساته وبقيت محصورة في دائرة ضيقة أقامتها سلطة سلاطين آل عثمان) الأمر الذي حال بين الأتراك وبين ابتداع أدب قوي يعبر عن إحساساتهم ومشاعرهم وهذا جعلهم عبيداً للأداب الفارسية والعربية. ومن ثم يجب على المصريين والسوريين العناية بلغتهم العامية وتنميتها وإحياء آدابهم الشعبية المستمدة من تراثهم السحيق الذي حاولت الثقافة العربية طمسه، واقتفاء أثر تركيا في نهضتها الأدبية الحديثة (٥٠) ويقول (إن العربية والاتحاد العربي يا أبناء مصر لم يجدكم في ماضيكم خيراً ولن يجديكم في حاضركم ولا في مستقبلكم، فانفضوا غبار الجمود والحياة بينة

الطريق ممهدة لكم فادلفوا إليها بأقدامكم - اتركوا اللغة العربية الفصحى فلكم في العامية لغة قومية نظموها وضعوا لها قواعدها تحرروا من ربقة اللغة العربية واستبعادها لكم وإني شخصياً لم أعرف العامية إلا منذ أعوام قلائل حيث عرفت العربية من الكتب وعلى أيدي الأساتذة المستشرقين وفي فترات قليلة ترددت فيها على مصر ولكن منذ حططت رحالي في مصر لدراسة حياتها الاجتماعية والأدبية وقفت على ثروة جديدة هي اللغة المصرية وهي العربية العامية خطناً والعربية التي تكيفت ومحيط مصر في الواقع فهذه هي لغتكم وهي أولى بعنايتكم من إحياء لغة بدو لا يربطكم بهم صلة ولا رابط واختم كلمتي بعبارة وجيزة لكنها بليغة في دلالتها منطق الغرب قائم على العقل والذهن، ورق الشرق على العاطفة فحسب والأول ينتهي بكم إلى الحياة الإنسانية في صميمها والثاني يذهب بكم إلى الأخرة ولكن في هذه الحياة) (٢٦).

ويقول عن اصالة العامية في اللسان البناني (وهكذا عاش اللبنانيون محتفظين بكيان خاص غير عربي عن بقية أجزاء الشرق العربي وساعد على ذلك أنهم يدينون بالمسيحية، التي كانت تبعدهم عن العالم الإسلامي الذي يكتنفهم غير أن حياة اللبنانيين وسط خضم عربي جعلهم يتأثروا بالعرب في بعض أشياء وكان من ذلك أنهم اضطروا إلى التخلي عن لغتهم واتخاذ العربية لغة لهم، غير أنهم في اتخاذهم العربية لساناً لهم، لقحوها بمفردات كثيرة من لسانهم السرياني، كما لقحوها بلهجتهم في المنطق والكلام وهكذا كانت لهجتهم العربية اللبنانية تدل على فطرتهم الحقيقية من جهة النبرات وحركات نطق الكلام) (٢٠).

ويرى أدهم أن فضل اللغة التركية الحديثة على الأدباء العرب المحدثين لا يمكن إنكاره وذلك لأن الأتراك سبقوا العرب في اتصالهم بالغرب وانتحال آدابه وفنونه فأصبحت اللغة التركية بذلك بمثابة الوعاء الذي حمل آداب الغرب الحديثة إلى من يجيدون التركية من الأدباء العرب ولا سيما شبيبة العراق من أمثال الزهاوي الذي حرر شعره من الخرافات والغيبيات العربية

ونأى بأدبه إلى الروح العلمية التي استوحاها من الأداب الأوروبية الحديثة ويقول (ويجب ألا ننسى الإشارة إلى أن الكثيرين من أبناء العربية كانت اللغة التركية والأدب التركي الحديث أهم لهم من لغتهم وأدبهم العربي ذلك لأن اللغة التركية والأدب التركي الحديث كانا أكثر من طريق لإيصالهم لأثار الغرب في العلم والأدب والفلسفة... ولقد نقل الأتراك إلى لغتهم ألوف الكتب الغربية وسبقوا العرب في تأثرهم بآداب الغرب وتقدمهم في ساحات الأداب حتى إن الأدب التركي الحديث وصل إلى القمة في سنين قصيرة بنفر من رجاله أمثال شناسي وعبد الحق حامد وفكرت وغيرهم من أدبائه الأعلام وكان تأثر أدباء العربية بهم كثيراً وخاصة العراقيين الذبن لم يكن لهم من ظروفهم الخاصة ما يجعلهم يتصلون بالفكر الغربي مباشرة لموقعهم الجغرافي النائي عن مراكز الحضارة الأوروبية) (٢٨).

ويمضي ادهم مع غلاة المستشرقين من امثال هامر، ونولدكه، وغولدزيهر، وسبرنجر، وفييل، وبارثولد، وهومل، وكراتشوفسكي وغيرهم إلى أن الأداب العربية آداب ذاتية شاغرة من الأصالة والطرافة وأن أغراضها محدودة وخسيسة وأن لها من الضحالة ما يكشف عن سطحية مضامينها وعنايتها باللفظ دون المعنى في الصيغ والتراكيب وأن قدرتها على التصوير والتخيل ضنيلة ومحدودة إذا ما قورنت بالأداب اليونانية والأوروبية الحديثة ويقول (وأول شيء تلمسه في الأداب العربية أنها ذاتية تنقصها الطاقة على التجرد من الشخصية وجعل الظواهر الموضوعية في طبيعتها... ويجب ألا ننسى أن الأداب العربية امتازت بتفننها في الأساليب حتى وصل الأمر بها في وقت من الأوقات أن أصبحت أدباً لفظياً، أعنى أن الإبداع أصبح منصرها نحو اللفظ في التفنن في الصيغ والأساليب والعمل على توليد الاستعارات بدلاً من أصالة المعنى أو الإحساس ولا يزال التفنن على توليد الاستعارات بدلاً من أصالة المعنى عن المعنى للصيغة رائد الكثيرين من أدياء العالم العربي) (٢٠).

ويمضي أدهم على هذا النحو في هجومه على الأداب العربية، فيقرر أن علة تخلف أداب العرب وفنونهم ترد إلى عاملين: هما الجنس والدين. وذهب إلى أن طبيعة العقلية العربية السامية لا تمكنها من التجريد والنخيل والتصوير الأمر الذي يتميز به الأريون عنهم. وأن ما نجده في شعر أبن الرومي وأبن المقفع وغيرهما من طلاقة موضوعية وقدرة على التصوير يرجع إلى جنسهم الأري.

كما زعم أن عجز العرب عن تذوق الأداب اليونانية وهضم فلسفاتها برجع إلى طبيعتهم السامية من جهة واعتناقهم الإسلام من جهة أخرى ويقول (من هنا وحده يمكننا أن نقف على السبب الذي قعد بالأداب العربية عن التصوير، لأن التصوير يستلزم التجرد عن الذاتية والعرض للظواهر الطبيعية في طبيعتها الموضوعية، وهذه بعيدة عن طبيعة العقل العربي ولا يجب أن نخلط بين شعر ابن الرومي وبشار بن برد وأبي نواس وأدب ابن المقضع وغيرهم من الأعاجم وبين أدب العرب فإن ما في أدبهم من الطلاقة الموضوعية راجع لوراثتهم الأرية وإن أضعف منها تأثرهم بالأخيلة العربية -ولقد خيل للكثيرين من الباحثين أن هنالك سرا تكمن وراءه الأسباب التي جعلت العرب يتقبلون تراث اليونان الثقافي في الفلسفة والعلوم دون الأداب وأنهم إن توهموا خطأ أن العرب هضموا تراث اليونان في الفلسفة والعلوم فالحق أن العرب لم يهضموا إلا صورا من الفلسفة اليونانية شيبت باللاهوت النصراني ونتفا من علوم الهيليينيين اختلطت بغيبيات المسيحيين والنساطرة إلا أن المدنية العربية سرعان ما خضعت كل هذا لخدمة الدين -ليس هناك مدنية عربية بالفعل، وإنما ما يعبر عنه بالمدنية العربية تجاوزا هو في الواقع إسلامي فإذا كان الدين محور المدنية الإسلامية فلهذا وحده لم يتمكن المسلمون من هضم الأدب الإغريقي بخياله الواسع وتصويره الزخم للحياة ومبثولوجيته الغنية بالرموز لأن هذا كله يتعارض مع روح الإسلام أو لا ومع الطبيعة العربية الذاتية الساكنة ثانية) (١٠).

ولم تقف طعون أدهم عند هذا الحد بل نجده يصرح بأن القرآن ما زال من أكبر المعوفات التي تحول بين اللغة العربية وأدابها وبين الرقي والسير على نهج الأداب الأوروبية الحديثة، وأن ما أورده النبي ﷺ في القرآن والسنة من اساليب وصيغ، اقعدت العرب عن تبديلها أو انتحال غيرها بحجة أنها نصوص مقدسة أعظم من إبداعات البشر وأسمى من أذواقهم ويقول (ولقد طبعت طبيعة العرب المحافظة اللغة العربية بطابعها وكان الإسلام من الأسباب التي جعلت الأدب يتبلور عند صورة معينة بثها محمد ﷺ في الفرأن. ويجب الا نغفل أن لهذا أثره الكبير في عوق الأدب العربي عن التطور. وأظنني لست في حاجة إلى الإطناب في هذه النقطة فهي جلية ويكفيني أن أشير إلى اللغات الأوروبية وتطورها في الزمان حتى أصبح من المستحيل على أي أوروبي معاصر فهم لغة أجداده بعكس الحال في العربية وتشاركها في ذلك العبرية. فإنهما تبلورا في الأولى على المثال البديعي الذي أبدعه محمد ﷺ في اللغة العربية وفي الثانية على نمط التوراة. وأي إنسان يقرأ آيات القرآن الشريف يستطيع بكل سهولة أن يطالع أدب الجاهلين والمخضرمين والأمويين والعباسيين وأثار عصور الانحطاط وأحدث آثار الأدب الحديث وكذلك في العبرية منذ ثلاثة آلاف سنة إلى الأن بدون أدنى صعوبة تعترضه . وهذا إن رجع إلى شيء فكما قلنا يرجع إلى طبيعة العرب الجامدة من جانب ومن جانب آخر إلى روح المحافظة في الإسلام) (١٠).

ولم يكن الشعر والموسيقي العربية في رأي أدهم إلا صورتين من صور الأدب العربي المنحطة. فهما في رأيه لا يعبران إلا عن ذلك الهتاف الروحي العميق في نفس العربي نحو الوحدة المتجلية حوله ولا يؤكدان إلا الذاتية والعجز عن النصوير والتجريد الأمر الذي يضعهما في مرتبة وضيعة إذا ما قورنا بالشعر والموسيقي الغربية (١٠).

وعد شعر المدانح النبوية من أحط أنواع الشعر العربي في حين يرفع شعر الطبيعة والمروق والإلحاد إلى مرتبة الفنون الراقية ويبدو ذلك بوضوح

في دراسته لشعر عبد الحق حامد والزهاوي ويقول (وانت ترى في هذا الشعر الذي قاله فضولي في القرن العاشر للهجرة روح المحاكاة والتقليد بارزا بوضوح في عصور انحطاطها) (١٠) (إن الزهاوي يتمتع بعقلية علمية فائقة لها من ذاتيتها أسسها ودعائمها الأولى وهذه العقلية تمتاز بتشعب نواحيها وتشكلها حسب منطق العلوم فهي تبدو في الرياضيات عقلية رياضية فائقة كما أنها في الفيزيقا تظهر ذهنية فيزيقية عميقة وهي في علم الحياة تتظاهر في عقلية بيولوجية دقيقة تغلبها النزعة المادية وقد كان لمعارفه هذه أثر عميق في تكييف شعره الفلسفي) (١٠).

اما عن رده الختامي على فليكس حيال هذه القضايا فلا يعدو ان يكون تكراراً لا حجة فيه ولا برهان، فذهب إلى أن طبيعة اليونانين الأرية هي التي ساقت أدابهم نحو التجريد وحررتهم من خرافة القدر الغيبية ومكنتهم من اختلاق القصص والتمثيل والتصوير في شعرهم ويقول في ذلك (وانت ترى مناظرنا يعترف بأن العرب لم يتقبلوا تراث اليونان الأدبي لوجود مهاو سحيقة بينهم وبين ثقافة اليونان التقليدية التي احتضنها روح اليونان، وهذا ما نقوله ونشرحه بأن ثقافة العرب ذاتية وأن الثقافة موضوعية عند اليونان ولهذا لن تجد في الأدب العربي شعراً قصصياً ولا شعراً تمثيلياً ولا شعراً تصويرياً لأن القصص والتمثيل والتصوير يستلزم الانسحاب من آفاق الذات الى رحاب الموضوعية وليس هذا في مكنة الذهنية العربية) (١٠).

كما بين أن حديثه عن اللغة العامية المصرية لم يكن هزلا كما وصفه فليكس فارس بل إن مقصده من أن اللغة العامية تستمد جذورها من الفرعونية يرجع إلى رسوخ ثقافة الفراعين في كل نواحي حياة المصريين وينسحب ذلك على لغتهم أيضا ويقول (ولقد وهم المناظر الفاضل أننا نهزل حين قلنا أن العامية في مصر هي العربية الأخذة بأسباب الفرعونية، بينما نحن في مجال الجد غير أن ناحية الهزل بدت من خلال كلامنا حين لم يلاحظ مناظرنا ما قلناه في المقال الأول من أننا نعني بالفرعونية وحدة

الحياة عقلية أو معاشية متمشية في ثقافة المصريين التقليدية حتى العهد الفرعوني. فإذا قلنا أن العامية هي العربية الأخذ بأسباب الفرعونية فإنما نعني أنها تأخذ طابعاً مصرياً خاصاً بها، هذا الطابع هو الذي يتمشى مع ثقافة المصريين التقليدية حتى العصر الفرعوني ومن هنا جاءت كلمتنا الأخذة بأسباب الفرعونية) (١٦).

ويصر ادهم على نزعته الإلحادية ويرفض أي تأويل لما جاء في مقالاته عن - رده تخلف الأداب العربية إلى أساليب القرآن وإيمان العرب بالغيبيات - بروحانية الشرقيين ويقول (وبعد فللباحث المفضال سقطات استوجبها عدم تعمقه في مدلول عباراتنا والنظر إلى ما وراء ألفاظها الظاهرة ... والواقع أن باحثنا الفاضل بلزمنا عسيراً مثل هده الاعتراضات ووجه العسر أنها تضطرنا أن نعيد القول ونكرره ونتكلم في الأوليات. ووجه آخر من أوجه اعتراضات الكاتب ذلك قوله: إذا كان الشرقي قد أدخل العنصر الروحي في تقدير المعاملات بين الناس فهل يتنافي ذلك مع العقل السليم ؟ وهل يتهم بعد ذلك بأنه قاصر ؟ لا ... أيها الباحث ولكن قبل كل شيء يجب أن تنتبه إلى هذه الحقيقة وهو أننا لم نقل أن الشرقي يدخل عنصراً روحياً بين الأشياء حتى تنحلنا هذا الرأي، وكل ما قلناه أن الشرقي يدخل العنصر الغيبي في الأشياء كن نظرته غيبية فجعلتها أنت العنصر الروحي وشتان بين العنصريين، وأين كلامك من كلامي هذا !) (١٠).

وقد تهرب أدهم من الرد على مناظره في مسألة حكمه على الموسيقي العربية وأحاله إلى صديقها الدكتور حسين فوزي (السندباد). ويبقي بعد ذلك كلمة أو كلمتان في موضوع الموسيقي الذي أثاره المناظر ولم أجد له أصلاً فيما قلت، ومع ذلك فأنا عند ظن المناظر انتدب له الدكتور حسين فوزي وهو أخصائي في فن الموسيقي وله من العلم الواسع في هذا الموضوع ما يمكنه من بيان نواحي الزيف في آراء المناظر، وهو على ذلك قدير) (١٨).

ويختتم ادهم مناظراته في هذا الشأن مع مساجليه بتبرئه نفسه من

الجنس العربي والثقافة الشرقية معلناً جدوره التركية وانتماءاته الغربية (وبعد فننهي ردنا هذا بكلمة هادئة لباحثنا الفاضل، فقد وهم حين ظننا من العرب أولاً من الشرقيين ثانياً، فلسنا من أصل عربي ولسنا شرقيين ... وعلى فرض أننا شرقيون ومن أمة عربية فهل كوننا شرقيين أو عرباً يمنعنا عن قول الحقيقة إذا كانت ضدنا ؟) (١٠).

ويمكننا أن نلاحظ من العرض السابق لأراء أدهم مدى محاكاته ومسايرته لكتابات المستشرقين ومن نحا نحوهم من المفكرين العرب من أمثال إسماعيل مظهر وأحمد أمين وسلامة موسى ومحمد حسين هيكل وغيرهم، والجدير بالإشارة أن إسماعيل أدهم لم ينكر ذلك التأثر ولا تلك المحاكاة فقد صرح بأن معظم آرائه قد استقلها من مباحث المستشرقين والباحثين العرب المحدثين الذين انتهجوا نهجهم ويقول في ذلك (هذه الظاهرة تتجلى لك في كل الدراسات التحليلية التي كتبها المستشرقون عن الأدب العربي... وقد انتقلت إلى باحثي الشرق فاعترفوا بها في العموم وإن غيروا وبدلوا في التفاصيل) (٥٠).

وإذا ما تأملنا حديث أدهم عن طبائع العقلية السامية المغايرة لخصال العقلية الأرية سوف ندرك أنه حديث معاد طالما ردده أصحاب نظرية الرسوس الأدبية - التي أشرنا إليها سلفاً - وعند بعض المستشرقين من أمثال راندال، وليون جوتيه، ولابيه النين زعموا أن العقلية السامية عقلية غيبية ورجعية وذاتية، وأن آداب العرب وفنونهم عاجزة عن النفاذ إلى وحدة الرواية الفنية، وأن موسيقاهم تفتقر إلى الانسجام والتناسق والوحدة الموضوعية شأن أشعارهم ذات الألفاظ الرنانة التي يعوزها عمق الفكرة ووحدة المحتوى والنظام ذلك فضلاً عن حديث أبي القاسم الشابي (١٩٠٦-١٩٣٤) عن خلو الأدب العربي من عنصر الخيال (١٠٠٠)

وكتابات أحمد أمين عن ذاتية الأدب العربي وفرديته (٢٠٠) وعنايته بالصنعة دون المعنى وافتقاره إلى الروح الاجتماعية (٢٠٠)، وحاجته إلى انتحال المذاهب

والمدارس الغربية الحديثة لكي يتواءم مع العصر الذي يعيش فيه (10). ذلك فضلاً عن ما جاء في معركته (جناية الأدب الجاهلي على الأدب العربي) مع زكي مبارك التي دارت حول الدعوة إلى التجديد والتحرر من التقليد والارتباط بالواقع (00).

أما نظرية الرسوس التي أثارها فقد سبقه إليها إسماعيل مظهر وسلامة موسى فقد صرح الأول في معرض حديثه عن بشار بن برد (٢١٤-٢٨٤) بأن شاعرية الشاعر ترجع إلى صفاته الموروثة في المقام الأول ومن ثم جاء شعر بشار متميزاً عن شعراء عصره (٢٠٥). وذلك لجنسه الأري الذي ميزه عن معاصريه العرب الساميين (ولعل السبب في هذا أنهم بعيدون عن العقلية العربية فكانوا نسيجاً وحدهم في الشعر وفي الشاعرية. فإن مهياراً وبشاراً كلاهما فارسي وابن الرومي بعيد عن الدم العربي بعد السماء عن الأرض كلاهما فارسي وابن الرومي بعيد عن الدم العربي بعد السماء عن الأرض غزوا الهند ودوخوا الممالك في العصور القديمة والذين لهم في الفلسفة عزوا الهند ودوخوا الممالك في العصور القديمة والذين لهم في الفلسفة من المل العربية أن ينال منها بما يسقط من قيمتها ويحط من قدرها... إن العقل الأري نزاع إلى الاندماج في الوسط الطبيعي اندماجاً تاماً. أما العقل السامي فعلى الضد من ذلك. فهو وهاج براق وثاب إلى الغيبيات متهافت على العلم بما لا يستطيع العقل الصرف أن يعلم منه شينا) (١٠٠).

ونزع سلامة موسى إلى أن الأدب العربي مجرد تراث لفظي محدود الأغراض لا يعني بقضايا الشعب عنايته بأخبار الملوك والأمراء، وأن كل من يسير على سنته أو يعمل على إحيانه - لا شك - عدو للتطور ومجاف للروح العلمية، التي يتسم بها الأدب الأوروبي الحديث ذلك الأدب الذي ينبغي علينا اتباعه وهضم أغراضه والسير على قواعده (١٥٠). وربط كذلك بين تخلف الأدب وجمود اللغة الفصحى وبين قوة الوازع الديني عند المسلمين (فاللغة عند زكى مبارك، وابن عرب والحكومة المصرية ليست لغة

الديمقراطية والأتومبيل والتليفزيون، بل هي لغة القرآن وتقاليد العرب) (١٠). كما ربط بين تعلق الأديب العربي بتراثه وبين عزوفه عن آداب اليونان وانتحال أشكالها وقوالبها (١٠)، من جهة وبين الأسلوب القرآني ومحدودية الأدب العربي من جهة أخرى (أما الأدب فإن العرب تقيدوا من البدء بالقرآن فلم ينقلوا شيئاً من الأدب الإغريقي للإشارات الوثنية التي فيه عن الألهة والمعابد ثم كانت الروح البدوية سائدة أيضاً فقوطعت الفنون الجميلة. لأن البدوي يكره بطبيعته جميع ضروب الترف والحضارة وهو نفسه يعيش في صحراء لا يحتاج إلى فنون الحضارة من عمارة وتصوير ونقش) (١٠).

أما عن دعوة أدهم المصربين إلى اصطناع أدب قومي يعبر عنهم دون الأداب العربية، فلا تعدو أن تكون محاكاة واضحة لكتابات محمد حسين هيكل، عن الأدب القومي وتمصير الأدب. تلك التي جاء فيها أن هناك صلات وثيقة كامنة في الشخصية المصرية تربط بين الإنسان المصري وبين أجداده الفراعين. وأن هذه الخصال لم تستطع الأمم التي تكالبت على مصر طمسها أو تبديلها - بل على العكس من ذلك إن العقل المصرى قد استطاع تمصير كل الثقافات التي وفدت عليه بعد هضمه لها بدءا بالدين وانتهاء باللغة والأدب، ومن ثم فإنه من اليسير على مصر أن ترغب عن القوالب والأساليب الأدبية العربية وتصطنع لنفسها أدبا يعبر عن جبلتها ويثبت قدرتها على مصادرة كل غاز أو وافد عليها من الثقافات ويقول في ذلك (وهل أدب قومي يصدر عن هذا الإلهام كله يمكن أن يعدله أدب قومي لأمة من الأمم مما عرف العالم أو عرف التاريخ وقصص هذه الأثار وقصص آبائنا الذين شادوها وقصص حياتهم المادية والنفسية والروحية كل ذلك حاضر تحت أيدينا لمن أراد أن يكلف نفسه مشقة التنقيب فيه فإذا تمثلنا هذا التاريخ واستنطقنا هذه الأثار وقدسنا كما بجب أن نقدس هذه الطبيعة المصرية الخصية المحسنة وهذا النهر الذي أنشأ الله به مصر وأنشأها بفضله عليها فألهمنا ذلك الأدب الذي نرجو، فلن يقف هذا الأدب عند تحقيق رسالة الأدب

من تجليه الخير والحق والجمال. بل إني لاعتقد أنه يصل إلى أكثر من هذا، وأن قبساً من نور هذه الأديان التي شهدت مصر وتوجت بالإسلام سيضيء ظلمات هذا العصر المادي الذي غمرتنا حضارة الغرب بآثاره وسيقدم للعالم بذلك غذاء روحياً يلتمسه العالم اليوم في مختلف أنحائه في الشرق والغرب فيضل سعيه ولا يجد إليه سبيلا) (١٦).

وقد قصد إلى مثل ذلك الأديب الدرعمي احمد على ضيف (١٨٨٠ - ١٩٤٥) في محاضراته بالجامعة المصرية التي أكد على أنه ليس هناك آداب أمة واحدة بل هي آداب مختلفة تبعاً للمذاهب والأجناس والبيئات، وأن وحدة الأدب العربي لن تتحقق أبداً وذلك لأن هذه الوحدة تتعرض مع طبائع الأذواق والبيئات واحتج في حديثه بالتمايز الواضح بين أدب العراق والمدينة ونجد ومصر متخذاً من ذلك كله تكاة يستند عليها في تبرير نظريته في إقليمية الأدب - وقد أقره على ذلك أمين الخولي في محاضراته بكلية الآداب عام ١٩٣٤ عن مكانة مصر في تاريخ البلاغة (١٦٠).

وحسبنا ألا نستفيض في عرض الأراء وإيراد النصوص التي انتحلها اسماعيل أدهم في جل آرائه الأدبية. ونكتفي بالإشارة إلى أن فترة الثلاثينات من القرن العشرين في مصر قد حفلت بعشرات المعارك الأدبية - حول المسائل التي طرحها أدهم وفليكس فارس في مناظرتهما - وقد شارك فيها معظم أعلام الأدب العربي من أمثال عبد الوهاب عزام، والعقاد، ومحمد أمين حسونة، وعبد المتعال الصعيدي، وبشر فارس، وطه حسين، ونديم الجسر، ومحمود أحمد عبد المجيد، ومحمود قراعه (1).

ويمكننا أن نتبين من ركاكة أسلوب (أدهم) وعجمة تراكيبه وأخطائه اللغوية الظاهرة مدى جهله باللغة العربية وأدابها، الأمر الذي يؤكد طعون خصومه في كتاباته من جهة ومسايرته لدعاوي المستشرقين دون أدني تمحيص من جهة أخرى.

وبقى موضوع لا يخفي على أحد من المشتغلين بقضايا اللغة والأدب ألا

وهو الدعوة للعامية التي تبناها أدهم. فإذا ما تأملنا حديثه - عن أصالة العامية في مصر والشام وسيادتها على الفصحي، وحثه الأدباء العرب على بعثها وضبط قواعدها واتخاذها لغة للأدب اقتداء بتركيا - فإننا سوف نحده مجرد ترديد لما جاء في كتاب (احسن النخب في معرفة لسان العرب) الذي صدر في روسيا عام ١٨٤٨ لمحمد عياد طنطاوي (١٨٦٠-١٨٦١) وكتاب (الرسالة النامة في كلام العامة، والمناهج في أحوال الكلام الدراج) الذي صدر في فرنسا عام ١٨٨٦ لميخانيل الصباغ (١٧٧٥-١٨١٦) ، وكتاب (أصول اللغة العربية المحكية) الذي صدر في إنجلترا عام ١٨٥٦ لأحمد فارس الشدياق، ذلك فضلاً عن كتاب (قواعد العربية العامية في مصر) الذي صدر عام ١٨٨٠ في القاهرة لولهلم سبيتا (١٨١٨-١٨٨٣) مدير دار الكتب المصرية، ومحاضرات المستشرق الإنجليزي وليم ولكوكس مهندس الري في مصر الذي يعد الداعية الأول للعامية في الثقافة العربية - إذ قام بترجمة الإنجيل إلى العامية وراح يلقى المحاضرات عن دواعي بعثها ومنها (لم توجد قوة الاقتراع لدي المصريين الأن) -، وكذا جهود جاستون ماسبيرو (١٨٤٦-١٩١٦) في جمع التراث الأدبي الشعبي وتدوينه أثناء اشتغاله بالتفتيش في مصلحة الأثار المصرية في الفترة بين سنة ١٩٠٠ وسنة ١٩١٤، ومساجلات كل من أسعد داغر (ت ١٩٣٥) وخليل اليازجي (١٨٥٦-١٨٨٩) وإسكندر المعلوف، وجورجي زيدان، وعلى يوسف، ومصطفى صادق الرافعي، ومحب الدين الخطيب، ومحمود تيمور، وسلامة موسى، وعباس محمود العقاد، على صفحات المقتطف، والزمان، والأزهر، والهلال، والمؤيد، والبلاغ، والمجلة الجديدة، حول خصائص العامية وخطر انتشارها على التراث الثقافي والموروث العقدي في الفترة من ١٨٩٣ الے، ۱۹۲۸ (۱۰۰)

ونخلص من ذلك إلى أن المخطط لإضعاف الفصحى سواء في تركيا أو مصر يمكن رده إلى مصدر واحد، وكان يهدف منذ إرهاصاته الأولى إلى فصل المسلمين عن موروثهم العقدي بخاصة، وتجهيل العرب بتراثهم

الثقافي بعامة. ولم تكن دعوة أدهم إلا تابعاً محدود الأثر من توابع الزلزال الذي أحدثته كتابات المستشرقين التي أشرنا إليها.

وصفوة القول أن أدهم قد عجز عن إثبات أن اللغة والأداب والفنون من المتغيرات الحضارية، كما أن ردوده على مناظره كانت أقرب إلى الدفوع الخطابية منها إلى الأدلة العلمية والحجج العقلية، وعلى الرغم من ذلك فإننا لا يمكننا إغفال الأثر الذي أحدثته نقوضه وطعونه سالفة الذكر في ميدان النقد الأدبى (١٦).

وإذا ما طرحنا غلوه وتعصبه جانباً فإننا سوف ندرك مدى جراته في النقد وتمسكه بحقه في حرية الفكر والبوح بمكنونات نفسه وعقله.

ولا غرو في أنه يعد أعنف مناظر في الثقافة العربية الحديثة وتعبر عن ذلك كتابات معاصريه عقب سماعهم حادث انتحاره. فها هو صديقه حسين كامل الصيرفي بلخص محنة أدهم وعذاباته ويقول:

وذكا، ذهن كالأشعة نافذ وطموح نفس في توقد خاطر وصراحة كالشمس تلقي رأيها مجد بنيت وما انتظرت تمامه لي فيك هاتيك المواهب كلها لو ناقشوك وجاوبوك بحكمة أرجعت عن رأي تبين خطؤه لكنهم شنوا عليك حروبهم ما الشك شك إنما هي نزعة وجدت إلى النفس الطرئية منفذاً

فيما ورا، دقائق العرفان و صفا، فكر في اتقاد جنان حراً بغير أملق و دهان هذا البناء ... فأين أين الباني؟ أما العقائد فهي للديان وهوادة وترفق وليان ونزلت عن دعواك بالإذعان ولقوك بالإيذا، والعدوان من عالم باغ على الأديان فتسللت منه إلى الوجدان (١٧)

وحسبي أن أشير في عجالة إلى ما انتهت إليه مساجلات المنابر الفكرية العربية حيال قضية الفصحي وآدابها ومكانتها في الثقافة العربية. وقد انتهى المتجادلون إلى اعتبار اللغة الفصحى من الثوابت الثقافية التي لا يمكن تبديلها بل تهذيبها وإصلاح أساليبها والعزوف عن الغريب والمهجور من الفاظها، وإثرانها عن طريق النحت والاشتقاق والتعريب. وذهبوا إلى أن الأدب والفنون مرآة الشعوب ومن ثم دعوا إلى الأدب الإقليمي بجانب الالتزام بالروح العربية والتفاعل مع القضايا الإنسانية. وحثوا بني جلدتهم على التمسك بتراثهم الفني، والحفاظ على طابعه مع الاستفادة من الفنون الأخرى بالقدر الذي لا يطمس هويته. وقد عبرت عن ذلك كتابات طه حسين إذ يقول (عناصر ثلاثة تكون منها الروح الأدبي المصري منذ استعربت مصر، أولها العنصر المصرى الخالص الذي ورثناه عن المصربين القدماء على اتصال الأزمان بهم، وعلى تأثرهم بالمؤثرات المختلفة التي خضعت لها حياتهم، والذي نستمده دانما من أرض مصر وسمانها ومن نيل مصر وصحرانها وهذا العنصر موجود دانما في الأدب المصرى الخالص... والعنصر الأخر هو العنصر العربي الذي يأتينا من اللغة ومن الدين ومن الحضارة والذي مهما نفعل فلن نستطيع أن نخلص منه، ولا أن نضعفه ولا أن نخفف تأثيره في حياتنا لأنه امتزج بهذه الحياة امتزاجاً مكونا لها مقوماً لشخصيتها، فكل إفساد له إفساد لهذه الحياة، ومحو لهذه الشخصية، ولا تقل أنه عنصر أجنبي فليس أجنبيا هذا العنصر الذي تمصر منذ قرون وقرون وتأثر بكل المؤثرات التي تتأثر بها الأشياء في مصر من خصائص الإقليم المصرى، فليست اللغة العربية فينا لغة أجنبية، وإنما هي لغتنا وهي أقرب الينا ألف مرة ومرة من لغة المصريين القدماء. وقل مثل ذلك في الدين وقل مثله في الأدب. أما العنصر الثالث فهو هذا العنصر الأجنبي الذي أثر في الحياة المصرية دائما والذي سيؤثر فيها دائما والذي لا سبيل لمصر إلى أن تخلص منه ولا خير لها في أن تخلص منه، لأن طبيعتها الجغرافية

تقتضيه، وهو هذا الذي يأتيها من اتصالهم بالأمم المتحضرة في الشرق والغرب. جاءها من اليونان والرومان واليهود والفينيقيين في العصر القديم وجاءها من العرب والترك والفرنجة في القرون الوسطى ويجينها من أوروبا وأمريكا في العصر الحديث) (١٨).

ثم اقره على ذلك تباعاً جل المتناظرين من أمثال سلامة موسى واسماعيل مظهر ومحمد حسين هيكل وأخيراً زكي نجيب محمود الذي أكد مع طه حسين على أن اللغة والأدب والفن من الثوابت الثقافية التي لا يمكن طمسها أو تبديلها (١٦).

#### \* \* \*

وخليق بنا أن نتساءل:-

هل اللغة العربية هي اللغة الأولى في جميع الأقطار العربية ؟؟؟

هل المجامع اللغوية العربية قادرة على حماية اللغة الفصحى وتجديدها ؟ هل استطاعت المجامع العربية تيسير دراسة اللغة العربية وتبسيط قواعدها ؟ هل اعدت المجامع كتباً دراسية لتعليم الأجانب العربية ؟ هل لقرارات المجامع اللغوية العربية قوة تنفيذية شأن المجامع الأوروبية المحترمة ؟؟؟

هل مجامعنا العربية سوف تظل خالدة شأن المتاحف والقلاع الأثرية؟ وهل سوف يظل أعضاؤها خالدين خلود أبى الهول ؟؟؟

هل يراقب المجمعيون مناهج دراسة اللغة العربية في المدارس والمعاهد والجامعات ؟ هل تستطيع المجامع العربية فرض تعريب كتالوجات ونشرات البضائع الأجنبية التي نستوردها ؟ هل عربت أسماء الشركات والبنوك الاستثمارية في العالم العربي ؟؟؟

هل المعاجم التي تخرجها المجامع العربية للخاصة أم العامة ؟ وهل يعمل بها ؟؟؟ هل الأغاني الحديثة أسهمت في إصلاح اللسان العربي أم تغريبه وإفساده ؟ هل تسمية مأكولات الأطفال بأسماء إفرنجية مجرد صدفة ؟ هل تزايد التعليم الأجنبي في مصر في كل مراحل التعليم مظهر من مظاهر

التطور أم التدهور ؟ هل التوسع في إنشاء الجامعات الخاصة والأجنبية ضار أم مفيد ؟ هل جمود تعليم اللغة العربية في الأزهر ما زال قائماً ولماذا ؟؟؟

هل شرط إجادة اللغة العربية ليس جديرا بأن يدرج ضمن شروط الاشتغال بالبحث العلمي في العالم العربي ؟؟؟

هل لنا من محكمة أدبية لتقويم المصنفات وتهذيب المعوج من المؤلفات وتثقيف الجامح من الكتابات ؟؟؟

هل يدرك اللغويون العرب أن بقاء اللغة العربية حية مرهون بعدد حفاظ آبات القرآن ؟؟؟

قد اندثرت اللاتينية عقب تخلي المسيحية عنها فهل يمكن للعربية أن تنال هذا المصير ؟؟؟

هل أدبنا الأن يمثلنا ؟ هل نحن واعون لأبعاد النظريات الغريبة المعاصرة وخلفياتها التي نطبقها على أدابنا العربية ؟؟؟

هل معين الشرق الفنان نضب لينتحل كتابنا قصص الغرب ورواياته؟ هل الفن ! أم الفن للشعب ؟ أم للارتزاق ؟؟؟

هل معاركنا الصحفية تعمل على إثراء الأدب أم تشجيع القدح والسباب ؟؟؟



# الهوامش

- (۱) عمر الدسوقي: في الأدب الحديث: دار الفكر العربي، القاهرة، ط٣، ١٩٥٤، ج١، ص٦٤: ٧١ ، ٩٩: ١٠١
- (۲) إبراهيم مدكور: مجمع اللغة العربية في عيده الخمسين، الهيئة العامة لشنون المطابع الأميرية، القاهرة، ١٩٨١، ص٢.
- (٣) شوقي ضيف: مجمع اللغة العربية في خمسين عاماً ١٩٣٤ ١٩٨٤ مجمع اللغة العربية، القاهرة ١٩٨٤، ص١٠: ١٢.
  - (٤) فليكس فارس: رسالة المنبر، ص٧٣، ٧٤.
    - (٥) المرجع السابق، ص٧٥، ٧٦.
      - (٦) المرجع السابق، ص٧٧.
    - (٧) المرجع السابق، ص٧٩، ٨٠.
- (٨) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع٢٦٤، ١٨ بولية ١٩٣٨، ص١١٦٤.
- (٩) أحمد سما بلوفتش: فلسفة الاستشراق وأثرها في الأدب العربي المعاصر، دار الفكر العربي، القاهرة ١٩٩٨، ص٦٣٨: ٦٤٠.
- (١٠) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع٢٦٣، ١٩ يولية ١٩٣٨، ص١٦٦٠.
  - (١١) فليكس فارس: رسالة المنبر، ص٤١، ٤٤، ٥٥.
- (۱۲) فليكس فارس: بين الشرق والغرب، مقال في مجلة الرسالة، ع٢٥٨، ١٣ يولية ١٩٣٨، ص٩٧١.
  - (۱۳) فليكس فارس: رسالة المنبر، ص٨١: ٨٤.
- (١٤) جورجي زيدان: مختارات جورجي زيدان الأعمال الكاملة، دار الجيل، بيروت، ١٩٩٤، ج١٨، ص١٦٨: ٦٢٣.

\_£YY\_

- (١٥) ساطع الحصري: آراء وأحاديث اللغة والأدب، دار العلم للملايين، بيروت، ١٩٥٨، ص٢٥: ٤١.
- (١٦) أنور الجندي: يقظة الفكر العربي حركة اليقظة في مواجهة التغريب مرحلة ما بين الحربين مطبعة زهران، القاهرة، ١٩٧٢، ص١٢٩، ١٤٠.
- (١٧) علي شلش: اتجاهات الأدب ومعاركه في المجالات الأدبية ١٩٣٩ ١٩٥١، الهيئة العامة للكتاب، القاهرة، ١٩٩١، ص١٤٢، ١٤٣.
- (١٨) أمين الريحاني: شذرات من عهد الصبا، الأعمال العربية الكاملة، ج١، ص١٨١: ٤٨٥.
- (١٩) أمين الريحاني: الريحانيات، الأعمال العربية الكاملة، ج٧، ص٣٨٧ ٣٨٨.
- (٢٠) أمين الريحاني: الكتابات الشعرية والنقدية والأدبية، الأعمال العربية، ج ٩
   ص ٣٥٩ ٣٦٥.
  - (٢١) المرجع السابق، ص ٤٢٩ ٤٣٣.
- (٢٢) أمين الريحاني، القوميات، ج ٢، الأعمال العربية الكاملة، ج ٨، ص ٢٥٧: ٢٥٩.
- (٢٣) صديق شيبوب: فليكس فارس: مقال في مجلة البصير، ع ١٢٧١٤، ص ٤٢١.
- (٢٤) إبراهيم الداقوقي، صورة العرب لدى الأتراك، مركز دراسات الوحدة العربية، بيروت، ١٩٩٦ ص ١٧: ٢٦.
  - (٢٥) كرامرز، الأتراك، مقال بدائرة المعارف الإسلامية، ج ٢، ص ١٣٥.
    - (٢٦) إبراهيم الداقوقي: صورة العرب لدى الأتراك، ص ١٨: ٢٠.
  - (٢٧) كرامرز: الأتراك، مقال بدائرة المعارف الإسلامية، ج ٢، ص ٨٨: ١٠٣.
    - (٢٨) إبراهيم الداقوقي، صورة العرب لدى الأتراك، ص ٤١.
      - (٢٩) ساطع الحصري، نشوء الفكرة القومية، ص ١٤٥.
- (٣٠) كرامرز، الأتراك، مقال بدائرة المعارف الأسلامية، ج٢، ص ١٠٦، ١٠٧، ١٦٣، ١٦٦.
  - (٣١) إبراهيم الداقوقي، صورة العرب لدى الأتراك، ص ٢١.
  - (٣٢) إبراهيم الداقوقي، صورة العرب لدى الأتراك، ص ٢١: ٤٤.

- (٣٣) إسماعيل أدهم، النطور الحديث في مصر وتركبا، مقال في المجلة الجديدة، إبريل ١٩٣٧، ص ١٨، ١٩.
  - (٣٤) المرجع السابق، ص ٢١.
  - (۳۵) إسماعيل أدهم، شعراء معاصرون، ج ۲، ص ٤٤٠ : ٤٤٠.
- (٣٦) اسماعيل ادهم، مصر والثقافة الأوروبية، مقال في المجلة الجديدة، مايو ١٩٣٧، ص ٣٠، ٣١.
  - (۳۷) اسماعیل ادهم، شعراء معاصرون، ج ۲، ص ۵۲۱، ۵۲۱.
    - (٣٨) المرجع السابق، ص ٩٣، ٩٤.
    - (٣٩) المرجع السابق، ص ٨٦، ٨٥.
    - (٤٠) المرجع السابق، ص ٨٣، ٨٤.
      - (٤١) المرجع السابق، ص ٨٥.
- (٤٢) إسماعيل أدهم، مصر والثقافة الأوروبية، مقال في المجلة الجديدة، مايو ١٩٣٧، ص ٢٣.
  - (٤٣) إسماعيل أدهم، شعراء معاصرون، ج٢، ص٤٤٤.
    - (٤٤) المرجع السابق، ص١١٠.
    - (٤٥) إسماعيل أدهم، قضايا ومناقشات،ج٣، ص١٤٥.
      - (٤٦) المرجع السابق، ص١٦٠.
      - (٤٧) المرجع السابق، ص١٦٩، ١٧٠.
        - (٤٨) المرجع السابق، ص١٤٧.
        - (٤٩) المرجع السابق، ص١٧٥.
  - (٥٠) اسماعیل أدهم، شعراء معاصرون، ج٣، ص٨٣.
- (٥١) أحمد سما بلوفتش، فلسفة الاستشراق وأثرها في الأدب العربي المعاصر، ص٦٣٨: ٦٥٤.
  - (٥٢) أحمد أمين، فيض الخاطر، ج٦، ص٦٥: ٧٩، ١٠٠.
    - (٥٣) أحمد أمين، فيض الخاطر، ج١، ص٢٤١ : ٢٤٤.
      - (٥٤) المرجع السابق، ص١٢٩.

- (٥٥) على شلش: اتجاهات الأدب ومعاركه في المجالات الأدبية في مصر ١٩٣٩- ١٩٣٥، ص١٤٦: ١٤٦.
- (٥٦) إسماعيل مظهر، بشار بن برد، مقال في مجلة العصور، ع٤، ديسمبر ١٩٢٧، ص٢٠١.
- (٥٧) اسماعيل مظهر، بشار بن برد(٢)، مقال في مجلة العصور، ع٥ يناير ١٩٢٨ ص٤٩٣، ٤٩٤.
- (٥٨) عصمت نصار : فكرة التنوير عند احمد لطفي السيد وسلامة موسى، ص٩٠، ٨٩.
- (٥٩) سلامة موسى، البلاغة العصرية واللغة العربية، سلامة موسى للنشر، القاهرة،ط٤، ١٩٦٤، ص٨٤، ٨٤.
- (٦٠) سلامة موسى، اليوم والغد، سلامة موسى للنشر، القاهرة، بت، ص٦٧: ٧٠.
- (٦١) سلامة موسى، حرية الفكر وأبطالها في التاريخ، سلامة موسى للنشر، القاهرة، بت، ص٨٩.
- (٦٢) محمد حسين هيكل، ثورة الأدب، مطبعة مصر شركة مساهمة مصرية، القاهرة، بت، ص ١٤٢.
  - (٦٣) ساطع الحصري، أراء وأحاديث في اللغة والأدب، ص١٣ : ٢١.
- (٦٤) علي شلش: اتجاهات الأدب ومعاركه في المجالات الأدبية في مصر ١٩٣٩ ١٩٥٥، ص١٩٧٠: ١٤٩.
- (٦٥) نفوسة زكريا، تاريخ الدعوة إلى العامية في مصر،، مطبعة دار نشر الثقافة، الإسكندرية ١٩٦٤، ص ١٢٢.
  - (٦٦) أحمد إبراهيم الهواري، إسماعيل أدهم ناقداً، ص٧٠
    - (٦٧) المرجع السابق، ص٢٠٤، ٢٠٥.
- (٦٨) طه حسين، إلى الأستاذ توفيق الحكيم، مقال في مجلة الرسالة، ع، المونية ١٩٣٣، ص٨، ٩.
- (٦٩) علاء متولي، الاتجاه النقدي في الفكر عند الفلسفي عند زكي نجيب محمود، ص٩٧: ١٠٦.

## خاتمة

تلك كانت وقائع مناظرة فليكس فارس وإسماعيل أدهم وخلفياتها التاريخية وأبعادها الفكرية، فعلى الرغم من ثراء وجدة وإيجابية المساجلات والمطارحات التي دارت بين المنابر الفكرية المختلفة حول ماهية الثقافة وما صدقاتها ومضمونها وثوابتها ومتغيراتها، نجد معظم الكتاب المعاصرين الذين تعرضوا لقضية الثقافة العربية يصرون على مناقشة نفس المسائل وينتحلون عين الأراء في مجادلاتهم متجاهلين بذلك أصحاب الآراء التي انتحلوها وآداب التناظر وقواعده، ومفتعلين معارك فكرية لا طائل منها وعازفين عن مناقشة الإشكاليات الثقافية المواكبة للتغير الحضاري.

والحق إن القضية لم تعد مكان الحصان من العربة فقد تفككت أجزاء العربة وبليت عجلاتها ومات الحصان.

ولم تعد المهمة تدريب أحد الجرذان ليعلق الجرس في عنق القط لإنباء عشيرته بالخطر الداهم فلن يستأسد الفأر، ولن يظل القط قطاً.

ولم تعد المشكلة المفاضلة بين حيلة أجاممنون لفتح طروادة وتخليص الأميرة هيلانة، وبين التحالف مع الجن شأن راما في فتح لانكا وتخليص الأميرة سيتا. فحصان أجاممنون الخشبي أصبح زجاجيا يفضح ما في جوفه، أما الجن فانصرفوا عن راما بعد انقسامهم.

ولم يعد السؤال المطروح من انت ؟ أو من هو ؟ بل من أنا ؟؟؟ تراني الظهر التليد والفجر الجديد، أم قوة الوجود، والكنز الموصود، والباب المرصود. أم يوسف الأخدود وأربابي دوني نيام وقعود أم تراني دونكشوت ؟ .

## الفهرس

| ٥   | الإهداالإهداء                                                       |
|-----|---------------------------------------------------------------------|
| ٧   | تصدير بقلم أ. د. زينب محمو د الخضيري                                |
| ۱۳  | في أدب التناظر للمنفلوطي                                            |
| 10  | مقدمة المؤلف                                                        |
| 77  | الباب الأول: المتناظران                                             |
| 40  | من كلمات فليكس فارس                                                 |
| **  | من كلمات إسماعيل أدهم                                               |
| 79  | الفصل الأول: أمير المنابر فليكس فارس                                |
| ۳۱  | - حياته وآثاره                                                      |
| ٤٥  | - أثر الاتجاه المحافظ في سوريا ولبنان على أفكاره وآرائه             |
| ٥٥  | الفصل الثاني: الفارس الجامح إسماعيل أدهم                            |
| ٥٧  | - حياته وآثاره                                                      |
| ٧٠  | - أثر الاتجاه العلماني في تركيا على أفكاره وآرائه                   |
| ۸۰  | هوامش الباب الأول                                                   |
|     | الباب الثاني: موضوع المناظرة:                                       |
| ۸٧  | قضايا الثقافة العربية وإشكاليتها                                    |
| ۸۹  | الفصل الأول: موقفهما من الثقافة وإشكالية المحتوى والوظيفة والتطور . |
| 91  | - إشكالية التعريف والمحتوى                                          |
| 119 | - إشكالية الوظيفة والتطور                                           |
| ۱۳۳ | الفصل الثاني: موقفهما من التراث الثقافي والاتتماء الحضاري           |
| ۱۷۷ | هوامش الباب الثاني                                                  |
|     |                                                                     |

## الباب الثالث: تطور المناظرة:

| 198 | الثوابت الثقافية والمتغيرات الحضارية وقضايا الدين والقومية واللغة                                        |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 7.1 | الفصل الأول: موقفهما من الدين                                                                            |
| ۲۰۳ | - فليكس فارس وقضايا الإيمان                                                                              |
| ۲۳۰ | - إسماعيل أدهم وقضايا الإلحاد                                                                            |
| ٣١٣ | هوامش الفصل الأول                                                                                        |
| ٣٣٣ | الفصل الثاني: موقفهما من القومية العربية                                                                 |
| ٣٣٦ | - فليكس فارس والوحدة العربية                                                                             |
| ۳٥٣ | - إسماعيل أدهم ويهو د الدونمة والقومية الطورانية                                                         |
| ٣٧٩ | هوامش الفصل الثاني                                                                                       |
| ٣٨٧ | الفصل الثالث: موقفهما من اللغة العربية وآدابها                                                           |
| 44. | - فليكس فارس و دفاعه عن أ صالة اللغة العربية وآ دابها                                                    |
| ٤٠٢ | - إسماعيل أدهم والطورانية والهجوم على اللغة العربية وآدابها                                              |
| 277 | هوامش الفصل الثالث                                                                                       |
| 277 | الخاتمةا                                                                                                 |
| 279 | الفهرسا                                                                                                  |
| ٤٣١ | كتب للمؤلفكتب للمؤلف المؤلف |



- دعوة العقل لقراءة إنجيل متى ١٩٨٨
- الفكر المصري الحديث بين النقض والنقد ١٩٩٦
- المعارف الفلسفية في مصر بين التوجيه والتلقين ١٩٩٨
  - الروحية الحديثة في الثقافتين الشرقية والغربية ١٩٩٩
- الأبعاد التنويرية للفلسفة الرشدية في الفكر العربي الحديث ٢٠٠٠
- ثقافتنا العربية بين الإيمان والإلحاد مناظرة بين فيلكس فارس
   وإسماعيل أدهم ؛ الطبعة أولى ٢٠٠٠ الطبعة الثانية ٢٠٠٦
  - فكرة التنوير بين أحمد لطفى السيد و سلامة موسى ٢٠٠٠
  - مدخل إلى مقارنة الأديان بالاشتراك مع د. محمد يسري جعفر ٢٠٠١
- الخطاب الفلسفي عند ابن رشد وأثره في كتابات محمد عبده وزكي
   نجيب محمو د ٢٠٠٢
  - الفكر الديني عند اليونان ٢٠٠٢
  - اتجاهات فلسفية معا صرة في بنية الثقافة الإسلامية ٢٠٠٣
  - الصراع الثقافي والحوار الحضاري في فلسفة محمد إقبال ٢٠٠٣
  - تصور الإنسان الكامل من عالم الأساطير إلي عصر الجينوم ٢٠٠٤
- حقيقة الأصولية الإسلامية في فكر الشيخ عبد المتعال الصعيدي ٢٠٠٤
  - أحمد فارس الشدياق " قراءة في صفائح المقاومة " ٢٠٠٥

\_\_\_\_\_£٣١\_\_\_\_

