سلسلة المئويات



سوفى ما يحر العصر المريدي دكنور شوقى ضيف

/http://arabicivilization2.blogspot.com Amly

سُوق سابحر للعصر للفريدي



· · · ·

. ...

سوقى سابحر للعصر لالغريس دكنور شوقى ضيف

شوقى: شاعر العصر الحديث

ضيف ، أحمد شوقى عبدالسلام، ١٩١٠ - ٢٠٠٥ . شوقى : شاعر العصر الحديث/ شوقى ضيف. ـ القاهرة : الهيئة المصرية العامة للكتاب، ٢٠١٠. ٢٩٢ ص ؛ ٢٤ سم . تدمك : ٨ - ٢٤٧ - ٢٤١ - ٢٧٩ - ٨٧٨. ٩ ـ الشعراء العرب . ٢ - أحمد شوقى، أحمد شوقى بن على بن أحمد ٢ ـ المنوان . أ - العنوان . 1.5.B.N 978-977-421-347-8 ديوى ١٢.٨٦١ http://arabicivilization2.blogspot.com

Amby

توطئة

مثل كل الأحلام الكبرى التى بزغت منها مشاريع عملاقة أدت إلى تطور مجتمعاتها، ولهذا أرسى مهرجان القراءة للجميع جذوره الراسخة فى الأرض المصرية منذ عشرين عامًا.. لقد انطلق أهم مشروع ثقافى فى العالم العربى عام ١٩٩٠ تحقيقًا لحلم السيدة الفاضلة سوزان مبارك راعية المهرجان، وصاحبة فكرته والتى دشنته آنذاك بافتتاح عشرات المكتبات فى جميع ربوع الوطن، وأطلقته فى سماء الواقع برؤية واضحة ومحددة تستند على الإيمان بأن الثقافة هى وسيلة الشعوب لتحقيق التقدم والتنمية بما لها من قدرة على تحويل المارف المختلفة إلى سلوك متحضر، وإعلاء المُثل العليا، وقيم العمل والإنجاز، وإشاعة روح التسامح والحرية والسلام التى دعت إليها جميع الأديان، بهدف أن تُكوِّن شقافة المجتمع بتأصيل عادة القراءة وحب المعرفة، لذا فإن وسيلة المعرفة الخالدة المنظل هى الكتاب الذى يسهم فى إرساء دعائم التنمية، وتحقيق التقدم العلمى المنشود.

لقد اتسعت روافد الحملة القومية للقراءة للجميع طوال الأعوام العشرين الماضية، وأصبحت تشكل فى مجملها دعوة حضارية للبناء الروحى والفكرى والوجدانى للإنسان المصرى نابعة من الإيمان العميق بأن الثقافة هى بكل المقاييس أفضل استثمار لبناء مجتمع المستقبل، وهى الجسر الرئيسى للشباب للحاق بركب الحضارة المعاصرة، بل تكاد تكون هى الوسيلة الوحيدة لنشر قيم العلم والتسامح والديمقراطية والسلام الاجتماعى والتطور الحضارى، وترسيخ قيم المواطنة وقيمة دور المرأة، وتعزيز قيمة التجدد الثقافى والتفكير والحوار ومعرفة الآخر والتبادل والتواصل المجتمعى والدولى، وأيضًا إبراز تواصل الإبداع المصرى من خلال نشر الآثار الأدبية لـ «مختلف أجيال المبدعين».

ومنذ العام الرابع لمهرجان القراءة للجميع؛ أصبحت مكتبة الأسرة من أهم روافده، وقدمت طوال ستة عشر عامًا دون توقف ملايين النسخ بأسعار رمزية لإبداعات عظيمة لشباب المبدعين وكبار الكتاب الذين أثروا المشروع فكريًا وثقافيًا وعلميًا ودينيًا وتراثيًا وأدبيًا، كما قدمت الموسوعات الكبرى التى تُعتبر أعمدة هذه المكتبة، والتى شكلت مسيرة فكر النهضة فبعثت فى نفوس الشباب من جديد الإحساس بالفخر بما قدمته أمتهم من كنوز إبداعية ومعرفية وفكرية للبشرية، وأقامت جسرًا يصل بين ماضيهم وحاضرهم، ويصل بين حاضرهم ومستقبلهم، كما بعثت فيهم روح الانتماء القوى لهويتهم المصرية والعربية، ولما لا وقد أطلت عليهم مكتبة باذخة الثراء تتكئ على مؤلفات حضارة مصرية قديمة ما وعلمى وفلسفى وأدبى شكًل فجر «ضمير الإنسانية» وحضارة إسلامية أنارت وعلمى وفلسفى وأدبى شكًل فجر «ضمير الإنسانية» وحضارة إسلامية أنارت ظلمات أفلاك البشرية لحقب طويلة من الزمان، ووضع أعلامها بعض أعمدة المحنارة الماصرية الحضرية وأخلام العالم ولما المحرية والعربية، ولما لا

لهذا كله ستواصل مكتبة الأسرة هذا العام نشر رسالتها بالسعى قدمًا نحو تطوير أدائها، وتحقيق حلمها الأكبر بتكوين ثقافة المجتمع كله بأيسر السبل، والتأكد من اطلاعه على جميع ما أنتجته عبقرية الأمم ممثلة فى تراثها الأدبى والعلمى والفكرى المستنير.

## مكتبة الأسرة

1.1.



محية بذمة

شوقى ألمعُ شاعر فى تاريخ أدبنا العربى الحديث لتعدد نواحيه الفنية ، وتشعب آثاره الأدبية ، فقد ملاً عصره بقصائده الغنائية ، ووَصلها بمسرحياته التمثيلية . وكان حين ينشر قصيدة تصبح حديث الصحف والندوات الأدبية ، وكذلك كان حين ينشى مسرحية أو تمثيلية .

وقلما ظهر كاتب أو ناقد فى عصره إلا حاول أن يطير إلى الشهرة بتعرضه لأعماله ، فتارة يصطدم به وبآثاره ، وتارة يثنى عليه ويغلو فى ثنائه . فنقاده كانوا فى حياته بين اثنين : متحزب له أو متعصب عليه، وما يزال هذا شأنهم حتى اليوم ؛ كأنهم يقودون معركة .

وعلى نحوما نعرف فى المعارك من كثرة الأسلحة التى تُسْتَحْدَمُ كانت المعركة حول شوقى وشعره مغنياً وممثلا ، فلا توسط ولا اعتدال فيما نقرأ عنه ، بل غبار كثيف تضيع فى ثناياه الحقائق الأدبية ، ويضيع التثبت والتوقف والنظرُ التام النافذ

وطبيعى أن لا يظهر فى أثناء ذلك بحث منظم عن شوقى ، فقد اكفهرَّت الأجواء الأدبية إزاءه بالثناء المسرف والطعن المجحف ، وأصبحنا لا نعرف أين الوجه الصحيح ، ولا أين المقدمات السليمة، ولم نعد ندرى أى الأحكام فيه صادقٌ وأيها كاذب ، وأيها مصيب وأيها مخطئ

وبذلك تُمَيِّيَتْ علينا حقيقة شوقى ، بل حقائقه الفنية حميعاً ، وكان هذا أكبر باعث لى على النهوض بهذه الدراسة التى لم أقصد بها إلى تهجينه ولا إلى تحسينه ، وإنما قصدت إلى بحثه ووزنه بمعايير سهلة هى معايير النقد المنصف الذى لا يميل مع الهوى . وإنما يسجل الظواهر الأدبية متتبعاً مستقصياً ، فليس همه أن يُزْرى ويتنقَّص . ولا أن يزخرف ويزيِّن ، وإنما همه أن يصور الحق ويكشف الصواب

وبدأتُ بحياته . أتخذ منها مصابيح ، تهدينى الدروب والمسالك التى كوَّنت شاعريته . وبحثت فى صناعته ، وأطلعنى ابنه «حسين»مشكوراً على ثلاث مسودات أولاها لقصيدته « الله أكبركم فى الفتح من عجب » والثانية والثالثة لفصل من « مجنون ليلى » فاستبان لى الطريق ، وعرفت كيف كان يؤلف قصيدته ، وكيف كان يؤلف مسرحيته . وحاولت جهدى أن أستنبط مدى بديهته وقوى فطرته ، وإلى أى حد كان يجبِّر فى أساليبه ويتأنق فى تصاويره ، مستخرجاً من قيثارة الشعر العربى أحلى أنغامها وأروع ألحانها . ورأيتُ – رأى العين – فى هذه الصناعة البديعة تيارين يتقابلان : تياراً شرقيناً

ووقفت بعد ذلك عند المؤثرات المختلفة التي أثرت في صناعته ، وتأملت في معاول النقد القديم المحافظ والحديث المجدد التي ضربت بها أيدى نقادنا في شعره . وناقشت مناقشة هادئة كثيراً من المبادئ الهادمة لشوقى وفنه ، مستبصراً في ذلك متأنياً ما وسعنى الاستبصار والتأنى .

ونظرت فى مؤثر مهم أثَّر فى شعر شوقى وفى صناعته ، إذ أخذ يخاطب الجماهير عن طريق الصحف اليومية والأسبوعية ، فاتسع النداء عنده ، حى فى قصيدة المديح التى وُجَّهت لصاحب مصر أو للخليفة التركى ، فقد وضع نصب عينيه إرضاء الجماهير بمدائحه ، وتسبَّب إلى ذلك باستشعار عواطف وطنية أو إسلامية أو عربية . ومن هنا زعمت أن شعره التقليدى فى المديح وما يتصل به يختلف فى جوهره عن الشعر القديم ، حتى إذا رجع إلى وطنه من منفاه وسقطت الحلافة التركية أصبح خالصاً لشعبه المصرى والشعوب العربية ، فتغى مشاعرهم وأحاسيسهم فى قصائد تحملها صدورهم ، وكأنها تعاويذ سحرية . وكان ينظم فى المناسبات المختلفة ، فى الرثاء ، وفى المخترعات ، وفى أعمال البر ، وفى المنشآت القومية . وكل ذلك من أثر الجماهير والاتصال بها عن طريق الصحف ومخاطبتها . وارتفع بشعر المناسبات إلى القمة التى كانت تتنظره ، وكأنه يختم دورته فى شعرنا الحديث ، فقد حقق له كل غاياته وأهدافه، ولم يعد لأصخابه من بعده إلا أن يقعوا على السَقَيْح من دونه، ويرتطموا بصخوره .

والغناء آخر المؤثرات التي وقفت عندها في صناعة شوقي ، إذ حوَّل جوانب من شعره إلى أغان وأزجال ، فيها وهم خياله، وبـدْعُ تصويره ، وفيها رنين أنغامه ، وحلاوة نبراته ، وفيها دقة شعوره ، ورقة حَسِمَّه . وبذلك كانت فتنةً من فتن عصره .

وخرجتُ من ذلك إلى مسرحياته ، فتحدثت عن مقوماتها العامة التي تشخصها ، وتجمع طوابعها وخصائصها ، ووزعت مآسيه في اتجاهين : اتجاه مصرى استجاب فيه للعواطف الوطنية ، واتجاه عربي استجاب فيه للعواطف العربية والإسلامية . وتفضل «حسين شوقى» فأعارني ملهاة « الست هدى » التي لم تطبع بعد، فحللتها ووصفتها في موضعهامن هذه الدراسة ، وهي تحفة فريدةنسجها شوقى من حياتنا الاجتماعية الواقعية في أواخر القرن الماضي .

وبهذا كله تم ً تأليف هذا الكتاب الذى لم أؤلفه دفاعاً عن شوقى ، وإنما ألفته بحثاً منظماً فى شعره الغنائى والتمثيلى . ولم أدخر وسعاً فى أن أحق ً الحق حين يجب إحقاقه وإذاعته فى غير محاباة لشوقى ولا تجرَن ً على غيره . فنحن لم نضع هذا البحث تشيعاً لأنصاره وكذلك لم نضعه تعصبا لخصومه ، وإنماوضعناه ابتغاء تقويم شعره من جميع أطرافه تقويماً صحيحاً دقيقاً . والله ولى الهدى والتوفيق .

القاهرة في أول يونيه سنة ١٩٥٣ م . شوقى ضيف

لفصل لأول الحياة

۱

فىحجر ربة الشعر

حينا لجأت رَبَّة الشعر إلى مصر فى القرن الماضى ، تعيش تحت سمائها ، وتبعث فيها حياة فنية أصيلة ، يفوح شذاها ، ويتأرَّج عمبيرها على لسان البارودى وما كان ينظم من شعر يوقظ النفوس ويحيى القلوب . فى هذا الحين انتخبت رَبَّة الشعر شوقى ، وأهدته إلى مصر سنة ١٨٦٩ وأعدَّت له كل شىء ليكون شاعراً ممتازاً ، وما زالت تحمله فى حجرها ، وترعاه بعنايتها ، حتى تهيأت له شاعريته . وكان أول ما أعدت له ميراث دمه وأعراقه ، فقد جاءت به من عنصر تركى وآخر شركسى ، وعنصر يونانى وآخر عربى كردى ، فتآزرت فيه هذه العناصر ، وأخرجت منه شاعراً ممتازاً ، لعل مصر لم تظفر بمثله فى عصورها المختلفة

واشتراك هذه العناصر فيه يدل على أنه ليس مصريا خالصاً ، هو مصرى الموطن ، أما الآباء والأجداد فليسوا مصريين ، وأول من نزل مهم مصر جدًه لأبيه ، وهو الذى تُسمِّى باسمه « أحمد شوقى » قدم هذه الديار فى عهد محمد على ، فضمه إلى حاشيته ، وكان يحسن العربية والتركية ، ومنه ينحدر إلى شوقى الدم الكردى العربى والشركسى . وتوالت الأيام وهو يتنقل فى المناصب العالية حتى أصبح أميناً للجمارك المصرية فى عهد سعيد (باشا) . وتوفى وهو فى هذه الوظيفة عن ثروة واسعة عاش فى ظلها علىًّ والد شوقى وشوقى نفسه

وجاء بعد هذا الجدِّ إلى مصر جَدَ<sup>ع</sup>ُ شوقى لأمه ، فقد دخل البلاد شابا لعهد إبراهيم ( باشا ) واسمه أحمد حليم النجده لى نسبة إلى قرية بالأناضول تسمى «نجده » فهو تركى . وأ عجب به إبراهم (باشا) على ما يظهر ، فقر به منه ، وزوعَّجه معتوقة يونانية له تسمى « تمراز » ، أ سرت فى حرب المورة ، وهى بنت عشر سنوات ، ونشأت فى القصر بين وصيفاته . وما زال يتقلد المراتب السامية فى الدولة ، حتى أصبح وكيلا لخاصة الخديوى إسماعيل . وتوفى وهو فى هذه الوظيفة ، فنتقل إسماعيل مرتبه إلى أرملته .

وقد اجتمعت هذه الأصول المختلفة<sup>(1)</sup>ليخرج منها هذا الفرع المونق ، وكلنا نعرف شهرة العرب واليونان قديماً بالشعر والشاعرية ، وإن ازدواج هذين الأصلين في شاعر ليؤذن أن ينال قمة الشعر ، بل أن يبلغ فيه عنان السماء . وليس هذا كل ما أهدته أو هيأته ربَّة الشعر لشوقى ، فقد هيأت له عينان حالمتان ، أصابت أعصابهما بشيء من الاختلال ، فهما لا ترتكزان ودائماً تصعمِّدان في السماء .

وكانت جدته اليونانية مشغوفة به تقوم على تربيته ، وكانت منذ عصر إبراهيم على صلة وطيدة بالقصر ، فدخلت بحفيدها يوماً على الحديوى إسماعيل، وكان لا يزال فى السنة الثالثة من عمره ، ونظر إليه إسماعيل ، فوجد بصره مشدوداً إلى السماء ، لا يسقط على بتسيط الأرض ولا ينزل إليها، فطلب بتدرّة من الذهب ، ونثره على البساط عند قدميه ، فتحول شوقى إليه ، وأخذ يجمعه ويلعب به ، فقال إسماعيل لحدته : اصنعى معه ذلك حتى يتعوَّد النظر إلى الأرض ، فأجابت إجابتها المشهورة : « هذا دواء لا يخرج إلا من صيدليتك » فقال : جيئى به إلى متى شئت ، حتى أنثر الذهب تحت عينيه، فإنى آخر من ينثر الذهب فى مصر !.

وفى إجابة الجدة للخديوى إسماعيل ما يحمل أروع الدلالة على شاعرية خصبة كانت مكتنَّة فيها ، وهىجدته التى حملت إليه الروح اليونانى ، وكانت تحبه وتؤثره ، فكفلته ، وقامت على تربيته الأولى ، وكانت منعمة موسرة ، تعيش بباب إسماعيل ، فعاش معها الطفل حيث الترف والنعيم

وإن في الذهب الذي فتحت ربَّةُ الشعر عَيْشي شوقي عليه في سنته الثالثة

(١) انظر فى دنه الأصول مقدمة شوقى للجزء الأول من ديوانه المطبوع فى سنة ١٨٩٨

1.

ما يشير فى وضوح إلى الجو المترف الذى مكث يتنفَّس فيه طول حياته ، فقد وضعته ربَّة الشعر منذ نعومة أظفاره فى مهاد من النعيم ، وما زالت تدلله فى هذه المهاد حتى آخر حياته . وشوقى من هذه الناحية نشأ نشأة أرستقراطية ، ليس فيها شىء من الديمقراطية وما يتصل بالديمقراطية من حياة الشعب المصرى ، وسنراه يقترب أو يحاول الاقتراب من هذا الشعب ، لكنه علىكل حال نشأ فى بُرْج ذهبى . وربما كانت الحسنة الوحيدة لهذا البُرْج أنه أتاح له أن يخلص للشعر ويفرغ له ، ولا يشغل باله بشىء سواه .

واختلف شوقى منذ الرابعة إلى مكتب الشيخ صالح ، ثم انتقل منه إلى مدرسة المبتديان ، فالتجهيزية . وفى هذه المدرصة أظهر تفوقاً ونبوغاً ، فمُنتح المجانية مكافأة له ، وتخرج فيها وعمره خمس عشرة سنة ، وقد تيقظت بوضوح فيه موهبته الشعرية ، وأخذ يصوغ بها بعض المعارف الجيولوجية والجغرافية من مثل أرجوزته :

إفريقيياً قسم من الوجود في شكله أشبه بالعنقودِ

ومن غير شك كان يختلط في أثناء ذلك ببعض العناصر الديمقراطية من الشعب ، ولكنه كان اختلاطاً محدوداً ، إذ كان لا يلبث أن يعود إلى بيئته الأرستقراطية ، فتُضعف من شأن هذه الديمقراطية المكتسبة ، وترده إلى أرستقراطيته الأصيلة .

وواضح أنه أخذ فى تعلمه الطريق المدنى ، ولم يأخذ الطريق الدينى ، ونحن نعرف أنه كان بمصر حينئذ نوعان من التعليم : التعليم الدينى الشرقى فى الأزهر وكان خاصًّا بالتراث الإسلامى وكان يتأثر بالقرون الوسطى وصورة العلوم فيها من لغة وطب وفلسفة وغير ذلك وهى صورة شاحبة ضئيلة ، والتعليم المدنى الغربى فى المدارس ، وهو تعليم يستمد من أوربا ومن كتب العلم والأدب فيها ، وقد بدأ فى عصر محمد على ، ثم خمد فى عصر سعيد وعباس ، ثم عاد إلى النشاط والازدهار فى عهد إسماعيل . وفى هذا الاتجاه من التعليم المدنى الأوربى سار شوقى ، وحينما أتم تعليمه الثانوى ألحقه أبوه بمدرسة الحقوق ، ليدرس القانون ، ووصفه أحمد زكى حين دخل هذه المدرسة ، فقال : «كان فى جملة الوافدين سنة ١٨٨٥ فتى نحيف ، هزيل ، ضئيل ، قصير القامة ، وسيم الطلعة تقريباً ، فتى بعيون متألقة تحقيقاً ، ولكنها متنقلة كثيراً ، فإذا نظر إلى الأرض دقيقة واحدة فللسماء منه دقائق متمادية ، وإذا تلفَتَّت صوب اليمين فما ذاك إلا لكى يرى ببصره نحو الشمال ، وهو مع هذه الحركات المتتابعة المتنافرة هادى ساكن وادع ، كأتما يتحدث بنفسه إلى نفسه ، أو يتلاغى مع عالم من الأرواح . ما كان يلابسنا فيا نأخذ فيه من اللهو والمزاح ، ولا يتهافت معنا على تلقف الكرة بعد الفراغ من تناول الغداء ، أو حينما نتنفس الصعداء لانتهاء مواقيت الدراسة <sup>(1)</sup>» .

وهذه الصورة التي رسمها أحمد زكى لشوقى تؤكد معانى أخرى تتصل بشاعريته ، فهو يلاحظ أنه كان شعلة من الحركة المضطربة المتنافرة ، وهكذا هو فى شطحات بصره ، أما بعد ذلك وفى أعماقه فهادى ساكن وادع ، وهو مع هذا غافل عما يجرى حوله مشغول بنفسه ، لا يلعب مع اللاعبين ، ولا يلقف الكرة مع اللاقفين .

فشوقى مع إخوانه وزملائه فى الحقوق ، وهو لا يحس بهم ، وكأنما شغلته ربَّه الشعر عنهم ، فهو يبحث عنها فيا حوله ، يصوَّب نظره إليها يميناً ، فلا تلبث أن تزوغ منه فى الشمال، فيرى به وراءها ، فيجدها قد حلَّقت فى السماء ، فيرفع بصره إليها، فلا تلبث أن تغيب، لتبدو له لامعة مشرقة بإزائه . وكأنما كان ذلك يزيد فى تألق بصره ، أو قُلْ كأنما كان شوقى مشغولا عن رفقائه وما هم فيه من لهو ولعب بحركات مضطربة مختلطة متشابكة كانت تأتيها ربَّة الشعر من حوله بأجنحها حين تصطفق، فتملأ أذنه بوفيف وضجيج ، ولا تترك له فسحة ، كى يلم شتات نفسه ، ويندمج فى صحبه ،

( ۱ ) ذكرىالشاعرين ( حافظ وشوقى ) طبع مطبعة الترقى بدمشق ص ۳۲٦ .

**إذ كانت تأخ**ذ عليه كل طريق .

واستجاب شوق إليها ، فانعزل عن أخدانه ، ومكث ينتظر ما توحى به إليه ، وما تودعه أذنه وعينيه، من همسات وحركات ورُوَّى حالمة . وكان النيع فى أثناء ذلك يفيض والنور يسيل ، فإذا الشيخ محمد البسيونى البيبانى أستاذه فى اللغة العربية ، وكان شاعراً فصيحاً ، تبهره شاعريته ، ويجلس منه مجلس التلميذ من أستاذه .

وكان هذا الشيخ يدبِّج القصائد الطوال فى مدح الحديوى توفيق كلما حلَّ موسم أو أهلَّ عيد ، فكان قبل أن يرسلها إلى القصر لتنشر فى صحيفة الوقائع المصرية وغيرها من الصحف العربية يعرضها على شوقى ، فما يزال يُصْلح له فيها ، فيمحو هذه الكلمة أو تلك، ويعدَّل هذا الشطر أو ذاك ، ويُسْقط بعض الأبيات ، وأستاذه مغتبط به فرحٌ لصنيعه .

ولهج الشيخ بتلميذه والثناء عليه ، ولم يلبث التلميذ أن سار فىالدَّرْب الذى سار فيه أستاذه ، فكان ينشىء القصائد فى مديح الحديوى توفيق . وكان قد أنْشيئ فى الحقوق قسم للترجمة ، فانتسب إليه شوقى ، وظل فيه سنتين ، مُنحَ فى آخرهما شهادته النهائية .

وبذلك خم شوقى حياته التعليمية ، وهى حياة أوربية فى جملتها ، وكان يلتقى بها تيار من الأزهر ، مَتَلَّله أستاذه البسيونى ، إذ كان من علماء الأزهر المعدودين . و كفل له تخرجه فى قسم الترجمة أن يتقن الفرنسية ، وكأنما كانت رَبَّة الشعر تُرْهص بذلك لما سيقوم به فى المستقبل من الاحتذاء على بعض النماذج الغربية فى شعره .

وإذا كانت دراسته فى المدارس جعلته يحذق العربية والفرنسية فإن بيئته الحاصة ، بيئة منزله ، جعلته يحذق التركية . وبذلك كان يحسن لغات ثلاثاً فى مطلع شبابه ، وعَـَّقدت هذه اللغات فى ثقافته ، واصطلحت فيا بينها على تأليف طبيعته .

وخرج شوقى من قسم الترجمة فى سنة ١٨٨٧ ، وهو لا يتصف بالشاعر

فحسب ، بل هو شاعر الحديوى توفيق، فقد نسج على منوال أستاذهالبسيونى فى التقرب إلى القصر وصاحبه ، وأتاح له على مبارك (باشا) فرصة لقائه ، فهنتاًه بتخرجه ، وهو يستلم أذيال ثوبه ويقبلها . ولم يلبث أن عَيَّن أباه عليا – وكان مبذراً متلافاً – مفتشاً فى الحاصة الحديوية ، ثم عينه من بعده .

والإنسان لا يطلع على هذه الفترة من حياة شوق التي سجلها في مقدمته للطبعة الأولى من شوقياته سنة ١٨٩٨ م حتى يأسى له ، فقد جار عن قسمد السبيل، إذ رضى أن يكون موظفاً بالقصر ، وأن يكونتابعاً للخديوى توفيق ، وأن يستذل شاعريته له في مدائحه ، غير أن ربَّة الشعر كانت لا تزال ترعاه ، ففكَنَّت عقاله من هذا السجن الذي دخله راضياً مرضيا ، فقد أوحت إلى سسَجاًنه أن يرسله إلى فرنسا ليكمل ثقافته، فلم يسَحُل عليه حوَّل في الوظيفة، حتى رأى توفيق أن يوفده في بعثة ، وترك له اختيار ما يريد من العلوم ، فاختار الحقوق أو دراسة القوانين ، لظنه أنها ذات واشجة قوية بالأدب ، وأشار عليه توفيق أن يجمع بينها وبين دراسة الآداب الفرنسية .

وسافر شوق على نفقة الحديوى ، وكتب إلى مدير البعثة المصرية فى فرنسا ليهتم به ، فلما وصل إلى مرسيليا رآه فى استقباله ، وأخبره أن الحديوى كتب إليه أن يقضى فى مونبلييه عامين ، وفى باريس عامين آخرين ، والتحق شوقى بمدرسة الحقوق فى مونبلييه . ولما انقضت السنة الأولى حاول أن يعود إلى مصر لرؤية أهله فمنعه الحديوى ، حتى لا يُضيع من سنواته الأربع فترة بعيدة عن فرنسا، فظل هناك، وتوالت عليه الدعوات من رفقائه الفرنسيين فى المدرسة ، فلبى دعواتهم، وجاس خلال ديارهم ، يتصفح معالم الحضارةالغربية

ولم يكد ينتهى من السنة الثانية حتى أرسل إليه مدير البعثة فى باريس أنه ذاهب مع الطلبة فى رحلة إلى إنجلترا لقضاء أكثر أيام العطلة بها ، وأن الحديوى كتب إليه أن يصطحبه معه ، فسافر إلى باريس على عجل . ومها سافروا جميعاً إلى إنجلترا حيث قضوا شهراً يتفرجون على لندن وغيرها من المدن هناك .

١٤

وفى السنة الثالثة وهو فى باريس أصيب بمرض شديد كان فيه بين الحياة والموت ، ولما تماثل للشفاء أشار عليه الأطباء أن يقضى بعض أيام تحت سماء إفريقية ، فاختار الجزائر ، ومكث فيها أربعين يوماً ، ثم عاد قافلا منها إلى باريس ليستأنف دراسة الحقوق ، ولم يفوَّت مرضه الفرصة عليه ، فقد استطاع أن يحصل على إجازته النهائية فى آخر السنة الثالثة ، وظل هناك ستة شهور ، يختلف فيها إلى مسارح باريس ، ثم رجع إلى وطنه ، وهو « فِضُوْ

وليس من ريب فى أن هذه البعثة كانت نعمة على شوقى ، وكأن ربنَّة الشعر لم تنسه ، فقد أخرجته من سجنه ، وانطلقت به تطوف أركان البحر المتوسط ، وتملأ عينيه بمفاتن الحضارة فى فرنسا وإنجلترا ، كما تملأ عقله وروحه بالمدنية الغربية والآداب الفرنسية ، وهو فى أثناء ذلك يتنقل بين مونبلييه وباريس ولندن ، ويشاهد المسارح ودور الأوپرا ويقرأ الصحف والكتب القانونية والأدبية ، وقد قرأ لفيكتور هيجو ولامرتين ودى موسيه وغيرهم من شعراء فرنسا مثل لافونتين ، وبذلك رأى رأى العين عوالم جديدة فى الشعر والحضارة.

على أنه ينبغى أن نعود فنلاحظ أن شوقى لم يخلع عنه فى فرنسا القيود التى قيد بها نفسه فى مصر ، ونقصد القيود التى قيد بها أجنحته إزاء القصر ، إذ نراه لا يزال يرسل بمدائحه فى الحديوى توفيق من باريس . وكأن الرحلة الطويلة التى هيأتها له ربنَّة شعره لم تستطع أن تفك عنه الحيوط التى حاكها الحديوى من حوله، فاستمر يتحمُّجل فى هذه الحيوط، وكلما نقضت ربَّةُ شعره طائفة منها عاد يغزلها من جديد .

١٦

رجع شوقى إلى مصر فى سنة ١٨٩٢ وكان قد توفيًى توفيق وخلفه عباس الثانى ، فعيًّن فى القصر بقلم الترجمة ، وأخذ يعيش فى منزل أبيه بحى الحننى معيشة رتيبة ، لم يقطعها فى أول حياته سوى سفره ممثلا للحكومة المصرية فى مؤتمر المستشرقين الذى عُقد فى مدينة چنيف بسويسرة سنة ١٨٩٤ وكانت هذه الرحلة فرصة طيبة للشاعر حتى يجتلى المناظر الطبيعية البديعة هناك . ولما انفضَ المؤتمر سافر إلى بلجيكا لمشاهدة عاصّمتها وزيارة معرض فى إحدى مدنها.

۲

ولم ترَرُج سوق شوقى عند عباس أول الأمر ، ويوضح ذلك داود بركات ، فيقول : « إن الحديوى عباساً كان يهمل شوقى بعض الإهمال لاعتقاده ، بل لأنهم أدخلوا على نفسه ، أن أحمد شوقى شاعر فقط وأنه هو بحاجة إلى رجل سياسى ، لما كان بينه وبين الإنجليز من الكفاح والحلاد ، فاجتمع لإزالة هذا التوهم من صدره المرحومون : بطرس غالى ( وقد كانت بهنزعة للأدب والأدباء ) وبشارة تقلا ( صاحب جريدة الأهرام ) ومصطنى كامل . وكان بطرس يطلب من الحديوى أن يسمح له بتوظيفه شوقى فى الحارجية بضعنى مرتبه الذى كان يتناوله من قلم الترجمة فى السراى . وكان بشارة تقلا يعرض على سموه مثل هذا العرض ليوليه تحرير الأهرام ، وتأييداً لذلك وضع شوقى فى مكانه من الأدب وإمارة الشعر <sup>(1)</sup> ، إلى أن قربه الحديوى وناط به كثيراً من المهام فقام بها خير قيام ، فأولاه ثقته ، وقدمه على جميع رجاله <sup>(۲)</sup>»

وكنا نتمنى لو أن الحديوى عباساً رضى عن خروج شوقى من القصر، وأسلمه إلى بطرس غالى أو إلى بشارة تقلا ، إذن لتغير وجه شعره ، ولما عاش

- ( 1 ) يشير إلى إشادة الأهرام بشوق حينئذ وتلقيبها له بأمير الشعراء .
  - (٢) ذكرى الشاعرين ص ٣٦٦ .

من سنة ١٨٩٢ إلى سنة ١٩١٤ حبيس المدائح يتغنى بعباس وأعمال عباس فى المواسم والأعياد .

وعبثاً حاولت رَبَّةُ الشعر فى هذه الحقبة الطويلة أن تُنبت فى أجنحته ريشاً يستطيع به أن يرتفع عن الأرض ويحلق فى السماء ، وكأن أجنحته لم تكن حينئذ من المتانة والقوة بحيث تحمل هذا الريش ، فقد أصبح شوقى من الطيور الداجنة الأليفة التى لا تستطيع ارتفاعاً ولا تحليقاً فى الجو ، والتى تنتظر الحسب يُلثق إليها من صاحبها ، فتعيش به هانئة راضية.

ولم تقف المسألة عند حدًّ الحبِّ ، بل تجاوزته كثيراً ، فإن عباساً قرَّبه منه ، وجعله رئيسا لقلم الترجمة كما جعله موضع ثقته ومفزع مشورته ، وقدمه على جميع رجال حاشيته فى القصر ، وبذلك كان نافذ الكلمة مسموع الرأى ، بل أصبح كأنه صاحب الأمر والنهى ، يقصده طلاب الحاجات ، وما أكثرهم ؛ ،وتتعنْنُو له وجوه الوزراء ومن يطمعون فى الرتب والألقاب .

وليس من شك فى أن شوقى فى أثناء هذه الحقبة من حياته كان يعيش بعيداً عن الشعب ، فهو فى القصر أو فى برجه العاجى ، لا يفكر إلا فيما يفكر عباس فيه ، وكأنه دوّارة الريح ، فهو يدور مع صاحبه حيث دار ، وكان فى عباس طموح واندفاع ، فصارع الإنجليز وغاضبهم ، ووقف شوقى فى صفه يغضب عليهم مع غضبه ، ويرضى مع رضاه .

وعلى هذه الشاكلة كان شوقى يعيش لعباس، وكان يُقْبل على من يقبل عليه ، ويزور عمن يزور عنه ، فمن ذلك أن عباساً تفقد الجيش المصرى فى وادى حلفا ، وانتقد نظام إحدى الفرق ، فثار كرومر ، معتمد إنجلترا فى مصر ، وعد ذلك إهانة لكتشر قائد الجيش ، وطلب الاعتذار . وكان رئيس الوزارة المصرية حينئذ رياض ، فبراً نفسه لدى المعتمد البريطانى مما صنعه الحديوى ، وما زال بأميره يلح عليه أن يعتذر ، أو يصنع شيئاً من شأنه أن يرضى كتشر والإنجليز ، فأرسل إلى كتشر برقية يحمد له نظام الجيش! . ووقف رياض يلتى خطاباً بمناسبة افتتاح مدرسة محمد على الصناعية ، فأشاد باللورد كرومر ، وكفَّر بعباس ودولته ، فلما أسفر الصباح طلع شوقي على الناس بقصيدة أنَّبه فيها وأنحى عليه بالتعنيف الشديد ، وفيها يقول : برُغْمي أَن أَنالك بالمَلام كبِير السَّابقينَ من الكرام لقد وجدوك مَفْتوناً فقالوا خرجتَ من الوقار والاحتشام وقالوا رَمْيَةٌ من غير رام وقال البعض كَيْدُك غيرُ خاف أردت المُنْعِمِين بالانتقام وقيل شَطَطْتَ في الكُفران حتى وهم غمروك بالنعم الجِسام غمرتَ القومَ إطراءً وحَمدًا أضيف إلى مصائبنا العِظام خطبت فكنت خطبا لاخطيبا وجُرْحُكَ منه ،لوأَحْسَسْتَ ،دام لهجْتَ بالاحتلال وما أَتاهُ وما أَغْناكَ عن هذا التَّرامى وما أغناهُ عمَّن قال فيهِ

أَحَبَّتْك البلادُ طويلَ دهرٍ وذا ثمنُ الولاءِ والاحترام وأى مصيبةعلى أمة أكبر من أن يخونها أحد بنيها وأفلاذكبدها، ويرتمى فى أحضان المحتل الأجنبى ، لا يَرْعَمَى فى ذلك ذمة ولا عهداً ولا وطناً ، وإنما يرعى النعم الجسام التى تملأ صدره وبطنه ناراً . ومع ذلك فشوقى لم يغضب لوطنه ، ولم يغضب لشعبه ، وإنما غضب لأميره ، فلم يكن يفهم حينتذ حق الفهم سوى سلطانه ، ولم يكن يدور بخلده سوى القصر الذى يعيش فيه ، قصر الأسرة العلوية الذى يتربع عباس على أريكته .

وحدث أن نُقل اللورد كرومر من مصرفى سنة ١٩٠٧ فأقيم له حفل وداع وكان الأمير حسين كامل حاضراً ، وخطب كرومر ، وندد بإسماعيل وعصره ، وذم المصريين وحمل عليهم ، لأمهم لم يقدروا منتن الاحتلال الإنجليزى ولا ما طوَّقهم به!. وكبُرَتْ كلمات تخرج من فمه! وَتَار شوقى للأسرة العلوية، فنظم قصيدة حماسية ، يقول فيها : أم أنتَ فرعونٌ يسوسُ النيلا لاسائلاً أبدًا ولا مَسْئولا هلا اتخذت إلى القلوب سبيلا فكأنك الداءُ العياءُ رحيلا أدبٌ لعَمْرُك لا يُصِيبُ مثيلا

أَيَّامُكُمْ أَم عَهْدُ إِسماعيلا أَم حاكمٌ فى أَرض مصر بـأَمرهِ يا مالكاً رِقَّ الرِّقاب ببأسهِ لما رحلتَ عن البلاد تشَهَدَتْ أوسعتنا يومَ الوداع إِهانةً

ومنها :

اليوم أَخلفَتِ الوعودَ حكومةً كنا نظنُّ عهودها الإِنجيلا دخلتْ على حكم الوِدادوشَرْعِهِ مِصرًا فكانت كالسُّلال دخولا هدَمت معالمها وهدَّتْ ركنها وأَضاعتِ استقلالها المأُمولا

ويذكر شوقى أعمال محمد على وإسماعيل ، ويغضب غضبة قوية للأسرة ، وهو فى غضبه لا يستمد من الجذوة الكبيرة الهائلة ، جذوة الشعب ، وإنما يستمد من جذوة ضعيفة ، هى جذوة الأسرة العلوية

وهذا طبيعى فقد كان يعيش حينئذ للقصر . ولم يكن يعيش للشعب ، ومن أجل ذلك قصَّر تقصيراً واضحاً فى مواقف شعبية كانت تستحق منه أن يتغنى فى أثنائها بآلام الشعب ، بل نجده أحياناً ينسى هذه الآلام الىكان يرتجف لها الشعب كما ترتجف أوراق الشجر فى أثناء العواصف . ولعل أوضح ما كان من ذلك موقفه من عرابى بعد عودته من منفاه ، فقد استقبله بقصيدة ، أقل ما يقال فيها إنها هجاءلقائد منقادة الشعب ، ويكنى مطلعها الذى يقول فيه :

صَغَارٌ في الذهاب وفي الإِيابِ أَهذا كلُّ شأُنك يا عرَابي ولم يذهب عرابي صاغراً ولا آبَ صاغراً ، بل كان الشعب المصرى ، ولا يزال ، يعدُّه بطلا في الذهاب وفي الإياب ، ولكن شوق لم يكن يشعر شعور الشعب ، وإنما كان يشعر شعور القصر ، وكان القصر غاضباً على عرابي منذ توفيق ، فغضب شوقي عليه ، ولم يخجل أن يرمي البطل وهو صريع .

ونحن نعرف قصة « دنشواى » القرية المصرية الحزينة فقد مرَّ بها جنود الاحتلال فى سنة ١٩٠٦ وصادوا حمامها الداجن فلما حاول أهلها أن يقنعوهم بأن لا يفعلوا فعلتهم ظن أحدهم فى أثناء ذلك أنهم يريدونه بالسوء ، فجرى على وجهه لا يلوى ، فأصيب بضربة شمس فمات . ورأى اللورد كرومر أن يعاقب أهل القرية ، فحوكموا محاكمة وحشية . وصُلبت طائفة مهم ، وسُجنت طائفة ثانية وعُذَّبت طائفة ثالثة . وغضبت مصر وثارت ، وملا الحقد صدرها والغيظ قلبها ، ومع ذلك لم يستجب الشاعر لكل هذه الثورة وما انطوى فيها من غضب وحقد وغيظ إلا بعد مرور عام على الحادث ، إذ نراه ينظم مقطوعة ، يسمها « ذكرى دنشواى » وفيها يقول :

ذهبتْ بأُنسِ ربوعِكِ الأَيَّامُ يا دِنْشِواىُ على رُباكِ سلامُ بعد البشاشة وَحْشَةً وظلامُ عشرون بَيْتاً أَقْفَرتْ وانتابها أَم فى البروج منِيَّةٌ وحِمامُ ياليت شعرىفىالبروج حمَائِمٌ لعرفتَ كيف تُنفَّذُ الأَحكامُ نيرونُ إلو أُدركتَ عهد كرومرِ شعباً بوادى النيل ليس ينامُ ، نوحی حمائم دِنْشِوای ورَوَّعی وليس من ريب في أن حادث دنشواي أفظع وأشنع من خطاب كرومر وتعرضه لإسماعيل وأسرته ، ولكن عند من ؟ عند الشعب ، ولم يكن شوقى من الشعب ، فقد نشأ بباب القصر ، وعاش يجرى في إثر أميره عباس ، فهو لا يحسُّ إلا بما يحسه ، ولا يشعر إلا بما يشعر به ، فليس له إحساس مستقل ولا شعور مستقل ، وهو لذلك يثور حين ُيخُد َشُ أميره ، ولا يثور حين يُلْطَمُ الشعب على وجهه .

وشتان بين وقدة عواطف شوقى حين تعرض كرومر لإسماعيل وندَّد به ويأسرته وعهده ، وحين تعرض كرومر للشعب الأعزل ، ونصب له مقصلته ، وأتزل به سياطه ، وفتح له سجونه . ويكنى أن شوقى نظم فى ذكرى دنشواى مقطوعة ، ولم ينظم قصيدة . فنفسه لم تسترسل ، لأنها لم تشعر من أعماقها بآلام الشعب وهمومه .

وكأنى بشوقى نظم هذه المقطوعة ردًّا على من يلومونه لصمته حيث يجب الكلام ، فلما مرت الفرصة، ولم يتغنَّ البلبل ولم يصدح بأنغام شجية تلائم الموقف ظل يذكر ذلك . حتى إذا دار العام انتهز الفرصة ، ونشر هذه القطعة ليقرأها الناس فى الصحف ، لعله يرضيهم . أو لعله يكفَّر بها عن سكوته السابق . ولا بد أنهم دهشوا–كما ندهش نحن الآن – حين رأوا شوقى لا يلم باللورد كرومر إلا إلمام النسم الخفيف ، وكأنه لا يريد أن يسخط الإنجليز ولا أن يغضبهم ، وهى لباقة أو مداورة تعلمها فى القصر من غير شلك ، ولكنها لا تُحبَّ ، لأنها تؤذى النفوس الحرة الكريمة .

على كل حال لم تكن هذه المقطوعة تعبيراً عن عواطف متأججة فى نفس شوقى ، وإنما كانت إرضاء للجمهور الذى يقرأ شوقى فى الصحف ، ويقرأ مدائحه فى عباس ، يدبيَّجها فى عيد ميلاده وفى عيد جلوسه على أريكة مصر وفى مناسبات مختلفة . فهذا الجمهور الذى كان يفكر فيه شوقى ، والذى كان ينشر شعره فى الصحف حتى يقرأه ويعجب به ، هو الذى كان يدفعه دفعاً ليغنيه على بعض الأوتار التى تهزه . ومن هذه الناحية ينبغى أن نلاحظ شيئاً من التطور فى شعرنا الحديث عند شوقى وغيره ، إذ أخذ هذا الشعر يوجنَّه للجمهور بفضل المطابع وشيوع الصحافة والصحف ، وبذلك أصبح الشاعر يفكر فى إرضاء قرائه ، فهو لا يشعر لنفسه فحسب ، ولا لأمرائه فحسب ، كما كان يصنع الشاعر القديم ، بل هو يشعر أيضاً للجمهور الذى يقرؤه ، فهو مضطر أن يتحدث إليه فى همومه وأحزانه ، كما يتحدث إليه فى مسراته وأفراحه . ومن هنا يُضْطَرَ شوقى إرضاء لجمهوره من الشعب المصرى أن يغنيه بعض متاعبه وآلامه ، وأن لا يظل جامداً فى الحادثة الكبرى تمرّ به ، بل يتحرك معه ويشاركه ، وإذا أفلتتمنه الفرصة على نحو ما أفلتت منه فى حادثة دنشواى أخذ يتحين الوقت الذى يدخل فيه ثانية إلى الشعب ليشركه فى أنينه وعذابه ، حتى يقع منه موقع رضاً واستحسان.

فشوقى ينهض بذلك مصانعة الشعب لا عن عقيدة ولا عن إحساس حقيقى، إنما هى مصانعة لا غير ، يأتيها موظف القصر الذى تمضى حياته كلها فى مصانعات ، فهو يصانع هنا وهناك ، وهو يسلك طرقاً مستقيمة حينا وملتوية حيناً آخر ؛ ليصل إلى ما يريد من تحقيق بعض أغراضه السياسية . وفى الوقت نفسه كان شوقى سجين القصر ، يعيش فى التواءاته ومداوراته مع الإنجلبز أحياناً ومع الشعب أحياناً ثم مع من يريدون الرتب والألقاب أو الجاه والمناصب أحياناً أخرى . وكان لا يترك القصر إلا ليجاس إلى أسرته الأرستقراطية أو مع من يشاكلونه من الأغنياء ، ولم يكن يجلس إلى الشعب ، ولا يختلط بأوساطه وأنماطه ، فطبيعى من أجل ذلك كله أن لا يكون بوقاً للشعب ، وإنما يكون بوقاً للقصر وأميره، يتكلم حين يريد هذا الأمير ، ويصيبه الخَرَس حين يريد .

لم يكن شوقى يعيش حينئذ حرَّا لنفسه ، وإنما كان يعيش عبداً لأميره ، وربما كان من أبلغ الدلالة على ذلك موقفه من صديقه مصطنى كامل حين توفِّى ، فإنه لم يسارع إلى رثائه ، لأن مصطنى كان قد قطع علاقته بعباس حين وجده يتبع سياسة وفاق مع السير غورست معتمد إنجلترا ، و وجه إليه على صفحات الصحف كتاباً مفتوحاً . فلما هصر القدر غصن مصطنى المورق الفينان ، صديق شوقى و رفيقه <sup>(1)</sup> ، وقلب الوطن الحافق وفؤاده النابض ، تلكَآ شوقى قلبلاً عن بكائه ، ثم ثاب إلى صوابه . ولعل أجمل مراثيه فيه قصيدته :

المَشْرِقانِ عليك يَنْتَحِبَانِ قاصيهما في مأْتَم والدَّاني \_\_\_\_\_\_\_ ( 1 ) انظر في صداقتهما كتاب « أبي شوقى » لحسين شوقى ص ١٣٣ . والقصيدة راثعة من حيث الصور والصياغة ، وما يتخللها من عظات وحكم يُطلُّ فيها شوقى من برجه العاجى أو الذهبى على الدنيا من حوله ، وكان شوقى لا يبكى مصطنى كامل روح الوطن وشعلته الملتهبة ، وإنما يبكى مصطنى كامل الشخص وخلقه ودعوته إلى العلم الشريف ؛ ويتسلل من ذلك إلى شئون الحياة والموت ، وينظم مثل هذا البيت :

دَقَّاتُ قلبِ المرءِ قائلةُ لَهُ إِن الحياةَ دقائقٌ ونُوانى

وكل ذلكلان شوقى كان يخاف الحديوى و يخشى سخطه ، وهو فى الوقت نفسه يريد آن يُرْضى الجمهور وأن يرضى الشعب الذى يقرؤه ، فيحاوره ويداوره ، وتخرج القصيدة على هذه الشاكلة من الحديث فى فلسفة الحياة والموت ، وإن تركهما فإلى الأخلاق وما يتصل بالأخلاق . أما سيرة مصطنى كامل ، وأما خدماته الوطنية ، وأما تعلق المصريين به ، فكل ذلك يوضع عليه ستار ، ويغشاه ضباب .

فشوقى شاعر القصر ، وهو لا يهتم بالجمهور ولا بالشعب إلا حين يجد القصر راضياً عن ذلك ، وقلما كان يرضى القصر ، فالقصر مشغول بنفسه ، وشوقى مشغول به وبالحديوى ، يمدحه فى كل مناسبة : فى العيد ، وفى ذكرى جلوسه على عرش مصر ، وفى ميلاده وحمّجة وزيارته . وهو يوجهه حيث يشاء ، ويتجه معه شوقى حيث يريد ، وكأنه ليس له إرادته ، فإرادة أميره هى العليا ، وهى التى تحركه ، وتقذف به كالكرة يميناً وشمالا ، تقذف به فى وجه الإنجليز وفى وجه اللورد كرومر ، وتسترده لتبعثه روحاً وريحاناً إلى السلطان عبد الحميد صاحب الأمر فى تركيا . ومن هنا تحتلُّ التركيات فى ديوان شوقى فى أثناء هذه الحقبة التى قضاها فى القصر مساحة ومدى أوسع جداً مما محتله مصر وحوادتها الجسام ، لا لسبب ، إلا لأن شوقى لم يكن يحسُّ مصر بلى وجهه نحو تركيا ، فأدار وجهه إلى القبلة وأخذ يرسل بترتيلاته وأناشيده . وعباس إنما كان يريد من ذلك أن يستدرَّ عطف الحليفة الذى يتبعه ، حى يعينه ضد خصومه الإنجليز ، وحتى يرضى عنه وعن سياسته ، فانطلق شوق كالسَّهُم ، يتغنى بالحليفة والحلافة كما يتغنى بالترك فى كل مناسبة. وله فيهم قصائد رائعة حين ينتصرون مع الروس وفى البلقان وحين ينهزمون . ومن طريف ما له منذلك قصيدته أو موشحته « الأندلس الجديدة » فى الحرب البلقانية ، وفيها صوَّر تالد الترك الحربى وتأسَّى على المسلمين فى البلقان ، واستخرج من هذا الوتر الحساس نغماً بديعاً . وله فى الانقلاب العثماني الذى أودى بالسلطان عبد الحميد قصيدته المشهورة :

سل يلدِزًا ذاتَ القصورِ هل جـاءَها نَبأُ البدورِ

وقد نَحا على الخليفة باللائمة ، لأنه لم يَـرْعَ حق شعبه فى الدسنور ، ولم يَسسُ أمته سياسة حكيمة، ثم أخذ فى تهنئة الجيش وزعمائه : أنور وشوكت ونيازى .

وعقد شوقى الصلة بينه وبين محمد رشاد الخليفة الجديد . كما كان يعقدها بينه وبين عبد الحميد . وتظهر فى قصائده التركيات هذه كلها عاطفة وثيقة نحو الترك . وقد يرجع هذا فى بعض أسبابه إلى الأصل التركى الذى جرَت دماؤه فيه ، ولكن ينبغى أن لا ننسى عباساً دائماً ، فهو الذى كان يدفعه يميناً وشهالا ، وكان عباس مخاصاً لتركيا ، وكان يزورها فى الصيف ، فكان شوقى يخلص لها أيضاً . وكان يزورها معه ، وتتملّى عينه بمجالى البسفور وغيره من مثل، جكسو " وهو موضع فاتن فى ضواحى الآستانة ، وله فيه قصيدته التى يفتتحها بقوله :

تحيَّةَ شاعرٍ يا ماءَ جكْسُو فليس سواكَ للأَرواح أُنْسُ وفيها يصف زوارق البسفور ومواطن الجمالفيه ، ولشوقى حاسة رائعة في الوصف والتصوير . لازمته طوال حياته . على كل حال تركيات شوقى أثر من آثار عباس ، ولفتة من لفتاته التى كانت تغمر شاعرنا ، وتكتسحه اكتساح السيل ، فقد كان يحس<sup>2</sup> فى **أعاقه أ**ذه شاعر الحديوى أو شاعر الأمير ، وفى ذلك يفاخر معاصريه ، فيقول لهم إنه :

شاعرُ العزيزِ وما بالقليل ذا اللقبُ وكان هذا اللقب كل ما يتمناه شوقى ، وقد تبعته نفسه ، وهو لا يزال شابتًا يدرس الحقوق فى مصر وفرنسا . وتبعته وهو موظف فى القصر ، فهو أمنيته فى شبابه وفى كهولته .

فلم يكن لشوقى من رغبة إلا أن يكون ظلا للأمير ، وربما كان لفساد الحياة السياسية فى مصر حينئذ أثر فى توجيه شوقى ، فقد نشأ وهو يرى القصر والأمير كل شىء فى حياة المصريين ، فهما مصدر العز والذل،والحفض والوفعة،والحاه والسلطان،فأراد شوقى أن يقتحم هذا الحصن الأشم ، وأن يكون له مجال فيه . ولو أن الحياة كانت تجرى فى مصر على شكل آخر ، فيه ديمقراطية ، وفيه إيمان بالشعب وعمل صادق على إرْضائه ، لكانت أحلام شوقى غير هذه الأحلام ، ولما رأيناه يجرى منضوياً تحت لواء الأمير يسبّح محمده آناء الليل وأطراف النهار .

الظروف السيئة التي أحاطت بشوقى إذن هي التي ضيقت حدود شاعريته وجعلتها محفوفة بالأشواك في هذه الحقبة الطويلة من حياته التي تجاوزت عشرين عاماً ، فلم يعد شوقي يملك نفسه . بل أصبح يملكه الأمير كما يملك أى شيء من ثروته .

وليس من شك فى أن عباساً لم يحسن ملك شوقى ، فقد سخَّره لنفسه ، وكان ينبغى أن يسخره لفنه ، وأن يقف منه موقف ملوك أوربا من شعرائها ، على نحو ما وقف أغسطس قديماً من ڤرجيل ، وعلى نحو ما وقفت حديثاً إليزابث من شكسبير ، ولويس الرابع عشر من معاصريه . وقد تعلم عباس فى «فينا» عاصمة الفن والفنانين ولو أنه قرأ تاريخ عباقرتها الموسيقيين : هايدن وموزارت وبيتهوفن لعرف أن أسرة هابسبورج كفلت لهم حياتهم الفنية كما أرادوها ، ولم تجعل منهم تابعين ولا خدماً لها ، بل أحنت رءوسها لهم وأينَّدتهم بكل ما استطاعت من مال وجاه .

وكان ينبغى لعباس أن يصون كرامة شوقى وأن يمده بالمال الذى يريده ، حتى يتقد هذا القبس المبارك فىشاعره؛ إذن كنا نعد عباساً حامياً للآداب فى عصره ، ولكنه لم يصنع ، ولم يحاول ، بل استمر يشدُّ البلبل من خيط فى لسانه ليتملقه ويداهنه ، ويغنيه بما يشاء ويهوى .

وفى أثناء ذلك كان يصدح بأنغام رائعة كانت خليقة بأن تنبه له أميره ، وهل أروع فى تاريخ شعرنا المصرى من ملحمة شوقى التاريخية التى صاغ فيها تاريخ وادى النيل من الفراعنة إلى محمد على والتى ألقاها فى مؤتمر المستشرقين سنة ١٨٩٤ ؟ وهل أبدع فى تاريخ هذا الشعر من قصيدة النيل ؟ وكأن عين الأمير لم تكن عيناً كبيرة ، أو كأنما كان عليها غشاوة ، ولم يكن هناك أمل فى أن تنجاب الغشاوة.

فظلَّ صوت الشاعريتقطع ، ولم يستطع أن يمده حيث ينبغى أن يمتد ، ولم يستطع أن يتعبُرُ به نوافذ القصر ، ولا أن يخرج به عن صورة المديح إلا قليلا ، فظل صوتاً ضعيفاًشاحباً، فيه جمال، ولكنه جمال الأسير ، وفيه روعة ، ولكنها ليست روعة البحر الضارى ، وإنما روعة النبع الضئيل .

وكان النبع كثيراً ما تفيض جوانبه وتتدفق مياهه ، فكان الشاعر يهدر بتاريخ مصر أو بالنيل أو بمديح الرسول صلى الله عليه وسلم، ولكنه كان لا يلبث أن يهدأ أو أن يجف معينه، فيعود إلى سيده، يغنيه على قيثارة المديح ما مَيهْوَى من حمد وثناء وملق ودهان .

ومعنى ذلك كله أن شوق لم يكن يفرغ لنفسه فى أثناء وظيفته فى القصر ، فكان شعره دائماً لأميره ، وقلما نظم شيئاً لنفسه، فنفسه تجرى فى إثر مولاه ، وهو عنها لاه ، لا يكاد يردُّها إليه إلا فى الحين البعيد بعد الحين ، ومن يدرى ؟ **لعله لم** يكن يريد لها أن ترتد<sup>2</sup> من هذا الطريق الذهبي الذى تهرول فيه . ومع خلك فقد كان شوقى يسترد نفسه أحياناً قليلة ، وكان يتغنى لها حينئذ بما فهمه **لدق الفهم فى**حياته الأرستقراطيةالمترفة وفى أوربا فى أثناء دراسته من تلك الحضارة **للادية** التى تدفع دفعاً إلى شىء من اللهو والحمر . وظهر أثر ذلك فى بعض **شعره ق**بل سفره إلى أوربا وبعد مجيئه ، ومن نماذجه قصيدته :

حَفَّ كَأْسَها الحَبَبُ فهى فِضَّةٌ ذَهَبُ

وقصيدته :

رمضانُ وَلَّى هاتِها با ساقى مُشْتاقَةً تسْعى إلى مُشْتاقٍ

وطبيعى أن يغنى شوقى لنفسه مثل هذين الصوتين ، فقد كانت حياته مترفة ترفآخالصاً ، إذ أتاحت له وظيفته فى القصر وجوائز الأمير كلما ابتغى من ثراء، وتصادف أن تزوج بسيدة ثرية<sup>(١)</sup>، فأعانه ذلك كله على أن يعيش كما يريد من حيث الترف والبذخ واللهو ويكنى أن نقرأ فى كتاب ابنه« حسين» وصف داره<sup>(٢)</sup> التى اختط<sup>2</sup>ها فى ضاحية المطرية منتقلا إليها من داره بحى الحننى ليكون قريبا من قصر أميره « قصر القبة » وهى التى سماها «كرمة ابن هانئ » ونط<sup>2</sup>لع على ما كان بها من الأثاث ومئات الطيور الملونة واللوحات والغرف البهيجة، لنعرف كيف كان يعيش شوقى معيشة كلها لذة ومتاع .

وإذن فشوقى كان فى معيشته الخاصة أو معيشته الداخلية يأخذ غير قليل من الحرية ، فلم يكن هناك القصر ، ولم يكن هناك خيط سيده الذى يشد<sup>ع</sup> لسانه، ولم يكن هناك الجمهور الذى يطلَّع على سرائره، إنما كان هناك شوقى وحده وثراؤه وترفه وحفلاته وما يريد من خمر ولهو .

وشوقى فى ذلك كله يخالف سمت الوقار الذى يصطنعه فى القصر وفى

- (۱) ذکری الشاعرین ص ۳۳۰.
  - (٢) أبي شوقي ص ٣ ١٨ .

لقاء الناس وعلى واجهات الصحف ، وهذا طبيعى فى الفنانين والناس جميعاً أن تكون لهم شخصية فردية وشخصية اجتماعية ، فليس من الضرورى دائماً أن يكون ما يواجه الفنان به الجمهور هو عين ما يواجه به نفسه . وتتسع المسألة فى الفنانين والشعراء، لأنهم من ناحية يصورون أنفسهم من حيث إنهم أفراد ، ومن ناحية أخرى يصورون مجتمعهم وما به من ترغات ، وقد يسايرون هذا المجتمع و يخضعون ، وقد يتمردون ويشذون عليه ، وهؤلاء هم المصلحون . ولم يكن شوق مصلحاً ، وإنما كان عبداً لمجتمعه ولحياته الحارجية ، فطبيعى أن لا يكون سلوكه الفردى مماثلا لسلوكه الاجتماعى ، فهو فى منزله وحياته أخراصة يشبع مزاجه وميوله ، وهو فى القصر والحياة الاجتماعية يشبع مزاج أميره وذوقه ، ويحاول أن يكسب مزاج الجمهور وذوقه ، فيؤلف له أغانى أميره وذوقه ، ويحاول أن يكسب مزاج الجمهور وذوقه ، فيؤلف له أغانى عليه وسلم كقصيدته التى نظمها فى سنة ١٩٩ والتى قلمد فيها صاحب نهج البُرْدة :

رِيمٌ على القاع بين البَانِ والعَلَم<sup>ِ(١)</sup> أَحَلَّ سَفْكَ دَمِى فى الأشهر الحُرُمِ والأخرى التى قلد فيها همزيته :

وُلِد الهُدى فالكائناتُ ضِياءً وفَمُ الزمان تبسَّم وتَنساءُ

وقد وقف محمد حسين هيكل عند هذه الناحية في مقدمته للطبعة الثانية من الشوقيات، ولاحظ أن شوقي له شخصيتان مختلفتان في شعره يقول:

« وإنك لتكاد تشعر حين مراجعتك أجزاء ديوانه كأنك أمام رجلين مختلفين جد الاختلاف لا صلة بين أحدهما والآخر ، إلا أن كليهما شاعر مطبوع ، يصل من الشعر إلى عليا سماواته ، وأن كليهما مصرى يبلغ حبه مصر حدَداً التقديس والعبادة، أما فيا سوى هذا فأحد الرجلين غير الرجل الآخر،

(١) ريم: غزال. القاع: الأرض المنبسطة المعشبة. البان: شجر. العلم: جبل.

**الحد**ما مؤمن عامر النفس بالإيمان ، مسلم يقدس أخوة المسلمين ، ويجعل من دولة الحلافة قدساً تُفيض عليه شئونه وحوادثه وحيّ الشعر وإلهامه ، حكيم يوى الحكمة ملاك الحياة وقوامها ، محافظ فى اللغة يرى العربية تتسع لكل صورة ولكل معنى ولكل فكرة ولكل خيال . والآخر رجل ُ دنيا يرى فى المتاع بالحياة وقعيمها خير آمال الحياة وغاياتها ، متسامح تسع نفسه الإنسانية وتسع معها الوجود كله ، ساخر من الناس وأمانيهم ، مجدد فى اللغة لفظاً ومعنى . وهذا الازدواج ظاهر فى شعر شوقى من أول شبابه إلى هذا الوقت الحاضر » .

واستطرد هیکل یفرق بین عنایة شوقی بهاتین الناحیتین فی الحیاة و**عتایة أ**بی نواس بهما ، إذ نلتی فی شعره مثل قوله :

**أَلَا فَاسْقِ**بِى حمرا وقلْ لى هِيَ الخَمْرُ ولا تَسْقِنِنِي سِرًّا إِذَا أَمْكَنَ الْجَهْرُ و**قوله** :

إذا انْتَحَنَّ الدُّنيا لبِيبٌ تكشفتْ له عن عدُوٍّ في ثياب صدِيقِ

ويزعم هيكل أن هناك فرقاً فى معالجة كل من الشاعرين للناحيتين ، فأبو نواس صاحب لهو ومجون وخمر ، والحكمة عنده عارضة ، تأتى صدفة واستثناء ، أما شوقى فالصورتان متوازيتان عنده ، تستقل كل مهما عن صاحبتها ، فكل مهما جوهرية فى شعر الشاعر وروحه ، وكل مهما قائمة فى لبًّ ديوانه وصميمه.ولسنا ندرى ماذا يريد بالشخصيتين المختلفتين تمام الاختلاف ، أما إن أراد ما يشيع فى هذه الأيام بين النفسيين عن قصة دكتور جيكل ومستر هايد » وهما شخصيتان لشخص واحد ، تختلف يكون غطئاً ، إذ أن المعروف بين النفسيين أن كلا من الشخصيتين لا تدرى يكون غطئاً ، إذ أن المعروف بين النفسيين أن كلا من الشخصيتين لا تدرى عن الأخرى أى شىء من تصرفها ، واختلاف شخصيتى شوقى ليس من هذا النوع عن الأخرى أي ما هو اختلاف عادى ، كما قدمنا، نجده عند كل الفنانين أو عند كثير مهم ، ممن عرفنا حياتهم الشخصية وحياتهم الاجتماعية . وليس بصحيح أن شوق يختلف فى ذلك عن أى نواس ، فإن الشاعر العباسى كان يكثر من الحمر وشعر اللذة حقًّا ، ولكنه كان ينظم فى شعر الزهد والحكمة ، وتفسير ذلك بسيط ، وهو أنه كان يطلب اللذة والمتاع ، وكان يفكر فيهما وفى نفسه وحياته ودنياه ، فكان ينتفض، كما ينتفض العصفور بلله القطر ، إذ يرى الحياة لا تدوم ولا تبقى لأحد .

فأبو نواس فى لهوه وحكمته ليس أكثر من شاعر يطلب اللذة ، ئم يفكر فى عواقب اللذة ، وما يصادف صاحبها بعد حين من حرمان . فحكمته وزهده كل ذلك ناجم عن خره ولذته ، وليس هناك تضارب فى شخصيته ولا تخالف ، ولا ما يصح أن نفسره بالصدفة العارضة . على أننا إذا أخذنا نبحث أبا نواسجادًين وجدناه ينحلُ من حيث النظرة العارضة إلى شخصيات متخالفة ، فهناك أبو نواس الماجن ، والآخر الزاهد؛ والثالث الرسمى الذى يمدح الحلفاء ويغشى مجالسهم ، والرابع الذى كان يغشى حلقات الدرس والعلماء من المعتزلة واللغويين وغيرهم .

والحقيقة أنه ليس فى شخصيات أى نواس تعدد ولا اختلاف ، وإما هى حياة الفنان حين يخلص إلى نفسه ويعيش معيشته الداخلية ، والفنان حين يخرج إلى المجتمع ويتصل بنزعاته وأدواق الناس فيه ويعيش معيشته الحارجية . وهذا نفسه ما فلاحظه عند شوقى ، فليس هناك تعدد فى شخصيته ، وإنما هى حياته الفردية وما يتصل بها من لذة ومتاع وحرية ، وحياته الاجماعية وما يتصل بها من القصر والحديوى والجمهور ونزعاته ، ولاخلاف بين الحياتين أو تخالف ، وإنما هى خصال شوقى وصفاته .

على أنه ينبغى أن لا نرسل هذا الكلام إرسالا ، فإن حياة شوقى الخارجية كانت تَسْتُزُ دائماً حياته الشخصية الداخلية ، فما فى ديوانه عن لذته ومتاعه قليل قلة شديدة ، وكأن حياته الرسمية كانت تغطى أعشابُها النبع كله فى هذه الحقبة من حياته ، فكان من العسير أن تظهر مساربُ لهوه . ولذلك يغلو هيكل حين يقيم المجموعتين من الحياة أو من الحصال متوازيتين مستقلتين ، فإن الحصال الماجنة لا تكاد تظهر عند شوقى إلا ظهوراً باهتاً ضئيلا نحيلا ، وكأن حياة شوقى الشخصية وخصاله اللاهية تبعثرت فى خضم ً الحياة الحارجية التى عاشها فى القصر وعلى صفحات الصحف .

٣

في المنفى

لم يكن من المكن أن تنقذ رَبَّة الشعر شوقى من هذا المعتقل الذى حُبس فيه وحُبست شاعريته معه إلا أن تلم عمر أحداث كبرى، تنزعه فى أثنائها من أحضان هذا السجن الذى كان محبباً إليه ولم تلبث الأحداث أن ألمت حين أعلنت الحرب العظمى فى سنة ١٩١٤ وكان عباس غائباً عن مصر بتركيا ، فأعلنت إنجلترا حمايتها على الوطن ، وأبت على عباس أن يعود إليه ، وأقامت مكانه السلطان حسين كامل ، وأخذت تحول بين حاشية عباس وبين القصر ، وخاصة ذوى الزُّلْنُهَة والحظوة الأولى مهم .

وكان شوقى فى مقدمة من يعدُّ المحتلُّ حركاتَهم ويراقب خطواتَهم،وكان يُظْهر وفاء للعهد القديم ، فهو يحب عباساً ويؤثره علىحسين،ولكن الظروف تغيرت ، ولابد له من المداورة ، فصاغ قصيدته :

أَأَخونُ إِسماعيلَ في أَبنائِه ولقد وُلِدْتُ ببابٍ إسماعيلا

وفيها تظهر نفسيته المضطربة، فبيما يحاول أن يرضى حسيناً نراه يقول (إن الرواية لم تتم فصولا) مشيراً إلى أن الإنجليز لا يزالون يبيّتون شرًّا بالأسرة العلوية . وثاروا لهذا النذير ، وأوجسوا حيفة من تأثير شعره فى نفوس المصريين فأمروا بنفيه من البلاد ، واختار الأندلس مقاماً له .

ورفعت السفينة سلاسلها من بور سعيد ، وألقت بشوقى وأسرته علىساحل إسبانيا فى برشلونة ، فنزل فى فندق فيها ، ثم أقام فى ضاحية جميلة من ضواحيها

شوقي شاعر العصر الحديث

تُدْعَى« فلقدريرا » ، وهى ترتفع كثيراً عن سطح البحر ، فكان يتمتع بهذا الارتفاع ، وبما حوله من غابات الصنوبر ومشاهد الطبيعة الرائعة ، كما كان يتمتع برؤية البحر ، والسفن غادية رائحة على برشلونة ، وإلى ذلك يشير فى سينيته ، إذ يقول :

مُستطارٌ إذا البَوَاخرُ رَنَّتْ أَولَ الليلِأَو عَوَتْ بعدَ جرْسِ

وعلى هذا النحولم يعد شوقى يَحسَيَى حياته الرتيبة التى كانت تبدأ من كَمَرْمة ابن هانى إلى القصر ، ثم تعود أدراجها من القصر إلى كرمة ابن هانى ، فهذه الدورة من حياته قد دخلت فى عالم الظلال إلى غير رجعة ، وخلفتها دورة جديدة ، انتقل فيها الشاعر إلى عالم النور حيث لا ترهقه قيود القصر وأغلاله ولا أفاعيه وسمومه .

ومع أن هذه الدورة الجديدة كانت فرحة هنيئة لربنَّة الشعر فإن شوقى لم يستقبلها بالفرح ، بل استقبلها بالحزن والألم لفراق الوطن وقلة المال وتعذره أحياناً بسبب الحرب. ولم يكن شوقى يعرف قبل ذلك الحزن، فقد كانتحياته تجرى على وتيرة واحدة من اللهو والمرح ، فلما حيل بينه وبين عشمَّه أحسَّ بغير قليل من الألم ، بل أخذ يصهر الألم نفسه ، وكم كان شعرنا المصرى الحديث محتاجاً إلى أن يصهر الألم نفس شوقى ، حتى تصبح نفساً غنية ، وحتى يقترب شوقى من جمهور وطنه ، وما يكتظ به صدره من هموم .

فليحزن شوقى ، ليحزن من غربته ، وليحزن لمضايقة الإنجليز له فيا يرسل إليه من أمواله ، وليحزن على عشّه فى كرمة ابن هانى ، وليحزن على وظيفته فى القصر ، وليحزن على ما أصاب أميره عباساً ، وليحزن لهذا النبى والتشريد ، فنى كل ذلك أحلام جديدة ستحقّق لشعرنا المصرى ، فقد أصبح أمير هذا الشعر منكوداً . ولا يزيد ذلك ربنَّة الشعر إلا فرحاً على فرح ، فإن صوت شوقى يتكامل له اللحن ، فقد كان البلبل ، من قبل ، أسيراً ، وكان لا يغنى إلا مديحاً متشابهاً فى أغلب أحواله ، ولم يكن يعرف شيئاً من محن الحياة وآلام الناس . فالآن تتم له نفسه الشاعرة ، والآن يتم له صوته ، فقد **أحسَّ** الحياة من طرفيها : إللذة والألم ، والنعيم والحرمان .

وظل الشاعر فى« فلقدريرا» حتى أعلنت الهدنةفى سنة١٩١٨ فأصبح من حقه أن يتجول فى إسبانيا كما يشاء ، فتنقل بين مدنها الكبيرة ورأى مجد لعرب الدائر فى قرطبة وإشبيلية وغرناطة . وذهب يبكيهم ويبكى نفسه فى قصيدته السينية المعروفة ، وقد بدأها بحنينه إلى وطنه ، يقول :

اختلاف النهارِ والليل يُنْسِى اذْكُرَا لى الصِّبا وأَيامَ أَنْسِى وسَلامصر هل سلاالقلبُ عنها أَو أَسَا جُرْحَه الزمان الموَّسَّى أحرامٌ على بلابلهِ الدَّوْ حُ حلالٌ للطير من كل جِنس وطنى لو شُغِلتُ بالخلدِ عَنْهُ نازعتْنى إِليه فى الخُلد نفسِى شهد اللهُ لم يغبْ عن جفونى شخصُه ساعةً ولم يَخْلُ حِسَّى

واستطرد يتحدث عن الجزيرة والنيل والجيزة والنخيل والأهرام ، وعرض للتاريخ وعبره وما يُطْوَى فيه من تحول الدهر وفناء الدول ، كل ذلك ليصل إلى غرضه من قصيدته ، وهو وصف الأندلس والحديث عن دولها. وقد صور قصر الحمراء بغرناطة تصويراً دقيقاً ،حتى كأننا نشاهده لدقة تصويره ، ووقف يتأسَّى على خروج العرب من الأندلس ،ويذكر دخولهم وكيف جاءوا إليه في سُفن كأنها الأرائك ، ثم خرجوا منه على سفن كأنها اللحود :

ركبوا بالبحار نَعْشاً وكانتْ تَحت آبائهم هِيَ العرْشُ أَمسِ

ومن يقرأ هذهالقصيدة يرى شوقى قدحاز لنفسه ثقافة تاريخية عميقة بالأندلس وأمجادالعرب فيهاوحضارتهم ومهضتهم بقرطبة حتى كانت منارة أوربا لأواخر عصرها الوسيط . ولم يكتف شوق بالتعمق فى قراءة تاريخ العرب فى الأندلس فقد عُنى أيضاً بقراءة شعرائهم ودواوينهم . وكانت أوقات الشاعر فارغة لمدة خمس سنوات ، فقرأ كثيراً عن الأندلس ، وملأ وَعَنيه ولاوعيه بتاريخ أبطالها وشعرائها، فبدأ يكتبقصة «أميرة الأندلس» أو أخذ يعدُّ نفسه لكتابتها ، واختار لها حياة المعتمد بن عباد وزوجته الرميكيّة ، وكلُّ من يتصل بالأندلس يعرف أن القطعة الأرجوانية للحياة الدرامية في الأندلس هي نفس هذه القطعة التي انتخبها شوقى ، فإن حياة ابن عباد لايسمعها شخص مسرودة ، إلا ويرى فيها قصة رائعة .

وأخذشوقى يتعمق فى قراءة الشعر الأندلسى ، ويظهر أنه أعجب بابن زيدون إعجاباً خاصًا ، وربما كان فى ذلك دليل على تعديل حدّث فى القيثارة ، فقد كان شوقى لا يهمه الشعر الوجدانى ولا أصحابه قبل ذهابه إلى الأندلس . كانت أكثر صلته بالمتنبى أهم شعراء المديح بين العرب السابقين ، وهذا طبيعى لأنه يتفق وذوقه فى الشعر الرسمى الذى كان يصنعه . أما فى الأندلس ، فلم يعد الشاعر الرسمى الذى كان يصنعه . أما فى الأندلس ، الرسميين ، ولذلك رأيناه يتعلق بابن زيدون ويحاول أن يعارضه فى قصيدته النونية المشهورة التى يبث فيها حبه وحنينه إلى : «ولادة » قرة عينه، فينسج على منواله قصيدة بديعة له، وفيها يقول:

لكنَّ مِصْرَ وإِنْ أَغضتْ على مِقَة<sup>(۱)</sup> عَينُ من الخلد بالكافور تَسْقِينا على جوانبها رَفَّتْ تَمَائِمُنَا وحول حافاتها قامتْ رَوَاقينا<sup>(۱)</sup> ملاعبٌ مرِحَت فيها مآربُنا وأَرْبعُ أَنِسَتْ فيها أَمانينا يا مَنْ نغارُ عليهم من ضمائرنا ومن مصُونِ هَواهُم فى تناجينا ناب الحنِينُ إليكم فى خواطرنا عن الدلال عليكم فى أمانينا جئنا إلى الصبر ندعوه كعادتنا فى النائبات فلم يأخذ بأَيدينا وما غُلِبْنا على دَمْعٍ ولا جَلَدٍ

(١) مقة: محبة. (٢) رواقينا: راقياتنا من السحر. (٣) الصياصى : الحصون.

ونابغي كأنَّ الحشرَ آخرُهُ تميتنا فبه ذِكْراكم وتُحْيينا بكاد في غَلسِ الأَسْحارِ يَطْوِينا نَطْوِي دُجاه بجرح من فراقكمُ حتى يزول ولم تَهْدَأُ تَرَاقينا<sup>(٣)</sup> إِذَا رَسَا النَّجْمُ لِم تَرْقُأْ محاجرُنا بتْنا نُقَاسِي الدُّواهي من كواكبهِ حتى قعدنا مها حَسْرى تُقاسينا ولم يَهُنْ بيَدِ التَّشْتيت غالينا منحن اليواقيت خاض النار جَوْهر نا ولا يحول لنا صِبْغُ ولا خلُقٌ إذا تلون كالحرباء شانينا فى ملكها الضَّخْم عَرْشاً مثلوادينا لمتَنزِلِالشمسُ ميزانًاولاصَعِدَتْ أرضُ الابوَّة والميلاد طيَّبها مَرُّ الصِّبا فى ذيولٍ من تصابينا

ألم تكن ربنَّة الشعر محقة فى فرحها حين خلع شوقى عنه الحلة الرسمية ، وخرج من الحياة الضيقة التى كان يعيشها فى القصر ؟ وهل كان من الممكن أن نسمع منه هذا الصوت ونفسه هانئة مغتبطة ؟ لقد أخذ النبع يتفجر تفجراً طبيعيًّا على لسان شوقى ، ولم يعد مقصوراً على المديح وما يشبهه . ثاب إلى حوادثه ونفسه ، ولم تعد الحياة سارة بهيجة مثل هذه الكأس التى وصفها بقوله :

حفَّ كأُسَها الحَبِبُ فهى فِضةً ذَهَبُ

بل لقد حفَّ الكأسَ دموعٌ غِزار وأنات طوال ، واستيقظت روح الشاعر بعد سبات عميق ، وأخذت تنظر فيما حولها من عبر التاريخ الأندلسي وشموس الدول الغاربة هناك ، وامتد البصر في أعماق تاريخ العرب ، فكتب شوقى ديوانه « دول العرب وعظماء الإسلام » .

والتاريخ قطب دائر فی شعر شوقی منذ کتب همزيته الّی قدمها إلی ـ مؤتمر المستشرقين فی سنة ۱۸۹۶ فليس هذا اللحن جديداً عنده ، إنما الجديد

(١) النابغي:الليل. (٢) ترقأ:تكف عن الدمع. التراقي: العظام مما يلي ثغرة النحر.

فيه أنه اختار هذه المرة الدول الإسلامية وعظماء العرب ليبكى أيامهم ، يدفعه إلى ذلك وقوفه على أطلال الأندلس الدارسة .

على كل حال أخذ شوقى يَـقَـّرب إلى نفسه فى الأندلس بأكثر مماكان يقرب إليها فى مصر ، فقد تعوَّد من قبل أن يعيش فى الحارج وأن لا يُعننَى بنفسه ، فليس فى نفسه ما ينبغى أن يعنى به إلا بعض خطرات قليلة فى حياته، أما بعد ذلك فهو لغيره ، يعيش كما يصرِّفه أميره ، ولا يجد من ظروفه ما يدفعه إلى الإباحة بما فى أطواء نفسه . أما فى الأندلس فقد تخلص من العالم الحارجى ، وأخذ يحس نفسه المحزونة ويصدر عنها فى شعره .

وأشرفت قصة النبى على مهايتها ، وتلكأت السلطات المصرية فى استدعائه بعد أن وضعت الحرب أوزارها ، وكانت هذه فرصة ليجول فى إسبانيا وبين ديار العرب الدارسةهناك . وعفت عنه السلطات فسافر إلى «جنوا» بحراً ، ومها ذهب إلى « البندقية » فركب أول باخرة تغادر أوربا إلى مصر . وخرجت القاهرة لاستقباله ، وبالغ أهلها فى الحفاوة به . وكان لذلك تأثير كبير فى نفسه .

٤

فى الفضاء الطليق

عاد شوقى إلى وطنه ، فوجد أرضه محضبة بدماء الحركة الوطنية الذكية ، ووجد كل شىء فيه يتحول ويتغير ، ولا ندرى هل فكر فى العودة إلى القصر ؟ ولكن المؤكد أن أبواب القصر لم تفتح له . فظل بعيداً مع الشعب ، يعيش فى حياته الحديدة

فلتفرحى رَبَّة الشعر ، ولتدقِّى البشائر ، فإن طائرك لن يعود رهين محبسه القديم ، ولا رهين ذهب إسماعيل وأبنائه ، فقد أخذ يرفرف حرًّا طليقاً فى الفضاء ، وأخذت أجنحته تلمع فيها ألوان الطيف ، وهى ألوان لم تكن تستمد من القصر وأميره ولا من حياته الأرستقراطية القديمة ، وإنما كانت تستمد من دماء الشعب التى سفحها راضياً فى الحركة الوطنية المباركة سنة ١٩١٩ ومن آماله وآلامه ، وأيضاً من آمال الشعوب العربية جميعاً وآلامها .

أصبح شوقى إلى حد ما ديمقراطيًّا يعيش مع شعبه والشعوب العربية ، وكان مظهر ذلك فىحياته أن أغلق داره أو كَـرْمـَته فى المطرية ، واتخذ له كرمة جديدة فى الجيزة . وفرَغ لنفسه وحياته الخاصة ، ونزهاته المختلفة فى النيل وفى الأهرام ، وفى إحدى نزهاته نظم قصيدته المشهورة :

أَبا الهَوْل طال عليك العُصُرْ وبُلِّغْتَ في الأَرض أَقْصي العُمُرْ

وبنى فى الإسكندرية بيتاً سماه « دُرَّة الغوَّاص » وكان كثير الرحلة إليها فى الصيف وفى الشتاء . وكان يرحل إلى باريس لرؤية ولديه على وحسين فى أثناء تعلمهما هناك ، كما كان يرحل إلى سوريا ولبنان .

وكانت شهرته قد طبَّقت الآفاق ، فأينا حلَّ أقيمت له الاستقبالات ، وكان بيته منتدى الأدباء والشعراء وكبار رجال عصره. وقد زاره فى عام ١٩٢٦ وطاغور» شاعر الهند الكبير ، وقلما يفد علىمصرزعيم عربى إلا ويزور الكرمة، وممن زاروها إسعاف النشاشيبى أديب فلسطين والسيد الثعالبى الزعيم التونسى .

واختير شوقى عضواً فى مجلس الشيوخ . وفى سنة ١٩٢٧ أعاد طبع ديوانه الشوقيات ، فأقيمت له بهذه المناسبة حفلة تكريم كبيرة ، بل حفلات ، اشتركت فيها الدول العربية جميعاً بمندوبين ، نتروا رياحينهم، بل اشتركوا جميعاً فى وضع تاج إمارة الشعر العربى، على مفرقه. وممن ساهم فى هذه الحفلات محمد كرد على عن المجمع العلمى العربى بدمشق وشبلى ملاط عن لبنان وأمين الحسينى عن فلسطين وشكيب أرسلان وفندنبرج البلجيكى عن بلده ، وأعلن حافظ باسمه واسم شعراء البلاد العربية البيعة لشوقى :

أمير القُوافي قد أتيتُ مبايعاً وهٰذِي وفودُ الشرق قد بايعت معي

وعلى هذه الشاكلة حقق شوقى كل ما كان يطمح إليه من مجد أدبى . وفي أثناء ذلك كان يتصل بالشعب وحياته الجديدة بعد مهضته الوطنية كما كان يتصل بشعوب البلاد العربية ، فقد شارك السوريين فى ثوراتهم الوطنية المختلفة وسجل هذه الثورات شعراً رائعاً . ولم يترك فرصة للإشادة بزعم عربى أو حركة عربية إلا انتهزها ونوَّه فيها بآمال العرب وظلم المستعمرين وما ينالونهم به من عذاب .

وبذلك أصبح أمل الشباب فى مصر وسوريا وغيرهما ، وأصبح شعره يردَّد فى كل مكان ينطق أصحابه بالضاد ، وظل يتربع عرش إمارة الشعر العربى بقية حياته ، وحتى الآن لا يزال اسمه يدوِّى فى آذان العرب كأنه ترانيل السَّحتَر .

وُيخَيَنَّل إلى الإنسان أنه لم تبق لشوقى أمنية تمناها إلا حققها له الدهر ، حى المغنَّى الذى كان يريده لشعره نثرت مصر كنانتها بين يديه ، لبختار أروع صوت فيها ، يلحِّن له أغانيه ، فمنذ سنة ١٩٢٤ أصبح محمد عبد الوهاب يتبعه كظله فى كرمته بالجيزة ، وفى رحلاته : فى باريس ولبنان ودمشق .

وكانت حياته حينئذ نعيما ومتاعاً خالصاً . ويكونان نقرأ ما سطَّره كاتبه أحمد عبد الوهاب عن معيشته الحالمة منذ سنة ١٩٢٠ لنرى كيف كان يسير في طرق مملوءة بالورود والرياحين ، وكيف كان يجلس في أجواء معطرة ، وكيف كان يتناول الحياة كؤوساً صافية<sup>(١)</sup> . فهو يدور في فلك من المرح والحياة البهيجة التي لا يطمع شاعر في شيء وراءها ، إذ نراه يتنقل من مقهى إلى مقهى ومن مطعم إلى مطعم ومن دار خيالة إلى دار خيالة ، ومن سهرة إلى مهرة ، وكأن جوه كله جو طرب وغناء . وحدَّثنى بعض من كانوا يزورون أبناءه في كرمة الجيزة أنه كان بها غرف استقبال مختلفة ، وكان لكل غرفة زوارها، وكلهم تقدَّم له كئوس انلحمر، فهىكرمة حقيقية ، وكان عبد الوهاب

( ۱ ) انظر « اثنى عشر عاماً في صحبة أمير الشعراء » ص ۸۹ وما بعدها .

۳۸

لا يزال يغنِّى فى إحدى الحجرات. فإذا قلنا إن شوقى اجتمعت له زينة الحياة الدنيا لم نكن مغالين ، بل كنا محقين . وفى أثناء ذلك كان يختلط بالحياة المصرية العامة ، فينزل من سيارته ويتجول فى الطرقات على غير هُدًى ، ويختلط يمجاميع من الأصدقاء فى منزله وفى دور الصحف والنوادى ، ويلزم الشعب فى مواسمه . ولم تكن حياته من حياة الشعب ، ومع ذلك حاول جاهداً أن يشاوكه فى مشاعره، وأن يحس معه بأفراحه وأتراحه .

ولعلنا لا نتجاوز الحق إذا قلنا إن حياة شوقى هذه الحاصة لم تكن ذات تحر بعيدة فى شعره فى أثناء هذه الدورة الأخيرة من حياته ، فإن من خصائص شوق الأساسية أنه لا يشعر بنفسه شعوراً كاملا فى فنه ، وكأنه يحس دائما تحق عيش لغيره ، وقد بدأ حياته الفنية بإخضاعها للخديوى ومدائحه ، وما زال حق حقق أمنيته ، فعاش له حتى فى غزله ووصفه للخمر ، إذ نراه يضعهما ق مقدمات مدائحه ، ولا يفردهما بمقطوعات خاصة إلا نادراً ، فحتى شعره شخصى لم يكن يفكر فيه لنفسه ، وإنما كان يفكر فيه لأميره . وفسَصَل عن هذا الأمير وقصره ، ومع ذلك لم يعد إلى نفسه .

فشوقى ليس من الشعراء الأثرين الذين تنطبع فى شعرهم حياتهم الحاصة ، وإنما هو من الشعراء الغيريين إن صح هذا التعبير ، قد وهب فنه وشعره لا لنفسه وإنما لغيره . ولكن من يكون هذا الغير بعد الحديوى عباس لقد ظل وإسبانيا نحو خمس سنوات وهو فى تيه من الحيرة ، لا يدرى بمن يربط شعره ، واللك قلَّ شعره هناك قلة شديدة ، فلما رجع إلى مصر ، ووجد الشعب المصرى قد نهض من كبوته ، ونفض الغبار عن عينيه ، وبدأ خطًّا مستقيماً لنهضة مباركة ، أحسَّ أنه وجد القطب الذى يربط به نفسه ، فعاش فى هذه الحقبة يختلط به فى النوادى والأسواق ، ويحاول أن يعبر عن حياته ومشاعره .

وإذن فمن الوجهة العامة احتفظ شوقى بعد رجوعه من المنفى بخاصته الفنية المميزة له ، وهى أن يكون شاعر غيره ، كان شاعر عباس ، فأصبح شاعر الشعب المصرى ، بل شاعر الشعوب العربية كلها ، ينبض قلبه بأحلامها وآمالها وما تكون فيه من جهاد وثورات . أما نفسه فإنه لم يفرغ لها قديماً ولا حديثاً ، إذ كانت طبيعته الفنية تقتضيه دائماً أن يخضع لغيره فى صنع شعوه . وإذا كان أميره القديم عباس قد انتهى وانتهت دولته فليتخذ له أميراً جديداً هو شعبه ، بل ليتخذ له أمراء جدداً مختلفين ، هم شعوب العالم العربى . وأمراؤه فى هذه المرة لا يملئون حجره ولا جيّبه ذهباً ، فهم لا يملكون الذهب ، وإنما يقدمون له حباً وعطفاً وقلوباً أغلى من الذهب وأثمن . ولعل هذا ما جعل شعره يفيض بالعاطفة ، فهو يبادل هذه الشعوب شعورها نحوه ، و يعمد إلى قيثارته فيتغنَّى مجدها القديم ، ويصورآمالها فى حياة حرة كريمة .

وكل ذلك بعث فيه نزعة ديمقراطية ، ولا نشك في أن أغانيه التي صدح بها عبد الوهاب جزء من هذه النزعة ، فهو فيها لا يغنمى نفسه ، وإنما يغى شعبه ، ولعله من أجل ذلك نزل عن أسلوبه العربى الفصيح ليغى أميره المصرى الجديد ، إذ الشعب إنما يألف لغته العامية البسيطة السهلة ، وإذن فليهبط له حتى ينال كل ما يريد من استحسانه ، وحتى يقع من هواه الموقع الذى يصبو إليه . ونجح شوقى فجرت أغانيه لا على لسان عبد الوهاب وحده ، بل أيضاً على لسان كل مصرى ، فى القصر وفى الكوخ ، وشدَد ا بها الرجال والنساء والأطفال .

ونظر شوقى فوجد وراء القمة الى انتهى إليها قمة لم يُعْنَ بالارتفاع إليها العنايية الى تستحقها ، فحاول بكل قوته وكل ما تملك أجنحته من قدرة أن يبلغها ، ونفخت فى روحه رَبَّة الشعر ، فإذا هو يبلغ القمة البعيدة ، ويظفر بحلمه الذهبى الذى فكر فيه فى أثناء شبابه ، حين ألف رواية «على بك الكبير»، ثم توكها وكأنه أحس إخفاقاً . ولم يكن هذا الحلم سوى رواياته التمثيلية التى دَوَّت فى سمع العالم العربى ، تلك الروايات التى أثبت فيها أن شعرنا لا يتخلف عن الشعر الغربى ، وأن شعراءه يستطيعون أن يجاروا شعراء التمثيل فى أوربا .

ونفس هذه الروايات التمثيلية ألفها شوق لشعبه والشعوب العربية ، فمنها ما يستمد موضوعه من التاريخ المصرى والحياة المصرية ، ومنها ما يستمد موضوعه

٤٠

من التاريخ العربى والحياة العربية . ولم يكن للأدباء والنقاد فى سنتيه الأخيرتين من حياته حديثٌ سواها ، فهى الى استولت على نشاطهم ومقالاتهم ، وهى الى نالت حين مُثِّلت نجاحاً منقطع النظير . وكان شوقى ينعم بذلك وبأنه حمل راية التجديد بين الشعراء ، فلم يعد شعره نغمة حلوة بجانب نغمة حلوة ، يل أصبح شخوصاً ترك بالعين المجردة على خشبة المسرح .

ومن الغريب أن الأمراض كانت قد اصطلحت عليه فى هاتين السنتين الأخيرتين، ويحدثنا كاتبه أنه كان يعكف معه على قراءة القرآن الكريم وكُتب الحديث النبوى ، وكان يُعمَّجب خاصةبالغزالى ومؤلفاته والجبرتى وتاريخه . ولابد أن نشير هنا إلى سماحة نفسه ، وبشر وجهه ، فقد كان ضحوك المحيّا ، تخيف الروح ، وكان يعجب بالدكتور محجوب ثابت ، وله معه فكاهات مبثوثة فى شوقياته .

وأخيراً حول الساعة الثانية فى ليلة ١٤ من أكتوبر سنة ١٩٣٢ كف البلبل عن شدوه ، فقد سقطت قيثارة الشعر من يده ، وكبَّت روحه نداء ربه . وارتفع النواح والنشيج فى مصر والأقطار العربية ، وخرجت الأمة المصرية الكريمة تشيًّع شاعرها بقلب ملهوف وعين جارية . وانبرى الكتاب والشعراء فى مصر والشرق العربى يرثون الشاعر ويعزون الوطن فى هذا العُلم الذى طُوى إلى الأبد. وندبته الصحف العربية ندبًا حارًا. ومن أجمل ما قيل فى رثائه قصيدة بشارة الخورى، وهو يفتتحها بقوله:

قِفْ فى ربلى الخُلْدِ واهْتِفْ باسم شاعِرِهِ فَسِدْرَةُ الْمُنتَهى أَدنى منابِرِهِ وامسَح جَبِينك بالرُّكْنِ الذى انبلجَتْ أَشعَّهُ الوَحْي شعرًا من منائِرِهِ إِلٰهةُ الشعر قامتْ عن ميامنِه ورَبَةُ النَّثْرِ قامتْ عن مياسرِهِ والحورُ قصَّتْ شُذورا من عَدائرِها وأَرسلتْها بديلا من ستائرِهِ ومن بديع ما نُنظم في رثاثه قصيدة صديقه خليل مطران ، وقد صوَّر فيها تصويراً رائعاً لوعة مصر والعالم العربي فيه ، وتحدَّث عن نبوغه ، فقال : عـــذراء من آياته الغرَّاءِ يجْلُو نبوغُكَ كلَّ يوم آيَةً متنوَّع من زينة وضِياء كالشمس ما آبت أتت بمُجدًد هِبَةٌ بها ضَنَّ الزمان فلم تُتَح إلا لأَفذاذٍ من النُّبَغَاءِ لِتَهَيُّو الأَسباب في الأَثناء يأتون في الفتراتِ بُوعِدَ بَينها كالأنبياء ومَن تـأَثَّرَ إِنْرِهِمْ من عِلْيَةِ العلماء والحكماء درجاتٍ تلك العزَّة القَعْساء مَنْ مُسْعِدي في وَصْفِها أَو مُصْعِدي إلا مكانَ تفجُّعي وبكائي ماذا دهانى اليوم حتى لا أرى واستمرَّ يتحدث فى بيانه وبلاغته ، ومَّثله فى صورة حَمَّة ناطقة بالنيل ، فهو نيل مصر الثانى ، نهلت منه وستظل تنهل كلما تقدمت بها السنون ، وإنه لنيل حقًّا إذ فاض من الأعالى ، من بيئته الأرستقراطية ، واقتحم كل الحواجز التي اعترضته في عمره الطويل ، وما زال حتى ارتمى بسيوله في محيط الموت ، واستقرَّ بين أمواجه .

٤٢

الصناعة

١

**مكوتات الص**ناعة

جاء شوقى والشعر المصرى ينتقل عند محمود سامى البارودى من فلك الجمود ولركود إلى فلك التحرر والتعبير الصادق، فكان كالشجرة الطيبة تنبت فى الأرض لكريمة ، فتثبت فيها جذورها ، وتخرج منها ساقها وأغصانها ، وتستوى أوراقها ورهارها وثمارها . وكأن القدر ساق البارودى ليكون رائد الطريق لشوقى ، على مدين متح عينيه على الوجود الفي أن رأى مصباحه يضيىء ، فسار على آهديه ، واحتذى على أمثلته وماذجه .

وكان البارودى قد خلع عن شعره كل العقد التى كان يحجل فيها الشعراء من قبله أمثال الدرويش والحشاب ومن حوله أمثال الساعاتى وعلى الليثى ، وتفخ فيه روحاً جديدة من الأصالة ، وأزال عنه كل ما يعوقه من أعشاب البديع ، فانفجر النبع ، وتدفق الشعر والفن .

وكلنا نعرف كيف أن البارودى رجع بالشعر إلى أساليبه القديمة الرصينة ، وكيف أخرجه من حيز المعانى المحفوظة التى <sup>م</sup>تَـرَصُّ رصـًّا إلى فسحة واسعة من التعبير عن العواطف والعصر وحوادثه النفسية.فكان بذلك رائد نهضتنا الشعرية الحديثة

وتخرَّج شوقى فى شعره وعلى ديوانه ، فلم ينحرف إلى بديعيات ولا إلى مبالغات ، بل اتخذ مذهب أستاذه فى صَبَّ قوالبه ونحت تراكيبه ، وهى فى جملتها تتألف من الألفاظ الجزلة المتينة . وقد انفتحت أمامه آفاق وعوالم جديدة ، إذ أتقن الفرنسية ودرس القانون وسَرَّح الطرف في مجالى الغرب ، ومع ذلك كله ظلت قوالبه من بداية شعره إلى نهايته ضخمة ، كأنها أهرام وطنه ، أو كأنها صخور هذه الأهرام . وتصفح ديوانه والشوقيات » فستجد الكثرة من قصائده كأنها قصور مشيدة ، فهى بناء ضخم يتَشُدُّ بعضه بعضاً .

وهو بناء مصقول ، ليس فيه نبو ولا شذوذ ، أحكمت ألفاظه، أو أحكمت صخوره ، أبدع إحكام ، بل قد يكون التعبير بالبناء عن قصائد شوقى مضللا ، إلا إذا فهمنا كلمة البناء على أنها العمل الفي الكبير ، على نحو ما يعبر الموسيقيون عن «سمفونية » خاصة بموسيقار شهير ، بأنها عمارة باذخة .

ولا أبالغ إذا قلت إنى لا أستمع إلى قصيدة طويلة لشوقى حتى أخال كأنى أستمع حقًّا إلى «سمفونية» فموسيقاه تتضخم فى أذنى وأشعر كأنها تتضاعف وكأن مجاميع من مهرة العازفين يشتر كون فى إخراجها وفى إيقاع نغماتها . ولا أرتاب فى أن ذلك يرجع إلى ضبطه البارع لآلات ألفاظه وذبذباتها الصوتية ، وليست المسألة مسألة حذق أو مهارة فحسب ، بل هى أبعد من ذلك غوراً ، هى نبوغ وإلهام ، وإحساس عبقرى بالبناء الصوتى للشعر .

وهذه الروعة فى الموسيقى تقترن بملاوة وعذوبة لاتُعُرْفُ فى عصرنا لغير شوقى، وربما كانت تلك آيته الكبرى فى صناعته، فأنت مهما اختلفت معه فى تقدير شعره لا تسمعه حتى تُرْهف له أذنك، وحتى تشعر كأنما يُحدث فيها ثقوباً ، هى ثقوب الصوت الصافى الذى تهدر به المياه بين الصخور . والصوت يعلو تارة ، فيشبه زئير البحار حين تهيج ، وينخفض تارة فيشبه قطرات الفضة التى تسقط من مجاذيف الزوارق ، وهى تجرى سابحة على صفحة النيل .

والموسيقى غالباً رنانة ضخمة حلوة ، إذ كان شوقى يعرف دائماً كيف يستخرج من ألفاظ اللغة كل ما تملك من رنين أو جرس ، أو بعبارة أدق كل ممكناتها الموسيقية ، وكانت تُستْعفه فى ذلك ثقافة واسعة باللغة ، حتى **ليحكى** كاتبه أنه كان يحفظ مواد كاملة من المعاجم اللغوية<sup>(1)</sup>. وهذه أول خطوة يخطوها من يريدون أن يمتلكوا ناصية اللغة . وهى وحدها ليست كافية ، قلا بد من الذوق المرهف الدقيق ، ولا بد من الأذن ، ولا نقصد الأذن **الحارجة** ، وإيما نقصد أذن الشاعر الداخلة ، فللشعراء آذان باطنة وراء **تتابم** الظاهرة ، يسمعون بها كل حركة صوتية وكل همسة لفظية . وبمقدار **طامة هذه الأذن وقدرتها على التمييز بين الألحان والأنغام يكون تفوقهم الصوتى** وحلاوتهم الموسيقية .

وقد امتلك شوقى خير أذن باطنة واعية فى شعرنا الحديث ، فأنت لا تكاد تقرأ فيه حتى تؤمن بأن شعره أقرب إلى الموسيقى منه إلى أى فن آخر ، يل حتى تؤمن أن الشاعر إن لم يمتلك هذه المقدرة فأولى له أن يهجر الشعر وقن يبتعد عن مواكبه الساحرة . وهذا نفسه ما حيَيَّر معاصريه من شعراء الشرق للحربى ، وجعلهم يحنون رءوسهم أمام فبَنَه ، ويهتفون له من أعماق قلوبهم ليجلالا وإكباراً ، بل لقد بايعوه بيعتهم الكبرى ، وما ذلك إلا لأنه خلب الحابم عوسيقاه التى نفذت تأثيراتها إلى صميم أفئدتهم .

والنقد الحديث لايستطيع أن يحلَّ طلاسم هذه الموسيقي الساحرة ، ولا يمكنه قد يفك ألغاز فتنتها ، وإنما كل ما يمكنه ويستطيعه إحداث مقابلات بين صوت الشاعر وصوت الموسيقار سواء في طول الصوت وقصره أو في غلظه ورقته قو في ارتفاعه وانخفاضه أو في مصدره والآلة التي تعزفه . وكل هذه إشارات وقو محات ورموز وإيماءات ، أما الحقيقة فلا تزال القدرة الموسيقية عند الشعراء غير محللة ولا مبيَّنة ، وكما أنك لا تستطيع أن توجد الموسيقار المتاز ، أو كما أن المدرسة لا تستطيع أن توجده ، بل لا بد أن يجد نفسه ، كذلك الشاعر مهما ثقَّفته باللغة ومرَّنته على فهم أسرارها لا تستطيع أن توجد لديه مده القدرة الموسيقار مو غذلت على فهم أسرارها لا تستطيع أن توجد في مووباً ، وأن تكون رَ بَنَّة الشعر قد ألقت في سمعه نغماً حلواً ، وألهمته أن يغنيه، وأن يؤن مؤل الفاظ والكلمات التي يتصدح بها ألحاناً خالصة .

( ۱ ) اثنى عشر عاما فى صحبة أمير الشعراء ص ٨٦

وهذا الجانب فى صناعة شوقى هو الذى أمسك بشعره دون السقوط منذ لمع نجمه فى سماء الشعر المصرى ، فقد كان يأسر به النفوس والقلوب ، حتى حين يهمل العناية بالمعنى ، وحتى حين لا يهم بشعره الاهتمام الذى نعهده له ، فما تلبث حاسته الموسيقية أن تكسو شعره بهجة ، وما يلبث الناس أن يرددوه مشدوهين ، وأن يقفوا فى صَفَّه مدافعين . ولم يكن فى حاجة إلى دفاع ، فشعره كتابه أو دفاعه ، وموسيقاه آيته أو معجزته ، وهى معجزة كان يخترق بها الصفوف ، وتَعشُو له بها الوجوه .

ولم تكن الموسيقى كل هباته الفنية فى صناعته ، فقد كان من الأسس المكونة الثابتة فى هذه الصناعة خيال متألق ، إذ كان شوقى واسع الحيال ، غيَّ التصوير . وشعره من هذه الناحية متحف لصور وأشباح متحركة تفد عليك من كل جانب ، وكأنها تريد أن تأخذ عليك كل طرقك حتى تعلن إعجابك بصاحبها ، وإن الإنسان ليخيل إليه أنه لم تكن تفوته لفتة أو حركة لشىء أو لصورة إلا اختربها فى ذاكرته ، ووعاها فى حافظته، ليُلتى بها عند الحاجة رسما أو لوحة باهرة .

ونحن لا ننكر أن كثيراً من صوره استمده من القديم ، ولكن هذا لا يغض منه ، فذلك شأن شعراء العرب البارعين جميعاً منذ عنترة الذى يقول ( هل غادر الشعراء من متردم ). ومثل ُ شاعرنا فى هذا العمل مثل من ورث ثروة واحتفظ بها ، بل نميَّاها ، وأضاف إليها تحليقات فى سماواته . ونتعب إذا حاولنا أن نستعرض صنيعه فى الصور القديمة ، فهى معروضة فى كل قصائده هذا العرض السخى بالتحوير والتعديل فى أجزائها ومركباتها تحويراً وتعديلا، كثيراً ما ينتهيان بها إلى تغيير شامل فى هيئاتها وصورها .

وليس من حق ناقد أن يطلب من شاعر الانفصال فى صوره عن أسلافه ، لأنه يصبح كالمنبت لا أرضاً قطع ولا ظهراً أبقى ، والفن لا يعرف الثورة الهائية على الماضى والانفصال الحاد ، يعرف الابتكار والتجديد ، ولكن ذلك لا يعنى الحروج المطلق على الرسوم ، بل لا يزال يتصل بهذه الرسوم . فدائماً هناك **تصال ، وليس الضرب على الصور السابقة إلا دخولا في هذا الاتصال .** 

وما الصور القديمة في حقيقتها إلا رواسب الشعر وملِّونات لوحاته ، لا يعاب الشاعر باستخدام هذه الملونات إلا إذا نقل طبق الأصل ، أوشوَّه **قیا تشویها یؤ**دی أذواقنا . ولم یکن شوقی من هؤلاء ولا من أولئك ، بل کان **دامًا يضيف** طريقته في تلوين الصورة وتظليلها ، بحيث تتضح له أوضاعه فى صوره وتحويراته فى رسومه ؛ فتبدو كأنما تغيرت وجوهها واختلفت هيئاتها .

**ولیس** هذا الصنیع ما یعجبنا فی صور شوقی وعمل خیاله فحسب ، **قوراءه ما يملك علينا ألبابنا، إذ كان يعرف كيف يجسم الصورة وكيف يركبها وكيف يحشد جزئياتها و**عناصرها ، فإذا هي تتحول إلى لوحة كبيرة ، كهنه اللوحات التي نراها في معارض الرسامين ، فلا نستطيع أن نخفي إعجابنا **بها ولا سرور**نا في أثناء رؤيتها . وانظر إليه يقف في خشوع أمام قصر «أنس الوجود » مصوراً بريشته ما بقى من أطلاله ورسومه :

لا تحاولْ من آية الدهرِ غَضًّا مُمْسِكاً بعضُها من الذُّعْرِ بَعْضا سابحاتٍ به وأَبْدَيْنَ بضَّا مشرفات على الكواكب نَهْضًا وشباب الفنون ما زال غَضًّا(") نعُ منه اليدين بالأَمس نَفْضَا أَعْصُرُ بِالسَّراجِ وَالزَّيْتُ وُضَّا<sup>(")</sup> حَسُنَتْ صنعةً وطولاً وعَرْضَا (۲) غضا: ناضرا.

(٤) الريم: الغزال.

أَلِمُ المُنْتحِي بِأُسوانَ دارًا كَالثُّرَيَّا تريد أَن تَنقَضًا الخلَع النَّعلَواخْفضِ الطَّرْفَ واخْشَعْ قِفْ بتلك القصور في اليمِّ غَرْقَى كَعَذارى أَخفَيْنَ فِي الماءِ بَضًّا (١) مُشْرِفاتٍ على الزوال وكانتْ شابَ من حولها الزمان وشابت رُبَّ نَقْشٍ كَأَنما نفَض الصَّا ودِهانِ كلامع الزيتِ مرَّتْ وخطوط كأنها هُدْبُ ريم (٤) (١) بضا: جسدا رَخْصا ناعها. (٣) وُضا بضم الواو: مشرق.

وضحايا تكاد تمشى وتَرْعَى لو أَصابتْ من قدرة الله نَبْضَا ومحاريبَ كالبروج بَنَتْها عَزَماتُ من عَزمةِ الحِنِّ أَمَضَى ومقاصير أُبْدِلَتْ بفُتَاتِ الا مسْكِ تُرْبًا وباليواقيت قَضَّا<sup>(1)</sup> حَظُّها اليوم هَدَّةٌ وقديماً صُرِّفتْ فى الحظوظِ رَفْعًا وخَفْضَا سَقَتِ العالمين بالسَّعْد والنَّحْ سِ إلى أَن تعاطتِ النَّحْس مَحْضَا صَنْعَةٌ تُدْهِشُ العقولَ وفَنَنٌ كان إِتقانهُ على القوم فَرْضَا

٤٨

وما قرأت هذه القطعة إلا ظننت كأنى أشهد أنس الوجود وأطوف ببقاياه الغارقة فى النيل ، فلم يعد منه الا أثر محتضر يهدُّ فيه النيل والزمن . وهذه أبلغ صورة لعمل الحيال ، إذ يطلق عنانه لاللإتيان بألفاظ يحشدها ويرصها رصًّا وإنما لنقل الصورة الحسية التى يلم بها نقلا دقيقاً ، يبرز لنا جوانبها المختلفة ، وفى أثناء ذلك يلعب بأحلامه وأوهامه، أو قل يجدُّ ويتوقَّر ، فلانقرؤه حتى نحس الذعر يدخل فى قلوبنا ، وحتى نشعر بجلال الموقف ورهبته .

ولا يزال هذا الحيال الدقيق يسرح بنا مسارح مختلفة ، فتارة يدنو منا ، وتارة يحلق بعيداً ، لا فى المشاهد التاريخية والآثار المصرية فحسب ، بل فى كل ما يعرض له شوقى بالوصف والتصوير ، وانظر إلى هذه الصورة التى رسمها للنخيل :

تُخَالُ إذا اتَّقدتْ فى الضَّحَى وجرَّ الأَصيلُ عليها اللَّهَبُ وطاف عليها شعاعُ النهارِ من الصَّحُو أَو من حواشى السُّحُبْ وصيفةَ فرعونَ فى ساحةٍ من القصر واقفةً بَرْتَقِبُ قد اعتصبَتْ بفصوصِ العَقِيقِ مفصَّلةً بشُذُورِ اللَّهُبُ (١) مقاصير جمع مقصورة، وهى الغرفة المزدانة. القض: الحصى. وناطتْ قـــلائدُ مَرجانهــا على الصَّدْر واتَّشَحَتْ بالقَصَب وشدَّتْ على ساقهـــا مِنْزرًا تعقَّد من رأسهـــا للذنب فإنك تراها صورة كاملة ، إذ رسمت وصيفة فرعون رسماً تامـًّا ، مقروناً

**إلى هذه النخلة . وكان خيال شوقى على هذه الشاكلة الطائرة التى تضم شيئاً** بعيداً إلى شىء بعيد ، وهو لذلك خيالمتألق ففيه هبات السهاء ، وإشعاعات الشعر التى ترفعنا من دنيانا الحسية إلى دنيا حالمة واهمة . وكان يعرف كيف يذيع ذلك حتى فى داخل الحقائق نفسها من مثل قوله يخاطب شباب مصر وقد نهضوا بمشروع كبير :

لا يقيمنَّ على الضَّيمْ الأَسَدْ نزعَ الشَّبْلُ من الغاب الوتدْ كَبُرَ الشَّبلُ وشَبَّتْ نابُـهُ وتغطَّى منكبـاه باللَّبَــدْ اتركوه يمشِ فى آجــامهِ ودعــوه عن حِمى الغاب يَذُدْ واعرضوا الدنيــا على أَظفارِه وابعثــوه فى صَحارِيها يَصِد

فإنك تراه لايزال يضم الخطَّ إلى الخطَّحَى تَمْمَله الصورة الكبيرة التي يريدها، ولم تكن هناك صورة تستطيع أن تتأبَّى على هذا الحيال الحالق الذى ترتسم فيه صور الأشياء تامة كاملة ، فلا نقر ؤها حتى نحس كأنها فعلا تحت أبصارنا ، وكأننا نراها رؤية المشاهد لارؤية الغائب ، وهذا كله يُكُسى بأردية الحلم وأكسية الوهم . وانظرْ إلى تصويره للأهرام ، وأن الأرض لا تستطيع أن تمتد يدها إليها ببلى ولا ما يشبه البلى ، فضلا عن أن تمحوها أو تزيلها :

الأَرضُ أَضبَعُ حِيلةً في نَزْعهـا من حيلة المَصلوب في المِسْمار

فهى قاممة عليها ، بل إن الأرض ذليلة عندها خاشعة الطرف ، فهى منكسة نكسة المصلوب فى المسمار . أليس ذلك خيالا بديعا ؟ ، وتكثر بدائع هذا الحيال عند شوقى من مثل قوله فى الأهرام أيضاً وما حولها من رمال :

كأنها ورمالا حولها التطمت سفينة غرقت إلا أساطينا فلم يبق من سفينة الفراعنة وتاريخ مصر القديم وأمجادها الماضية إلا هذه السواري التي ثبتت على الزمن لا تريم . ولشوقي في فرعونياته كثير من هذه الرَّؤَى الحالمة ، كقوله على لسان توت عنخ آمون وقد بُعث من قبره ، فشاهد إنجلترا تحتل داره وترقد في حماه ، وأحفاده لاهون ، يضربون على «الجازبند» خلف قبره ، وكأنهم لايعون :

| ليت جدارَ القبر ماتَدَهْدهَا <sup>(۱)</sup> | فقال والحسرةُ ما أَشدَّها    |
|---------------------------------------------|------------------------------|
| قُمْ نَبِّنِي يا بِنتؤورُ مادَهـَـــا       | ولیتَ عینی لم تفارق رَقْدَها |
| دقت وراء مضجعی جاز بُندها"                  | مصر فتاتی لم توقِّر جدَّها   |

وهذا وهم بديع ، فيه تلخيص لتاريخ مصر الحديث ، وفيه سخرية عميقة بأبنائها ، فهذا جدهم متألم لموقفهم وحاضرهم ، وهو يشكوهم لشاعره بنتؤور ، وحمل بنتؤور شكواهم إلى شوقى فوعاها وأداها في هذا الحلم الصارخ.

وهذان الركنان من الحيال والموسيقي الواضحان في صناعة شوقي كان يسندهما ركن ثالث هو ركن العاطفة ، وإن لم يكن له وضوحهما ولا قوتهما ، لسبب بسيط ، وهو أن شوق يكاد ينكر نفسه في شعره ، فهوليس من الشعراء الذاتيين الذين نقرأ عندهم حدة العواطف . ولعل هذا ما جعل العقاد يقول : « في شوق ارتفع شعرُ الصنعة إلى ذروته العليا ، وهبط شعر الشخصية إلى حيث لا تتبين لمحة من الملامح ولا قسمة من القسمات التي يتميز بها إنسان بين سائرالناس . وشعر الصنعة ليس على بهج واحد كله ، فمنه ما هو زيف فارغ لا يمت إلى الطبيعة بواشجة ولا صلة ، وليس فيه إلا لفظ ملفق وتقليد براء من الحس والذوق والبراعة . ومنه ما هو قريب إلى الطبيعة ، ولكنه منقول من القسط الشائع بين الناس، فليس فيهدليل على شخصية القائل ولا علىطبعه ، (۱) تدهده: تقوض. (٢) جاز بندها : موسيقاها.

۵.

**لأد أشبه شيء بالوجوه المستعارة التي فيها كل ما في وجوه الناس ، وليس فيها** وجه إنسان . ومن هذه الصنعة كانت صنعة شوقى في جميع شعره ، فلو قرأته كله وحلولت أن تستخرج من ثناياه إنساناً اسمه شوقى يخالف الأناسي الآخرين من أبناء طبقته وجيله لأعياك العثور عليه ، ولكنك قد تجد هنالك خلقا تسميهم ما شئت من الأسماء ، وشوقى اسم واحد من سائر هذه الأسماء . وليس هذا بشعر النفس المتازة ولا بشعر النفس الحاصة ، إن أردنا أن <sup>أ</sup>نضييات معنى الامتياز ، وليس هو من أجل ذلك بالشعر الذي هو رسالة حياة ونموذج من نماذج الطبيعة ، وإنما ذاك ضرب من المصنوعات غلا أو رُخُصَ على هذا التسويم »<sup>(1)</sup> .

وعباس العقاد محقٌّ حين يزعم أن شوقى لا تتضح شخصيته فى شعره ، ولكن الحق بجانبه حين يضع هذه المقدمة لينتهى منها إلى أن شعره ليس شعر التفس المتازة ولا شعر النفس الحاصة ، وهو لذلك ليس رسالة حياة ولا نموذجاً من نماذج الطبيعة ، يريد أن يجرِّده بذلك من حاسة الشعر .

وقد قلنا فى غير هذا الموضع إن شوقى ليس من الشعراء الذاتيين الأتانيين، وإنما هو شاعر تخيري ، ولست أدرى لماذا نتح جُر على شوقى ، ولا نجعل له هذا الاتجاه فى شعره مذهبا اتخذه فى فنه ؟ إننا حين بهمل ذلك ولا نذكره نكون قد تعمدنا أن لا ننصفه ، حقًا لو أنه ادعى أن شعره صورة نقسه وشخصيته بالمعى الدقيق لكان من حقنا أن نعارضه وأن نأخذ على يده ، ولكنه لم يتقدم بهذه الدعوى ، بل لم يفكر فيها ، فقد كان يحلم بالعالم من حوله وأحداثه وحقائقه ، ولم يكن يحلم بنفسه ، ولا اتجه إلى وصف ما يجرى فى مراديبها المظلمة ، لأنه رأى أن لا يكون شاعراً نفسانياً ، ولا شاعر شخصية بالمعنى الذى يريده عباس العقاد ، وإن من الظلم للشاعر أن نقيسه بقياس لم يفكر فيه ، وأن نسأله عن قسماته وملاعه ومزاجه وميوله النفسية وهو لم يُعْن بشىء من ذلك .

(۱) شعراء مصر وبيئاتهم في الجيل الماضي ص ١٥٦

ليكن شوقى شاعراً غيريمًا أو شاعراً غير ذاتى ولا شخصى ، فإن ذلك لا يخرجه من عوالم الشعر الحالمة ، وأيضاً فإنه لا يخرج شعره من عوالم النفوس الممتازة أو الحاصة ، ولا يجرَّده من رسالة له فى الحياة . ولقد اندفع فى غيريته تلك يؤمن بمثالية خلقية عُنى بالدعوة لها فى شعره ، كما آمن بضرب من النقد الاجتماعى أذاعه فى قصائده ، ومن الظلم له أن نحرمه من رسالة له فى الحياة فكر فيها أو عاش خلالها .

إنما هى نزعة فيه ، وعلى أساسها ينقسم الشعراء إلى غيريين وأنانيين ، وليس من حقنا أن نرفع أحد القسمين فوق الآخر من حيث الفن والشعر الحالص . وقد يؤثر بعض الناس الشاعر الذاتى أو الأنانى ، وقد يؤثر آخرون الشاعر الغيرى ، لأنه لا يخوض بهم فى متاهات نفسية ، ولايشرف بهم على الفورات المستورة فى أعماقه ، وقد تكون فورات حس ولذة خالصة أو لذة مكشوفة . وليس الشعر عند شوق إثارة للشعور ولا تعبيراً فرديناً فحسب ، بل هو قبل كل شىء تعبير اجتماعى. وأكبر الظن أن ذلك ما جعله يدعم قصائده بمُثل فى الأخلاق والاجتماع أو قل بعدمد ، وكان بارعاً فى وضع هذه العمد، فالقصيدة تقسماً أقساماً وكل قسم تسنده ضروب من الحكم والنقد الاجتماعى .

على كل حال نحن نعترف بأن شوقى لم يُعْن َ فى شعره بتصوير نفسه ، وليس معى ذلك أن شعره خال من الأحاسيس والعواطف الذاتية ، وإيما معناه أنها لا تتتَّقد فيه ، أما بعد ذلك فلى شعره العاطفة ، وكيف يمسك بقلمه ويخطُّ بيتاً من شعره إن لم يكن متأثراً بعاطفة خاصة ؟ وهل نستطيع أن نقرأ شعراً لشاعر دون أن يكون مصبوباً من عاطفته كما ينصبُّ الماءمن نتبع رَقْراق ؟ إن شعره يتحول إلى مايشبه السَّرْد ، ويصبحشيئاً جافاً خالياً من كل وميض وبريق للفن كأنه الصحراء الهامدة .

ومهما قلنا أو قال غيرنا إن شوقى شاعر غيريٌّ فليس معنى ذلك أننا نجرُده من عواطفه أو من شخصيته ، وإلا كنا كمن يجرِّدون الموسيقيين من **عواطفهم و**شخصياتهم فى أثناء تأليفهم لقطعهم الموسيقية ، ما داموا لا يشعرون **يقد العواطف والشخصيات مباشرة** .

وإن كل ما يمكن أن يقال فى هذا الصدد هو أن عواطف شوقى العامة تتخلب عواطفه الحاصة ، ومع ذلك فلا نزال نطلّع على جوانب من هذه العواطف الحاصة عنده ، على نحو ما نرى فى شعره الذى يصور فيه مشاعره نحو أسرته وأبنائه وأحفاده فله فيهم أشعار ومقطوعات خفيفة طريفة وخاصة مقطوعته فى (أمينة) وقد بلغت حولا :

> أمينتى فى عامها الأَ وَّل مثلُ المَلَكِ كم خفق القلبُ لها عند البُكا والضحكِ وكم رعَتْها العينُ فى ال سُّكونِ والتحـرُّك فإن مَشتَ فخاطرى يَسْبِقهــا كالمسكِ أَلْحَظهــا كأَنهـا من بَصَرِى فى شرَكِ

وله مراث مختلفة فى أمه وجدته ، وفى أبيه ، وكلها تقطر حز**ناً وأسى** ولمفة ولوعة كقوله فى أبيه المتوفى سنة ١٨٩٥ وقد هدَّ ته الذكرى :

ما أى إلا أخ فارقته وُدُّه الصدق ووُدُّ الناسِ مَيْنْ طالما قمنا إلى مائدة كانت الكِسرةُ فيها كسرتَين وشربنا من إناء واحد وغسلنا بعد ذا فيه اليدين وتمشينا يدى فى يده من رآنا قال عنا أخوين والشاعر الذى ينبض قلبه بمثل هذه المعانى والحواطر لا يمكن أن يقال عنه إن عواطفه جامدة ، بل هى عواطف سائلة وهى عواطف رقيقة رقة شديدة . والحقيقة أن شوقى يمثل الشخص المرف الذى أُتَرْف حسه وشعوره إلى أقصى حد، ولعله لذلك لم يستطع الهوض بالتعبير عن عواطف صارخة أو منحرفة فى نفسه . وقد كانت له دعابات ونوادر مع الدكتور محجوب ثابت نراه فيها يتحدث عن سيارته أو عن لحيته ، وكان يرسلها طويلة دون إصلاح أو تشذيب ، فكان ذلك يُضْحك إخوانه ويضحك شوقى ، فيداعبه المداعبة الحفيفة .

ومهما يكن فنحن لا نستطيع أن ننكر أن إحساس شوقى بنفسه غير تام فى شعره ، لأنه من الشعراء الغيريين ، وهو من هذه الناحية كان مُعَدَّاً ليتفوق لا فى الشعر الغنائى ، وإنما فى الشعر القصصى ، ولعله من أجل ذلك يرتفع إلى القمة حين يترك المدائح والمراثى والشعر الغنائى الحالص إلى التاريخ ، حينئذ ينفسح الأفق أمامه، إذ يجد مادة خصبة لشعره وغيريته .

فشوقى إنما تلائمه الموضوعات الخارجية التى لا ينسج فيها نفسه وإنما ينسج غيره، فهو لم يعش لنفسه، وإنما عاش لغيره، وكان من آثار ذلك براعته فى تحويل التاريخ وتاريخ بلده بالذات إلى شعر رائع . ومن قبله نظم الشعراء فى التاريخ ، نظم ابن المعتز أرجوزة فى أحداث عصر المعتضد بالله الخليفة العباسى ، كما نظم نشوان بن سعيد الحميرى «قصيدته الحميرية فى ملوك البين » ونظم أبو طالب الأندلسى فى قصص الأنبياء ودول الإسلام، وأيضاً نظم لسان الدين بن الحطيب تاريخ المالك الإسلامية فى أرجوزته « رقم معراً تعليمياً أو شعر متون علمية لا روح فيه ولا حياة ولا محاولة لفهم التاريخ شعراً تعليمياً أو شعر متون علمية لا روح فيه ولا حياة ولا محاولة لفهم التاريخ للتاريخ مقومة .

وربما كان الشيء الوحيد عند شوقى الذى لم ُيحلِّق ْ فيه هو ديوانه « دول العرب وعظماء الإسلام » وكأنما بناه بناية هذه الأراجيز التاريخية السابقة ، ولكن اترك ْ هذا الديوان إلى شعره فى تاريخ مصر َترَ التاريخ يتحول إلى شعر وقت . وقصيدته «كبار الحوادث فى وادى النيل » هى آية شعره الأولى المنزلة ،
قد صور فيها عصر بناة الأهرام وخلفائهم تصويراً مبدعاً ، إذ تحدث حديث المؤرخ الذى ينفعل مع التاريخ ، وقد ذهب يصرخ :

وَبِنَينا فِلَمَ نُخَلِّ لِبان وعلَونا فلم يَجُزْنا علاءً وملكنا فالمالكون عبيدٌ والبَرايا بأَسرهم أُسَراءً

وتعَّرض لما أذاعه مؤرخو اليونان عن استبداد الفراعنة بشعبهم فى بناء الأهرام ، ودحصَّ حججهم ونقض أدلتهم متحمساً ، ثم خطا نحو عصر الرعاة المظلم ، فأسف وتحسر قائلا :

لبنَت مصرُ في الظلام إلى أن قيل مات الصباح والأضواء لم يكن ذاك منعمًى ،كلُّ عَيْنٍ حجبَ الليلُ ضوءَها عمياءُ

ولم تلبث أضواء الفجر أن انتشرت، فظهر رمسيس ، ثم دخلت مصرفى الطلام ثانية لعهد الفرس وقمبيز، واستنقذها الإسكندر واختَّمَطَّ الإسكندرية ، وكانت دولة البطالسة ثم احتلال الرومان . وكل ذلك يجسَّمه شوقى وكأنه مثَّال ، فالتاريخ يعاد خلقه ، يعيده خيال موسيقار مبدع وهو لا ينسى دخول موسى وعيسى مصر ولا دخول الإسلام ، فيقف وقفة طويلة عند الأديان ، وينطلق فى مصر الإسلامية ، فيختار أروع عصورها ، وهو عصر الأيوبيين وصلاح الدين ، ويعرض لعصر العثمانيين وحملة نابليون ، ويقول :

علمتْ كلُّ دولةٍ قد تولَّتْ أَننـــا سُمُّها وأَنَّا الوباءُ ويتحدث عن الأسرة العلوية وعن سعيد وموافقته على مشروع ديلسبس فى حفر قناة السويس ليصل البحرين الأحمر والأبيض ، ويقول :

جمَع الزاخرين كَرْها فلاكا نا ولا كان ذلك الإلتقاءُ أحمرُ عند أَبيضٍ للبَرايا حِصَّةُ القُطْر منهما سوداءُ وهذه الملحمة التي كتبها شوق والتي تعد أمَّ ديوانه لَتُعلى اسمه في سماء مصر الحديثة . ولم يقتصر شوق على هذه اليتيمة النادرة ، فقد كتب قصيدة في والنيل » طبَّقت شهرتها الحافقين ، وتغنيَّبها في عصرنا الحاضر أم كلثوم فيشدو بها الشيوخ والأطفال في مصر ، وهو يستهلها على هذا النمط الرفيع : من أيَّ عَهْدٍ في القُرَى تتدفَّقُ وبأَيٍّ كفٍّ في المدائن تُغْسِدِقُ

ومن السماء نزلتَ أَم فُجَّرْتَ من عُلْيَا الجِنِان جداولاً تترقرق

ويزاوج مزاوجة رائعة بين مكونات فنه من موسيقى وخيال وعاطفة وطنية ، ويتغنى غناءه الفخم الذى يشبه أروع الشبه « سيمفونيات » بيتهوفن ، فالقصيدة سيمفونية كبيرة ، يعزف فيها تاريخ الفراعين وما شادوا من أهرام ، أصلها ثابت فى الأرض ، وفرعها سامق فى السماء . ويشدو بمواكب نصرهم ، وكيف كانت تأتى جيوسهم بملوك الأرض مقرّنين مصفدّين . ويتحدث حديثاً معجباً عن عروس النيل وعبادة آبيس وحمّج المصريين القدماء إلى آلهتهم وقبورهم ، وحضارتهم الباذخة ، ولا ينسى تابوت موسى وقصة يوسف وإخوته ومريم وعيسى ونزول الإسلام فى الوادى ، فكل ذلك يرسمه فى لوحته الكبيرة ، حتى يعطى النيل شخصيته المعنوية بجانب شخصيته الحسية .

ولا ربب فى أن هذه القصيدة أم <sup>\*</sup> ديوانه الثانية ، وإنى أقر ؤها الآن فأشعر أن من واجب كل مصرى أن يكتبها ويعلقها فى غرفة استقباله وفى ذاكرته وفاء لهذا الشاعر ، وكأنى به مزمار ، كمزمار داود ، أرسلته ربَّة الشعر ليجسم للمصريين تاريخهم ، بل ليحفره ويصوغه تماثيل . واقرأ قصائده فى «توت عنخ آمون » وفرعونياته جميعاً ، فستجده يسوقك إلى ما يشبه المعبد فإذا بك تسبح بتاريخ مصر ومالها من آثار وأمجاد كبار . وليست قصيدة أبى الهول إلا تعويذة ينبغى أن يضمها كل مصرى إلى صدره ، وهو يستعرض فيها مواكب التاريخ التى مرت تحت عينى أبى الهول من فرعون فى عزّه وجليل الأثر ، إلى قمبيز فى خيله، وسنابكها ترى بالشرر، ومن الإسكندر فى الشباب النضر ،

07

للى قيصر وهو يسوق الناس سوق الحُمر . ويقف عند الدين القديم ، دين للتريس وآبيس، والدين السماوى : دين موسى وعيسى ومحمد ، ويتحدث عن سمضة مصر واقتداء الفروع بالأصول فى السير ، ويقول إن تباشير الانبعاث قتبلت وأقبل معها الصبح المنتظر ، ويتمثَّل صدر أبى الهول يَنْشَقَ عنفى وظاة ينشدان نشيد سمضتنا الحديثة .

وأكبر الظن أنناعرفنا الآنصوت شوقى وصناعته، وهى ليست صناعة عادية، على هى صناعة ملء السمع والبصر ، يندمج فيها البناء الضخم بالحيال الخالق وللوسيقى الحلوة بالعاطفة العامة، إما عاطفة الوطن أو العاطفة الإنسانية الكبيرة . ومن أجل ذلك كان أيجلَمًى لا فى تاريخ قومه فحسب، بل فى تاريخ غيرهم أيضاً كقصيدتيه: ( رومة » و « على قبر نابليون » .

وشوقى فى هذه الصناعة كلها يتنازل راضياً مختاراً عن شخصيته وفرديته ، وقد بدأ ذلك منذ حداثة شبابه ، فعلَّى نفسه بالقصر وعاش لصاحبه ، ولم يعش لنفسه، وتحول فى أثناء ذلك يعيش لمجتمعه ، وكأنه يفرَّ أو يتخلص من شخصيته. وللشاعر الحقُّ فى هذا التخلص مادام هو الذى يسعى إليه ، ولن يضيره ذلك، فنحن الذين نقرأ الشعر ونجد فيه متعتنا لا يهمنا أن يعيش الشاعر لأحاسيسه الفردية ، بل قد تكون معيشته لحياة الجماعة وتاريخها ومسراتها ومومها وآمالها وأحلامها أروع وأبتى أثراً فى نفوسنا على نحو ما نلاحظ الآن فى تاريخيات شوقى وملاحمه الفرعونية . وقد شارك مصر وشارك العالم العربى فى عواطفهما وأحاسيسهما الوطنية المعاصرة، وعبرًا عن ذلك تعبيراً حياً، وكأنه من ذاتيته وفرديته أو قل من شخصيته لسقط دون هذه القم الوطنية والتاريخية من ذاتيته وفرديته أو قل من شخصيته لسقط دون هذه القم الوطنية والتاريخية من ذاتيته وفرديته أو قل من شخصيته لسقط دون هذه القم الوطنية والتاريخية من ذاتيته وفرديته أو قل من شخصيته لمقط دون هذه القم الوطنية والتاريخية من ذاتيته وفرديته أو قل من شخصيته ليقط دون هذه القم العربى

## بين البديهة والتنقيح

01

يُجسم كل من عرفوا شوقى على أنه كان صاحب بديهة خارقة فى عمل الشعر وصناعته ، فهو لا يصرف وهمه إلى نظمه ، حتى تأتيه المعانى سيولا ، وتنثال عليه الألفاظ انثيالا ، إذكان دائماً حاضر الذهن يقظ الروح والقلب لإبداع فنه وخَلَقه ، ويوضح ذلك داود بركات رئيس تحرير صحيفة الأهرام فى عصره ، فيقول : «كانت الحادثة من الحوادث تقع صباحاً ، فلا يحل المساء حتى تُذاع بين الجمهور بقصيدة شوقى، لأنه كان للحوادث تأثير شديد عليه، يهزُّ أعصابه ، ويستثير نفسه ، ويحفز خياله . وكان أكثر ما ينظم الشعر وهو ماش أو واقف أز جالس إلى أصحابه ، يغيب عنهم بذهنه وفكره ، فقلما يجلس إلى مكتبه للتفكير وعصر الذهن ، فإذا جلس إلى المكتب فلتدوين ما يكون قد نظمه واستوعبه فى ذاكرته ، فبين سيكارة وأخرى يجد فكرته ، وبين كلمة وأخرى يجد الظرف الموافق لهيكل الفكرة »<sup>(1)</sup>

و عاب عليه النقاد هذا الشعر الذى كان يذيعه سريعاً فى المناسبات ، وقالوا إنه دليل على أنه لا يعبر فى شعره عن عقيدة أو مذهب خاص ، وشوقى إنما كان يريد أن يتكثى بهذا الشعر الجمهور ، وأن ينال رضاه واستحسانه ، وستتحدث عن ذلك فى موضع آخر ، إنما الذى يهمنا الآن أن نستمع إلى أقوال معاصريه فى صناعته وإلى أى حد كانت تقوم على البديهة والارتجال . ويبدو من كلام داود بركات أنه كان سريع الفييض ، فالخواطر ، بمجرد أن يُعشَنَى بحادث أو موضوع ، تتزاحم على عقله كأنهاالبرق الخاطف . . ويؤكدهذه البديهة الثرَّة قول صديقه خليل مطران :

 وق الحديدية وفى المجتمع الرسمى ، وحين يشاء وحيث يشاء . ولا يعرف عليه أنه ينظم إلا إذا سمع منه بادى بدَ ، غمغمة تشبه النغم الصادر من غَور عيد ، ثم رأى ناظريه وقد بمرقا ، وتواترت فيهما حركة المحجرين ، ثم بمصرر به وقد وفع يده إلى جمينه ، وأمرَّها عليه إمراراً خفيفاً هنيهة بعد هنيهة ، فإذا قطع فى خلال النظم انتقل إلى أى حديث يباحت فيه ، حاضر الذهن صافيه ، عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل البادرة ، كعادته فى الحديث . ثم إذا استأنف ذلك المنظوم ، ولو بعد أيام عمل عاد إليه ، كأنه لم ينقطع عنه ، مستظهراً ما تم مانه ، حافظاً لبقية عمر الذى يضمره ، ويكتب القصيدة بعد تمامها ، ور بما نسبها شهراً ، عمر الذى يضمره ، ذكره «ممد كرد على» من أنه صنع قصيدة يلقبها ليلة تكريمه فى الجمع العلمى العربى بدمشق ، ولم تعجبه ، فعمد إلى نظم أخرى أتى فيها يلمجب الحيرًا، ولم تكن هذه الأخرى إلا نونيته : قم ناج حِلِّقُنُ رَسْمَ من بانوا مَشَتْ على الرَّسُم أحداثُ وأزمانُ

**می ا**حدی تحفه النادرة .

وبينً مما سبق أنه لم يكن يختار وقتاً معلوماً لنظم شعره ، إذ لم يكن يتأبىً عليه ، ولم يكن يحتاج فيه إلى إجالة فكره ، فهو مُعكدٌ دائماً لتهبط عليه رَبَّةُ الشعر بوحيها وإلهامها . ويشيركاتبه إلى أنه كان يختار الهزيع الثانى من عليل بعد قضاء سهراته فى المطاعم والنوادى ، وقد يظل ينظم حتى متصف الساعة الرابعة من الصباح<sup>(٢)</sup> ، وكأنه يسوِّى ليلا ما صادته شياك ذاكرته مهاراً، فيستوى العمل الرفيع ، وكثيراً ما استوى فى رائعة النهار ، يقول كاتبه :

• مرة منذ عشرة أعوام (سنة ١٩٢٢ ) جاء من منزله فى المطرية ، فرجدنى بالمكتب فى الساعة الحادية عشرة ونصف ، فأملى على ممانية وعشرين

بختارات المنفلوطي ص٦٨. (٢) جلّق: دمشق. (٣) اثنى عشر عامًا ص٩٣.

بيتاً من قصيدته التي مطلعها ( قنى يا أخت يوشع خسَبِّرينا ) ثم قال لى : لا تبعد عنى ، حتى إذا جاءنى شيء أمليته عليك ، وخرج يمشى حول العمارة ، فكان كل بضع دقائق يعود فيملى على َّ خمسة أو ستة أو سبعة أبيات ، وأخيراً دخل المكتب ، وجلس على مقعد ، وأخذ يمرُّ براحته اليسرى على رأسه ، ففهمت أنه ينظم في سره ، لأنه كثيراً ما كان يفعل ذلك في أثناء النظم، ثم قال : اكتب ، فكِتبت ، وكتبت ، ونظرنا الساعة ، فإذا هي الواحدة بعد الظهر ، فقال : كني ، اعطني ما كتبت لأنى على موعد في هذه الساعة مع ( داود بركات) فقدمتها له ، بعد أن عددت أبياتها ، ووجدتها أربعة وثمانين بيتاً . . . وقال لى صدیق له : لقد لازمته فی لیلة نی مطعم « دی لابرومینات » علی کوبری قصر النيل ، وكان ذلك قبل الحرب ، فشرع يعمل في قصيدة النيل ، وكان كل نصف ساعة يركب مركبة خـَيْل ، ويسير في الجزيرة بضع دقائق ، ثم يعود إلى المنضدة التي كان يجلس إليها ، فيكتب عشرة أبيات أو اثني عشر بيتاً ، وهكذا حتى انتهت القصيدة في ليلة إلا بيتاً استعصى عليه ، ولم يتمكن منه إلا بعد يومين . . . وكان إذا شغلته أشياء عن قصيدة طُلب إليه عملها ولم يتذكرها إلا قبل ميعادها بساعات أو عند طلبها ابتسم ، وطلب أن يتناول ثلاث بيضات ، يشربها نيئة ، ثم يبدأ في النظم ، فلا تمضي ساعة ، حتى تكون القصيدة في يد طالبها » (١).

وهذه كلها أخبار وروايات تدل دلالة واضحة على أن الشعر لم يكن يستعصى على شوقى ، وأنه كان يسرع فى عمل القصيدة وإنجازها، فالقيثارة موجودة، وهى معدَّة لكى يوقعً عليها ما يريد من ألحان وأنغام. والإنسان لا يقرأ أنه صنع قصيدة (قبى يا أخت يوشع خبرينا ) فى جزء من النهار وقصيدة النيل فى قطعة من الليل ، حتى تتولاه الدهشة ، وحتى يؤمن بأن شوقى وُلد للشعر وعاش له ، فهو حالم دائماً ، والنبع متفجر دائماً ، تتطاير منه أبيات الشعر ، بل تقام حوله قصائده الباذخة .

( 1 ) اثنى عشر عاماً ص ١٩ .

٦.

وكان يحتفظ بما تلهمه به ربّبَّهُ شعره احتفاظاً يؤكد قوة ذاكرته إلى أبعد حدً، إذ كان يستطيع أن يجمع فيها عشرات الأبيات ، بل قد يجمع فيها قصيدة يعمها ، وكأنها خزانة جوهرى يضع فيها الأحجار الكريمة ، ويغلقها بمفتاحه ، يعمها ، وكأنها خزانة جوهرى يضع فيها الأحجار الكريمة ، ويغلقها بمفتاحه ، تعرد ، فيجدها كما هى سليمة لم تمسسها يد . ويحدثنا «حسين شوقى» أنه كان كثيراً ما يعمد إلى أى ورقة بيضاء تصادفه حتى لو كانت غلاف كتاب ، قسجل فيها بعض ما يفد عليه من شعره . وأذكر أنى قرأت لمغنيه محمد عبد الوهاب قسجل فيها بعض ما يفد عليه من شعره . وأذكر أنى قرأت لمغنيه محمد عبد الوهاب قصجل فيها بعض ما يفد عليه من شعره . وأذكر أنى قرأت لمغنية له يقوم فيمشى قربتلول القلم ، ويتحرك بسرعة ، ثم يطلب بيضاً نيئاً ويشر به ، ثم يهدأ قليلا، ويتتلول القلم ، ويبحث عن ورقة ، وقد لا يجد ورقة ، فيخرج صندوق التبَّبْغ من جيبه ، ويكتب على غطائه بيتاً أو بيتين ، ثم يجلس هادئاً ويسبح فى من جيبه ، ويكتب على غطائه بيتاً أو بيتين ، ثم يجلس هادئاً ويسبح فى ماكوت شعره، فلا يحس بوجود أحد ، وقد لا يجد ورقة ، فيخرج صندوق التبَّبْغ م الحوت شعره، فلا يحس بوجود أحد ، وقد يضى في ذلك ساعات، وقد يروح من جيبه بيتا أو بيتين ، وهكذا لا يزال يسجل الأبيات . وأخيراً يخرج ما جمعه في إغفاءة قصيرة ، ثم يتحرك باحناً عن ورقة أو عن غطاء لصندوق تبغ آخر ، م أغطية صناديق التبغ ومن الأوراق الصغيرة ويجمع ذلك ، ويقرؤه ، فنكون م أغطية صناديق التبغ ومن الأوراق الصغيرة ويجمع ذلك ، ويقرؤه ، فنكون

وطبيعى أن من له هذه الموهبة لا يكد<sup>ع</sup> نفسه ولا يجهدها فى صناعة الشعر ، فالشعر يجرى على لسانه تاميًّا كاملا وقلما احتاج إلى إصلاحه وتنقيحه ، ويرى الحارى المسوَّدة (رقم۱) لإحدى قصائده الطويلة، وهى تضم ثمانية عشر بيتاً من قصيدته فى انتصارات مصطنى كمال ( الله أكبر كم فى الفتح من عجب) وكل الأبيات التى رجع يُصلح فيها أربعة . وواضح أنه فى البيت الأول منها ، وهو :

وازَّينَتْ أُمهات الشرق رافلةً مَشْيَ العرائِس في الموشيَّة القُشُب

قد غيرً كلمة «مواكب الفتح» بكلمة «مشى العرائس» ولا ريب فى أن هذا التغيير يدل على رغبته فى استكمال الصورة التى يأتى بها ، وخاصة ما قد يضاف إليها مما يزينها ، وهو فى ذلك يجرى مع الذوق العربى الذى يميل

و المسودة رقم ۱ \*

**للى مراعاة** النظير والشبيه، حتى تتم الصورة، ومن أجل ذلك غيَّر أيضًا كلمة **ووابتدرت»** وجعلها «رافلة». فوضحت الصورة. على أنه ما زال يفكر فى **اليت** حتى انتهى به فى نسخة الديوان المنشور على هذا النحو: **ولرَّينت أمهاتُ الشرق واستبقتُ** مهارجُ الفتح فى المَوْشِيَّة القُشُبِ<sup>(۱)</sup> ونراه فى البيت الثانى :

من كل مفتونةٍ ترمى بمُكْتَحِلٍ إلى مكانك أو تُومى بمُخْتَضِبٍ

قد انتهى أخيراً إلى كلمة مفتونة ، وكانت أولا « نائية » ثم جعلها « قاصية » ولم يَرَضها فجعلها « مجلوة » ثم جعلها « مفتونة ». وكل ذلك دليل من جهة على حقة ذوقه فهناك ثلاث خطوات تمت قبل أن يصل إلى الخطوة الأخيرة ، وهى تصاقب على سُلمَّ البلاغة العربية وقيمه بنفس التحول الذى تحوله شوقى ، فرابعتها لمودهاوتليها ثالثها ، ثم ثانيتها ، ترتيباً نازلا . ومن جهة ثانية تدل هذه التغييرات المحدحقة أن شوقى كان يسرع فى كتابة ما يفد على خاطره ، وبذلك تقدمت عكام دمن كل ضاحية ترى بمكتابة ما يفد على خاطره ، وبذلك تقدمت عكام د من كل ضاحية ترى بمكتحل » . ونرى فى البيت الثالث : حيالَ هِمَّتك الكبرى وما فعلت تصاغرتْ همم الأَشعاروالخطب

كلمة الأشعار مبدلة من كلمة « الأقوال » وبدون شك أصاب شوقى للتصل فى هذا التغيير ، لأن الذى يقابل الخطب الأشعار لا الأقوال . وقد حقف هذا البيت من القصيدة المنشورة كما حذف أبياناً أخرى ، وقدم وأخر فى الأبيات التى أثبتها فى هذه المسودة . أما البيت الرابع الذى أصلحه فيها وهو :

أخرجت للناسمن فوضى ومن عَدم م شعباً وراء العوالى غير مُنْشَعِب

فقد كان الشطر الأول فيه ( أخرجت من رمن الإسلام . . . ) ثم جعله (أخرجت للناس من عُزْل مفرقة) ثم حوَّله إلى ( أخرجت للناس من فوضى

(١) مهارج: جمع مهرجان. الموشية: الحلل المزدانة. القشب: الجديدة.

ومن عدم ) . ثم انتهى به فى الديوان المنشور إلى « أخرجت للناس من ذل ومن فشل » . ولعل فى ذلك جميعه ما يدل على أنه كان يعرف أسرار مهنته معرفة دقيقة ، وخاصة فى بناء الألفاظ وصياغاتها .

ويرى القارئ المسوَّدتين (رقم ٢ ، ٣ ) وهما من الفصل الثالث من مسرحية مجنون ليلى ، وأول ما يلاحظ فيهما أن الشعر لا يأخذ شكل الحوار المعروف فى الفصل ، بل يتكون من قطع . وكأن شوقى يفكر فى شعره المسرحى وينظمه بنفس الصورة المعروفة فى الشعر الغنائى ، فهو يتألف فى شكل قطع لا فى شكل حوار ، ثم توزَّع القطع بين المتحاورين ، ويُزاد عليها ويضاف من حين إلى حين .

وليس هذا فحسب ، فنحن لنفهم صلة هاتين المسودتين بالفصل لا بد أن نعرف أن الفصل يتكون من ثلاثة مناظر ، منظر قيس وقد أقبل على القبيلة مع الأمير ابن عوف خاطباً لليلى من أبيها . ثم منظر القبيلة ورجالها وعلى رأسهم أبو ليلى ( المهدى ) ومنازل : عاشق آخر من القبيلة يتمنى لو تزوجها . ويلتتى بهم أو يفد عليهم قيس وصاحبه . ويقوم منازل خطيباً ، يتحدث أولا عن فضائل قيس ، ثم يستطرد إلى غزله بليلى ، وكيف فضّح القبيلة وهتك حرمتها ، يريد بذلك أن يثير الحى على قيس، حتى يخيب رجاؤه ، وتخلص له ليلى . ويرد أبشر تابع قيس وراويته على منازل . ويكون صدام بين الآراء فى قيس ، فهناك من يعطفون عليه ، ومن يقفون مع منازل ضده . ثم منظر ثالث يخلص فيه ابن عوف بالمهدى وليلى ليرى رأيها ، وهل تقبل قيساً زوجاً لها أو ترفضه متبعة لسن العرب فى حرمان من يشبت بفتاة منهم من زواجها والاقتران بها .

وكل من يرجع إلى الفصل ، ثم ينظر فى هاتين المسودتين ، يفاجاً بأن القطعتين المكتوبتين بالمسودة (رقم ٢) فى أعلى الصفحة من المنظر الثالث فى الفصل ، بينما يليهما قطعة من المنظر الثانى حين كان منازل يخطب فى القبيلة ضد غريمه . وفى الهوامش على اليمين شعر يتبع القطعتين الأوليين ، وعلى اليسار شعر آخر يتبع الحطبة ، ولا يهمنا الشعر الثانى وإنما يهمنا الشعر الأول ، فلو أن شوقى

یسی اخریدہ ای تسترق عن بن عرف دان اکر ہے ورجى فكعمريه مربقی آنا ت وقترم فعت ა مث م مع او وقدمت ن کمبر ومارند مع فی حبر به ور معن مسلم می خد من احد خاص و من وسلم در مر آب رسی و من که می آم از در به و ما ای می ام اوار این C. میمنه دیند اورکری من حماماً حتل دن بهم نصحت به فانسه : بی د ، موّنه بند ول شهر وحیو بی بند فاسته 20 25 مرمتعنا دان ۲ مور بیده دمین از دخت می من ما مار ie, :t وبالأ ، «سنران حرَّه بر خط ککتر کار عو تا می مسر معطورا うちょう ひろいちゅう محیط میں میں سرد۔ توجاری کا م سرد۔ ثابن سادات المغم متروم ļùj فتحتنى لرورب البيت كمسراق زن ملاحا بن ساقدین جومکم ۱۹ بست شکستی کا سی فاست دىنب ابتيتن تكودن المرتمنة حقق المس الرغ الدر

و المسودة رقم ۲ \*

مدحت الأمحا فاستقوا الاجمت اللعجب فاستيوا على رسمت عاملاً خطب الترأ، خلب مراجعه حيائزتة والتلغ والشليب ومن يكل بلانس بريكا ذم المب مارد مغا<sup>فری</sup> قدمار او می کدید ماکنته ا**وم ش**رمی تحب بسی وادتی ک

الله ی اعیس شیخ الرجال وما طوی صفط ته فيعفاذه كتت كيتر للم ور در الله ماتلات الرالكذير د تد داد من حرمات اهرب ر درددی کمک بر می والمكلوت لغذابهم ددفا تتخيب کرانلو دا و پخت آر بنگ بر د مل د ارز نیم -ریانیا ژ يندون ، بشن المالى دن شرّ الزبان ويد المرب الر دی مادند تا و نارد شنه الجرع كذبت لا إعجف والمو ندة من فيرم المبر مستقسب سيا کین تن مرّة المن التي رو مصدور مسلح ترمع بر د. بني ا أستريح 3 محتر الجود فيرمفيستدوكلما المنتيمة يستم فيسما فنغ محد اجو وروعیت وسی صبیع یسی میں .... انتخبا بی خل میں او مال کونلی بدیلی ازا ما دوب پرید معلی جبی سم ودن صر الاضوب بازار خادن حدث سرو معلی جبی سم ودن صر الاضوب بازار سرو می توانده میں در مع می مرت باقب مارد مع توانده میں سیسی در مع كنصح جاجا كالمغير على منافر با این اهم ماحنا الخبر برخت فینیا بسلم احر واحدّن اغریت تبلغ افزیر کمنل جزارا بهرد به فیتر ما ما المعدد مر

« المسودة رقم ۳ \*

كتبه مباشرة بعد القطعتين الأوليين لما وضعه فى الهامش . ومعنى ذلك أنه كان تيميد ويضيف فى القطع ، وهو فيها لا يتبع ترتيباً معيناً من حيث الحوار فى الفصل ، وكانه يؤلف القطع أولا ثم يدخل عليها الحوار أوقسُ يدخل عليها الفكرة المسرحية .

**وللسودة** الثالثة كلها تتصل بالمنظر الثانى وما جاء بعد خطبة منازل من حوار **يح وبين** بشر صاحب قيس، غير أننا نفاجأ بفقدان الأبيات الأربعة الأولى قى للسودة ، فقد انصرف عنها شوقى إلى أبيات ثلاثة أخرى تبدأ بقول بشر :

قِ مُنازِ اسمعْ ، سمعتَ الرعد من جسانبی صاعقة فيها المَنُونُ أَسطيبُ أَنت أَم خطبٌ وإن لم تَهُنْ والخطبُ أَحياناً يهونُ وفقرأ بعد ذلك فى المسودة بيتين وردا فى المنظر ، وبعدهما هذا البيت : فَطُوى البِلَى شبحَ الرَّجا ل ومـــا طوى صفحاتها

وكأنه بيت طرأ على ذهن شوقى ، فسجله ، وإن لم يكن متصلا بالمنظر عى هو فيه ، ولا بالفصل كله ، وكأنه كان يحضر الأبيات قبل أن يحضر الحوار والموضوع! . وتعقب ذلك قطعة كبيرة موجودة فى المنظر بكمالها . وتى المسودة بقطعة من الرجز ، وهى فى المنظر تأتى قبل القطعة السابقة لها ، وعلى الهامش بيتان لم يردا فى المنظر .

وأظن فى ذلك ما يتيح لنا عن بينة أن نحكم على شوقى فى صناعته لمسرحياته بأنه كان يصنعها قطعاً ، وكان طبعاً يفكر فى أنها حوار ، ولكن هذا التفكير كان ثانويتًا ، فهو يفكر أولا فى القطعة المنظومة ، ثم يجريها على ألسنة المتحاورين . ولا شك فى أن هذا أضعف بناءه المسرحى ، لأنه عُمى يلشعر أكثر مما على بالحوار والمسرح ، فاختلَ<sup>3</sup> التوازن فى أحوال كثيرة .

ودعاه هذا الموقف أن يكون تنقيحه فى مسودات المسرحيات أكثر جدًّا من تنقيحه فى مسودات القصائد ، لأن القصائد لا تحتاج أكثر من نظم الحواطر ، أما فى المسرح أو فى المسرحية فلا بد من ملاحظة المتحاورين وضرورات الحوار فى المنظر الحاص ، ولذلك كان يحذف قطعاً برمتها ، أو يعدلها كما رأينا فى المسودة الثالثة .

وليس هذا فحسب ، فقد كان يستخدم السرعة التى عرفناها له فى نظم شعره الغنائى ، وكانت هذه السرعة تجور عليه، سواء فى خروجه من قطعة إلى أخرى قبل أن يستوفيها ، أو فى كثرة شـَطْبه وتنقيحاته .

ونحن نستطيع أن نلاحظ السرعة الشديدة فى المسودة الثانية فهو يحرج من القطعة الأولى قبل أن يستكملها ويدخل فى الثانية ويضرب منها على بيت ، ثم يضرب على بقية من آخر ، ويكتب بقلم الحبر ، ويفرغ منه فيكتب بقلم أحر ، ويخط شطراً ناقصاً فيا كتبه بالقلم الأحمر ، إذ يكتب (ثم ظنوا كيف بى الظنون) وإنما هو (ثم ظنوا كيف شئتم بى الظنون ) . وفى المسودة الثالثة فى أثناء القطعة الوسطى الطويلة ، وهى من وزن المتقارب ، نجده يضع فى أول بيت لفظة «قد » ، وهى لا تتفق مع المتقارب إلا إنْ حركت . و ضرب على أول بيت وعلى آخر لم يتمه .

وكل ذلك يدل فى وضوح على سرعة شوقى فى نظم الشعر وأن فكره كان أسرع من يده ، فبديهته كانت مطواعة سيالة ، وكأن خواطره أمطار تفيض من كل صوب . وإذا رجعنا إلى المسودة ( رقم ٢ ) وردَّدْنا النظر فيها وجدناه يصلح هذا البيت :

ومن أنا حتى أضمَّ القلوب وأَصرف شكلا على شكلهِ فيجعل بدلا من «وأصرف » كلمة «وأعطف » وبذلك يستقيم نسج البيت وقد وضع تحت قوله على لسان ليلى :

فُضِحْتُ به فى شعاب الحجازِ وفى حزْن نجد وفى سهلهِ

هذا الشطر ( وصير نى نجد منشُغله ) ولم يضرب على الشطر الثانى المقابل له فى البيت ، بل وضعهما متجاورين ، واختار حين نشر المسرحية الصيغة الأولى . ونمضى إلى القطعة الثانية ، فنجده قدكتب هذا البيت : هو ذا قيس<sup>م</sup> مع الوالى أتى يطأ الحيَّ وأَنتم تنظرون وكلمة ( تنظرون » كتبت بالقلم الأحمر بعيدة عن كلمة « وأنتم » ويتما ( صا ) وكأنه كان سيكتب كلمة « صابرون » ولم تعجبه ، فوقف ليمه ، ومضى فنظم بيتاً ثم ضرب عليه ، ونظم آخر وأصلح فيه ، ثم ثالثاً وضرب فيه ، ثم رابعاً ، ثم جاءه القلم الأحمر ، أو أخذ يكتب ، فرجع إلى ( صا ) ق ليت وضرب عليها وكتب « تنظرون » . ومضى يقول على لسان منازل :

**إِن ق**ِيساً لأَخُ لى ولكم وابنُ عمَّ أَفمنه تبروون

ورأى بناء الشطر الأول ضعيفاً فضرب عليه ، وجعله ( إن قيساً هو للحى **لَحَ ) فاستق**ام الشطر ، واستقامت صياغة شوقى القوية التى تشبه العمد والأساطين ، وتضى إلى آخر القطعة فنجد هذا البيت :

إن قيساً كاملٌ فى عقلهِ أَعلمتُم أَنتُمُ فيه الجنون ولا يعجب شوقى الشطر الثانى فيصلحه هكذا ( أو آنستم على قيس الجنون ) ويقلك اندمجت صياغة الشطرين وتداخل البناءان وتراصاً وتناسقا تناسقاً محكماً . وفى الهامش كتب هذا البيت على لسان ليلى :

وليس المماتُ سوى وصلهِ وليس الحياةُ سوى هجرهِ

ثم غيَّر طرفى الشطرين بالتبادل فنقل كلمة « هجره » مكان « وصله » ولم يُرد إلى الحلاف الواضح فى المعنى ، وإنما هو عامل السرعة ، فالبيت من قطعة لامية لا رائية ، فلسرعته وضع كلمة « هجره » مكان كلمة « وصله » ثم أصلح خطأه . وكتب هذا الشطر ( أتسمع يا شيخ ما تقول ) ثم ضرب عليه وكتب على لسان المهدى أبى ليلى :

أأظلم ليلى ؟ معـــاذَ الحنانِ أَنا الشيخ يحنو على طفلهِ ولم يعجبه الشطر الثانى فضرب عليه وكتب مكانه ( متى جار شيخ على طفله ) . وقال أيضاً مستمرًّا على لسان المهدى يخاطب فتاته :

للَّئِ الأَمر با ليلَ ما تحكمين خُذى في الخطاب وفي فصلهِ

ولم يعجبه سياق الشطر الأول فأبدله ( هو الحكم يا ليل ما تحكمين) . وكل هذه التصحيحات والتنقيحات تدل فى وضوح على سرعة شوقى فى نظم شعره ، وأنه كان لايملُّ التبديل والتعديل فى شطوره وأبياته، حتى يُحْكم أساليبه إحكاماً دقيقاً .

وفى المسوَّدة الثالثة نجد مجموعة أخرى من التعديلاتوالتنقيحات، وهى تبدأ بأربعة أبيات ليس فيها تصحيحات ، ولكن الشاعر كما قدمنا حدَفها من الفصل ووضع مكانها غيرها . ونلاحظ فى البيت التالى لها :

منازلُ اخدعْ وغُشَّ غيرى قد جاز إلا علىَّ كِذبُك

أن كلمة «وغش غيرى» جاءت أعلى السطر ، وكأن شوقى لم ينظمها مباشرة مع أول الشطر ، فقد استعصى عليه إكماله ، فتركه إلى الشطر الثانى ، ثم رجع إليه فوجد البياض الذى تركه للكلمة غير كاف ، فصعد بها إلى أعلى كما يرى الناظر فى المسودة . ونمضى فنجده يكتب هذا الشطر ( أراك انخدعت به يا فتى) . ثم يكتب هذا البيت على لسان زياد فى منازل بعد خطبته ضد قيس :

فلم يَبْغ إلا خداعَ الجموع يثير الظنونَ ويُلقى الرِّيَبْ

ويعود شوقى إلى الشطر الذى كتبه وتركه ، فيضرب على كلمة « أراك » فيه ويكتب (رويدك لا تنخدع بالحطيب) ويترك بقية الشطر فى المسودة دون ضرب ، ثم يحاول أن يضع الشطر الثانى المقابل للشطر الأول فيجد مكانه قد ملىء بشطر البيت التالى فيكتبه على الهامش فى اليسار ، ويبدأه بكلمة فلا ، ثم يضرب عليها ويجعله (ولا تأخذالأمر دون السبب) . وما زال يوازن بين صيغتى الشطر الأول ، وهما : (أراك انخدعت به يا فتى) و (رويدك لا تنخدع

٧.

يكليب) حتى إذا نشر المسرحية انتهت صيغة البيت على هذا النحو : وَوَمِنْكَ لا تَنْخَدِعْ يا فَتَى ولا تَأْخذ الأَمرَ دون السَّبَبْ

وَخَطَر فى البيت التالى فلم تعجبه صيغة الشطر الأخير فأبدلها ، وجعلها ويحلّب الظنون وخلق الرِّيبْ) . ومضى فكتب هذا البيت على لسان صوت يحقى عن منازل :

أليس المحاى عن سُنَّةٍ معظَّمة من قديم الحِقَب

ويضع فوق كلمة « معظمة » كلمة « لآبائنا » ولا يضرب عليها ، دلالة **ل له لم** يختر إحداهما وأنه تردد أيتهما يضرب عليها ، وقد غيَّر الشطر الأول حت قشر المسرحية ، فجعله ( منازل دافع عن سُنَّة ) . وكتب هذا البيت عصحيحات مختلفة :

وأنت كذاك فتًى ساذج تروح به وتجىء الخطب

وفوق الشطر الثانى كلمة « تصدق » ثم بياض ثم القافية « خطب» . وكأن توق كان يكتب القافية أحياناً قبل أن يفكر فى الشطر أو فى البيت ، وقد لاحا قديماً أبا تمام وغيره على ذلك ، ولكن على كل حال يبدو أن شوقى لم يكن يحت هذا كثيراً ، ونمضى فنقرأ هذا البيت :

يريد ليحظى بليلى ، نعم إذن قد تجنَّى إذن قد كذب

والشطر الثانى إنما جاء بعد محاولات ، فقبل انتهائه إلى صيغته كان قد كتب في آخره ( ذو أرب » وفىأوله( إذن »ولم يستقم له الشطر ، فغيَّرهوجعله ( إذن قد تحقيَّ إذن قد كذب ) . والشطر الأول انتهى فى المسرحية حين نشرت هكذا (إفت كان يخطب ليلى ، نعم ) . ونستمر فنجد هذا البيت :

مَلُوهُ أَلَم يك يَغْشَى النَّدِيَّ ويطلب ليلي أَشد الطلب

وكان حاول أن يغيِّر كلمة « أشد » بكلمة « أذل » ثم رجع إليها . وأخيراً نجد هذا البيت :

منازلُ قل لهمُ كم ضرغتَ لليلى وكم أعرضت لم تُجب

والشطر الأول كان فى الأصل ( منازل بالله قل كم ضرعت) وفكر أن يغير كلمة «كم » بكلمة « هل » . ثم انتهى إلى صيغة البيت على النحو السابق . وكل ذلك ليدعم أبنية شعره ويقيمها كالأطواد الثابتة .

وأكبر الظن أنه قد اتضح الآن إلى أى حد كان شوقى يُصْلح فى شعره وينقَّح فى قصائده ومقطوعاته ، حتى يحقق لنفسه ما كان يبتغيه من كمال فنى . وواضح أن التصليح والتنقيح زاد وتضخم فى المسرحيات بحكم ضرورات الحوار وما يتسع له من حديث وكلام .

## ٣

## تيار قديم

كل من يقرأ شوقى يحس الصلة القوية بينه وبين البارودى ، ثم بينه وبين شعراء العرب ، وقد أشاد فى مقدمته للطبعة الأولى من شوقياته بطائفة كبيرة مهم ، مثل أبى فراس وأبى العلاء وأبى العتاهية والعباس بن الأحنف والبهاء زهير ، ووقف خاشعاً أمام المتنبى وشعره . ولم يذكر أبا نواس وأبا تمام والبحترى وابن الروى ، وأثرهم جميعاً فى شعره قوى واضح ، وقد سمى داره فى المطرية بكرمة ابن هانى تشبهاً بأبى نواس ، وما قصيدته ( حتف ّكاستها الحبّسِبُ) إلا نفئة من نفئاته فيه . وفى شوقياته قصائد مختلفة عارض بها أبا تمام . أما البحترى فكان يعشق موسيقاه واتخذه فى كثير من شعره « إبرة البوصلة » . التى توجتّهه يميناً وشمالا ، وهو يضرب على قيثارته وخاصة حين يصف مواكب الحديوى(<sup>(۱)</sup> ، وحين يقف على رسوم القصور والأطلال ، وهو نفسه يعلن ذلك فى مقدمته لقصيدته السينية التى وصف فيها قصر الحمراء بغرناطة ، وبكى الحضارة الأندلسية ، يقول :

وكان البحترى، رحمه الله، رفيقى فى هذا الترحال ، وسميرى فى الرِّحال، ولأحوال تصلح على الرجال ، كل رجل لحال ، فإنه أبلغ من حمّلتى الأثر ، وحياً الحمّجر ، ونشر الخبر ، وحشر العبر ، ومن قام فى مأتم على الدول الكُبر ، ولللوك البهاليل الغُرر . وتكفتَّل لكسَرى بإيوانه ، حتى زال عن الأرض إلى ديوانه . وسينيته المشهورة فى وصفه ، ليست دونه وهو تحت كسرى فى رَصَّه ورصفه ، وهى تريك حُسْن قيام الشعر على الآثار ، وكيف تتجدد الديار فى يوته بعد الاندثار . . . وهذه السينية هى التى يقول فى مطلعها :

صُنْتُ نفسی عما یدَّنْسُ نفسی وتَرَفَّعْتُ عن نَدَی کلِّ جِبْسِ والی اتفقوا علی أن البدیع الفَرْدَ من أبیانها قوله :

وللنسايا مسوائلٌ وأنوشرْ وانَ يُزْجى الجيوش تحت الدِّرَفْس <sup>(٢)</sup> فكنتُ كلما وقفت بحجر ، أو أطـّفْت بأثر ، تمثلت بأبياتها ، واسترحت من موائل العبر إلى آياتها ، وأنشدت فيا بيني وبين نفسى :

وعظ البحترى إيوانُ كسرى وشفتْنى القصورُ من عبد شَمْسِ ثم جعلتُ أروض القول على هذا الرولَّ ، وأعالجه على هذا الوزن ، حتى قظمت هذه القافية المهلهلة ، وأتممت هذه الكلمة الريُّضة » .

وهذه الإشادة ببلاغة البحترى ليست مجرد لعب بالألفاظ ، فالبحترى يقع من شعر شوقى لا فى هذه السينية وحدها بل فى قصائده كلها موقع مفاتيح «البيان» ممن يضرب عليها ، فهو موسيقار اللغة العربية فى أزهى عصورها أى العصر العباسى ، فبديهى أن يعكف عليه موسيقارنا الجديد ، وأن يستمد من سموه الموسيقى ومن نغماته وألحانه وأنصاف نغمات وألحانه، وطريقته فى الحفة بالصوت والشدة والارتفاع به والانخفاض والتحليل فيه والتركيب ، حتى تستوى له موسيقاه بألفاظها وحركاتها ورنينها وتموجاتها .

وكان شوقى موكمًا بشعراء العربية الممتازين فى موسيقاهم جميعاً ، فهو يتعقبهم ، يريد أن يشبع أذنه من أصواتهم وما استخرجوه من ألحان واعتصروه من أنغام ، فيوماً مع البحترى ، ويوماً مع ابن الرومى ويوماً مع مهيار أو الشريف الرضى . ويخيل إلى الإنسان أنه لم يبتى لحن أو لم تبتى قصيدة فى العربية إلا وشدً رحاله ليستمع إليها . ولا يكتنى بذلك غالباً ، بل ما يزال يشحذ خياله وقيثارته ليعارض هذا اللحن أو تلك القصيدة . ومن أجل ذلك كثرت المعارضات في شوقياته ، فتارة يعارض ابن زيدن فى نونيته ، وتارة يعارض البوصيرى فى في شوقياته ، فتارة يعارض ابن زيدن فى نونيته ، وتارة يعارض البوصيرى فى بردته ، وتارة يعارض الحصرى فى داليته . ويقف كثير من المعاصرين عند هذه المعارضات ، ويحاولون أن يتبينوا سرقات شوقى ، وما أخذ لفظه من أبيات بعدم أو معناه ، وما نجح فيه وما أخفق . وفى رأينا أن هذه أحكام جزئية لا تُحْسى النقد ولا الذوق شيئاً ، فهم يحكمون فى غير حكومة ، ويخاصمون فى غير خصومة ، فقد سكلمً لم الشاعر سلاحه ، واعترف أنه يعارض ، وأنه ينقل ويقلد ، وكان أولى أن يقفوا عند ابتكاراته ، وعند المقاطع الحديدة التى يدخلها فى معارضاته ، حتى يسبق ويجلتى على أقرانه . وإن من يقرن نونية ابن زيدون فى معرومة ، فقد معلق عند ابتكاراته ، وعند المقاطع الحديدة التى يدخلها فى معارضاته ، حتى يسبق ويجلتى على أقرانه . وإن من يقرن نونية ابن زيدون

يا نائحَ الطُّلُح أَشباهُ عوادينا فَشْجَى لواديك أَم نَأْسَى لوادينا

يستطيع أن يلاحظ أن نونية ابن زيدون كلها لوعة وحرقة وشكوى من البين والأعداء والزمن معاتباً ولآدة فى تضاعيف ذلك وأثنائه . أما شوقى فاستهل قصيدته بمناجاة طائر حزين يرسل شـَجْوه بوادى الطَّلْح فى ضاحية إشبيلية ، وكأنه يعبر عن حزنه ولوعته . واسترسل فى مناجاته ، ثم عطف على أحزانه وفراقه لوطنه ، ونظر إلى رسوم الحضارة العربية فى الأندلس ، ثم تذكر بلده **ولاعبه فيه** ، وخاطب البرق واستهداه التحية إلى منازله بالنيل ، وتحسَّس رائحة وطنه فى الريح والنسيم وتخيلهما كقميص يوسف الذى <sup>م</sup>التى على وجه يعقوب ، قرتداً إليه بصره حين وجد فيه ريح ابنه ، ووقف يعبَّر عن حنينه وشوقه لوطنه ، وكأتما اكتحلت عيناه، حين جرى على لسانه ، بنوره ، فذهب يشيد بأمجاده ، ويتغنى بأهرامه ، وبأرض أبوته وميلاده .

وقد يكون شوقى بَعُدَ فى معارضة ابن زيدون عن الأصل ، ولكن لنرجع إلى سينية البحترى التى يقول فيها «كنت كلما وقفت بحجر ، أو أطفت بأثر ، تمثلت بأبياتها » فإنه حقًّا نقل عنها واحتذى على مثال أبياتها ، ولكنه انفرد مع ذلك بشخصيته وحنينه فيها إلى وطنه وأيضا فى استرسالاته فيها وحديثه عن آثار بلاده، إذ يقول فى الأهرام وأبى الهول :

وكمَّانَّ الأَهرامَ ميزانُ فرعو ن بيوم على الجبابر نَحْس **أ**و قناطيرُهُ تأَنَّق فيهــا أَلفُ جابٍ وأَلف صاحبٍ مَكْس<sup>(۱)</sup> حين يَغْشَى النُّجَى حِماها ويُغْسِي روعةً فى الضحى ملاعِبُ جِنّ أنه صُنْعُ جِنَّةٍ غيرٍ فُطسِ ورهينُ الرمال أَفْطَس إلا سَبُعُ الخلق في أسارير إنسى قتجلًى حقيقة الناس فيــه والليالى كواعبـ غير عُنْس ِ( لحبَ الدهـرُ في ثراهُ صَبيًا وكبت صُبَّدُ المقادير عيني لنقد ومِخْلَبَيْه لفَرْس (") ٩ وهِرَقْسِلاً والعبقريُّ الفرنسي **قاصاب**ت به المالك كسرى

وتحولت القصيدة إلى ملحمة يتحدث فيها عن الدول تدول والسعود تتحول قحوماً، ثم يفيض فى الحديث عن الأندلس العربية وقرطبة ودرة تاجها الكبيرة : عبد الرحمن الناصر ، وجيوشه وخطيبه منذر بن سعيد ، وما شاد العرب هناك من (1) جاب : جامع الخراج. مكس: ضريبة (٢) عنس : جمع عانس. (٣)فرس: افتراس. علم وعمائر ، ثم خرج إلى وصف قصر الحمراء بغرناطة وصفاً هو آية في الروعة والجمال ، يقول فيه متحدثاً عن أطلالها وعن ماضيها في عهد بني الأحر ملوكها، وما آلت إليه من بلك بعد عمران :

راء مشي النعي في دار عُرْس سُدَّةَ الباب من سميرٍ وأُنْسِ واستراحت من احتراسٍ وعَسَّ لم تجدْ للعشيُّ تكرارَ مَسً ريخ ساعين في خشوع ونَكْسٍ من نقوش وفي عُصّارة وَرْس كَالرُّبِي الشُّمَّ بِين ظُلٍّ وشَمْس ولألفاظهــا بأَزْيَنِ لبْس مقفرَ القاع من ظباء وخُنْسٍ يتنزَّلْنَ فيه أقمارَ إنس كَلَّةَ الظُّفْرِ لَبِّنات المجَسِّ يتنزَّى على تراثبَ مُلْس بعد عَرْكٍ من الزمان وضَرْسٍ بادَ بالأَمس بين أَسْرِ وحَسِّ (\*)

مشت الحادثاتُ في غُرَف الحم هتكت عزَّةَ الحجاب وفضَّتْ عرصاتٌ تخلَّتِ الخيلُ عنها ومغاني على الليسالى وِضاءً لا ترى غير وافدين على التــــا نَقَّلوا الطَّرْفَ في نضارة آس وقباب من لازورد وتبر وخطوطٍ (٢) تكفَّلت للمعانى وترى مجلسَ (٢) السُّباع خـــلا لا الثريًّا<sup>(٤)</sup> ولا جوارى الثريا مرمرً قـــامت الأُسودُ عليه تنثر الماء في الحياض جُماناً . آخرَ العهــد بالجزيرة كانت فتراها تقول : راية جَيْش أليس من الظلم لمثل هذا الشاعر أن تقاس معارضاته للشعراء بأنه لم يلحق

(١) الآس: زهر أبيض. الورس: زهر أحمر.

- (٢) يريد بالخطوط الأبيات المكتوبة في السقوف وعلى الحوائط.
- (٣) مجلس السباع: غرفة في القصر بها حوض تحيط به تماثيل سبعة من السباع، تمج الماء من أفواهها. (٤) يريد بالثريا سيدة القصر في عصر بني الأحمر.(٥) الحس: القتل.

يم فى بيت كذا ، وأنه قصَّر فى بيت كذا،ولا يُنتظر إلى تحليقاته وابتكاراته ، وراكر تفوقه ، وكأنه السهم المصمى دائماً لأقرانه ، ولنترك أبياته فى الأهرام وأى الهول وننظر فى هذه الأبيات الحاصة بالحمراء ، فقد استطاع أن ينقلها تحت أبصارنا ، وأن يجسِّمها حسيًّا ومعنويًّا، فى صورتها وفى تاريخها ، تجسيا قويًّا بارزاً . ولم يلبث خياله ، على عادته ، أن تألق ، فإذا به يفاجئنا بتصوره تحمر كأنه راية الجيش العربى المهزم ، خلَقها بالأمس القريب بين أسراه وتلاه .

وشوقى دائماً ينزع هذا المنزع في معارضاته للشعراء ، فهو يقلد أعمالهم الكبرى ، يريد أن يظهر مقدرته وتفوقه ، إذ يتلقى عنهم ، ويتفاعل معهم ، م يبزهم ويخلِّفهم وراءه . وإذا كان هناك من ظلوا يدَّعون عجزه وقصوره في محطق بهم من مثل الشيخ أحمد الإسكندري إذ يقول : ﴿ وَالحق أَنَ المباراة لى عقدها بين نفسه والفحول من الشعراء قد انجلت عن أن السابق في الزمن طؤل سابقاً في الشعر» (١) فإن هناك من آمنوا بتجليته وتبريزه دائماً من مثل حليل مطران الذي يقول : « إنه يكلف أحياناً بمعارضة المتقدمين ، ولا يندر عليه أن يبزَّهم ، لا يجهد فكره ، ولا يكدَّه ، في معنى أو مبنى . فأما المعنى فيجيئه على مرَّامه أو على أبعد من مرامه ، ولا ينضب عنده ، لأنه يستخلصه مَن عقل فوَّار الذكاء ومعارف جامعة إلى أفانين الآداب في لغات الإفرنج ولحرب فلسفة الحقوق وحقائق التاريخ وغرائب السير التي يحفظ منها غير يسير ، ع مشاركات علمية، وتنبيهات فنية، استفادها من مطالعته في صنوف الكتب، وتخذها من ملحوظاته ومسموعاته في جولاته بين بلاد الشرق والغرب . وأما اللي فله فيه أذواق متعددة بتعدد مقامات القول ، ترى فيه من نُسَسُّج البحترى حي صياغة أبي تمام ، ومن وثبات المتنبي ، ومن مفاجآت الشريف الرضي ، وق مسلسلات مهيار . وفي المجموع تجد صفة عامة للنظم ، وهي أنه من 者 شوقى ، ذلك شعر العبقرية والتفوق » <sup>(٢)</sup>.

دكرى الشاعرين ص ٣١٨
 ٤٢) ختارات المنفلوطي ص ٢٨

فمعارضات شوقى لم تتَجن عليه، ولم تترّمه بعيداً عن إحراز قتصب السبق، بل على العكس كان يذهب صُعداً فيها، وقلما أسفَّ أو أكندَى . وهى فى الواقع ليست أكثر من نقط ارتكاز تدلنا على أن الشاعر عنى عناية شديدة بدرس الشعر وعيونه التى سبقته . وهو درس انتهى به إلى فهم أسرار الصنعة ومعرفة أصولها معرفة جعلت النصر حليفه فى أكثر مبارياته إن لم يكن فيها جميعاً ، فقد تلقن أصول الصياغة العربية فى الشعر ، ولم تعد هناك كلمة شاعرية أو لفظة موسيقية لم يعرفها شوقى ، فقد أحاط علماً بكل القوالب الصوتية .

ومعنى ذلك كله أن من يدرسون التيار القديم عند شوقى ينبغى أن لا يقصروه على معارضاته ، فذلك تقليد كان يعلنه ولم يكن يخفيه ، وإنما ينبغى أن يوسِّعوه بحيث يضم شعره جميعه ، ففيه كله آثار هذا التيار ، تجرى فيه مياهه فوارة ، بل تجرى فيه ألحانه وأنغامه . وما شوقى فى قوالبه وصياغاته إلا ضارب ماهر يضرب على القيثارة العربية ، فيعتصر منها خير أصواتها وتموجاتها واهتز از آتها . وإذا كنا قد لاحظنا تفوقه فى معارضاته ولاحظ ذلك خليل مطران فإن مصطنى صادق الرافعى لاحظ أيضاً تفوقه فى بعض المعانى التى قلنَّد فيها جماعة ممتازة من الشعراء السابقين ، يقول : « من معانى شوقى السائرة :

لك نُصْحى وما عليك جِدالى آفةُ النصح أَن يكون جدالا وكرره فى قصيدة أخرى ، فقال : آفةُ النصح أَن يكون جدالا وأَذَى النصح أَن يكون جِهارا والبيتان من شعر صباه ، وهما من قول ابن الروى : وفى النصح خيرٌ من نصيح موادع ولا خيرَ فيه من نصيح مُوَاثب

فصحَّح شوقى المعنى ، وأبدل المواثبة بالجدال ، وذلك هو الذى عجز عنه ابن الروى . ومن إبداعه فى قصيدته « صدى الحرب » يصف هزيمة اليونان : يكادون من ذُعْرٍ تفرُّ ديارُهم وتنجو الرَّوَاسى لو حواهنَّ مَسْعبُ<sup>(1)</sup> يكادُ الثَّرَى من تحتَّهم يَلِجُ النَّرَى ويقضِم بعضُ الأَرض بعضاًويَقْضِبُ<sup>(٢)</sup> وهذا خيال بديع فى الغاية ، جعل هز يمتهم كأنها ليست من هول الترك ، بل من هول القيامة، وهو مع ذلك مولنَّد من قول أبى تمام فى وصف كرم ممدوحه

تكاد مغـــانيه تَهَشُّ عِراصُها فتركبُ من شوقٍ إلى كل راكب

فقاس شاعرنا على ذلك، وإذاكادت الدار تركب إلى الراكب إليها من فرحها ، فهى تكاد تفرُّ من المهزم من ذعرها، ولكن شوقى بنى فأحكم، وسما على أبى تمام بالزيادة التى جاء بها فى البيت الثانى . ومن أحسن شعره فى الغزل : حَوَتِ الجمالَ فلو ذهبْتَ تزيدها فى الوهم حسناً ما استطعتَ مزيدا

وهو من قول القائل :

ای دکت :

ذات حُسْنٍ لو استزادت من الحُسْـــــنِ إليها لما أصابت مـــزيدا

غير أن شوقى قال : «لو ذهبت تزيدها فى الوهم »، والشاعر قال : « لو استزادت » هى ، فلو خلا بيت شوقى من كلمة « فى الوهم » لما كان شيئاً ، ولكن هذه الكلمة حققت فيه المعنى الذى تقوم عليه كل فلسفة الجمال، فإن جمال الحبيب ليس شيئاً إلا المعانى التى هى فى وهم محبه ، فالزيادة تكون من الوهم ، وهو بطبيعته لا ينتهى ، فإذا لم تبق فيه زيادة فى الحسن فما بعد ذلك حسن . . . ومما يتمم ذلك البيت قول شوقى فى قصيدة النفس : يا دمْيَةً لا يُسْتزَادُ جمالها

وهذا المعنى يقع من نفسى موقعاً ، وله من إعجابى محل ، فهذه الزيادة (١) المشعب : الطريق (٢) يقضم : يأكل ، يقضب : يقطع يا حسَن الوجه لقد شِنْتَهُ فَاضْمُمْ إلى حسنك إحسانا

وفی القصیدة الّی رثی بها ( ثروت ) ، وهی من أحسن شعره ، تجد من أبياتها هذا البيت النادر :

وقد يمسوت كثيرٌ لا تُحِسَّهمُ كأَنهم من هَوان الخطْبِ ما وُجِدوا

وشوقى يعارض بهذه القصيدة أبا خالد بن محمد المهلبى فى داليته التى رثى بها المتوكل ، وكان المهلبى حاضراً قتله هو والبحترى ، فرثاه كل منهما بقصيدة قالوا إنها من أجود ما قيل فى معناها،وبيت شوقى مأخوذ من قول المهلبى :

إِنا فقدناك حتى لا اصطبارَ لنا وماتَ قبلك أَقوامٌ فما فُقِدُوا

أى لم يحسّ موتهم أحد، ولكن البيت غير مستقيم ، لأن الذى يموت فلا يفقد هو الحالد الذى كأنه لم يمت ، فاستخرج شوقى المعنى الصحيح ، وجعل العدم الذى هو آخر الوجود فى الناس أول الوجود ووسطه وآخره فى هؤلاء الذين هانوا على الحياة، فوُجدوا وماتوا ، كأنهم ماتوا وما وجدوا<sup>(١١)</sup>» .

وإنما نقلنا هذا الفصل من كلام مصطفى صادق الرافعى لندل على أن تقليد شوقى لم يكن يتعنى التخلف، وإنما كان يعنى التفوق ، فما يزال يحرِّر في المعنى ويولد في الفكرة حتى يستخرج الدرة اليتيمة . فتقليد شوقى ليس معناه العفنَ ، وإنما معناه القدرة على الحلق والإبداع ، فما يزال بالمعنى أو بالفكرة حتى يحوِّلها إلى ملكه، وحتى يضرب عليها طابعه ، وما يزال يتخذ من صياغة الشعراء صياغة جديدة له ، منهم ، وليست ملكهم ، وإنما هى له ومن صنعه . لا يجور بها على القوالب والأصول والأوضاع القديمة ، ومع

<sup>(</sup> ۱ ) ذكرى الشاعرين ض ٤٨٢ وما بعدها .

ذ**لك فه**و صاحبها ، وهى ذات كيان حى ، أو هى ذات عالم مستقل بشوقى **لألحانه وم**ا يشدو من أنغامه .

وهذا هو التقليد الحىّ ، فهو ليس تحجراً ولا جموداً وتعفناً ، وإنما هو تخلغل وتعمق فى التقاليد الفنية الموروثة ، حتى لا يضرب الشاعر فى متاهات همن ، وحتى لا يضل طريق الشعراء النوابغ الذى سلكوه أمامه فى لغته ، فيجرى فى نفس الدروب على هدّى سابقيه ، ثم يحاول أن يبتدع المثال النادر ، يعد أن يكون قد تعرف تعرفاً تامياً كاملا على كل ما صاغه أسلافه ، إذ رآه رؤية صحيحة ، فى أعظم ما يكون من النور والضياء .

وقديماً قالوا إن البحترى يجرى على عمود الشعر العربى ، يقصدون أن لهذا الشعر هيئة خاصة فى تراكيبه وصياغاته، وأن البحترى قد ارتسمت هذه الهيئة فى ذهنه ، وصدر عنها فى شعره ، كما يقصدون فى الوقت نفسه أن موسيقاه صافية ليس فيها عقد الثقافة والفلسفة التى عاصرته . ونستطيع على هذا القياس مع شىء من الفارق أن نقول إن شوقى يجرى على عمود الشعر العربى ، فقد أوتى من علمه بصياغاته وتآليفه ما لم يؤته شاعر منذ البحترى .

والطريف أنه التزم هذا العمود مع أنه جدد كثيراً فى معانى الشعر ، بل أدخل موضوعات جديدة ، ولكنه استطاع أن يقابل بين العملين وأن يؤلف بينهما تأليف شاعر صَناع ، يعرف كيف يحكم أصواته ، وكيف يضبط ذبذباتها وتموجاتها ضبطاً دقيقاً، فإذا الجديد لا يجور على الصياغة ، بل يندمج فيها ، حتى يصبح من الصعب تمييزه .

على كل حال شوقى هو بحترى شعرنا الحديث ، ولكن ينبغى أن لا نفهم من ذلك أنه أكبر شاعر عربى يرتبط به ، فإن الأواصر بينه وبين المتنبى أقوى وثاقاً وأشد التحاماً . وهذا بنيَّن فى مقدمته لشوقياته، التى أشاد فيها بالمتنبى إشادة رائعة . حقًّا إنه أشاد أيضاً بأبى العلاء ، ولكن أثره فى شوقياته غير بارز ، وربما كان مرجع ذلك تباين نفسية الشاعرين ، فقد كان أبو العلاء متشائماً تشاؤماً شديداً ، ولم يعرف شوقى التشاؤم فى حياته إلا فترة قليلة فى الأندلس ، على أنها لم تلمس نفسه لمساً قويًا . وكان أبو العلاء ساخطاً على الحياة والسياسة والسياسيين، كما كان ساخطاً على علماء الدين ، وكل ذلك كان بعيداً عن أن يمسَّ شوقى أو يؤثر فيه ، فقد كانت حياته تجرى من منحدرات بعيدة عن مثل هذا السخط وما يُطْوى فيه من آراء فلسفية .

من أجل ذلك انحرف شوقى عن طريق أبى العلاء ، ولم يتأثر بفلسفته ولا بتأملاته الحزينة فى الكون والحياة ولا بآرائه المظلمة فى المجتمع والناس ، فكل ذلك كان خارجاً عن دائرة نفسه ودائرة بيئته ، وليس فى شعره منه إلا مسَسَّ رفيق من بعيد، وإلا بعض صياغات قليلة كأن يقول أبو العلاء :

للمليك المذكَّراتُ عبيدٌ وكذاك المونَّثاتُ إمـــاءُ

فينسج شوقى على منواله ، ويقول : لعلاك المذكّرات عبيد خُضّعٌ والمــونثات إماءً

أما المتنبى فهو القطب الذىكان يدور حوله شعره ، والذىكان يرنو إليه فى صناعته صباح مساء ، فيخطف بصره سناه ، ويقيده به ، ويشده بأسباب متينة . ولاحظ ذلك كلُّ من كتبوا عن شوقى وقارنوا بينه وبيئ الشعراء السابقين ، وإنما دفعهم إلى ذلك كثرة حكمه التى يصفُّها فى قصائده صفوفاً متلاحقة مقلداً فى ذلك للمتنبى ، ومحتذياً بأمثلته ، وإنه ليقول :

والشَّعرُ ما لم يكن ذكرى وعاطفة أو حكمةً فهو تقطيعٌ وأوزانُ ويلاحظ شكيب أرسلان بجانب هذا الضرب من التقليد للمتنبى ضرباً آخر هو تشبهه به فى تعقيد كلامه<sup>(١)</sup> ، وهى ملاحظة صحيحة ، لأن أسلوب شوقى قد يغمض بسبب ارتباك الصياغة واضطراب الضمائر فيها ، أو بسبب خفاء الصورة والاستعارة والكناية . ومردُّ ذلك ازدحام أبياته أحياناً بالمعانى .

( ۱ ) شوق لشکیب أرسلان ص ۸۹

وفى رأينا أن المشابهة بين الشاعرين أعمق من ذلك، فقد اتخذشوقى المتنبى مَسَّله الأعلى، وجاراه، فطلب أميراً يمدحه، حتى يكون له كما كان سيف الدولة المتنبى، وكأن المتنبى هو الذى جتَرَّه إلى شعر المديح بخطامه، فأدخله في ميادينه، واستمر يحْجل فيها، لايستطيع خلاصاً ولا انفكاكاً.

وليس هذا فحسب ، فقد رأى الشعراء والناس يجمعون على أنه صاحب للعجزات فى الشعر ، فحاول أن يفهم هذه المعجزات ، وأن يعرف طراز بنائها ، حتى يضرب شعره أو يَشيده على مثاله ، ونظر فوجده يقسم كثيراً من قصائده إلى مقاطع ، يقف فيها لينثر حكمه وأفكاره ، ومواعظه ، ونقده للمجتمع ، فقلده فى ذلك كله .

شوقى إذن يصوغ قصائده على طراز صياغة المتنبى ، فالشكل العام لبناء قصائده بما فيها من حكم ومثالية أخلاقية وُضعَ وضعاً على أصول الرسم الهندسى الذى خططه المتنبى للقصيدة العربية . والتشابه بين الشاعرين أعمق من الارتباط بالحكم ، بل هو ارتباط فى البناء كله ، بل هو ارتباط أيضاً فى التفسية . فقد عاش شوقى يصور غيره ، ولم يكن من الضرورى أن يؤمن بما يصوره ، وخاصة حين كان يعيش فى القصر خاضعا لصاحبه فى كل مايأتى ويدع ، يصوره ، وخاصة حين كان يعيش فى القصر خاضعا لصاحبه فى كل مايأتى ويدع ، وكذلك كان المتنبى فإنه مدح كافوراً وغير كافور وهو لا يؤمن به وذكركثيراً من الأفكار فى شعره ودعا إليها كدعوته لعدم التناسل ، ولم يطبق الدعوة على فقسه ولاحاول أن يعتنقها<sup>(1)</sup>. ومع ذلك كان المتنبى مجورة فى مديحه لكافور وغيره وفى مساغته لمثل هذه الدعوة ، إذكان يتقن تصوير ما لا يعتقده . وعلى هذه الشاكلة كان شوقى ، ولذلك يكون من الخطأ أن يلزمه بعض النقاد أن تكون حكته وأخلاقيته التى يدعو إليها فى شعره بنت الحس والتجربة ، فذلك لا يضير مؤتى كما أنه لا يضير المتنبى ، فيكنى أن يأوم بعض النقاد أن تكون مؤتى كما أنه لا يضير المتنبى ، فيكمى أن يكون الشاعر ماهراً بارعاً فى تصوير مؤتى كان أنه لا يضير المن عكرة من الحطا أن يلزمه بعض النقاد أن تكون مؤتى كما أنه لا يضير المتنبى ، فيكنى أن يكون الشاعر ماهراً بارعاً فى تصوير مؤتى كما أنه لا يضير المتنبى ، فيكنى أن يكون الشاعر ماهراً بارعاً فى تصوير مؤتى كما أنه لا يضير المتنبى ، فيكنى أن يكون الشاعر ماهراً بارعاً فى تصوير مؤتى كما أنه لا يضير المتنبى ، فيكنى أن يكون الشاعر ماهراً بارعاً فى تصوير مؤتى كما أنه لا يضير المتنى ، فيكنى أن يكون الشاعر ماهراً بارعاً فى تصوير مؤتى كما أنه لا يضير المتنبى ، فيكنى أن يكون الشاعر ماهراً بارعاً فى تصوير مؤتي ما يقوله ، وما يستمده من غيره ، فيجرى على لسانه بلاغة وكلمة جامعة تذيع وتدور على ألسنة الناس .

(١) انظر كتابنا «الفن ومذاهبه في الشعر العربي-الطبعة العاشرة-دار المعارف» ص ٣٤٥.

على كل حال استطاع شوق أن يتفاعل مع الشعراء السابقين وعلى رأسهم المتنبى والبحترى وأن يكوِّن لنفسه موسيقى ساحرة تعتمد على صياغة عربية أصيلة . ومن هنا استحوذ على قلوب العرب جميعاً فى مشارق الأرض ومغاربها ، لأنه ضرب على أوتار قيثارتهم ، فأحسن الضرب إلى أبعد حد لم يحرِّف فى القيثارة ولم يحرِّف فى الصياغة ، بل أبقى عليهما، واستغلهما خير الاستغلال.

٤

## تيار جديد

والتيار القديم السابق فى شعر شوقى كان يقابله و يجرى موازياً له تيار جديد ، فقد تثقف بالثقافة الأوربية ، ودرس الحقوق ، واطلع على الآداب الفرنسية ، واختلف إلى المسارح التمثيلية والغنائية فى باريس وإلى ومقهى داركور ، حيث كاند يجلس الشاعر الرمزى ڤرلين<sup>(١)</sup>، ورأى تحت عينه حركات التجديد بين الشعراء الفرنسيين ، وقرأ فى آثارهم ، ورآهم لا يصبون شعرهم فى قالب المديح كما يصنع شعراء العرب ، فاتَّهم ا تجاهه وعمله ، وفكر أن يُطْلق شعره من عقاله ، وأن يجرى فى إثرهم ، مفيداً مما يقرأه الفيكتور هيجو ولا مرتين ودى موسيه وأضرابهم من نوابغ الشعراء . وعبتر عن اضطرابه إزاء ما رأى من آداب القوم ورغبته فى التجديد تعبيراً واضحاً فى مقدمته لشوقياته ، إذ يقول :

« إن إنزال الشعر منزلة حرفة تقوم بالمدح ولا تقوم بغيره تجزئة يجلَّ عنها ، ويتبرأ الشعراء منها ، ألا إن هناك ملكاً كبيرا ما خُلقوا إلا ليتغنوا بمدحه ، ويتفننوا بوصفه ذاهبين فيه كل مذهب آخذين منه بكل نصيب . وهذا الملك هو الكون ، فالشاعر من وقف بينالشُرياً والشَّرى ، يقلِّب إحدى عينيه فىالذرِّ ، ويجيل أخرى فى الذُّرى ، يأسر الطير ويطلقه ، ويكلم الجماد وينطقه ،

(۱) أبى شوقى ص ۱۰۷ .

ويقف على النبات وقفة الطلَّ، ويمرُّ بالعراء مرور الوَبُل، فهنالك ينفسح له جال التخيل ، ويتسع له مكان القول . . . أو لم يكن من الغَبَن على الشعر والأمة العربية أن يحيا المتنبى مثلا حياته الى بلغ فيها إلى أقصى الشباب ، ثم يموت عن نحو ماثنى صحيفة من الشعر ، تسعة أعشارها لممدوحيه ، والعشر الباق هو الحكمة والوصف للناس . هنا يسأل سائل : وما بالك تنهى عن خلق وتأتى مثله ؟ فأجيب بأنى قرعت أبواب الشعر ، وأنا لا أعلم من حقيقته ما أعلمه **لی**وم ، ولا أجد أمامی غیر دواوین للموتی ، لا مظهر ٰللشعر فیها ، وقصائد للأحياء يحذون فيها حذو القدماء ، والقوم في مصر لا يعرفون من الشعر إلا ما كان مدحاً في مقام عال ، ولا يرون غير شاعر الحديوىصاحب المقام الأسمى في البلاد ، فما زلت أتمنى هذه المنزلة ، وأسمو إليها على درَّج الإخلاص في حب صناعتي ، وإتقانها بقدر الإمكان ، وصَوْنها عن الابتذال، حتى وُفِّقت بفضل الله إليها، ثم طلبت العلم في أوربا ، فوجدت فيها نور السبيل من أول يوم ، وعلمت أنى مسئول عن تلك الهبة التي يؤتيها الله ولا يؤتيها سواه ، وأنى لاأؤدى شكرها حتى أشاطر الناسخيراتها التي لا تُمُحَمّد ولا تنفد . وإذ كنت أعتقد أن الأوهام إذا تمكنت من أمة كانت لباغي إبادتها كالأفعوان، لا يطاق **لقاؤه ويؤ**خذ من خلف بأطراف البَنان، جعلت أبعث بقصائد المديح من أوربا مملوءة من جديد المعانى وحديث الأساليب بقدر الإمكان، إلى أن رفعت إلى الحديوي السابق قصيدتي التي أقول في مطلعها :

خدعوها بقولهم حسناء والغوانى يَغُرُّهُنَّ الثناء وكانت المدائح الخديوية تُنشَسَرُ يومئذ فى الجريدة الرسمية،وكان يحرَّر هذه أستاذى الشيخ عبد الكريم سلمان، فدفعت القصيدة إليه . وطُلب منه أن يُستُقط الغزل وينشر المدح ، فودَّ الشيخ لو أسقط المديح ونشر الغزلَ ، ثم كانت النتيجة أن القصيدة برمَتها لم تنشر، فلما بلغنى الخبر لم يزدنى علماً بأن احتراسى من المفاجأة بالشعر الجديد دفعة واحدة إنما كان فى محله ، وأن الزلل معى إذا أنا استعجلت . ثم نظمت روايتى « على بك أو فيا هى دولة الماليك » معتمداً فى وضع حوادتها على أقوال الثقات من المؤرخين الذين رأوا ثم كتبوا . وبعثت بها قبل التمثيل بالطبع إلى المرحوم رشدى ( باشا ) ليعرضها على الحديوى السابق ، فوردنى منه كتاب باللغة الفرنساوية ، يقول فى خلاله : ( أما روايتك فقد تفكه الجناب العالى بقراءتها ، وناقشنى فى مواضع منها وناقشته ، وهو يدعو لك بالمزيد من النجاح ، ويجب أن لا تشغلك دروس الحقوق التى يمكنك تحصيلها وأنت فى بيتك بمصر عن التمتع من معالم المدنية القائمة أمامك ، وأن تأتينا من مدينة النور « باريز » بقبس تستضىء به الآداب العربية ) . . . وترجت القصيدة المسهاة بالبحيرة من نظم « لامرتين» وهى من آيات الفصاحة الفرنساوية ، ثم أرسلتها إلى الباشا المشار إليه فى كراً س وبعض كراس، لينط المونساوية ، ثم أرسلتها إلى الباشا المشار إليه فى كراً س وبعض كراس، لينط عنده بعد العودة إلى مصر ، ثم عدّت دون ذلك عواد . وجربت خاطرى فى نظم الحكايات على أسلوب لافونتين الشهير ، وفى هذه المجموعة شىء من ذلك » .

ويستطرد شوقى إلى حادثة وقعت لجول سيمون فقيد فرنسا وفيلسوفها المشهور كما يقول . وإذا أخذنا نعيد النظر فى هذا الفصل من مقدمة الشوقيات وجدنا شوقى يُنسَحى باللائمة على شعراء المديح ، حتى المتنبى نفسه ، ومع ذلك فقد مضى ينظم فيه . فلم تكن هذه النزعة إلى الجديد الذى يتحدث عنه صادقة كل الصدق ، بل لعل كثيراً منها كان أوهاماً ، ولم يكن أكثر من إعجاب شاعر اطلع على آداب أمة وأشعارها فراعه كثرة أنواعها ، ولم يجد للمديح حيزاً واضحاً فيها ، فأخذ ينعى على شعراء العرب أن يجعلوه كل همهم ووكْدهم ، فضيتَّقوا بذلك عليهم واسعاً من الكون والحياة . ومع ذلك المديح ، حتى إذا أعفلوا قصيدة له بسبب غزلها عاد يظن أن فى العجلة بالتجديد الندامة !

ونظم شوقى رواية « على بك الكبير » حينئذ، وأرسلها إلى الخديوى يستأذنه

**ق إخراجها** ، ويرى رأيه فيها ، كأنه لا يستطيع أن يقف بقدميه فى هذه الأرض **الجديدة** ، إلا أن يعود فيستشير سيده . وعلى نحو ما استشاره فى روايته **استشاره فى ترج**ته قصيدة البحيرة للامرتين ، يريد أن تحوز قبوله .

وهذا الجديد الذى لا يقوم بنفسه ، وإنما لا بد أن يقيمه سيد شوقى ، كان مقضيًا عليه منذ أول الأمر بالخمود فى نفس صاحبه ، فتيَّاره لم يكن حدًّا ولا عنيفاً ، وإنماكان هادئاً هدوءاً يُخشى عليه من التلاشى . حقًّا كل ما يمكن أن يقال إنه أخذ يتجثرى فى باطن شعره وداخل فنه،ولكن مجراه لم يتم . ونفس رواية على بك الكبير أعاد شوقى بعد سنة ١٩٣٠ تأليفها حين عُمى عناية صادقة بالفن المسرحى ، وفى ذلك دليل على أنها لم تكن محكمة من حيث الإخراج التمثيلى .

فشوقى اقتنع بأن هناك جديداً ينبغى أن يتأثر به شعراء العربية ، ولكنه لم يلوس هذا الجديد دراسة دقيقة ، ولذلك يبدو فى هذا الفصل الذى نقلناه عته حاثراً أكثر منه مجدداً صاحب مهج مرسوم . هو يقول إن وراء أفقنا علماً من الآداب ينبغى أن نفيد منه ، ولكن ما خطوط هذا العالم وما حدوده ؟ وماذا يريد شوقى أن ينقله منه ؟ كل ذلك يبدو غامضاً ، وإن حاول صنع رواية على بك الكبير وإن ترجم قصيدة البحيرة للامرتين ، وإن اطلع على آثار قيكتور هيجو وألفريد دى موسيه وغيرهما من الفرنسيين .

حقًّا أخذ يقلد قصص لافونتين، وكان محمد عمّان جلال قد نقل هذا قصص إلى الرجز العامى، ولتى رواجاً فيا يظهر ، فأخذ شوقى يقلده ، فصنع قصصاً على ألسنة الطير والحيوان، ليجد فيها الأطفال موعظة . ومن قديم ترجم ابن المقفع كليلة ودمنة إلى العربية، وعُرف هذا الأسلوب من لغة الحيوان ولطير بين العرب ، فذهب شوقى يصنع قصصاً من هذا النوع الذى وجده عند لافونتين ، والذى أحس بأنه لا ينبو على ذوق معاصريه ، بل لقد كان يقرأه على أحداث المصريين ليروا رأيهم فيه ، فلما وجدهم يأنسون إليه استمر في صنعه . ومن أمثلته فيه ما أجراه على لسان القُبَرَّة وابنها ، إذ يقول :

تُطيّر ابنها بأعلى الشَّجَرة رأيت في بعض الرياض قبرة لا تعتمد على الجناح الهَشِّ وهي تقول باجمالَ العُشِّ وافعلْ كما أفعلُ فى الصعودِ وقف على عود بجنب عودى فانتقلت من فنن إلى فنَن وجعلت لكل نقلة زمن فلا علَّ ثقــل الهواء كى يستريح الفرّخ في الأثناء لما أراد يُظهر الشطاره لكنه قد خالف الإشاره فخانه جناحسه فوقعا وطار في الفضاء حتى ارتفعا ولم يَنَلْ من العلا مناهُ فانكسرت في الحال رُكْبِتاهُ وعاش طول عمره مُهْنَى ولو تأنَّى نال مـا تمنَّى وغايةُ المستعجلين فَوْتُهُ لكل شيء في الحياة وَقْتُهُ

وهو قصص على هذا النحو الحفيف ، لا فلسفة فيه ولاعمق فى أفكاره ، هو قصص صنعه كما يقول للناشئة . وهو دليل واضح على أن الشاعر يكتى من تجديده بأقرب الأشياء وأسهلها منالا ، فشوقى لا يتعب نفسه ولا يشقيها فى سبيل الجديد الذى يريده ، فهو على حد قوله ، يأخذه من خلف بأطراف بنانه ، فلا يجدد تجديداً صريحاً واضحاً ، بل هو يحشى العجلة والسرعة . وقد ترجم وهو فى فرنسا كما ذكر آنفاً قصيدة البحيرة للامرتين ، ونبحث فى الجزء الأول من شوقياته الذى نشره سنة ١٨٩٨ أى بعد عودته من فرنسا بست سنوات عن قصيدة أخرى كبيرة للامرتين أو غيره ترجمها فلا نجد إلا هذه الأبيات التى يقول إنه ترجمها عن شعر أجنى فى رواية له ولعلها رواية على بك الكبير :

رأيت ملكاً بلا استقامه لا صدق فيه ولا سلامه

فعفتُ باب الأمور حتى خرجتُ بالعز والكرامَةُ وكل ذى همة شريفٍ يقــوم للخلق بالخِدامه لا تحسبوا الأُمة استحطتُ بحطــة الملك والإمامَــهُ فالمر فــوق التراب درُ<sup>ن</sup>ٌ يصون فوق الثرى مقامه

إن تكن ظافرا فكنه برفتي فشجاع بغير رفتي جبان إن عندى لكل شيء تماماً وتمام الشجاعة الإحسان ولم يصرِّح شوقى هل ترجم هذه الأبيات من الفرنسية أو ترجمها من التركية، في شوقياته الحديدة أبيات نقلها عن شعر تركى . على كل حال ليست هذه الأشعار شيئاً ، وإن كانت كل ما ترجمه عن الفرنسية بعد ترجمته لقصيدة البحيرة قان في ذلك دليلا على أنه انصرف عن ترجمة أمهات الشعر الفرنسى ، كما اقصرف عن صنع الرواية التمثيلية ، وظل منصرفاً عنها إلى ما حول سنة ١٩٣٠ أي إلى نحو أربعين عاماً .

وربما كانت قصيدته «كبار الحوادث فى وادى النيل» التى كتبها لمؤتمر المستشرقين هى أهم صدى لاطلاعه على الآداب الفرنسية ، فإنه عدل فيها عن المديح إلى التاريخ ، وأكبر الظن أنه تأثر فيها بما قرأه لڤيكتور هيجو من ديوانه المسمتَّى و أساطير القرون» . فهذا الديوانكان نافذة له ، من خلالها اطلع على نحو جديد من الشعر التاريخى ، فقلده ، واستمر ، فأدخل إلى العربية لا هذه الملحمة وحدها بل فرعونياته كلها ، التي َنعُدُ أكثرها صدى لتغنى شعراء فرنسا بالأطلال اليونانية والرومانية .

ونتساءل فيما بين عودة شوقى من بعثته وعودته من منفاه أى فيما بين ثلاثين عاماً عن أصداء أخرى للشعر الفرنسى فلا نعثر على شىء واضح إلا أن يكون قد أدخل بعض معان جزئية ، ولكن صياغته العربية السليمة تخفيها عنا ، فلا نكاد نتبينها . ويعجب الإنسان أن يكون شوقى فى باريس فى أثناء الحركة الرمزية ، وحين كان يعيش ڤرلين وبودلير ومالارميه ، ولا يكون لأشعارهم أى ظل فى فنه وقصيده ، وكأنه لم يهتم مطلقاً بالتجديد الذى كان يخوض فيه شعراء فرنسا فى أثناء وجوده بين ظهرانيهم ، وتخوض فيه مجلاتهم وصحفهم .

وربما كان لحركة البارودى نحو القديم أثر فى نفسيته، فلم يُعْن َ عناية قوية بالجديد فى الأدب الفرنسى ، فقد كان كله جديداً بالقياس إليه ، وأعْجب أكثر ما أعجب بڤيكتور هيجو وألفرد دى موسيه ، وظل متمسكاً بهذا الرأى طول حياته ، فقد سئل فى دورة متأخرة منها عن أحب شعراء الغرب إليه ، فقال : أحبهم إلى ڤيكتور هيجو ودى موسيه الذى لا أمل القراءة فيه<sup>(1)</sup> . وحاول بعض النقاد أن يوجد تشابهاً بين غزله وبين شعر دى موسيه<sup>(۲)</sup> ، وفاته أن كل ما ذكره من شعره يتصل اتصالا واضحاً بالشعر العربى والغزل العربى ، ولم يكن شوقى محباً ، ولا له غراميات دى موسيه ، ولا تجربة عشقه بقولم حسناء » إلى اتخاذ سمت الوقار والتزمت . وقد أكثرنا من أن شوقى لم يعش فى ديوانه لنفسه ، ولا حاول ذلك ، وربما كان هذا أهم سبب فى بعده عن التأثر بدى موسيه فضلا عن شعراء البرناس والرمزيين المعاصرين له .

وحتى ڤيكتور هيجو وأمثاله من شعراء الرومانتسيزم لم يتأثر بهم تأثراً عميقاً، فعلى الرغم من أنه ترجم قصيدة البحيرة للامرتين ، وعلىالرغمن أنه أشار في الفصل السابق الذي نقلناه عن مقدمته لشوقياته إشارة واسعة إلى الكون حتى

(۱) ذكرى الشاعرين ص ٣٩٣ (۲) ذكرى الشاعرين ص ٥٧ وما بعدها

يقول: « الشاعر من وقف بين الثريا والثرى ، يقلب إحدى عينيه فى الذرّ ، ومجيل أخرى فى الذّرى، يأسر الطير ويطلقه، ويكلم الحماد وينطقه »على الرغم من ذلك لا نجد عنده تأثراً واضحاً بشعر الطبيعة الذى شاع عند أصحاب لمرومانتسيزم . ولا نقصد مجرد وجود شعر طبيعة عنده ، وإنما نقصد الصورة تعريبة التى رمز إليها فى قوله « يكلم الحماد وينطقه » فهذه الصورة قلما نجدها فى شعره ، وليس معنى ذلك أنه لم يتغنَّ بالسهاء والماء ، والشمس وطلعة القمر النير ، والبحر وأمواجه ، والربيع ومناظره ، فلى شعره وفرة من ذلك ، وإنما معناه أنه لم يذهب مذهب شعراءالرومانتسيزم الذين قرأ لهم من الذوبان فى الطبيعة والفناء فيا، ومحبتها محبة صوفية، ومناجاتها مناجاة روحية حالة ، تكثر فيها الرُّوَى والأشباح .

فالطبيعة فى شعر شوقى جامدة ، قلما تتحرك، وقلما تنطق أو تتكلم ، وشعره فيها يجرى على عمود الشعر العربى من حيث كثرة الأخيلة ، وتحويل صورها إلى أصداف من التشبيهات والاستعارات ، وهى أصداف قد تلمع ، وقد تضىء بجمال فى التصور على نحو ما نجد فى قصيدته « الربيع ووادى ليل » إذ ملأها بالتشبيهات والاستعارات المادية . وحتى قصيدته فى وعاب بولونيا » لم يصعد فيها إلى ما كنا نأمله من هذه الروحية التى نجدها عند شعراء الغرب ، فقد وقف حديثه فيها عند مناجاتها ولم يخترق الحجاب الصفيق ين شعر العرب فى الطبيعة وشعر الأوربيين .

فتهليل شوقى الكبير فى مقدمته لشوقياته بأنه سينحرف عن مجرى الشعر العربى لم يحققه إلا بأطراف أنامله كما يقول ، فلم ينزع منزعاً جديداً واضحاً ، إذا نحن استثنينا ملاحمه وفرعونياته وقصيدته فى النيل ، واستثنينا أيضاً شعره القصصى ، فقد انصرف عنه ، ولم يعد إليه ، وبذلك استمر التيار الغربى ، وستمرت مياهه ، فى الأعماق والأغوار البعيدة من نفسه وسطح شعره ، حتى تقلب أواخر حياته يؤلف للمسرح وينتج رواياته المسرحية . ومعنى ذلك أن البركان الذى أنذر بالثورة فى مقدمة الشوقيات لم يلبث أن هدأ وانطفاً فى صدره ، إلا قليلا جدًا ، وإلا ما حدث أخيراً فى الشعر المسرحي . ولعل ذلك

هو السبب الحقيق في أنه لم يتعمق في الأدب الفرنسي المعاصر له،ولا تغلغل في الثقافة الفرنسية والآداب الغربية القديمة والحديثة، وكأن حياته في القصر لوته عن رسالته وغايته . وأبان طه حسين عن ذلك بياناً دقيقاً ، فقال : «كان شوقى في أول أمره مثقفاً يحب الثقافة ، ويشيد في طلبها والتزيد منها ، ولكنه كان كغيره من الشبان المصريين ، يسيرون في الدرس والتحصيل على غير هدى ، ولا سيا حين يدرسون في أوربا ، لا يقرأون من الأدب الفرنسي مثلا إلا ما لا بد للرجل المثقف من قراءته في هذه الآثار العليا التي ُفرضت على الناس فرضاً ، فأما التأنق فى الثقافة والتماس الترف فى الأدب فلاحظَّ لهم منه . وكذلك كان شوقى حين ذهب إلى فرنسا آخر القرن الماضي ، إذا ذكر الشعر الفرنسي ذكر لامرتين وبحيرته التي ترجمها إلى العربية ، أو ذكر لافونتين وأساطيره التي قلدها في العربية ، وإذا ذكر الفلسفة ذكر جول سيمون . ومن المحقق أن آثار لامرتين ولافونتين آيات في الأدب الفرنسي ، وأن فلسفة جول سيمون لها قيمتها ، ولكنك تلاحظ أن شوقى لا يذكر بودلير أو ڤرلين أو سولى بريدوم أو مالارميه من الشعراء الفرنسيين ، ولا تراه يذكر تين أورينان أو برجسن من الفلاسفة ، ذلك لأنه لم يكن يسير فى ثقافته على هدى ، وإنما يأخذ من الأدب الفرنسي أيسره وأدناه إلى متناول اليد . وكذلك كان تجديد شوقى متأثراً بهذا الحظ من الثقافة الفرنسية أى أنه كان يتأثر بالقديم الفرنسي أكثر مما كان يتأثر بالجديد ، ولو قد اتصل شوقى بالمجددين الذين عاصروه في شبابه من شعراء الفرنسيين لسلك شعره سبيلا أخرى ، ولكنه لم يفعل ، ولكنه لم يطلق لطبيعته مما هي عليه حريثها ، بل قيَّدها وأرادها كارهة على أن تتأثر فى إنتاجها الأدبى بسياسة القصر حينئذ وما كان يحيط به من الظروف، ولوقد أطلقها وأرسل لها العنان بعض الشيء لغيرت حياة الشعر العربي الحديث ولست في حاجة إلى أن أتكلف المشقة في الاستدلال على ذلك ، فقد كانت طبيعة شوقى من الخصب والقوة بحيث لم تكن تذوق أثراً أدبينًا يمكن محاكاته إلا حاولت هذه المحاكاة وجدَّت فيها، وكانت توفَّق أكثر

97

لأحيان في هذه المحاكاة توفيقاً عظيماً ، فلو أن شوقى قرأ الإلياذة والأودسة كاملتين ، وفهمهما حق الفهم ، وأطلق لنفسه حريتها لحاول أن ينشئ لشعر القصصى في اللغة العربية ، لا أقول على نحو ما كانت الإلياذة والأودسة من الطول ، ولكن على نحو ما كانت الإلياذة والأودسة من الفن . ولو أن شوقى قرأ تمثيل اليونان وتمثيل المحدثين ، وأطلق لطبيعته حريتها لمعى بالتمثيل شعراً ونثراً في شبابه ، ولأعطى اللغة العربية من هذا الفن حظاً له قيمة حيحة<sup>(1)</sup>

وواضح أن طه حسين يأخذ على شوقى تقصيره فى الثقافة بالأدب ليونانى القديم وبالأدب الفرنسى المعاصر له ، وما كان يجرى فيه من حركات وموجات بعضها فى إثر بعض ، ويقول إنه إنما يتأثر بالقديم قرضى السابق له عند لامرتين ولافونتين وأضرابهما . وقد لاحظنا أيضاً قصوره فى هذا الجانب ، فإنه لم يتابع لافونتين فى عمل ديوان خاص بأساطير قصصية ، بل انصرف عن هذا الفن ، وأيضاً فإنه لم يتابع لامرتين وأمثاله فى حب الطبيعة وجعَلها ميداناً لتأملاته وسبحاته وأحلامه الصوفية ومناجاته قروحية ، بل استمر يطفو كشعراء العرب على السطح الحارجى .

ومع ذلك لا نستطيع أن ننكر جريان التيار الأوربي في شعره ، ربما كان يجرى في تقطّع ، أو يجرى أحياناً جرياناً غير محسوس ، ولكنه يجرى على كل حال ، فيتجه إلى الشعر القصصي ، ويتجه إلى الشعر التاريخي ، وتبتُ ذرات وجزئيات منه في شعره ، ويتصل بالحضارة الحديثة ، فيصف القُطُر وليارات والغواصات وسفن البحار . وأخيراً ينجاب التيار ، كما ينجاب الضباب عن رواياته التمثيلية .

وينبغى أن نعرف أنه كان يجرى بجانب هذا التيار الأوربي الجديد أسراب من مياه تركية ، إذ كان شوقى يحسن لغة الترك ، فكان ينقل عنها أحياناً

( ۱ ) حافظ وشوقی « طبعة سنة ۱۹۳۳ » ص ۲۰۰ .

بعض مقطوعات له ، أثبتها فی شوقیاته ، بل نحن نبالغ إذا سمیناها مقطوعات ، إنما هی صور أدبیة رأی أن ینقلها إلی العربیة من مثل قول شاعر ترکی :

ما تلك أهدابي تنظَّ م بينها الدمعُ السكوبُ

بل تلك سُبْحَة لؤلؤ تُحْصَى عليك بها الذنوب

وهى تدل أيضاً على أن اتصاله بالأدب التركى لم يكن اتصالا عميقاً ، وكأنما لم يكن يعنيه ذلك ، أو كأنه شُغل عنه بالتيار الأوربى الكبير .

بل إن هذا التيار الأوربى نفسه يتضاءل أمام التيار العربى ، فهو إن بدا فى حقبة اختنى فى حقب أخرى تحت سيول مهمرة من الموسيقى العربية التى كان يحسنها شوقى إلى أبعد حدود الإحسان . ومعنى ذلك أن التيار العربى القديم كان أقوى وأعنف من التيار الأوربي الجديد ، ولذلك بدا شوقى محافظاً فى أغلب حياته ، وبدا ما يدخله من الغرب كأنه جُزر منفصلة فى النهر العربى الكبير .



لمقاد

من يؤرخ لنقدنا الحديث يستطيع أن يلاحظ أنه كان في أكثره طوال القرن لتاسع عشر وأوائل القرن العشرين نقداً لغويناً جامداً لاحياة فيه ولاروح، إذكان يحتمد على الإلمام بالمقاييس اللغوية الجافة وما يتصل بها من نحو وصرف وعروض وبلاغة ، فلما فتح شوقى عينيه على عالم الشعر رأى من الحير له أن يترود بأكبر زاد من هذه الثقافة ، حتى لايقع فى عنت النقاد ، وكان عماده كتاب و الوسيلة الأدبية » للشيخ حسين المرصفى ، فألماً بما فيه من مسائل لغوية ومن نصوص شعرية وخاصة ما اتصل بالبارودى .

وبدأ فأخرج سنة ١٨٩٨ الجزء الأول من ديوانه (الشوقيات) وقدم له مقدمة أبان فيها عن تصوره للشعر وعما ينبغى أن يكون عليه ، وحاول أن يحدُّد تحت تأثير ما قرأ فى الأدب الفرنسى لڤيكتور هيجو ولامرتين ولافونتين ، فكان ذلك سبباً لاصطدامه بالنقاد حينئذ ، إذ رأوا فيه محاولة للخروج على تتقاليد العربية ، فقد كانوا لا يتصورون من الشعر إلا ما كان على المثال القديم .

وهبٌ محمد المويلحى فى صحيفة ( مصباح الشرق ) يكتب مقالات متفرقة ينقد بها هذا الاتجاه إلىالتجديد عند شوقى وتجيَّ عليه منغير وجه ، زاعماً ن الشعر العربى ليس فى حاجة إلى تجديد ، ومندداً بعثرات لغوية وجدها عند شوقى(١) ، وحاول أن يهدمه بها هدما .

٩ ٥

شوقى شاعر العصر الحديث

ورُوِّع شوقى لهذه الحملة المنكرة . وكان اليازجى قد حمل عليه أيضاً حملة شعواء حين أخرج فى سنة ١٨٩٧ قصته النثرية « عذراء الهند »<sup>(١)</sup> . فكان ذلك كله باعثاً على فزعه . وكان يحسن به أن لا يقيم وزناً لهذا النقد ، لأنه نقد لغوى ، أكثره لا يقوم على الحق من حيث هو ، ونقصد الحق اللغوى ، وإنما يقوم على حماية اللغة كما يتصورها هذان الناقدان وأمثالهما من المحافظين الذين يتألبون على كل جديد ، لا لشىء إلا لأنه يخالف أذواقهم أوطبائعهم الموروثة ، وما ألفوه فى نظم الشعر وصنعه .

وهذه الحركة فى حقيقتها كانت دليل اختلال حدّث بين الشعر والنقد ، فالشعر قد أخذ فى التغير ، لأن حماعة من الشعراء تثقفت الثقافة الغربية ، واطلعت على الآداب الأجنبية ، فأ رُهمِ حسَّها ، ورق ًمزاجها ، وتهذب ذوقها . وليس هذا فحسب ، فقد رأى َشوقى وأمثاله أن الشعر العربى بصورته المألوفة أصبح مملا لكثرة دوران معانيه بين الشعراء من امرئ القيس وزهير إلى عصرهم فى أمثلة ونماذج لا تتبدل مهما مرَّت الأحقاب والدهور .

ولم يتطور النقد مع هذه الحركة ولا تقبَّلها قبولا حسناً ، فقد رأى فيها عدواناً على التراث ، وهبَّ يصارع ويدافع عن حمى الصورة القديمة متخذا من اللغة ومقاييسها حججه وأدلته . ومعنى ذلك أنه حدث فعلا ضرب من اختلال التوازن بين الشعر الحديث كما يتصوره شوقى و بين النقاد ، فعندما حاول أن ينزع عن نفسه بعض التقاليد وأن يقول الشعر بطريقة جديدة تتغير فيها بعض موضوعاته و بعض أساليبه محتفظاً بالإطار العام القديم لم يعجبهم ذلك ، بل راحوا ينعون عليه قصوره اللغوى ، وأنه لم يُوَّتَ الهبة التي تجعله يقدر المثل العليا القديمة للشعر العربي .

وكأن هؤلاء النقاد يريدون استمرار الحياة العربية والأدب العربى بالصورة المألوفة لهم ، وهم لا يكادون يتصورون ما حدث فعلا ويحدث فى الحياة الأدبية المصرية ، بل فى الحياة العامة للمصريين ، فإن هذه الحياة أخذت تتأثر

(١) شوقى لشكيب أرسلان ص ٤ ه وما بعدها .

47

يالحضارة الأوربية المادية ، كما أخذت تتأثر بكل جوانب هذه الحضارة من علم وثقافة وأدب وشعر ، فكان من الضرورى أن يظهر ذلك عند الشبان التشيين وأن يحاولوا الإفادة مما يقرأون . وثار محمد عثمان جلال واتخذ العامية وسيلة إلى شعره ، لأن وسيلة هؤلاء النقاد المحافظين ونقصد اللغة العربية التى يقومون عليها لم تعد صالحة فى رأيه . ولم يتشر شوقى ؛ بل حافظ محافظة تُحمّد له على الإطار العام لأساليب هذه اللغة وأساليب شعرها ، ومع ذلك لم يعجب التقاد ، ولا أصاب هوى أنفسهم ، لأنه لم يسَبْد وقوراً فى ديوانه ولا محافظ الشعر العربى وكاذبه ، فكان لا بد أن يصدوه عن هذه السبيل وأن يردوه إلى تقاليد الشعر العربى المورونة .

ونظن ظنيًّا أن هذا النقد المحافظ الذي استقبل شوقى في شبابه أثمَّر فيه آثارًا كباراً ، فإن فورة التجديد التي نقرؤها في مقدمته لشوقياته لا تلبث أن تهدأ في نفسه . ويتصبع شوقى في القصر وفي إطار الشعر العربي القديم، يعارض قصائده في كل فن ، كأنه يريد أن يثبت لا صلته بالشعراء القدماء فحسب ، بل أيضاً تفوقه وانتصاره عليهم .

ومعنى ذلك أن هذا النقد أعد شوقى نفسياً لأن ينساق فى تقليد الشعر للعربى الذى تقد مه ، وخاصة أمثلته الممتازة ، وبرز التقليد فى معارضاته ، وحتى قصائده الأخرى التى لم يعارض بها أحداً صاغها على الأنماط الموروثة . وبذلك كان للتقليد عنده هيئتان : هيئة معارضة حين يعمد إلى المتنبى أو البحترى أو غيرهما فيقلد بعض قصائدهم ، وهيئة أخرى كانت أعم من ذلك ، فإنه كان دائماً حين يصنع شعره يعتمد الصورة العامة للشعر العربى ويبنى على صياغاتها . وبذلك بدا شوقى محافظاً محافظة شديدة على المثال العام لهذا الشعر ، على الرغم من اختلاف ذوقه وحسه وشعوره ، واختلاف ثقافته وما اطلع عليه من الأدب الفرنسى ، فكل ذلك رأى أن يدعه خلف المسرح أو وراء الستار . وكان يجمل بشوقى أن لا يُصيخ لهذا النقد ، وأن لا يدع له كل هذا التأثير فى حياة شعره وفنه ، وأن يعرف أن هؤلاء الشيوخ من النقاد لا يصلحون للحكم على آثار الشباب ، إذ يختلفون معهم فى كل شىء ، فهم لا يرون من الحياة إلا ما تحت أعينهم ، وهم لا يستمرئون من الشعر إلاصوره المملولة يجترُها الشعراء منذ القرن الرابع، بل منذ القرنين الثانى والثالث للهجرة ، بل لعلهم لا يستمرئون سوى الشعر الجاهلى وما يتصل به من الشعر الإسلامى ، وكل ما عدا ذلك باطل وقبَبْض الريح .

ونحن لا نبالغ فى الحملة عليهم ، إذ أفادوا شوقى من حيث وصله بالصياغة العربية ، فقد وجَّهوه للتمكن من السيطرة على القيثارة القديمة، وطبعوه بطوابعها ، حتى أصبح لا يكاد يختلف فى شىء عمن تقدموه ، وخاصة حين يصرِّح أنه يعارضهم ولا يضمر ، وحين يحجز نفسه فى مُثْلهم ونماذجهم .

كان هذا النقد المحافظ إذن مفيداً لشوقى من حيث تدريبه تدريباً واسعاً على القوالب القديمة ، حتى استطاع أن ينهض فى بعض قصائده بمحاكاة القدماء محاكاة دقيقة . وبذلك اندمج صوته فى صوت الشعر العربى العام ، بل استطاع أن ينفذ إلى خير ما فى هذا الصوت من أنغام وألحان .

ولكن فى الوقت نفسه جى عليه هؤلاء النقاد المحافظون جناية كبرى ، فقد جعلوه يغلق بيديه أبواب التجديد الذى أعلن عنه فى مقدمة شوقياته ، ومن ثم أهمل الشعر القصصى الذى استفتح حياته الفنية به ، وجرى فى إثر سابقيه يمدح الحديوى فى المواسم والأعياد .

وحدث بعد ذلك أن اتسعت موجة الاتصال بالآداب الأوربية ، وأن أضاف المصريون إلى الاطلاع المنظم على الأدب الفرنسى اطلاعاً منظماً آخر على الأدب الإنجليزى . ولم يكتف من اطلعوا على هذا الأدب الأخير بقراءة آثاره فحسب ، بل أخذوا يقرأون النقد المكتوب عنه ، وتوسعوا فقرأوا فى اللغة الإنجليزية عيون الأدبين الفرنسى والألمانى اللذين تُرْجا إليها ، كما قرأوا شيئاً عن حركات النقد هناك ، وأخذوا يفكرون فى شعرنا وفى أدبنا ، ويرونهما قاصرين قصوراً شديداً بجانبالأشعار والآداب الأوربية المختلفة . وبذلك أصبحنا إزاء طائفة جديدة من الشباب تطلع اطلاعاً منظماً على لآداب الغربية ، فتقرأها، ثم تقرأ ما كُتُبَبَ لدى القوم عن نظريات الذوق وحمال وطريقة التعبير ، وصلة الشعراء ببيئاتهم ووراثاتهم ، وأسس جودة فسَنَّهم ورداءته ، وذاتيتهم فى شعرهم ونفسياتهم ، ومدى إحساسهم بالطبيعة وتعبيرهم عن الفرد والجماعة ، وغير ذلك مما تنساب جداوله وفروعه فى النقد الغربى .

وكان من ثمار ذلك أن ظهرت فى أوائل القرن العشرين نزعة جديدة فى عقد والشعر تقابل النزعة القديمة المحافظة ، لم يكن أصحابها ممن درسوا فى الأزهر و عاشوا على حفظ الكتب اللغوية القديمة ، وإنما درسوا فى تعليمنا المدنى عام ، واستمر بعضهم حتى تخرج فى مدرسة المعلمين العليا ، وانقطع بعضهم عن الدراسة ولكنه أكمل نفسه ودروسه .

وكان الحملة الحفظة للواء هذه الحركة هم عبد الرحمن شكرى وإبراهيم عبد القادر المازنى اللذين تخرجا فى مدرسة المعلمين وعباس محمود العقاد الذى م يتخرج فى مدرسة المعلمين ، ولكنه استوعب حظاً واسعاً من الأدب الغربى لا يقل عما استوعبه زميلاه ، وكانت وسيلتهم جميعاً إلى ذلك اللغة الإنجليزية لتى أتقنوها وأحسنوا فهمها ودرسها .

ولم يتجه عبد الرحمن شكرى إلى النقد ، وإنما اتجه مباشرة إلى إحداث مذج جديدة فى الشعر العربى لا تدور فى فلك المديح ، وإنما تدور فى فلك حياة والإنسان بخيره وشره والدنيا بآثامها وآلامها ، و أخرج الجزء الأول م هذه النماذج سنة ١٩٠٩ وكان يقابله العقاد والمازنى وقد جمعا بين الحُسْنَيين م النقد والشعر ، فنظما على الطريقة الجديدة التى بدأها شكرى ، وأكدا مريان دفيَّة نقد جديد يستمد من النقد الإنجليزى ومن غيره، مما قرآه عل مزلت وشللى وسبنسر وبيرك وهجل ولوك وسنت بيف ووردز ورث ودى كوينسى مغيرهم كثير <sup>(1)</sup>.

وبذلك تغيَّر النقد العربي ، فلم يعد شيوخ المدرسة القديمة وحدهم يُنقدون \_\_\_\_\_\_\_ ( 1 ) انظرفي ذلك : «الشعر غاياته ورسانطه » للمازني طبع مطبعة البسفورسنة ١٩١٥ . ويجرِّحون ، بل دخل عليهم عنصر جديد ، ولم يلبث أن تقدمهم وتفوق عليهم ، وهو عنصر كان يتلاءم والثقافة الحديثة ، وكانت نظرات أصحابه فى الشعر نظرات جديدة لم يتعودها الشيوخ ، ولم تكن تتصل بلغة الشعر ، إنما كانت تتصل بوظيفته وقيمته وغايته وتأثيره ومتى تكون القصيدة جيدة ومتى تكون رديئة ، وكيف ينبغى أن تصبح تجربة موحدة لا خليطاً من مديح ووصف وغزل .

1 . .

وعلى هذا النحو لا نتقدم طويلا فى القرن العشرين حتى يوجد عندنا نقد حقيقى إذ تحوَّل النقد العربى تحت أيدى المازنى والعقاد وتجارب شكرى الفنية إلى فن ممتاز يستطيع أن يناقش الشاعر وعمله وتأثيره فى عقول قرائه ، وكل ذلك يهتدى فيه الناقد بما قرأه فى الأدب الإنجليزى والنقد الإنجليزى وما اطلع عليه من تحليل القوم لشعرائهم ودراساتهم لشعرهم .

وقد ذهب العقاد يقدم الجزء الثانى من ديوان شكرى ، وكان ذلك فى سنة ١٩٦٣ : فأتى عليه ثناء جزيلا وتعرض للشعر الحديث وما ينبغى أن يكون عليه من التعبير عن النفس وحياة الأمة المادية والاجتماعية . وكان لهذه الحركة الجديدة خصوم من بيئة المحافظين التى سبق أن تحدثنا علما ، وكانوا يستفتحون نقد أصحابها من بيئة المحافظين التى سبق أن تحدثنا علما ، وكانوا يستفتحون نقد أصحابها بأن أسلوبهم إفرنجى لا يشبه أساليب العرب ، فحاول العقاد فى مقدمته لديوان شكرى أن يرد على هذه الدعوى وأن يبين أن الشعر يفصح عن النفس الإنسانية أيناً كانت ، وأنه ليس فيه ما يسمى إفرنجيناً وغير إفرنجى أو شرقيناً وغربيناً . قد يكون فيه أثر الجنس الآرى والسامى ، ولكن لو أن ساميناً نزع فى خياله مترعاً آريناً ألا نعدته من الجنس الآرى أو الغربى ؟ وظل يدافع عن شكرى العقاد، وأربح تلك الحقبة من شعرنا ونقدنا وما شاع فيها من هذا الذوق الجديد، يقول :

« نحن اليوم غيرنا قبل عشرين سنة، لقد تبوأ منابرَ الأدب فنية ٌ لاعهد لهم بالجيل الماضي ، نقلتهم التربية والمطالعة أجيالا بعد جيلهم ، فهم يشعرون

شعور الشرقي ، ويتمشَّلون العالم كما يتمثله الغربي . وهذا مزاج أول ما ظهر من ثمراته أن نزعت الأقلام إلى الاستقلال ورَفْع غشاوة الرياء والتحرر من القيود الصناعية . . . وحسب الأدب العصرى الحديث من روح الاستقلال في شعرائه أنهم دفعوه من مراغة الامتهان التي ءَفَتَّرت جبينه زمناً ، فلن تجد اليوم شاعراً حديثاً بهنيُّ بالمولود وما نفض يديه من تراب الميت ، ولن تراه أيطرى من هو أول ذامِّيه في خلوته ، وُيقَنْدَع في هجومن ْ يُكبره في سريرته ، ولا واقفاً على المرافئ يودِّع الذاهب ، ويستقبل الآيب ، ولا متعرضاً للعطاء يبيع من شعره كما يبيع التاجر من بضاعته . وما بالقليل من هذه الروح الشَّماء في الأدب أن تُجمُّهز على آداب المواربة والتزلف بيننا أو تردها إلى وراء الأستار ، بعد إذ كانت تنشد في الأشعار، وينادَى بها في ضَحْوة النهار. . . ولا مكان للريب في أن القيود الصناعية التي أشرنا إليها ستجرى عليها أحكام التغيير والتنقيح فإن أوزاننا وقوافينا أضيق من أن تنفسح لأغراض شاعر ، تفتَّحت مغالق نفسه ، وقرأ الشعر الغربي ، فرأى كيف ترحِّب أوزانهم بالأقاصيص المطولة والمقاصد المختلفة ، وكيف تلين في أيديهم القوالب الشعرية ، فيودعونها ما لا قدرة لشاعر عربي على وضعه في غير النثر . . . ولقد رأىالقراءبالأمس في ديوان شكرى مثالا من القوافى المرسلة والمزدوجة والمتقابلة،وهم يقرأون اليوم فى ديوان المازني مثالامن القافيتين : المزدوجة والمتقابلة . ولانقول إن هذا هو غاية المنظور من وراء تعديل الأوزان والقوافي وتنقيحها ، ولكنا نعده بمثابة تهيؤ المكان لاستقبال المذهب الجديد ، إذ ليس بين الشعر العربي والتفرغ للماء إلا هذا الحائل ، فإذا اتسعت القوافى لشتى المعانى والمقاصد ، وانفرج مجال القول بَرَغت المواهب الشعرية على اختلافها ، ورأينا بيننا شعراء الرواية وشعراء الوصف وشعراء التمثيل ثم لاتطول نفثرة الآذان من هذه القوافى لاسيا فى الشعر الذي يناجى الروح والحيال أكثر مما يخاطب الحس والآذان ، فتألفها بعد حين ، وتجترئ بموسيقية الوزن عن موسيقيةالقافية الواحدة » .

والعقاد يقرر في هذه المقدمة المذهبَ الجديد ، فهو مذهب جيل ناشئ

تربيَّ تربية جديدة قوامها الثقافة الغربية ، ونقلته هذه الثقافة من مزاج قومه القديم إلى مزاج أدبى جديد ، وهو مزاج يقوم على اعتداد الشخص بنفسه ، وخلعه لثياب الرياء والملق ، أو بعبارة أخرى لثياب المديح والزلبى ، وَنزْعه لنفسه من عوائق التكلف والقيود الصناعية الثقيلة . ولعله يشير بذلك إلى شوقى وأمثاله ممن كانوا يضربون شعرهم على الطريقة القديمة وخاصة طريقة شعر المناسبات من مديح وغير مديح . أما شكرى وأما صاحباه المازنى والعقاد فقد أخذوا ينظمون على مذهب جديد يُلْغَى فيه شعر التهانى والمديح والحجاء ، الناس، وأحلامهم الداخلية وأوهامهم وخواطرهم العقلية .

ثم ليس هذا كلَّ الجديد الذى جاءوا به ، فقد أخذوا يخضعون الشعر العربي لا لموضوعات الشعر الغربي فحسب ، بل أيضاً لحركاته وقواعده في قوافيه ، فقد رأوا شعرنا يخلو من الشعر القصصى والشعر التمثيلي ، فظنوا أن ذلك يرجع إلى الصعوبات الموجودة في نظامه، واقترحوا أن يتخلص من القافيه ، كما يتخلص الشعر الإنجليزي عند شكسبير وغيره ، فنظموا شعراً مرسلاً من القوافي ، يريدون أن يتخطوا هذه السدود التي تحول في رأيهم بين شعراتنا وبين نظم الشعر القصصى والشعر المسرحي وحتى شعر الوصف !

ويشدُّ العقاد على يدى المازنى وشكرى حين يراهما يحاولان التجديد فى هذا الجانب ، وكأنه يرى فى ذلك تباشير فجر جديد لنهضة الشعر العربى ، فلن يتصعب على الشعراء فى المستقبل أن ينظموا قصصاً أو مسرحيات ، فقد رُفعت الكلفة ، ورُفع العبء عن كاهلهم ، ولم يبق إلا أن يتقدموا لينهضوا بالمذهب الجديد .

ولعل من الطريف أن نشير هنا إلى أن محاولات هؤلاء الذين رفعوا عن الشعر العربي أغلال القافية كانت محدودة جداً في ميداني القصص والتمثيل ، فلم يستطع أحد الثلاثة أن ينتج قصيدة قصصية طويلة تبلغ آلاف الأبيات كما نعرف في الإلياذة مثلا ، ولم يستطع واحد منهم أن ينتج تمثيلية ، بل ظل الشعر عندهم ينحدر فى مسارب ضيقة ، هى مسارب الشعر الغنائى العام الذى يغنِّى النفس وآمالها وآلامها .

ومعنى ذلك أن رفع الحواجز والسدود من أمامهم لم يؤت الثمرة المرجوّة منهم ، وقد قام بالمحاولة بعدهم غير واحد فلم يوفقوا ، لأنهم جميعاً تحرروا لا من القافية وحدها ، بل أيضاً من الأسلوب والحيال ، فسقط هذا النوع من الشعر ، وعبثاً حاولوا أن يقيموه معتمدين على الحواطر النفسية وحدها أو على القصص وحده فإن ذلك لم يُغشهم من أمرهم شيئاً، إذ لابد أن يحل مكان القافية المرفوعة قيم شعرية جديدة ، فإذا رُفعت القافية وُرفع معها الأسلوب والصياغة والحيال الحصب لم يعد هناك شعر ، بل أصبحت تقرأ نثراً وما يشبه النثر .

وبينما كان شكرى والمازنى والعقاد يقودون هذه الحركة وقع تصادم بينهم أو قل بين المازنى وشكرى ، فقد هاجم شكرى فى مقدمة الجزء الحامس من ديوانه المازنى واتهمه بإغارته على شالمى وهينى وغيرهما . ووضعت الحرب أوزارها ورجع شوقى من منفاه ، وكان شعره فى رأى المازنى وصاحبه العقاد يجب أن يُنْبُبَذَ لأنه لا يتجرى على سنن المذهب الجديد .

ويظهر أن بعض الصحف الأسبوعية وخاصة «صحيفة عكاظ » أخذت تشيد بشوقى وشعره وتحط من العقاد وصاحبه « واستطالت عليهم بالشتم وعيَّرتهما بالتقصير عن قدر شوقى والتخلف عن شآوه » . وكان ثمرة ذلك كله أن أنَّف العقاد والمازنى كتيَّباً سمياه « الديوان » وأخرجا منه حلَّقتين ، تناولا فى خلقة الأولى منه شوقى وشكرى وفى الثانية شوقى والمنفلوطى .

وانصب العقاد على شوقى ستوْط عذاب ، فأنكر تقليده للشعر القديم ، وأنكر صوره الأدبية فى رثاء محمد فريد وعثمان غالب ومصطفى كامل والأميرة فاطمة ، وتجاوز الاعتدال فى نقده إلى غير قليل من العنف ، وكأن شوقى ستحال أمامه إلى صم ينبغى أن يحطمه ، بيما ذهب المازنى يُزرى على شكرى ولمنفلوطى وطريقتهما فى الشعر والكتابة .

وتهمنا هذه المعركة التي أجَّج نارها العقاد ضد شوقى ، فقد ذهب يشن

عليه حرباً شعواءً ، وإنه ليقول له في معرض نقده : « اعلم أيها الشاعر العظيم أن الشاعر من يشعر بجوهر الأشياء لا من يعدِّدها ويحصى أشكالها وألوانها، وأن ليست مزية الشاعر أن يقول لك عن الشيء ماذا يشبه ، وإنما مزيته أن يقول ما هو ويكشف عن لُبابه وصلة الحياة به . وليس هم الناس أن يتسابقوا في أشواط البصر والسمع ، وإنما همهم أن يتعاطفوا ويُودع أحسُّهم وأطبعهم في نفس إخوانه زبدة ما رآه وما سمعه ، وخلاصة ما استطابه أوكرهه . وإذا كان وَكُنْدُك من التشبيه أن تذكر شيئاً أحمر ، ثم تذكر شيئين أو أشياء مثله في الاحمرار ، فما إن زدت على أن ذكرت أربعة أو خمسة أشياء بدل شيء واحد ، ولكن التشبيه أن تطبع في وجدان سامعك وفكره صورة واضحة مما انطبع فى ذات نفسك . وما ابتُد ع التشبيه لرسم الأشكال والألوان فإن الناس جميعاً يرون الأشكال والألوان محسوسة بذاتها كما تراها ، وإنما ابتدع لنقل الشعور بهذه الأشكال والألوان من نفس إلى نفس . وبقوة الشعور وتيقظه وعمقه واتساع مداه ونفاذه إلى صميم الأشياء يمتاز الشاعر على سواه . . . وصفوة القول أن المحكَّ الذي لا يخطئ في نقد الشعر هو إرجاعه إلى مصدره ، فإن كان لا يرجع إلى مصدر أعمق من الحواس فذلك شعر القشور والطلاء ، وإن كنت تلمح وراء الحواس شعوراً حيًّا تعود إليه المحسوسات كما تعود الأغذية إلى الدم ونفحات الأزاهر إلى عنصر العطر فذلك شعر الطبع القوى والحقيقة الجوهرية »<sup>(١)</sup> .

والعقاد يحاول أن يلفت شوقى إلى مسألة دقيقة فى صياغة الشعر وصناعته ، إذ يراه يُعنْنَى بالتشبيهات كأنها غاية فى نفسها،وهى غاية تفسد شعره إذ تجعله يغفل الإفصاح عن الشعور ، فهو يجلجل ويدوًى بهذه المسألة الفنية وأشباهها على حساب أغراض شعره الأساسية ، وهى التعبير عما يجده ويحسه ، هكذا يريد العقاد أن يقول .

 أن القصائد كانت أول الأمر أى فى العصرين الجاهلى والإسلامى تعبِّر عن غرضها مباشرة مع بعض العناية بالألفاظ والصور والتشبيهات ، ولكن لا نصل إلى العصر العباسى حتى تتبدل الحياة ، وحتى يحسَّ الشعراء أنهم يبدئون ويعيدون فى معان محفوظة . حينئذ تحوَّل اتجاههم فى الشعر من غرضه الأساسى إلى العناية بما يُطوى فيه من زخرف البديع ، وما زالوا بهذا الزخرف حتى عقَدًوه بل حتى حولوه إلى ما يشبه التمارين الهندسية المستغلقة .

ومعنى ذلك أن القيم الفنية انعكست فى الشعر العربى منذ العصر العباسى أو قل بعبارة أدق إن القيم تغيرت ، فلم تعد الصورة أو العبارة الأدبية وسيلة للشعر ومعانيه فى الرثاء والمديح وغيرهما ، بل أصبحت غاية فى نفسها ، فهى لا تعبير عما يجده الشاعر ، وإنما تعبر عن نفسها ، فلا غرض وراءها غير الزينة والزخرف اللفظى وروعة السامعين وجذب أنظارهم إليها وبها .

ويبالغ العقاد فى ذلك بالقياس إلى شوقى فإنه لم يكن يُعنّنَى بالزخرف اللفظى وما يتصل به من زينة تشبيه وغير تشبيه عناية عصور الانحطاط فى اللغة العربية ، ولا حتى عناية أبى تمام وأضرابه من العباسيين . إنما كل ما يلاحتظ عليه حقًّا أنه اندفع نحو شعر المناسبات ، وبذلك حجبَب عن نفسه إلى حد بعيد الأضواء الغربية التى كان يمكن أن تنساب إلى شعره ، ولم يعد يظهر مها إلا ألوان خافتة ، بل قل ظلال تهتز من بعيد فى الفرعونيات وما ينتظم فى سلكها .

وأخذ العقاد فى هذا الكتيب « الديوان » <sup>أ</sup>يشرِّح أشعار شوقى ويُجبَرِّحُها ، ويحاول بكل ما يستطيع أن يثبت أنها طبل أجوف ، بل هى عظام نخرة ، فلا شعر فيها ولا عاطفة ، وإنما فيها التفكك والإحالة والولوع بالأعراض دون الجواهر ، وما يمكن أن يسمنَّى شعوذة وأصدافاً من التشبيه غير لامعة .

وكل ذلك كان معناه الثورة الشديدة على شوقى ، وهى ثورة تتحول عند العقاد إلى ما يشبه النضال والحصومة ، وكأنه يرى شوقى خطراً على الجيل الناشئ ، فهو يريد أن ينحِّيه عن طريقه حتى يبدأ التجديد الواضح فى الشعر العربي ، وحتى لا يضطرب الشعراء بين التجديد والتقليد كما يضطرب شوقى ، وكان شعره يروج فى أوساط الأدباء والمثقفين ، فكان ذلك يزيد فى َحنق العقاد وغضبه وثورته .

وحدث فى أثناء ذلك أن نالت مصر بعض الثمرات من حركتها الوطنية ، فأُعلن تصريح ٢٨ من فبراير سنة ١٩٢٢ وقام النظام النيابى وشعر المصريون أنهم استردوا حرياتهم وخاصة ما اتصل منها بالفكر والرأى . وكان من آثار ذلك أن كثرت الأحزاب ، فبينما لم يكن قبل الحرب الأولى فى هذا القرن غير حزب الأمة والحزب الوطنى أصبح بمصر أحزاب مختلفة من وفديين ودستوريين إلى شعبيين واتحاديين ، وكان لكل حزب صحفه ، وكان الحزب الوفدى بزعامة سعد زغلول يحتل المكانة الأولى فى نفوس الشعب ، فكانت صفه هى التى تُقرراً ، وهى التى يُقشل عليها الجمهور ، فرأت الأحزاب الأخرى أن تقوم بالأدب وعترضه على الجمهور ، حتى تروج صحفها ، وحتى يقبل الناس على بالأدب وعترضه على الجمهور ، حتى تروج صفها ، وحتى يقبل الناس على قواءتها . ولم تكتف الأحزاب المعارضة للوفد بذلك فى صفها اليومية، بل أصدرت صعفا أسبوعية خاصة بالأدب ودراساته فى الغرب والشرق على نحو ما أخرج وعام الدستوريون السياسة الأسبوعية ، وكان يكتب فيها هيكل وطه حسين والمازى واجه ذلك الوفديون عركة مقابلة فى صفهما ، وحتى يقبل الناس على وعام الدستوريون السياسة الأسبوعية ، وكان يكتب فيها هيكل وطه حسين والمازى وران العقاد كاتبهم الأول فى الغرب والشرق على نحو ما أخرج وكان العقاد كاتبهم الأول فى الغرب والشرق على نحو ما أخرج وكان العقاد كاتبهم الأول فى المهابة فى الغرب والشرق على نحو ما أخرج وكان العقاد كاتبهم الأول فى السياسة والأدب والنقد .

وبجانب هذه الصحافة نشطت الصحافة الشهرية وعلى رأسها الهلال والمقتطف. فكان من ذلك كله نشاط واسع فى أدبنا السياسى وفى النقد الأدبى، وذهب طه حسين يدعو دعوته المشهورة وهى أن الأحكام التاريخية فى الأدب ليست إلا أحكاماً إضافية ، وأخذ يشك فى الشعر الجاهلى ، ونشر كتاباً فيه أحدث ضجة واسعة . وفى الوقت نفسه كان هناك منزع مخاصم لطه حسين وأمثاله ، وهو منزع محافظ يقوم على احترام التراث العربى القديم والأحكام التاريخية السابقة . واتسعت رقعة المسألة لا بين طه حسين وخصومه ، بل بصفة عامة بين مَن سُمُّوا مجددين ومحافظين ، واتخذ النزاع أشكالا مختلفة ، وحمل مصطفى صادق الرافعى راية المحافظين لاضد طه حسين فقط بل ضد كل من حدثته تحسه بالثورة على الأدب العربى ، وأثار هو وسلامة موسى في مجلة الهلال

تقسه بالثورة على الأدب العربى ، وأثار هو وسلامة موسى فى مجلة الهلال بحتًا طريفاً فى القديم والجديد ، فسلامه موسى يشك فى كل التراث العربى ، ويقول إن الحياة المادية تغيرت فلا بد أن يتغير الشعور وأن تتغير لعواطف ، ولا بد من تغير التعبير وتغير الأدب جملة ، ويقول الرافعى إن لأدب العربى يتسع لكل جديد ، وإنه ليس أدبا عربيباً كلُّ ما يخرج على أساليب العرب وطرقهم . وتشتد المعركة ، ويدخل فيها العقاد ، وتتسع الحصومة يه وبين الرافعى حتى ليكتب فيه كتابه « على السفود » يعيب آراءه ويعيب شعره خاصة ، وكأنه جاء ليرداً عدوان العقاد على شوقى .

وفى أثناء هذا النقد الأدبى الصاخب يكتب نقاد وشبان مختلفون فى المجلات ، وتر مسائل كثيرة فى الأدب وتحليله ، وخاصة مسألة القديم والجديد فى الشعر ولا ينظم شوقى فى المديح وحده، وإنما ينظم أيضاً فى حوادث ومناسبات جديدة تصل بحياتنا الوطنية وببعض المشروعات الإنشائية ، ويتساءل النقاد هل هذا قوع من الشعر الحديد نوع قيم ينبغى أن يعكف عليه الشعراء أو هو كالمديح وفجاء ينبغى أن يهجروه ؟ وينظم شوقى فى المخترعات الحديثة فيتساءل النقاد فيضاً أهذا حقاً لون جديد ينبغى أن يعكف عليه الشعراء أو هو كالمديح تعمل بحياتنا الوطنية وببعض المشروعات الإنشائية ، ويتساءل النقاد هل هذا وفجاء ينبغى أن يهجروه ؟ وينظم شوقى فى المخترعات الحديثة فيتساءل النقاد يعنى أن يتدعوه ؟ ويكتب طه حسين ويكتب المازنى ويكتب العقاد ، ويكثر التعجيج فى هذين اللونين الجديدين . وتذهب الكثرة وعلى رأسها هؤلاء النقاد محت لو أنها لم تحدث ما نسط شيئاً ، والأصل فى الشاعر أن يكون له وجهة وجاية خاصة بشعره يقصر عليها عنايته ، لا أن يكون كدوارة الريح كل يوم وجاية خاصة بشعره يقصر عليها عنايته ، لا أن يكون كدوارة الريح كل يوم وتابعا حصب ما تأتى به الظروف والحوادث . ويستمر العقاد خاصة فى وسبتم الشديدة على شوقى ، منذلك قوله عنه وعن أنصاره، وهو يدعوم بالشوقيين :

«ظنوا في حيرتهم أن الشعر العصرى هو وصف المخبرعات الحديثة من بخار وكهرباء وطيارات وأمثال ذلك من آلات ناطقة وصور متحركة ومعجزات لهذا العصر الحديث لم يتقدم بوصفها المتقدمون ، فقلنا لهم : لا . . . لوكان هذا هو الشعر لوجب على كل شاعر أن يظل على اتصال بالمصانع تنفحه ( بالكتالوجات ) أولا فأولا ليسابق سواه في العصرية ، ويكون في شعره (على آخر ساعة ) كما يقولون فى لغة التجارة والصناعة . وبعد فهؤلاء شعراء أوربا وأمريكا لم يجتمع مما نظموه في وصف المخترعات ما يملأ كراسة صغيرة ، وفيها الشعراء جدَّ الشعراء في الوصف خاصة وفي سائر فنون القصيد ، فها يزرى بهم ذلك أو يدخلهم في عداد الأقدمين والمقلدين ؟ كلا ! وإنما أنتم تولعون بالطيارات وما أشبهها ، لأنكم تقيسون الشعر بمقياسه القديم ، وتتأثرون الجاهليين ، وأنتم تزعمون أنكم تأخذون بالحديث ، فقد وصف الجاهليون الناقة ، فوجب أن تصفوا أنتم الطيارة ، لأن الأقدمين كانوا يركبون النوق والعصريين يركبون الطيارات ، فكأن الشاعر لم يُخْلق في الدنيا ، إلا لينظم فى وسائل المواصلات ، كيفما تبدلت بها الغيير وتقلبت بها الأحوال . . . . وظنوا وظنَّ معهم بعض المطلعين على طرف من العلوم الحديثة أن الشاعر شاعر الأخلاق والاجتماعيات لا يكون ابن عصره إلا حين تقرأ في ديوانه قصيدة لكل حادثة من حوادث السياسة والاجتماع فى أيامه ، ولو أن هؤلاء راجعوا ديوان «جوته » مثلاً لما عثروا فيه على بيت في وصف الزلازل السياسية التي أحاقت بألمانيا في حياته ، وهو هو بإجماع النقاد شاعر وطنه العظيم ، والرجل الذي كان له أثر في يقظة ألمانيا الأدبية يعد في طليعة الآثار . فالشَّعر فى إيقاظ الأمم طريق غير طريق الساسة ودعاة الاجتماع ، ولليقظات النفسية مسالك ومسارب لا يستدكر عليها بعناوين الحوادث السياسية والدعوات الاجماعية التي تكتب فيها الصحافة ، ويتحدث بها اللاغطون بالموضوعات اليومية »<sup>(١)</sup> .

ولا يزال العقاد كما عهدناه قبل الحرب يستلهم فى حُكَّمْ على شوقى الصورة

ساعات بين الكتب للعقاد « طبعة سنة ١٩٢٩ » ص ١١٩

1.4

1.4

لأدبية الغربية ، فإذا لم <sup>أ</sup>يحدث شعراء الغرب شعراً فى المخترعات الحديثة ولا فى الحوادث السياسية والاجتماعية فلا يجوز لشوقى أن يحدث شيئاً من ذلك . ورَبِّطُ عجلة شوقى بشعراء الغرب تحكم ، وهو بالضبط ربط بنوع من التقليد الذى كرهه العقاد فى شوقى ، وغاية ما فى الأمر أن شوقى كان يقلد شعراء العرب ، والعقاد يريد له أن يقلد شعراء الغرب .

وربما كان تقليد شوقى لشعراء العرب أقرب إلى نفسيات من يقرأونه من تقليد العقاد وأمثاله لشعراء الغرب. وأكبر الظنأن ذلك ما أسقط بعض دعاة لتجديد ، سقط شكرى والمــازنى ، وسقط أبو شـــادى وجماعة أپولو الذين مشأوا حول هذا التاريخ ، بل إننا نجد الجماعة الأخيرة تتجه إلى شوقى وتتخذه يُساً لها ، كأنها فقدت إزاء شوقى حق استقلالها والسيادة على نفسها .

ومهما يكن فقد دار بين سنى ١٩٢٠ و ١٩٣٠ نقد كثير لما كان ينظمه شوق حينئذ فى المناسبات والمخترعات الحديثة ، وكان أهم من أدار هذا النقد قحقاد من جهة ، وطه حسين من جهة أخرى إذ لم يكن معجباً بمناسبات شوقى ، ولا بكثير مما كان ينظمه ، وكان يأخذ عليه وعلى زميله حافظ الكسل فى قصف والاكتفاء بتناول الأشياء من قريب . وحدث أن أحمد لطنى قصيد ترجم كتاب الأخلاق لأرسطو ، واستقبل شوقى ذلك بقصيدة بديعة من قصائده ، غير أنه نسب فيها إلى أرسطو بعض آراء أستاذه أفلاطون ، قلسفية<sup>(1)</sup>

وقد يعاب شوقى بنسبته إلى أرسطو آراء ليست له، ولكن لا يعاب جملة بضعف ثقافته الفلسفية ، فليست الفلسفة ضرورية فى تكوين الشاعر العظيم ، ولم يكن هوميروس يعرف فلسفة ، وحتى إن كنا نريد من الشاعر أن تكون له فلسفة ، فليس معنى ذلك أننا نُلْزمه بقراءة الفلسفة، فالفلسفة شيء والشعر

(۱) حافظ وشوقی ص ۱۱۵ وما بعدها .

**شیء آخر ، ولم یکن شکسبیر ولا فیکتور هیجو ولا دی موسیه ولاغیرهم <sup>مم</sup>ن** قرأ لهم شوقی فلاسفة.

ونحن نعرف أنه ليس من مهمة الشاعر أن يعبِّر عن الفكر ، إنما مهمته الأساسية أن يعبر عن الشعور ، فطلبُ التفلسف إلى شوقى نوع من التحكُّم كطلب تقليد الشعر الغربي . ومن هذا اللون من التحكم أن ينشر شوقى قصيدة في شكسبير فيقرؤها طه حسين ويعقِّب عليها بقوله :

﴿ أَقُلُ مَا يحسُّه قارؤها أن شاعرنا لم يعلم من أمر شاعر الإنجليز إلا شيئاً ضئيلا جدًا يعرفه المثقف العادى ، وهو على كل حال لم يفهم روح شكسبير ، ولم يتمثله ، ولم يحس، بل لم يحاول ، تصوير هذا الروح. وكل ما في القصيدة مدح لإنجلترا أول الأمر ، ثم ثناء على شكسبير غريب ، يشبِّه فيه أبيات شکسبیر بالآیات المنزلة ، ویشبه معانی شکسبیر بعیسی . ولست أدری ما هذا الحسن المشترك بين معانى شكسبير وبين المسيح، بل لستأدرى كيف يُـذ ْكَـرُ شكسبير المتأثر بوثنية القدماء وآداب الشمال الأوربي إلى جانب المسيح ؟ وكيف يشبَّه أدب شكسبير بالإنجيل ؟ إنما هو كلام يقال ، ويعتمد صاحبه على أن الذين سيقرأونه ستروعهم الألفاظ دون أن يبحثوا عن المعانى ، لأنهم لا يعرفون من أمر شكسبير ولا من أمر المسيح والإنجيل شيئاً كثيراً . ثم بقول شوقى إن قصص شكسبير تمثِّل الحياة ، وكل مثقف يعرف هذا ويقوله ، بل كل مادح لشاعر من الشعراء الممثِّلين يقول فيه هذا بالحق حيناً ، وبالباطل أحياناً . ثم يتجه شوقى إلى شكسبير ، فيسأله أسئلة عادية قد ألفها الناس منذ قرأوا رثاء أبى العلاء ، وعرفوا تصويره لبِّلي الأجساد في القبور ، ثم يطلب إلى شكسبير الذي أجرى الدم أنهاراً في قصصه أن ينهض ليرى كيف جرى الدم بحاراً في ظل الحضارة الحديثة ، ويذم الحرب كما يذمها كل إنسان . هذا علمُ شاعرنا بشكسبير ، وهذا تصوير شاعرنا له ورأيه فيه ، وأين يقع هذا كله من آراء الشعراء الفرنسيين والألمان المحدثين في شكسبير ؟ وإنَّى لأعرف محاورات لجوته حول بعض القصص التي تركها شكسبير حول هملت

مثلا فى ولهلم ما يستر لا يُـذ كـر معها ما قاله شوقى من الشعر، ومع ذلك فقد كان من الحق على شاعرنا أن يكون علمه بشكسبير أوضح من علم الألمان وقهرنسيين فى القرن الثامن عشر، لأن فيقُه هذا الشاعر العظيم قد تقدم فى قرن ونصف قرن تقدماً عظيماً<sup>(1)</sup> » .

وفى رأينا أن هذا تحكَم ، فإن طه حسين يطلب إلى شوقى أن يعبّر فى ثنائه على شكسبير لاعن علمه وفقهه به ، بل عن علم القرون التى سبقته وقهها به ، ويقارن بينه وبين جوته ، مع العلم بأن جوته كان شاعراً وكان فاقداً ، فله فى النقد آراء يتداولها الدارسون والناقدون للأدب والشعر ، أما شوقى فلم يكن ناقداً يوماً ، بل كان دائماً ، كما هو فى هذه القصيدة ، شاعراً غنائياً ، لا يعبر عن علمه وفقهه ، وإنما يعبر عن عواطفه وشعوره ، وينظم ذلك بعقلية الشاعر الغنائى ، لا بعقلية الناقد المحقق ولاالفقيه العالم ، فيقول :

ولا نمت من كريم الطير غنًّاءً ما أنجبتْ مثل شيكسبيرَ حاضرةً ما لم تَنلْ بالنجوم الكثر جوزاءُ نالت به وحده إنكلترا شرفاً لها سرائر لا تُحْصَى وأَهواءُ لم تُكشّف النفسُ لولاه ولا بُلِيت من جانب الله إلهام وإيحاء شعرٌ من النسق الأَعلى يُؤَيِّدُه حقيقة من خيال الشعر غرًّاءُ من كل بيت كآى الله تسكنه جاءت به من بنات الشعر عذراء وکل مَعنى کعيسى فى محاسنه كلاهما فيه إضحاكً وإبكاءً أو قصَّةٍ ككتاب الدهر جامعة أو تُتُلَ فهي من الإنجيل أجزاء مهما تمَثَّلْ ترَ الدنيا ممثلَةً وشوقى إنما يشبه آيات شكسبير بآيات الإنجيل أو بالآيات المنزلة لبيان بلاغتها وسحرها وفعلها فى النفوس ، وقد ذكر الإلهام والإيحاء ، وهما طبيعيان

( ۱ ) حافظ وشوقی ص ۲۰۳ .

يذكرهما الشعراء كما يذكرهما النقاد حين يتحدثون عن الشعر ، وذكرُه لعيسى فى أثناء ذلك ليس فيه غرابة، فشكسبير مسيحى وإن كان متأثراً بوثنية القدماء ، وشعره إنجيل الشعر عند الإنجليز ، وهم يقدسونه تقديساً لا حد له ، حتى ليقولون كلمتهم المشهورة : لوخيُرًّونا بين شكسبير ومستعمراتنا لاخترنا شكسبير ، فشوقى لا يُغرب بهذا وأشباهه. أما قوله إن شكسبير يمثل الحياة مضيفاً إلى ذلك أن فيه إضحاكاً وإبكاء ، وأنه يكشف أسرار النفوس ، فمن أدق ما وُصف من عناصر الضحك ، وأنه يكشف أسرار النفوس ، فمن أدق ما وُصف من عناصر الضحك ، وأنه بارع براعة لا حد لها فى كشف النفوس ونقل أسرارها ، وتمثيل الحياة فى مختلف مظاهرها ، إذ كانت له عين بصيرة واسعة ما فافذة استطاعت أن تحوَّل الأعمال والأقوال البشرية إلى شعر . فلخصَّص شوقى هذه الحصائص فى أبياته على طريقة الشاعر الغنائى الذى يوجز ويلمتّح ويشير من طرف ختى . أما الأسئلة التى سألها شوقى بعد ذلك لشكسبير عن الموت وما بعد الحياة فقدتَّم لها بأنه أبان للناس عن هذه الحياة الدنيا وما يرى فيه من عواطف ونزعات وأخلاق فهل له أن يبين لهم عن أخراهم وما هون فيها ، ويفضى إليه بما عنده من أسرار النفوس وقبل

والحق أن من يقرأ كثيراً من نقد طه حسين والعقاد لشوق يرى فيه ضرباً من التحكم ، مرجعه إلى أنهما يحاولان فى كثير من نقدهما قياسه بمعايير غربية . ومما كانا يأخذان عليه أيضاً ، واندفع الشبان من ورائهما يثيرونه كثيراً ، وفرة استخدام شوقى للصور القديمة فى شعره ، فإذا عادت أم المحسنين بعد غيبة طويلة فى تركيا استقبلها شوقى بقوله :

ارْفعى السِّنْر وحَيِّى بالجبينْ وأَرينا فَلقَ الصبْح المبينْ وقلى الهودجَ فينا ساعةً نقتبسْ من نور أُم المحسنين واتركى فضل زماميهِ لنا نتناوبْ نحن والروح الأَمينْ وهى لم تعـُد فى هودج ، وإنما عادت فى سيارة ، فلا زمام ، ولا ستر ، ولاشىء، ومن هنا قالوا : ماذا يَضير شوقى لو أنه ذكر أنها عادت في سيارة، ولكنه يأبي إلا أن ينزع نفسه من الحاضر، ويرتد إلى الوراء، إلى الجاهلية وعصر الناقة والبعير، كأنه يعيش في الصحراء لا في القاهرة المتمدينة المتحضرة التي اختلفت وسائل النقل والمواصلات فيها علما كان الشأن في القديم. ومما انتقدوه عليه، ويجرى هذا المجرى استفتاحه قصيدته : «مشر وع ملنر» بقوله :

اثن عِنَانَ القلب واسْلَمْ بِه من رَبْرِبِ الرَّمْلُ ومن سِرْ بِهِ<sup>(۱)</sup> قالوا ما لنا ولهذا الربرب يجرُّه من الرمل جرًّا ؟ ولماذا لا يتغزل فى فتاة قاهرية أو من عصره ؟ ولكنه يريد دائماً التقليد ، حتى فى الغزل ومن يتغزل بين.ويقول فى قصيدة أنشدت فى حفل تكريم لأشخاص اعتُقلوا ثم أفرج عهم: يَحْدِجن بالحدق الحواسدِ دُمْيةً كظباء وَجْرةَ مُقْلَتَيْن وجِيدا<sup>(۱)</sup>

فيقول نقاده ما لنا ولوجرة التي ذكرها امرؤ القيس في بعض شعره ؟ إنه يأبي إلا أن يتابع وأن يبالغ في متابعته ، فيركب العصور من خلف ليأتى بلفظة من امري القيس وأمثاله الحاهليين ، حتى يروع سامعيه . وهو لا يصنع ذلك بالغزل وما يتصل به فحسب ، بل يطبقه على كثير من شعره ، فإذا انتصر مصطنى كمال على اليونان وأخرجهم من بلاده لم يذكر عُدَدَ الحرب الحديثة التي استخدمها هو وجيشه من الدبابات والطيارات والمدافع <sup>(\*)</sup> بل ذهب يذكر السيف والقينا وما يتصل بهما :

لم يأت سَيْفك فحشاء ولا هتكت قَنَاك من حُرْمَة الرهبان والصُّلُب

فهو لا يجانس بين العصر وشعره ، ولا يحقق كلامه ، ولا يحاول أن يجعل صلة بينه وبين الواقع . وكان مثل هذا النقد يوجنَّه فيا يماثل السهام النارية ، يريد أن يخترق حجاب هذا الشاعر الذي يستهوى الناس من حوله ، بلكان

(۱) ربرب الرمل وسربه: القطيع من البقر والظباء، والاستعارة واضحة.
 (۲) يحدجن: يبالغن في النظر. دمية: حسناء. وجرة: موضع (۳) انظر حافظ وشوقي ص٢٦.

يوجَّه فيما يماثل عصا موسى ، يريد أصحابه أن يقضوا على سحر شوقى وأن يلقفوا ما يأفك من شعر !

والحق أن شاعرنا ليس عليه من بأس فى استخدام ذلك كله ، لأنه حين يستخدمه لا يقصده لذاته ، وإنما يتخذه رموزاً ، فهو يرمز بالهودج عن السيارة، ليكسب المقام وقاراً وتجلَّه م يخلعهما القيدم . وعلى نحو من ذلك يذكر رَبُرَب الرمل وظباء وَجَرْرَة والسيف والقنا، فهذه كلها أشياء لا يعنيها شوقى بذاتها ، وإنما يستخدمها من حيث إنها رموز تقليدية تجرى على ألسنة الشعراء . فكان من الواجب أن لا يشتط النقاد فى قدحه لاستخدامه هذه الرموز ، فهو يعرف قبلهم أنها قديمة ، ولكنه يتخذها لتضي على شعره جالا حيناً ، ووقاراً حيناً ، وهو لا يريدها دالة بمعانيها الأصلية الدقيقة ، وإنما يريدها على أنها رموز فقدت معانيها القديمة ، وأصبحت رموزاً لمعان متجددة .

وشوقى لا يخرج بذلك على ذوق الغربيين أنفسهم ، فشعراؤهم يستخدمون أشياء يونانية ولاتينية كثيرة، قَـَدُمَ عليها الزمن وطال عليها العهد ، ولا يلومهم أحد من النقاد ، لأنهم يعرفون أنهم يستخدمونها رموزاً لا أكثر ولا أقل ، وهى رموز لا تفقد الشعر جماله ، بل تضيف إليه جمالا على جمال ، إذ تعين على خلق آجوًّ شعرى بديع ، فيه قديم وجديد وماض ومعاصر .

ومما لا شك فيه أنالناس يعيشونغير منبتّين من قديمهم، بل إنهم ينزعون دائماًإلى الاتصال بماضيهم، فإذا حاول شوقى هذا الاتصال لم يكن من حقنا أن نحرمه منه ، ولا أن نشوّش عليه، إنما الذى من حقنا أن نتساءل عنه هو هل وفتّى فى التعبير عن مشاعره وخواطره وأفكاره ومعانيه ؟ . هذا هو السؤال الذى يوجنّه إلى شوقى ، أما أنه يستخدم القديم أو العناصر القديمة فى شعره فهذا من حقه ، ما دام يحسن أداء معانيه وتصوير عواطفه ، بل لعله إنما كان يتفوق ، أو بعبارة أدق كتب له أن يتفوق على من كانوا يبالغون فى التجديد ، و بتخذونه مثالا للمحافظة ، لهذا المنزع فى فنه ، فهو لا ينسى القديم ، وشعره لذلك لا يخرج على الذوق العربي العام ، ولا يشذ على الصورة الفنية المرسومة فى أذهان الناس .

وكانه كان يملك أسرار الشعر العربى ، فهو يحسن أداءه ، ويحسن خلق الحو الذى يجذب الأنظار إليه، تارة باسخدام العناصر الحاضرة،وتارة باستخدام العناصر الماضية ، وهو يزاوج بين المجموعتين مزاوجة من شأنها أن تُشعر من يقرأونه بأنهم يقرأون شعراً عربيكاً ، فالطريق الفي الموروث لم ينقطع والجوً الشعرى لم يتبدد ، بل لا تزال الدروب متصلة ، والحيوط غير منقطعة .

ومع ذلك كان شوقى يَصْلى ناراً حامية من العقاد خاصة ومن شباب الجليل الجديد ، فكان كلما أخرج قصيدة تُصوَّب إليه السهام ، حتى حين احتفلت الحكومة المصرية رسميًّا بتكريمه ، واجتمع الشعراء لذلك من آفاق العالم العربى، فإن السهام والنبال سرعان ماتجمعت فى عدد السياسة الأسبوعية الذى خرج ليسجَّل هذه المناسبة . وأكثرُ ما فيه إنما رَمَى به شباب نزعوا عن قوس طه حسين أو قوس العقاد ، فكنتَ لا تسمع ولا تقرأ إلا شاعر التقليد وشاعر الحديوى ، وشاعر المناسبات ، وشاعر الصنعة والتكلف وشاعر المعارضات الشعرية ، وقلما تقرأ أو تسمع ثناء أو نقداً عادلا أو رأياً نخيبة بياناً غير متأثر بآراء سابقة ، وكأنما كان بدع العصر أن يهاجم الشبان ونشئة الجيل الحديد شوقى دون أن تكون لهم أسلحة حقيقية يهجمون بها عليه ، المعاصرين .

ومن المؤكد بل من اليقين أن طه حسين كان أكثر اعتدالا من العقاد في نقده لشوقى ، فلم يبالغ مبالغته فى تجريحه ، ولم يسرف إسرافه ، بل كان دائماً يشيد بمواهبه ونبوغه ، ويقول إنه رَدَّ إلى الشعر العربى نضرته وبهاءه تقديم ، ومهد خير تمهيد لنهضته الحديثة فى مصر ، بل لزعامتها وقيادتها لشعراء العرب فى الأقطار الإسلامية المختلفة . فنقد طه حسين كان يسوده غير قليل من الإنصاف والاعتراف بعبقرية شوقى فى الشعر ، أما العقاد فيرسل نقده دائماً على شوقى كأنه شُواظ من نار ، يريد أن يحرق به شعره وفنه ، لعله يكون « بخوراً » لفن الجيل الجديد وشعره الجديد كل الجدة فى تقاليده الفنية المكتسبة من الغرب . وكان ينتهز كل فرصة ينشر فيها شوقى قصائده ليأخذ عليه مسالكه ، وكان من أهم هذه الفرص قصيدة شوقى فى مهرجان تكريمه ، وهى قصيدة طريفة ، يفتتحها بوصف الربيع وإقباله ، ويجرى الوصف على هذا النحو :

مَرْحَبًا بالرَّبيع فى رَيْعَانِهْ وبـأَنواره وطيبِ زمانِهْ رفَّتِ الأَرضُ في مواكب آذا رَ وشبَّ الزمانُ في مِهْرَجانِهْ نزل السَّهْلَ ضاحكَ البِشْرِ يمشى فيه مَشْيَ الأَمير في بُسْتَانه طولُ أَنهاره وعَرْضُ جِنانه عاد حَلْيًا براحتيه ووَشْيًا ض فطاب الأديم من طَيْلُسَانِه ( ) لفَّ فى طَبْلَسَانِه طُرَرَ الأَرْ ساحرٌ فتنةُ العيون مبينُ فَصَّلَ الماء في الرُّبي بجُمانِه (٢) ف وأربى عليه في ألوانية عبقريٌّ الخيال زاد على الطَّيْ لُ ومنقاشُه وسحرُ بَنانهُ صبغةُ الله ! أَين منها رَفَائيـ رنَّم الروضُ جدولا ونسيمًا وتلا طَيْرَ أَيكهِ غُصْنُ بانِهْ وشدكت في الرُّبي الرَّياحينُ هَمْسًا كَتَغَنِّي الطروب في وجدانية أَلْفَتْ للغناءِ شَتَّى قيانِهُ كل ريحانةٍ بلَحْنِ كُعرْس · نغمٌ فى السماءِ والأَرض شَتَّى من معانى الربيع أو أَلحانِهْ وقرأ العقاد القصيدة ، ووقف عند هذا المقطع واتخذه وسيلة ليصبَّ الطيلسان: كساء أخضر. الأديم: وجه الأرض. طرر: جوانب. (٢) الجمان: اللؤلؤ.

منه فوق رأس شوق فى أثناء تكريمه وعلى مفرق إكليله حميماً من نقده اللاذع ، يريد أن يمحو به هذا التكريم محواً ، يقول :

«ولندعْ من الأبيات ما يرادف نداء الباعة في الأسواق ( بالورد الجميل والفُلِّ العَـجب والتمرحيناً روايح الجنة) ولننظر ما بقى فيها من دلائل الإحساس بالربيع والامتزاج بالطبيعة والشغف بالجمال فى موسم الجمال والحياة . كل ما يبقى بعد ذلك أن الربيع يمشى في السهل مشى الأمير في بستانه ، وأن صبغة الله أجمل من صبغة رَفائيل . فأما أن الربيع يمشى في السهل مشى الأمير فى بستانه فيصح أن تكون كلمة موظف فى شارة الوظيفة لا كلمة إنسان فى نشوة السرور بجمال الحياة وسكرة الفرحبالأشواق والآمال والذكرياتوالأشجان. وهي لا شيء من حقيقة ولا من تمويه ، ولا شيء من زينة صحيحة ولا من زينة مزيفة ، ولا شيء من عيان بالنظر أو تصور بالخيال ، فمشية الأمير فى بستانه كمشية كل إنسان فى كل بستان ، والأمير لا يكون على أجمل حالاته هناك ، لأنه قد يمشى فى مباذله التى لا تميزه عن سائر الناس . . . والربيع بعد هو البستان ، فهلا قال شوقى إن الربيع يمشى فى الربيع مشية الأمير فى الأمير ، والأمير أيضاً قد يكون شيخاً فانياً ، لا حسَّ فيه ولا عاطفة ، وقد يكون فتى دميماً لا بهجة له ولا وسامة ، وقد يكون أميراً كأمير الشعراء ، لا حس فيه ولا عبقرية ، ولا أشعار له ولا ألحان . فماذا من إحساس الإنسان فضلا عن الإنسان الشاعر فى ذلك التشبيه الذى جعل لنا الربيع ملحقاً بالميزانية والتشريفات والدواوين ؟ . وأما أن صبغة الله خير من صبغة رفائيل فكلمة لا دليل فيها على إحساس بالطبيعة ولا إحساس بالفنون ، كلمة فيها من الغباء ما يكشف عن عامية مطبقة وجهل بعيد القرار ، فالعامة المسفُّون هم الذين يفهمون أن طلاوات الصور أجمل من صبغة الطبيعة ، ويحتاجون إلى من يقول لهم إن تلوين الله أجمل من تلوين رفائيل . أما النفس التي تذوق جمال الطبيعة وتذوق جمال الفن فليست تحتاج إلى من يقول لها كيف أن الأصباغ في الرياض أجمل من الأصباغ في الطروس ، وليست تفهم أن الفن بهرجة ألوان تغالب

ألوان الأزهار والأنوار . . . ثم أى معنى عميق أو قريب لأن تقول للناس إن صبغة الله أجمل من صبغة رفائيل إلا أن تكون ممن يفهمون فهم العامة للطبيعة والفنون ؟ ثم هل كان رفائيل بعد كل هذا مصوراً مفتنًا فى تصوير الرياض والأزهار ؟ لا ، بلكان الرجل مصوِّرَ وجوه وشخوص مقدسة برع فيها براعته ، ولم يُضْرب به المثل قط فى تصوير الرياض والأزهار ، فلا حسَّ هنا بالطبيعة ولا ذوق للفن ولا علم بالتاريخ . فإن كان ثمّ إمارة (كذابةَ) فى الدنيا فهى إمارة هذا الذى لا يكفيه أن يُعسَدَّ شاعراً ، حتى يعد أمير الشعر ، وحتى يقال إنه عنوان لأسمى ما تسمو إليه النفس المصرية من الشعور بالحياة <sup>(1)</sup> » .

والعقاد لا ينصف شوقى بهذا النقد ، وطبيعى أن لا ينصفه ، وهو ثائر عليه كل هذه الثورة العنيفة ، التى ينكر فيها عليه كل شىء حتى الألحان والأشعار ، وحتى أن يكون له إحساس الإنسان العادى ، ويتمادى ، فيصفه بالعامية والإسفاف والغباء، وما يزال يجرَّحه محنقاً عليه مغيظاً منه ، حتى يخلع عنه إمارة الشعر التى تموَّجمَهُ بها شعراء العالم العربىكله .

وبنى العقاد نقده على صورتين استخدمهما شوقى ، أما الصورة الأولى فتشبيهه للربيع بالأمير ، وهى صورة طريفة ، لايفد مهاعلى الذهن مطلقاً مقد رات العقاد ، تلك المقدرات التى لا يمكن أن يفكر فيها شوقى ولامن يقرأونه لسبب بسيط ، وهو أن شوقى يشبه الربيع بالأمير فى خيلائه وروعته وما يلبس من ثياب مزركشة بالقصب ، مطرزة أكمامها بالوشى . وليس فى الصورة غرابة ولا رائحة الميزانية والدواوين ، إنما فيها التمادى فى إكمالها بالبشر والضحك والمواكب والمهرجان . وكل ذلك يحتذى فيه شوقى على الأسلوب العربى المعروف ببراعة الاستهلال ، فهذه مواكب الشعراء من الشرق العربى اشتركت فى مهرجان تكريمه وضفر إكليل الإمارة للشعر على مفرقه ، فهو يشير إلى ذلك كله إشارة بارعة فى قصيدته التى يشكر فيها كل هؤلاء الذين جاءوا يتوًجونه ، ويجلسونه على عرش إمارته .

(1) ساعات بين الكتب ص ١٠٩ .

أما الصورة الثانية فمقارنة شوقى لصبغة الله بصبغة رفائيل وتقديم الأولى على الثانية، فقد رأى العقاد فى ذلك جرحاً للإحساس بجمال الطبيعة ، إذ قرنها شوقى إلى الحمال المصنوع ، يصنعه رفائيل . والعقاد غير محق فى نقده ، لأن رفائيل من أبرع المصورين فى التاريخ البشرى ، وليست لوحاته و مصبغة ألوان » وإنما هى آيات من أعظم آيات الإنسان . ومن المعروف أن لوحة الوان » وإنما هى آيات من أعظم آيات الإنسان . ومن المعروف أن لوحة المصور وإن حاكت الطبيعة فإنها تجملها وتضيف إليها بدعاً جديداً من مخيلة المور وإن حاكت الطبيعة فإنها تجملها وتضيف إليها بدعاً جديداً من مخيلة المور وإن حاكت الطبيعة فإنها تجملها وتضيف إليها بدعاً جديداً من مخيلة المور ما الحاذق ، وهو بدع يتسابق الهواة فى شراء لوحاته الباهرة ، حتى لتشترى الموحة بآلاف الحنيهات . فإذا قارن شوقى بين الربيع ولوحات رفائيل لم يكن مغرباً على أصحاب الأذواق الحديدة الذين يؤمون المتاحف ، ويبهرهم ما يرون فيها من رسوم تحيرهم سواء أكانت للطبيعة أو لأشخاص ووجوه ، فكمال المحاكاة والتقليد للطرفين طرفى الأزهار والأشخاص واحد ، والبهجة والروعة بالكالين واحدة .

وشوقى يقول إنه حين ينظر إلى الطبيعة فى الربيع ترتسم أمامه كأنها لوحات ، تتجمع فيها الخطوط والأضواء والظلال والألوان ، وهى لوحات تستمد من أصباغ مقدسة تضيئ بالسحر والفتنة والحمال ، هى أصباغ الله . وليس فى هذا التصوير قصور ولا انعدام للإحساس بالطبيعة ، بل على العكس يعلن شوقى أنه يرى الطبيعة أمامه رؤية عميقة ، يتجسم فيها الحمال ويتجسد، فإذا هى تبدو فى شكل لوحات تامة كاملة ، لا تبدو له كما تبدو للإنسان الذى يراها متناثرة من حوله ، وإنما تبدو مجمعًة مركزة ، كما تجتمع الخطوط وتتركز الألوان فى اللوحات الأنيقة البهيجة ، التى تشع سحراً وجمالا .

على أن هذا النقد الذى نناقشه الآن ، والذى نقف للمجادلة فى جملته وتفاصيله كان خيراً وبركة على شاعرنا وعبقريته الحصبة ، فقد أخذ يفيض بها على مناح وجوانب مختلفة ، فانصرف عن القصر والحديوى أو صرفته الظروف ، وعكف على الشعب وأخذ فى مخالطته والتعبير عن حياته وآماله . ولم تُنْجِه هذه النزعة الجديدة من حملات النقاد ، بل ظلوا يتعقبونه ، وظلوا ينقدونه ويُجرِّحونه، وكل ما أتاهم بقصيد استقبحوه ، متأثرين بما قرأوه في النقد الغربي عن الشعر والشعراء ، وما يرون هناك من نماذج فنية محتلفة . وكان يعلو الصياح والضجيج حيما تُنشر قصيدة أو ينشر جزء من الديوان ، ثم يهبط ، ثم يعود إلى العلو والارتفاع مع القصيدة الحديدة أو الجزء الجديد . ولم يلبث الينبوع أن تفجرت منه عين صافية حققت الحلم الذي كان يراود الجيل الجديد منذ أوائل هذا القرن ، ونقصد الشعر التمثيلي الذي ابتكره شوق في العربية، فبنذ أبدلك نفس مؤلاء المجددين الذين كانوا ينكرون عليه شاعريته ونبوغه فكانوا يكثرون من نقده ، كما كانوا يكثرون من الحديث عن الأمثلة القوافي وسدودها المتراكمة ، واستحدثوا الشعر المثيلي الذي ابتكره شوق عاتبهم ودون أمنياتهم ، حتى أحست هاتم من مع من عرف من الحديث عن الأمثلة عايتهم ودون أمنياتهم ، حتى أخرجها لهم شوق من حيز الحيال إلى حيز الحقيقة .

وهذا اللون الجديد الذى استحدثه شوقى لم يصرف نقاده عنه ، بل ازدادت العواصف الجامحة هياجاً ، وازداد ما تثيره من العجاج والغبار<sup>(۱)</sup> وأكثر ما كان يُثار أن شوقى لم ينجح فى تجديده ، وأنه لا يزال قاصراً قصوراً شديداً عن بلوغ الآيات الرائعة التى كتبها شعراء الغرب الممتازون ، ولعل أهم ما كُتب حينئذ نقد العقاد لرواية قمبيز ، وسنعرض له فى الفصل التالى .

ومهما يكن فإن هذا النقد الجديد عند العقاد وطه حسين وأضرابهما كان له آثار كبار فى شعر شوقى، فقد كان يشحد ذهنه ، وكان من الذكاء والنبوغ والعبقرية بحيث استطاع أن يوازن فى فنه موازنة دقيقة بين التقاليد الموروثة فى الصياغةوالموسيقى وغيرهما وبين ما يراد للشعر العربى الحديث من تجديد ومسايرة للعصر والبيئة والظروف ، ومن هنا استمر يستولى على المستهلكين لا فى سوقنا الأدبية وحدها بل فى جميع الأسواق العربية .

(۱) اثنی عشر عاماً ص ۳۱ .

## الجمهور والصحف

مما يلاحط على شوق وغير شوق فى أواخر القرن الماضى وفى أثناء هذا القرن للعشرين أنهم أخذوا يتأثرون بالجمهور أكثر مما كان يتأثر أسلافهم ، بل كان تأثر الأسلاف بالجمهور يكاد يكون معدوماً ، فشاعر كأبى تمام و المتنبى حينما كان ينظم شعره لم يكن يفكر إلا فى الأمير الذى يهديه شعره وفى حاشيته الحاصة . وبذلك كان الشعراء أرستقراطيين بأدق معنى لهذه الكلمة ، فهم لا يعرفون الشعب ولا يتصلون به إلا بمقدار حياتهم الحاصة فيه ، أما بعد ذلك فهم يجهلونه جهلا تاماً ، لأنهم لا يشعرون بوجوده فى حياتهم الفنية ، ولا يرون له حقوقاً وواجبات عليهم ، فواجباتهم كلها ، وحياتهم الفنية كلها ، وكل ما يملكون من شعور ، مقصور على الحلفاء ولأمراء وبطاناتهم .

۲

وكانت هذه البطانات تضم عمامات من العلماء والأدباء كما نعرف عن بلاط المأمون مثلا أو بلاط سيف الدولة ، فكان الشاعر يستهدف فى شعره ليضاء هذه الجماعات الخاصة ، وهى إنما كانت تُعننَى بالفن من حيث هو فن ، ولم يكن يهمها من أمر الشعب شيئاً ، وبذلك كان الشعر العربى قاصراً و متخلفاً فى تصوير الشعوب الإسلامية فى أثناء العصور الوسطى تخلفاً شديداً ، فنحن لا نكاد نعرف من أمر هذه الشعوب شيئاً واضحاً ، إلا ما يأتى عفواً فى شعر الشعراء ، وهو إنما يأتى إشارة وتلويحاً ، وقلما أتى واضحاً أو صريحاً .

وكان شعراء المديح هؤلاء يضيفون أنفسهم أحياناً إلى شعرهم ، ولكنهم لا يحاولون فى أثناء ذلك أن يتحدثوا إلى الجمهور ، إنما يتحدثون إلى أنفسهم، فيصورون ميولهم وأهواءهم وعواطفهم . وكان هذا أكثر التطور الذى مسَسَّ شعرنا العربى فى أثناء العصر العباسى وما بعده من عصور ، فإن الشعراء غَـنَـوَّا أنفسهم، فنظموا خمريات ، وتغزلوا بالإماء والغلمان ، واستشعروا فى ذلك غير قليل من الحرية .

ومعنى ذلك أن الشاعر العباسى ومن نسجوا على منواله من شعراء الأقاليم العربية حتى عصرنا الحديث كانوا لا يعنون بالجمهور مطلقاً ، فهم إما أن يعنوا بالأمراء وبطاناتهم من العلماء والأدباء وإما أن يعنوا بأنفسهم، أما شعوبهم فكأنما سدوا مغاليق أسماعهم دونها ، فلم يصوروها، ولم يتجهوا إليها بشعرهم . ومن هنا كانت هذه الشعوب تنفصل عنهم ، وكان لها آدابها الشعبية الحاصة .

والبارودى نفسهأستاذ شوقى وسلفهالذى يحتذى على مثاله لا نجدهمعنيتًابا لجمهور المصرى عنايةواسعة، فهو فى الكثرة الكثيرة من شعرهمشغول بنفسه، يصف الحروب التى اشترك فعلا فيها ، ويتغنى بآماله وأحلامه ، حتى إذا نُبى تغنَّى بآلامه وأشجانه . وفى ثناء ذلك نراه يطلب الإجادة الفنية على طريقة القدماء، فهو يعارض أشعارهم ، وهو يريد أن يردَّ إلى الشعر العربي حياته الحصبة القديمة .

وليس من شك فى أن اشتراكه فى تورة عرابى قرَّبه من الجمهورومن شعبه ، ولكنه على كل حال استمر فى الصورة العامة لشعره يُعْننَى غالبا بنفسه كما يعنى بالإجادة الفنية من حيث هى . وكانت ثمار المطبعة فى أثناء دلك أخذت تعمل عملها فى الحياة المصرية وشاركها انتشار التعليم الذى بدأه محمد على ، ثم وسنَّعه إسماعيل ، فوُجدت طبقة كبيرة تقرأ ، واختلفت الوسائل ، فبيما كان القدماء لا يطلَّعون على شعر شاعر إلا عن طريق المخطوطات أخذت المطبعة توفرًر جهوداً كثيرة فى هذا الصحدد ، فمن جهة وفَرَّت الوقت ، ومن جهة ثانية وفرت النسخ .

وعلى نحو ما أحدث ظهور المطبعة انقلاباً واسعاً فى أوربا كذلك كان الشأن فى مصر ، فقد هيأت لسرعة تداول الكتب كما كانت عاملا أساسيًّا فى سرعة انتشارها ، وفى كثرة الأفراد الذين يمكن أن يطلعوا عليها . وكان الأفراد من القرَّاء قد كثروا فعلا بواسطة الاتساع بالتعليم فى مصر . وهذان عاملان أضيف بعضهما إلى بعض ، ونتج عنهما أن الشاعر خذ يفكر فى الجماعةالتى ستقرأ ديوانه، فمثلا شوقى حيماطبع الجزء الأول من الشوقيات ستة ١٨٩٨ كان من غير شك يفكر فى الجماعات الكبيرة التى ستقرأ هذا الديوان لا فى مصر وحدها ، بل فى العالم العربى كله . ومعنى ذلك أن الرقعة التى يخاطبها الشاعر أخذت فى الاتساع ، فشوقى لا يفكر فقط فى بطانة توفيق ويطانة عباس الثانى ، وإنما يفكر أيضاً فى هذه الجماعات التى ستقرأ ديوانه .

وليس هذا فحسب ، فقد أحدثت المطبعة حدثاً هامتًا فى حياتنا العامة ، و قل أخذت تحدثه ، وهو الصحف التى تتخاطب مع عدد واسع من قمراء . ولم يكتف الشعراء بنشر شعرهم عن طريق الدواوين ، بل أخذوا يشرونه عن طريق الصحف ، وأهتَّلذلك لتطور واسع فى شعرنا الحديث حد شوقى ونظرائه من أمثال حافظ .

وهو تطور نستطيع أن نرى خطوطه واضحة عند شاعرنا ، فقد كان فى حديوى وبطانته ، وهو ينظم شعراً يعبَّر به عن بعض عواطفه ، على نحو مديوى وبطانته ، وهو ينظم شعراً يعبَّر به عن بعض عواطفه ، على نحو م يصنع الشاعر العباسى ، ولكن لا يكاد يتقدم، ويسافر إلى فرنسا ، ويطلع على الآداب الغربية ، حتى يختلف ذوقه . ويعود فيفكر فى نشر ديوانه كما بنكر فى الصحف ونتشر شعره فيها، وحينئذ يُساق سوقاً إلى التفكير فى الجمهور تدى ينشر له ديوانه ، وفى الصحف التى يخرجها أصحابها للشعب ، متخذين كل وسيلة ممكنة لإرضائه والحصول على إعجابه .

ويرى ذلك شوقى رؤية واضحة ، ولكنه فى الوقت نفسه يفكر فى سيده ، قد اختار أن يعيش بقصره هذه المعيشة المترفة الناعمة التى كان مغرماً بها منذ طفولته ونعومة أظفاره ، فماذا يصنع وهو يريد أن يستولى على الشعب نصرى ، بل على الشعوب الناطقة بالضاد كلها ، حتى يكون له تَصَب نسبق بين شعرائها ؟ وفكر وقد رَ ، ولم تلبث شاعريته الحصبة أن فتحت له تواباً على مصاريعها يستطيع أن ينفذ منها ، فيرضى الشعب المصرى والشعوب العربية ، وفى الوقت نفسه يرضى سيده أو قل لا يغضبه ، بل لعل منها ما كان يعجبه ويطلبه ، ويلحّ فى طلبه .

وكان أهم هذه الأبواب مدح الحلافة التركية ، وتصادف أن كانت أوربا المسيحية قد أعلنت عليها حرباً صليبية تارة تقودها روسيا ، وتارة تقودها دول البلقان ، وها هى مصر قد وقعت فريسة تحت أنياب الاحتلال الإنجليزى ، ووقع شهال أفريقيا فى حبائل الفرنسيين والإسبان والطليان .

ونتج عن هذا كله أن استشعر المسلمون كرهاً للعالم المسيحى فقد أحسوا بحرب صليبية مقنعة تضرب أوتادها ، بل تغرز حرابها وسيوفها فى صدر الشرق الإسلامى وفى أطرافهالمختلفة . وتَطَـلَمَع المسلمون وسط هذه الظلمات إلى الترك والحلافة التركية يتمنون انتصارها وظفرها بأعدائها .

وبذلك تحول شوقى يمدح الحليفة التركى وأعماله ، ويعتر بانتصاراته معبراً عن الآمال الكامنة فى نفوس المسلمين جميعاً وفى نفوس المصريين وزعيمهم مصطفى كامل وأميرهم عباس، فقد اتفق هوىالأمير والزعيم والحمهور، وعمد شوقى إلى قيثارته ، فغناهم جميعاً هذه النغمة التى تُطْر بهم وتهز أنفسهم .

ومن يطلَّع على الشوقيات يستطيع أن يلاحظ كثرة القصائد التي يتغنى فيها بالحليفة وبالترك وشجاعتهم وخلقهم وما ينوطهم به المسلمون من آمال تجيش فى صدورهم ، ونحن نعرف أهمية الحلافة عند المسلمين ، ويستغل ذلك شوقى ، فما يزال يذكر مواقف الإسلام السابقة ، وما يزال يمدح الحليفة بالعناصر الإسلامية المختلفة من تقوى وزهد ، فهو الهادى المهدى، وهو حصن الدين الحنيف .

ولشوقى فى هذا الباب قصائد كثيرة ، وخاصة فى عهد الخليفة عبدالحميد؛ ومن أروع ما نظمه من هذه التركيات قصيدته «صدى الحرب » فى وصف الوقائع العثمانية اليونانية وقصيدته «الأندلس الجديدة » و «تحية للترك » غير قصائد أخرى كثيرة .

ولا يقرأ الإنسان هذه القصائد حتى يحسَّ فيها عاطفة قوية ، وربما

كان ذلك يرجع من بعض الوجوه إلى عنصر شوق التركى فكان يستشعر فى نظمه آباءه وأصوله ، وفى الوقت نفسه كان يريد أن يرضى سيده، وكان يضاً يريد أن يرضى الشعوب الإسلامية ، فاجتمعت أسباب متشابكة ، تضفى على تركياته جمالا وقوة .

ولم يكن الخليفة ولا كان الترك يقرأون هذه الأشعار التركية ، فشوقى ينظم بلغة لا يفهمونها ، وإذن فهو لا يتوجَّ للخليفة وبطانته بشعره كما كان يصنع شعراء العصور الوسطى ، وإنما هو يتوجه إلى سيده عباس والشعوب لإسلامية . وهو ينشر هذا الشعر فى الصحف السيارة ليقرأه المسلمون فى مشارق الأرض ومغاربها . ولا شك فى أن هذا يُحدث اختلافاً شديداً بين شعر شوقى فى مديح الخليفة وشعر من سقوه من الشعراء فى مديح الخلفاء ، فأبو تمام مثلا حين يمدح المعتصم إنما ينظم شعره للمعتصم ، وينشده له ، أو يقيم من ينشده، وهو يريد أن يظفر برضاه ورضا بطانته، وهو لذلك يحاول جاهداً أن يحسن فنه ، فيوشيه بزخرف بديع ، ولا يتوسع فى العواطف الدينية ، يمسها ونكن فى رفق ، فليست هى التى تشغله ، وإنما يشغله فنه وعنايته به .

أما شوقى فلم يكن ينشد هذه التركيات عبد الحميد ولا غيره من الترك ، ولم يكن ينشدها بطانة خاصة حول الحليفة ، فالحليفة وبطانته جميعاً لا يحسنون تعربية ، ولا يفهمون شيئاً مما ينظم بها ، إنما يؤلف شوقى هذه التركيات وينشرها فى صحيفة الأهرام أو فى غيرها لتذيع فى العالم الإسلامى وتنتشر . ومن أجل ذلك لا يكون اهتمامه الأول بصنعته كما كان الشأن عند أبى تمام ، إنما يكون بالعواطف الدينية، التى تُعشى بها الشعوب الإسلامية ، ويعنى بها قراؤه فى مصر والشام والعراق ، واستعرض أى تركية له ، فستراه دائماً يشد فى نسيجها خيوط العاطفة الإسلامية ، فى الأثناء والحاتمة والمطلع ، ومن طريف مطالعه قوله فى افتتاح قصيدة « صدى الحرب » الرائعة :

بسيفك يعلو الحقُّ والحقُّ أَغْلَبُ ويُنْصَرُ دينُ الله أَيان تَضْرِبُ وما يزاليَسَنْدُ القصيدة بمثل هذهالنغمات الدينية، مشيداً بالترك وشجاعتهم وبسالتهم وخلقهم ، حتى يقول مخاطباً للخليفة في نهايتها : فلازلت كهفَ الدين والهاديَ الذي إلى الله بـالزُّلْنِي له نـتقربُ

ولم يكن هناك خليفة حقيقى يخاطبه ، وإنما هو يخاطب الجمهور عن طريق منبر الصحافة ، فالموضوع الخليفة أو انتصار الترك على اليونان أو تحيتهم أو نحو ذلك ، وليس الترك ولا خليفتهم المقصودين بالقصيدة من هذه التركيات ، وإنما المقصود الشعب المصرى والشعوب العربية .

وهذا معنى قولنا إن شاعرنا يخضع فى فنه للجمهور والصحف ، فالجمهور يطَّلع علىالصحف، ويتقدم له شوقى عن طريق هذه الصحف، يريد أن يُطْلعه على شعره وفنه ، فيختار له موضوعاً يهمه ، واتفق أنه كان يهم سيده ، فذهب يُكثر من التغنَّى به ويضع على أساسه كثيراً من ألحانه وأنغامه .

ولا ريب فى أن هذا تبدل واسع فى تاريخ الشعر العربى ، فقد أخذ شمراؤه يُعنون بالجمهور ، وأخذوا ينظمون لهذا الجمهور فى الموضوعات التى يهتم بها ، وبذلك لم يعد الشاعر حبيس عواطفه الخاصة لاقيبتل نفسه ولاقبل الخليفة أو الأمير الذى يمدحه ، بل أصبح حبيس عواطف عامة إن صح هذا التعبير .

ونبسَّهته العاطفة الدينية التي يصدر عنها في هذه التركيات إلى موضوع ثان، لعله كان أمس رحماً وصلةبالدين، وهو مدح الرسول الكريم صلَّى الله عليه وسلم. وقديماً مدحه الشعراء ، ولكن الأبوصيرى تفوق عليهم تفوقاً واضحاً في قصيدتيه : الهمزية والبردة ، فرأى شوقى أن يعارضه ، وأن ينسج على منواله قصيدتيه : الهمزية والميمية . وعلى طريقته في المعارضات حاول أن يدخل في قصيدتيه عناصر وأفكاراً جديدة . أما الهمزية فافتتحها بقوله المشهور :

وُلِدَ الهُدى فالكائناتُ ضياءً وَفَمُ الزمانِ تبسُّمٌ وثنـــاءً ولم يُبق للأبوصيرى معنى طريفاً إلاحاول نسْجه في حُلَّة قشيبة أو صُنْعه فى ُدرَّة يتيمة ، وما زال حتى تعرض للإسلام ودعوته للتوحيد ، ونظامه السياسى والاجتماعي ، فقال :

| لولا دعاوى القوم والغُلوَاءُ   | الإشتراكيون أنت إمـــامهُم      |
|--------------------------------|---------------------------------|
| وأخفُّ من بعض الدواءِ الدَّاءُ | داويتَ متَّئدا وداوَوْا طفْرَةً |
| فالكلُّ في حق الحياةِ سواءُ    | أنصفت أهل الفقرمن أهل الغنى     |
| ما اختار إلا دينَك الفقراءُ    | فلو آنَّ إِنساناً تخيرً مِلَّةً |

أماالبردة فقد خفق لها قلب العالم الإسلامى كله ، يقول أحمد زكى : وطللا عارض الناس بردة الأبوصيرى فى القديم وفى الحديث بمئات ومئات من المنظومات ، لكن الصيت بتى لهذه البردة وحدها إلى الآن . على أن قصيدة شوقى ، وإن لم تزحزحها عن مكانتها ، فإنها قد نالت شرفاً ليس له نظير ، خلك بأن الأستاذ الأكبر الذى انتهت إليه وبه سلسلة الحديث النبوى فى مصر ، الشيخ سليم البشرى ، مع جلالة قدره وسمو مركزه ورفيع مقامه ، أهتوة وطراءة الشباب ، لكن براعته فيها جعلت شيخ الشيوخ يعرف فضلها ويقدر ناظمها ، ثم يتوفر على شرحها ، وما رأى الناس لذلك مثيلا قبل شوقى » <sup>(1)</sup> . وربما كان أروع ما فى هذه القصيدة التى فتنت شيخ الأزهر ، وبعض المستشرحها ، القطع الحاص بالدفاع عن غزو الرسول مما يردده المشرون وبعض المستشرقين عن الإسلام ، وأنه انتشر بالسيف والدم ، يقول :

| لقَتلِ نَفْسٍ ولا جاءوا لسَفْكِ دَم ِ            | قالوا غزوتَ ورُسْلُ الله ما بُعِثوا |
|--------------------------------------------------|-------------------------------------|
| فتحت بالسيف بعد الفَتْح بالقَلم                  | جَهْلُ وتضليل أَحلام وسفسطةً        |
| تكفَّل السيفُ بالجُهَّال والعَمَم <sup>(٢)</sup> | ا أَتى لك عفوًا كلُّ ذي حَسَبٍ      |
| (٢) العمم : العامة                               | (۱) ذكرى الشاعرين ص ۳۳۱ .           |

شوقي شاعر العصر الحديث

## 111

والشرُّ إن تلقه بالخير ضقتَ به ذَرْعاً وإن تلْقَه بالشَّرُّ يَنتَحَسِم مَل السَيحيَّة الغراءَ كم شربتْ بالصَّاب من شهوات الظالم الغَلم <sup>(1)</sup> مَل المسيحيَّة الغراءَ كم شربتْ بالصَّاب من شهوات الظالم الغَلم <sup>(1)</sup> لولا حماةٌ لها هَبُّوا لنُصْرَبها بالسيف ماانتفعت بالرِّفق والرُّحم <sup>(1)</sup> تلك الشواهدُ تَتُرَى كلَّ آونة في الأَعصر الغُرِّ لافي الأَعصر الدُّهُم أَشياعُ عيسى أَعدوا كلَّ قاصمة ولم نُعِدَّ سوى حالات مُنقَصِم

وواضح أن شوقى يدافع عن غزو الرسول وأنه لم يَغْزُ إلا بعد الدعوة للحسى وعَرَض القرآن علىالكفار ،وقد أخذيقرر أن الشر لاينُنْفَى إلا بالشر ، وقارن بين الإسلام والمسيحية ، فرآها لم تنتشر إلا عن طريق السيف والقوة على نحو ما هو معروف فى عهد قسطنطين وخلفائه . ثم نظر فى دولها الحاضرة والدول الإسلامية ، فوجد الدول المسيحية تُعبد كل ما تستطيع من قوة لتحطم الإسلام والمسلمين ؛ فهى التى تستعدى السيف وتسفح الدماء .

وفى كثير من جوانب شعر شوقى يتردد هذا اللحن الدينى وما يتصل به من تمجيد الإسلام، ويشعر الإنسان فى غير موقف بأنه راسخ الإيمان صادق العقيدة وهو القائل:

فلم أَرَ غير حكم الله حُكْماً ولم أَرَ دون باب الله بَابَا على أنه ينبغى أن لا نبالغ فى تصور نزعته الدينية ونظنها نزعة صوفية فيه ، فقد كان يغنِّى الحماعة الإسلامية بهذا و نحوه

والحكم على شوقى فى كل ما يتصل بنفسه وذاتيته من أخطر الأشياء ، إذ خُلُق كما قلنا فى غير هذا الموضع ليكون شاعراً غيرينًّا لاشاعرًا ذاتينًّا ، وساقته الظروف إلى ذلك ، ساقته وظيفته فى القصر ، وساقته رغبته فى الشهرا ولقاء الجمهور واستمالته ، ساقه ذلك كله لينكر نفسه الأولى التى كانت تصف الرقص ، والتى كانت تنظم مثل (حَفَّ كَأْسَهَا الحَبَبُ) ويعيشر

(1) الغلم : الهائج . (٢) الرحم : المغرة والتعطف .

متجاهلا لها ، شاعراً بسيطرة نفوس أخرى ، يغنيَّها ويصدح من أجلها . وشوقى من هذه الناحية ضريبة تحوُّل الشعر إلى الجمهور عن طريق الصحف ، فقد مترَّن نفسه تمريناً واسعاً علىأن يُعتى بالجمهور وأن يغنيه الألحان التي تعجبه ، وإذا كان هذا الجانب فيه يحجبه عنا بأستار صفيقة فليس معنى ذلك أننا نقلل من شاعريته أو عبقريته ، بل على العكس نعد ذلك آية نبوغه ، فهذا الشعر الدينى وهذا النغم الإسلامي الذي يطربنا عنده ، والذي نزعم أنه لا يغنيًى فيه نفسه ولا عواطفه أولا ، إنما يغني عواطف المسلمين قبل كل شيء ، لم يُتَتَح لشاعر امتلاً بالعواطف الدينية الإسلامية ممن عاصروه أن يبلغ مبلغه فيه أو يتفوق تفوقه .

ولعل أكبر دليل نسوقه على أن هذا الشعر الدينى عنده أراد به الجمهور قبل أن يريد به نفسه أننا نجده يُعننَى فى شعره بالمسيحية لسبب بسيط وهو أن قراءه فى العربية لم يكونوا جميعاً مسلمين ، بل كان منهم المسلم ومنهم المسيحى، لذلك كان يقف من المسيحية موقف المعتد بها المؤمن بتعاليمها ، وكان لا يزال يُشيد بالمسيح ، حتى فى تركياته ، وحين ينهزم الترك أمام الدول البلقانية المسيحية ، فإنه يستل المسيح من هذه الدول ، ويبرئه هو وتعاليمه منهم ، يقول فى والأندلس الجديدة » :

| فى العالمين وعصمةً وسلامُ       | عیسی سبیلُک رحمةً ومحبَّةً       |
|---------------------------------|----------------------------------|
| هانَ الضعافُ عليـــه والأَيتام  | ما كنتَ سَفَّاكَ الدماء ولاامرةا |
| كَثُرَتْ عليهِ باسمك الآلام     | ياحاملَ الآلام عن هذا الورَى     |
| رَحِماً وباسمك تُقْطَع الأَرحام | أنت الذي جعل العبادَ جميعهم      |

وهذه القصيدة مثال قوى لما قلناه حتى الآن فى تغنيه بعواطف الجمهور ونظمه الشعر من أجله ، فهى قصيدة تركية قيلت حين انهزم الترك فى الحرب البلقانية ، نظمها شوقى لاليُسمْعها الحليفة ولاليسمعها الترك ، وإنما نظمها لجمهور الناطقين بالضاد ، ينعى إليهم هزيمة تركيا وفقدها لمقدونيا ، ويقص عليهم قصة هذا الجرح الدامى الجديد بعد جرح الأندلس القديم . ولكن بين هؤلاء الناطقين بالضاد من هو مسيحى ، ويريد أن لا يؤذى شعوره ، وأن يجعله راضياً عنه ، مقبلاعليه ، فيأتى بهذه الأبيات التى أنشدناها ، ليجذبه إلى فلكه ، ويشد ه إلى فنه وشعره . وتجرى فى هذا الاتجاه قصيدته « مرحباً بالهلال ، وهى قصيدة قيلت فى رأس السنة الهجرية ، وتصادف أن التتى هذا اليوم بعيد المسيحيين ، فلم يقف قصيدته على المسلمين بل جعلها شركة بين الجمهورين ، حتى ينال رضا الطرفين ، فقال :

عيد المسيح وعيدُ أَحمدَ أَقبلا يتباريان وضاءةً وجمالا ميلادُ إحسانٍ وهجرة سُؤَددٍ قد غيَّرا وجهَ البسيطةِ حالا

فشوقى يغنِّى المسيحيين كما يغنى المسلمين وهو فى هذا كله لا يغنَّى عواطفه ، وإنما يغنى عواطف الجماهير التى يعرض عليها شعره ونفسه .

ولا ريب فى أن هذا منزع يستحق التقدير لشوقى من حيث التسامح الدينى الذى يمكن أن تكون نفسه مطوية عليه ، ولكننا بإزاء مؤثر عام فى شعره هو الجمهور والصحف ، ونريد أن نحققه ، ونرى مبلغ عمله فيه ، لنستبطنه ، ونرى حقيقته النفسية لا فى أشعاره تلقاء المسيح والمسيحية بل فى أشعاره تلقاء الرسول والإسلام. ونحن مع ذلك لا ننكر جمال شعره فى الدينين ، بل نسجل له مقدره ممتازة فى حكاية عواطف الناس وتقطيرها شعراً بل سحراً وفتنة ، سواء أكان هؤلاء الناس على دينه أم على دين آخر . ومن قصائده فى هذا الاتجاه الذى يريد فيه أن يرضى جمهوره من المسلمين والمسيحيين جميعاً قصيدته فى « مسجد أياصوفيا » تمقام فيه شعائر الإسلام ، فالموقف دقيق ، ولكنه عرف كيف يخلص منه على أجنحة من الشعور المرهف، يقول :

كنيسةً صارت إلى مسجدٍ هديَّةُ السيد للسيدِّ بنُصْرة الروح إلى أحمد كانت لعيسي حرماً فانتهت

واستمر يملك زمام القول ، ولم يسقط من يده أبداً بحيث يغضّبُ المسيحيون ويغضب المسلمون . وكل ذلك إنما نريد أن نحتجَّ به على أن شوقى كان يحاول في شعره أن يرضى الجمهور عنه ، فكان يغنيه خواطره على الصورة التى يريدها بل التى يحلم بها خياله ، وينبض بها قلبه وشعوره .

ومما <sup>أ</sup>يحسمند<sup>1</sup> لشوقى حقيًّا أنه أنشد المصريين كثيراً فى الاتحاد بين المسلمين ولاقباط ودعاهم أن يعتصموا جميعاً بحسَبْل الوطن ، وله فى ذلك درر ً لامعة كثيرة ، كان ينتهز كل فرصة ، فينظمها ، من مثل قوله فى تكريم واصف على سنة ١٩٠٦ :

ط فهذا تشبث محال با بنى مصرَ لم أقل أمة القب واحتيالً على خيالٍ من المج لد ودعوى من العراض الطوال أمةً وُحِّدت على الأجيال إنما نحن مسلمين وقبطأ مبق النيلُ بِالأَبِوَّة فينا فَهُوَ أَصلٌ ، وآدمُ الجدُّ تالى وقوله في رثاء بطرسَ غالي الذي قتله الورداني في سنة ١٩٦٠ : أعهدتنا والقبسطَ إلا أمةً للأرض واحدة تروم مراما نُعلى تعاليمَ المسبح لأَجلهم ويُوَقِّرون لأَجلنا الإسلاما الدِّين للديَّان جلَّ جلاله لو شاء ربَّك وحَد الأَقواما هذى قبوركمُ وتلك قبورنا متجاورين جماجمأ وعظاما ولا ريب فى أن نفس شوقى كانت كبيرة ، فهى تتسع لدينها والديانات الأخرى ، غير أن ذلك ليس هو الأصل الذى يُودَ إليه هذا اللحن فى شعره فمرده عنده إلى الجمهور والتغنى بكل أحلامه وآماله .ومن المحقق أنه فى كل ذلك إيما كان يفكر فى جمهوره وقرائه ، ولذلك نجد عنده هذا اللحن ، كما نجد عنده ألحانا أخرى ، ولولا الجمهور ، ولولا أنه يحرج شعره له لما دارت بخلده . ومن هذه الألحان لحن العروبة ، وهو لا يتضع على جناح الطائر قبل الحرب الكبرى ، ولكن مع ذلك يلمع على بعض ريشه ، وهذا طبيعى لأنه كان يتغنَّى بالإسلام وبالحلافة التركية وبالمسيحية ، وكل ذلك كان يجره لأن يتغنَّى بالعروبة ، وهى الرابطة القوية بين المسلمين والمسيحيين ولحمم المشرك حين يذكرون ماضيهم وحاضرهم وموقفهم تجاه الغرب وأممه . وما أم العروبة كلها إلا أم مهيضة الحناح ، قد هوت إلى الحضيض فى كل مكان بعد عاطفة الإسلام ، وينى العرب آلامهم وآمالهم ، واستمع إليه يخاطب عباساً

وقَبَّلْتَ مِثْوى الأَعظُمِ العَطِراتِ إذا زرتَ يا مولايَ قبر مُحَمَّد لأحمد بين السِّتْر والحُجراتِ وفاضت من الدمع العيونُ مهابةً أَبَثْكَ ماتدرى من الحَسرَ اتِ فقُلْ لرسول الله :ياخيرَ مُرْسَل كأصحاب كَهْفٍ في عميق سُبَاتٍ شعوبك فى شرق البلاد وغرمها فما بالهم فى حالك الظُّلمات بـأَيمانهم نوران: ذِكرٌ وُسُنَّةٌ فما ضرَّهم لو يعملون لآتى وذلك ماضي مجدهم وفخارهم ومن هذا اللحن قوله فى قصيدته « مرحباً بالهلال » : والصدقُ ألبق بالرجال مقالا أُممَ الهلال مقالةً من صادقٍ هل تعلمون مع الهلال ضلالا هذا هلالكم تكفَّلَ بالهُدَى

| ومشَى الزمان بنوره مُخْتالا     | سَرِتِ الحضارةُ حقبةً في ضوئه |
|---------------------------------|-------------------------------|
| كالشمس عَرْشاً والنجوم رجالا    | وبنى له العربُ الأجاودُ دولةً |
| من علمهم ومن البيان طِوَالا     | رفعوا له فوق السِّماك دعائماً |
| خلق البيانَ وعلَّم الأَمثـــالا | اللهُ جَلَّ ثناؤه بلسانهم     |

ويُكثر شوقى من الإشارة إلى اللغة العربية فى شعره ، فهى لسان العرب المبين عن رقيهم القديم ، وبها نزل الوحى وآى الذكر الحكيم ، وما زالت ترجمان العرب ، ومن قيثارتها يستخرج شوقى أنغامه . على أن غناء شوقى بالعروبة والعربية ليس كثيراً فى شعره قبل الحرب الكبرى ، فقد كان لا يرى من وطنه إلا عباساً ، فهو الكوكب الذى يدور الوطن فى فلكه ، وشوقى مشغول بتملق الكوكب عن تملق الفلك ، أو بعبارة أخرى مشغول بتملق الأمير عن تملق الرعية ، والأمير يشغله بذهبه وما يمد<sup>2</sup> إليه من زينة الحياة والترف ، فكان بديهيتًا أن لا يشعر شوقى حينئذ بآلام هذا الشعب الرابض فى حمأة البؤس والاحتلال ، وبالتالى كان غير مهيتَى ليعزف هذه الآلام ، فهو خادم الأمير

وكانت أنظار الأمير متجهة إلى تركيا ، وقلما اتجهت إلى الشعب ، فاتجهت إبرة الشاعر مع القطب ، وبذلك لم ينهض شوقى بهذه الرسالة القيمة هى كانت تنتظره ، رسالة الشعب وآلامه وما ذاقه حتى الثمالة من كئوس العذاب والشقاء ، حتى لتذوى زهرته الناضرة ، إذ يصيبه القدر فى أعزً بنيه وأحبهم إليه : مصطنى كامل ، وكان صديقاً لشوقى فى صباه وشبابه ، ومع ذلك لم تتحرك القيثارة ولم ينبض قلب الشاعر ولم يخفق توًّا ، لأن سيده لم يكن راضياً عن مصطنى لاختلافهما قبيل وفاته فى بعض وجوه الرأى ، قلم يستطع أن يتلو شعراً أو ينشده فيه يوم مصيبة الوطن به

وقد يكون السبب الحقيقي فى أن شوقى لم يتغن حينئذ بآمال وطنه وآلامه

غناء قويتًا واضحاً أن ثورة الوطن لم تكن قد التهبت نيرانها ، ولكن مع ذلكَ كان ينبغى أن يعيش فى تباشير النزعة الوطنية التى أخذت أنوارها تتفلَّت فى أفق/حياتنا المصرية منذ مطلع هذا القرن .

وإذا كان شوق لم يُعْن حينئذعناية واضحة بحاض وطنه، فإنه عنى عناية قيمة بماضيه ، فكتب ملحمته الرائعة «كبار الحوادث فى وادى النيل » وكتب قصيدته اليتيمة « أيها النيل » ولمع فى بصره المتألق المتموج تاريخ وطنه كأنه قوس قزح يسطع فى السهاء فصرخ من أعماقه ، وذهب ينشد على قيثارته أغانى ، يصور بها جمال هذا القوس الرائع . أما حاضر الوطن فلم فيعْن به ، وكأنما كان من الضرورى أن يخرج من برجه العاجى وحياته الضيقة في القصر حتى يرى عالم وطنه المحجوب عنه ، وحتى يخلع عنه نير سيده ، وخرج شوق من البرج العاجى أو الذهبي ، بل يراه مستقلا على حقيقته . وخرج شوق من البرج العاجى أو الذهبي ، ولكنه لم يخرج إلى الشعب ، فقد أبعد آسوق عن ملاعب شبابه، ورآها من بعيد يجم عليها كابوس الاحتلال الذى يذيقها ألواناً من العذاب ، فحن الطائر إلى روضه ، وحكى ذلك فى قوله الذائع :

وطى لو شُغِلْتُ بالخلد عنه نازعتْني إليه في الخُلْد نفسي

وكأنما كان منعى شوقى عن القصر وعن وطنه جسراً وضعته رَبَّةُ الشعر ليَحْبُرَ عليه من برجه المنعزل عن الشعب إلى الوديان المنحدرة الملتفة حول النيل وجداوله وعيونه وغُدُرانه ، وما يجرى فى هذه الوديان من أحلام وآمال وآلام ، وما يئنّ تحته الشعب من جروح وقروح

وعاد شوقى إلى وطنه ، وقد اندلع بركان الثورة الوطنية ، فرأى آثارها ، بل رأى الدماء تسَخْضب أرض الوطن وتسيل فى نواحيه ، واستقبل الطلاب شوقى فى فناء محطة القاهرة استقبالا رائعاً ، وحملوه على الأعناق حتى سيارته والدموع تترقرق فى عينيه<sup>(١)</sup> ، وصفَّقت رَبَّةُ الشعر ، وطربت طرباً شديداً ، وأخذت ترفرف فى الفضاء محلقة فرحة ، فقد حول شوقى بصره من سماء القصر الزاهية إلى أرض مصر الدامية ، وأخذ الوطن يحتضن ابنه ، ويضمه إلى صدره ، ويبثُّه خواطره وأشجانه ، ولم يلبث أن استيقظ ضمير شوقى الوطى بعد أن ظل طويلا يغطُّ فى نوم عميق ، فكتب قصيدته « بعد المنى » يعلن فرحته بلقاء وطنه ، وأنه سيعتنقه اعتناق المؤمنين العابدين ، يقول :

ويا وطنى لقيتُك بعد يأس كأنى قد لقيتُ بك الشَّبابا وكلُّ مسافرٍ سيؤوب يوماً إذا رُزِقَ السلامة والإيابا ولو أنى دُعيتُ لكنتَ دِينى عليه أقابل الحَتْمَ المجابا أدير إليك قبل البيت وجهى إذا فُهْتُ الشهادة والمتابا

ونراه فى نفس القصيدة يتحدث عن مشكلة التموين وجشع بعض التجار ، وفى ذلك إرهاص بمستقبل قصائده ، فلم تعد تُعُنْنَى بمشاكل القصر ، بل أصبحت تعنى بمشاكل الشعب .

على أنه ينبغى أن لا نطلق كلامنا إطلاقاً ، فإن أفاعى « البروتوكول » السياسى وأغلاله لا تزال تشد شوقى من حين إلى حين ، ويظهر أن الطوق الذهبى الذى كان يجذبه منه القصر ويجر ه به كان من الروعة فى نفسه بحيث لم يفكة تماماً من حول عنقه ، فقد تغنى بالملك فؤاد فى غير قصيدة ، وإن لم يكن الموضوع الأساسى لشعره ، فقد كان يستهدفه وينفذ إليه فى كثير من وجوه قوله . ولا ريب فى أن هذا بقية من وظيفته القديمة فى القصر ، فقد تعود أن يتملق سيده ، وهو بالرغم من حريته الآن لا يستطيع أن يخلص من ربقة التبعية القديمة .

 شيئاً من الفتور أول الأمر فى متابعة الشعب فى آماله ، ويتضح ذلك فى قصيدته التى نظمها فى « مشروع ملنر » وهو مشروع عارضه المصريون سنة ١٩٢٠ فكان من الواجب أن يقف شوقى فى صفوفهم ، ولكنا نراه يتخلف مع أقلية كانت راضية عن المشروع ، فيقول :

ما بالُ قومى اختلفوا بينهم فى مِدْحة المشروع أَو ثَلْبِهِ من يَخلع النَّير يعشْ برهةً فى أَثر النِّير وفى نَدْبهِ لا تســـتقلُّوه فما دهركم بحاتم الجود ولا كَعْبهِ

وأحسَّ شوق أنه سقط فى وهدة عميقة ، فثاب إلى رشده ، ولم يعد إلى التخلف عن شعبه ، بل سار فى ركبه ،حتى إذا عُرض مشروع ٢٨من فبراير سنة ١٩٢٢ ذهب ينادى بأنه لا يفى بأمانينا ، وأذاع ذلك فى قصيدته التى يقول فى مطلعها وفى أثنائها :

أُعِدَّتِ الرَّاحةُ الكبرى لمن تَعِبا وفاز بالحق من لم يَأْلُهُ طلبا وما قضتْ مصرُ من كلَّ لُبَانَتها حتى نجرَّ ذيول الغبطة القُشُبا نِلْتُمْ جليلا ولا تُعْطُون خَرْدَلةً إلا الذى دفع الدستورُ أو جلبا تمهدت عقبات غير هَيَّنة تَلْقَىركابُ السُّرَى من مثلها نَصَبا وأقبلت عقبات لا يُذَلِّلُها في موقف الفصل إلا الشعبُ مُنْتَخِبَا له غَدًا رأيُه فيها وحكمتُهُ إذا تمهَّل فوق الشوك أو وثَبَا

وانصبَّ شوقى مع الشعب يغنيه آماله فى الدستور والنظام البرلمانى وفى التعليم والجامعة وفى الجيش ، وفى كل ما يجيش بنفسه من آمال وما يدور بفكره من خواطر ، فليس هناك من حادث يمرُّ به إلا ويستخلص له منه حكمة وعظة ، وليس هناك من كارثة تنزل به إلا ويقف بقربه يعزِّيه ويمنيه . وكانت له قوة نفتّاذة أو بعبارة أخرى عين بصيرة تستطيع أن تلمح ما يريده الشعب ، فيسبق إلى الدعوة به . فمن ذلك أن النظام البرلمانى الحديد الذى أخذت به مصر لعهد الملك فؤاد أحدث حرية واسعة للجماعات والأفراد ، ولم تلبث هذه الحرية أن تحولت إلى تهاتر وتناحر شديد بين الأحزاب وصحفها ، وأقض ذلك مضاجع الصفوة من أبناء مصر ، فتقدمهم شوقى سنة ١٩٢٤ يدعو إلى الائتلاف والاتحاد بين الأحزاب فى قصيدته المشهورة التى يقول فيها :

وهذى الضجةُ الكبرى عَلاما إِلامَ الخُلْفُ بِينكُمُ إِلامًا وتُبْدون العداوة والخِصَاما وفيم يكيد بعضكم لبعض على حالٍ ولا السودانُ داما وأين الفوز؟ لا مصرُ استقرَّتْ إلى الخذلان أمرهم ترامى تراميتم فقال الناس قوم فلم تُحْصِ الجِراح ولا الكِلاما وكانت مصرُ أَوَّلَ من أُصبتُم فلم نَكُ مصلحين ولا كراما وَلِينا الأَمرَ حزباً بعد حزب ولم نُعْدُ الجزاءَ والانتقاما جعلنا الحكم توليةً وعَزْلاً وسُسْنَا الأَمرَ حين خلا إلينا بأهواء النفوس فما استقاما

وشوقى بذلك إنما يعسِّر عن الشعب الحزين الذى نال بعض حقوقه ، فاستغلّها الأحزاب لتحصل على كراسى الحكم ، كأنها مغانم أو مكاسب لها ، تملأ حجورها هى وأنصارها بالذهب، وتترك الشعب وراءها يسَنِقُ فى طينة البؤس نقيق الضفادع . أما السودان فيوشك أن يبتلعه الإنجليز ، وإنه ليقول لسعد فى تهنئته له بنجاته من رصاصة أطلقها عليه بعض الشبان ، وهو على اعتزام السفر إلى إنجلترا للمفاوضة فى السودان وبعض الشئون السياسية :

و يا سعد أنت أمينُ البلاد قد امتلاًتْ منك أيمانها

ويُبْتر من مصر سودانُها ولن ترتضي أَن تُقَدَّ القناة وليس بمعييك تبيانها وحُجَّتنا فيهما كالصبَاح عيونُ الرياض وخُلْجانها فمصر الرياض وسودانها وَرِيدُ الحيـاة وشِرْيانُها وما هـــو ماءٌ ولكنه كما تممَّ العَيْنَ إِنْسَانُها تتممَّم مصرَ ينـابيعُهُ

ولا نقرأ شوقى فى هذه الأشعار وفى غيرها من وطنياته حتى نحس مقدرة بارعة فى صوغ عواطف المصريين الوطنية . وكانت لا تفوته حادثة بارزة دون أن يسجلها ، ويسجل فيها مشاعر الوطن وآماله وما يضطرب فى نفوس أهله من إحساسات ووجدانات على نحو ما نجد فى قصيدته التى نظمها سنة ١٩٢٤ حين أُطْلق من السجن بعض من اتهمتهم المحاكم العسكرية الإنجليزية بقتل السردار ، وفيها يقول :

من ذا يحطِّم للبـــلاد قيودا وجَد السجينُ يدًا تُحَطِّم قَيْدَه قد صِرْنَ من ذهب وكنَّ حديدا ربحتْ من التصريح أَنَّ قيودها واستأنفوا نفكس الجهاد مديدا يا فتيةَ النيلِ السعيد خذوا المَدَى وابنوا على أُسْسِ الزمان وروحه رُكْنَ الحضارة باذخاً وشدِيدا أَن تجعلوه كوجهه مَعْبُسودا وجْهُ الكنانة ليس يُغْضب ربَّكم وإذا فرغتُمْ ، واعبـــدوه هجودا وِلُّوا إِليهِ في الدروس وجوهكم بلدا كأُوطان النجوم مَجيدا إِن الذي قَسَم البلادَ حباكُمُ قد كان \_ والدنيا لحودٌ كلها \_ للعبقرية والفنون مهودا وشعر شوقي في هذه الآونة وبعدها حلقات متصلة من هذه العاطفة الوطنية

144

التى تفيض على شعره سحراً وجمالا ، وكأنما أرسله القدر إلى مصر ليغنيها على قيثارته الملهمة حاضرها وكل ما يرتبط بهذا الحاضر من حوادث ومشاعر وخواطر ، كما يغنيها ماضيها وأمجاده ومفاخره.وكلما أزمت أزمةأو ندَّت عَـبْرة أو بسمة خفق لها قلبه ، وأثبتها شعره . وله فرحات قوية بالشباب ، وأيضاً بالشيوخ ، ولكن متى ؟ حين أجمعوا كلمتهم على اتحاد الأحزاب والائتلاف كما يرى القارئ لديوانه فى قصيدتيه: « المؤتمر » و « البرلمان » . ويخيل إلى الإنسان أنه لم يترك جانباً فى كياننا الوطنى إلا جسَّمه بريشته البديعة .

وشوقى فى هذا إنما يغنّى عواطف المصريين الوطنية على نحو ما كان يغنيهم قبل الحرب عواطفهم الدينية ، وكأنه كان يرى أن الشاعر الذاتى لا يأتى بعواطف خالدة إلا قليلا ، فأكثر عواطفه وقتية ، كالسراب يلمع من بعيد ، فإذا جئته لم تجد شيئاً . ولم يكن شوقى يحب هذا النوع من الشعر ولا أخذ نفسه به منذ أول القرن الحاضر ، ومن الخطأ أن يقاس بقياس ذاتى أو نفسى ، إلا إذا وستَّعنا معنى الذات والنفس ، وجعلناهما ذاتاً للغير ونفساً له . ولماذا نلف كل هذا اللف ؟ إن شوقى فى وطنياته إنما كان يعبر تعبيراً نفسيتًا عما فى ضمير مصر من مشاعر وعواطف ، وهذا يكفيه فخراً له .

قد يكون محبًّا لوطنه ، ولكن ذلك لا يمنع مما نقرره ، فهو لا يصدر فى وطنياته عن محبته وحدها ، وإنما يصدر قبل كل شىء عن المصريين كلهم ، فهو يكتب لهم وينشر هذه الوطنيات فى صحفهم، لينال إطراءهم واستحسانهم، وليقع منهم الموقع الذى كانوا يريدونه من معاصريهم ، وكانت رَبَّة الشعر لا تعصيه ، بل كانت دائماً تلهمه هذا الفيض العذب من الشعر الوطنى الرائع .

وليس فيا نزعمه غرابة ، فشوقى شاعر الصحف وشاعر الجمهور ، وقد أخذت الصحف المصرية تمتلىء بأدب سياسى وطنى فيه حيداًة وفيه ثورة وفيه عنف ، فاتجه شوقى مع أدباءالسياسة يقطر للشعب عواطفه الوطنية ، ومداً صوته بالغناء والشاًدو ، فأصبح أقوى صوت فى الوادى وأجهره ، وأفخمه وأحلاه ، لا لشىء إلا لقوة فنه ، وروعة شعره . وإذن فشوقى فى شعرة الوطنى إنما يصور عواطف الأمة المصرية قبل أن يصور عواطفه الحاصة، فعواطفه دائماً لا تهمه ، إنما يهمه من يقدم لهم الصلوات والقرابين فى حرارة وإيمان . وكان قبل الحرب يقدم هذه القرابين والصلوات لفرد يعبده ويسبح بحمده ، أما اليوم فيقدمها لمعبود جديد ، هو أمة ناهضة خليقة بأن تستعبد مواطنيها وأن يهبوها أرواحهم مخلصين وشعرهم وفهم راضين .

وكان بين النقاد من يقرأ هذا الشعر الوطني لشوقى ، فيقول إنه لا يعبِّر فيه عن إخلاص حقيق ولا عن عاطفة حقيقية ، فهو ليس مصريمًا ، بل هو تركى متمصر ، لا يحس الوطنية المصرية إلا إحساساً ظاهريًّا أو من الظاهر ، فهو لايستبطنه ، ولا يتغلغل في ضميره وأعماقه ، يقول عباس العقاد : «كان شوقي يحسُّ الوطنية المصرية كما يحسها التركى المتمصر من طبقة الحاكمين أو المقربين إلى الحكومة ... وكان يمعزل عن الأمة في شعوره ، لا يخامرها بعطفه ، ولاتخامره بعطفها ، ولا يناضل في ميدانها نضالمن يهمه النصر والهزيمة، فما نصر مذهباً قط بين: مذاهب السياسة الوطنية إلا في إبان دولته القائمة ، أو في الوقت الذي يأمن فيه سوء العاقبة، وقد كان هذا مفهوماً منه وهو في وظيفته مقيد بمراسم الديوان وأحكامه ، وليس هذا بمفهوم منه بعد خروجه من الوظيفة إلا على الوجه الذي قدمناه عن شعوره بالوطنية»<sup>(١)</sup> . والعقاد مبالغ في حكمه، فقد أحب شوقى مصر ، ومن ليقة حبه كتب وطنياته ، ولكن كما قلت كان يصدر عن ذلك لا من داخله وحده ، ولكن أيضاً من داخل المصر س ، فمشاعره فى شعره الوطنى مستخلصة من بلده وأبناء بلده كما 'يستتخليص' العطر من الزهر . وهذا لا يغضُّ من شوقى ، فسيان في وطنياته صدوره عن ذاته أو غيره أو عنهما جميعاً ، فهو يغنى شعبه ، ويغنى نفسه ويعكس في مرآة شعره عواطف المصريين ، لسبب بسيط ، أو بعبارة أدق لتحول مهم طرأ فيحياة الشعراء المعاصرين ، وهو أنهمنظموا شعرهم لا لينشدوه الخلفاء والأمراء وبطاناتهم، وإنما لينشدوه الجماهير وليتلوه الناس في الصحف .

( 1 ) شعراء مصر و بيئاتهم ص ١٨٤

ولو أن هذا التحول لم يطرأ على حياة الشعراء ما ظهر هذا الشعر الوطنى الحديث ، فهو شعر ألمّ للشعوب ، ولشعورها بوطنيّها وقوميتها ، ولذلك يكون من الحطأ أن نظن استقلال الشاعر به ، وأنه يصدر فيه عن فورات فى نفسه ، ناسين أن منابعه الحقيقية وفوراته الثائرة إنما تنبع وتفور من البركان الكبير ، بركان الأمة . وهذا لا يعنى عدم إخلاص فى الشاعر ولا ضعف وطنية فيه ، وإنما يعنى تسجيل هذه الظاهرة الحديثة ظاهرة تأثير الشعوب العربية فى شعرائها المعاصرين واستنطاقهم شعرًا يعبرون به عن عواطفها وأمانيها وما تشعر به من حزن وفرح وشقاء وسعادة .

ولا يستطيع شخص أن ينكر على شوقى وطنيته ، لأنه يجارى بهذا الشعر شعبه ، بل لعل هذا نفسه هو الدليل الصارخ على وطنيته ، فقد خلصً نفسه من دائرة أنانيته الضيقة ، فلم يتغنَّ بعواطف محدودة تخصه ، وإنما تغنى بعواطف شعبه ، وارتفع إلى آفاق من السمو ، انقطعت أعناق معاصريه من الشعراء دون الوصول إليها. أما أنه لم يناضل فى سبيل نصرة مذهب سياسى معين ، فهذا رأيه إذ لم يكن يحب هذا اللون من التشاحن<sup>(1)</sup> . وحقًّا نجد بين معاصريه أدباء احترفوا الحزبية احترافاً ، فهم كل يوم فى حزب ، يتنقلون مع الريح يميناً وشمالا ، ويدقون الطبل دقتًا عريضاً اليوم لهذا الحزب ، ثم ينصرفون إلى حزب آخر ، فيضربون الطبل له ضربا يصم الآذان والأسماع . ولم يكن شوقى يحب أن يعيش هذه المعيشة الملونة ألوان الطيف ، وكان فى الوقت نفسه غنيناً عن أن يرتزق بشعره فاعتزل الأحزاب ، وعاش مستقلا ، حتى لا يصدم أحداً بكلمة أو همسة .

وكل هذا من حق شوقى ، فالناس يختلفون فى مزاجهم ، منهم من يحب المصارعة ، حتى مصارعة الثيران لا الإنسان ، ومنهم الهادىء الذى لا يستطيع أن يشاهد لوناً من ألوان المصارعة بين الناس . ولم يعرف شوقى يوماً المصارعة فقد جرت حياته فى هدوء ولم تتخللها عاصفة سوى عاصفة النبى ، ومع ذلك

<sup>(</sup>۱) اثنى عشر عاماً ص ۸٤ .

مرَّت بسلام . ومثله فى هدوئه ومزاجه لا تقاس وطنيته بصراعه واصطدامه بالناس ، وإنما تقاس بفنه وشعره الذى سخَّره لمصر والمصريين ، وفى ذلك يقول فى قصيدته « نهضة مصر » :

عيونَ القوافي وأمثالها حعلت حُلاها وتمثالها تجرُّ على النَّجْم أَذيالها وأرسلتها في سماء الخبال تَغذَّى جَنَاها وسَلْسَالَها وإبى لغرِّيدُ هذى البطاح وكلَّ معلَّقـــة قالها ترى مصر كعبة أشعاره حِجالَ العروس وأُحْجالها('') وتلمح بين بيوت القصيد وولًى المدائحَ إجلالها أدار النسب إلى جُبِّها وغنًى ممثل البَكى حالها أَرَنَّ بغابرها العبقريِّ يروضُ على البأس أطفالها ويَرْوى الوقائع في شعره فما ضرًّ لو لمحوا آلَهَا وما لمحوا بعدُ ماء السيوف

وكأنما كان يحسُّ شوقى أنه مزمار مصر، بعثه الله إليها، لينفخ في روحها، مستمدًّا تارة من حاضرها، وتارة من ماضيها. وإذا كانت مصر تفاخر بأمجادها القديمة وما اكتُشف من تُحَف الفن في مقابر توت عنخ آمون وغيره، فأولى لها أن تفاخر بهذا الشاعر الذي أحال لها هذه الأمجاد والتُّحَف ألحانًا ساحرة.

ومهما يكن فقد غنَّى شوقى للشعب المصرى عواطفه الوطنية الماضية والحاضرة غناء مكك ــولايزال يملكــعليه لُبَّهُ ، وكان الجمهور المصرى فى أثناءهذه الحقبة من حياته يُرْهف أذنه له، وينتظره مع الصباح فى صحيفة الأهرام أو فى صحف أخرى كصحيفة الجهاد أو السياسة ، ليمتع شعوره بهذه الآيات البديعة من

(١) حجال العروس: جمع حجلة: بيتها المزدان. أحجال: جمع حجل: الخلخال.

الوطنيات التى كان ينظمها ، والتى لم يعد بين أبناء الوادى من يستطيع أن ينافسه أويشق غباره فيها ، حتى حافظ إبراهيم الذى كان يصول ويجول فى ميدان هذه الوطنيات وحده قبل الحرب الكبرى ألتى رايته واستسلم ، فإن فنه لم يكن من القوة بحيث ينهض لفن شوقى وصناعته .

وظل شوقى يرتَّل للمصريين أعياد جهادهم وأحداث سياستهم ، ولم يكتف بذلك ، بل وضع الأناشيد لينشدها النشء ، ويتغنوا بها فى طرقاتهم وكشَّافاتهم وحربهم وسلمهم ، من مثل هذا النشيد :

| ونعيدُ محاسنَ ماضينا                      | اليومَ نسودُ بوادينا             |
|-------------------------------------------|----------------------------------|
| وطَنُّ نفديه ويَفْدِينا                   | ويَشيد العزَّ بأَيدينا           |
| وبعين الله نُشَيِّـــدهُ                  | وطنٌ بالحقِّ نؤيِّدهُ            |
| بمسآثرنا ومساعينسا                        | ونحسّنـــه ونُـــزَيِّنَهُ       |
| وسريرُ الدَّهْرِ ومِنْبَرهُ               | م<br>سرَّ التاريخ وعنصُرهُ       |
| وكفى الآباء رياحينـــا                    | وجِنانُ الخُلْد وكَوْثَرُهُ      |
| وضُحاها عَرْشاً وهَّاجا                   | نتخذ الشمس له تاجاً              |
| وكذلك كان أوالينسا                        | وسماءَ السُّوْدَدِ أَبْرَاجَا    |
| والكَرْنَكُ يلحظ والهرَمُ                 | العَصْر يراكم والأُمَمُ          |
| كبناء الأوَّل يَبنينا                     | أبنى الأوطان ألا همَمُ           |
| لأثيل المَــجْد وللعَلْيا                 | سَعْياً أَبِدًا سَعْياً سَعْيا   |
| ولنجعل مصر هي الدنيا                      | ولنجعل مصرَ هي الدنيا            |
| ( بني مصر مكانكم تهيًّا ) ونشيد الكشَّافة | وفى الجزء الرابع من ديوانه نشيده |

والوطن و( النيل العذب هو الكوثر ). ولايقرأ أحد هذه الأناشيد حتى يشعر شعوراً عميقاً بأن شوق كان منحة رائعة من رَبَّة الشعر لمصر الحديثة ، فقد أحالتها شعراً ، أحالت ماضيها أوتاريخها ، وحاضرها أو نهضتها ، كما أحالت مستقبلها في هذه الأناشيد أحلاماً سعيدة ، بل أعياداً وأفراحاً إن صح هذا التعبير .

ولم ينطق شوق فى الصحف عن الروح الوطنية لمصر وحدها ، بل حلَّق بقيثارته فى جو العالم العربى كله ، وحقًّا إنه كان يحلق فى هذا الجو وينطق عن أهله وشعوبه قبل الحرب الكبرى ، ولكن اللحن تغير الآن ، فقبل هذه الحرب كان يذكر العروبة على هامش مدائحه فى الترك أو فى الرسول الكريم ، أما اليوم وفى هذه الحقبة فإنه يتغنى بالنزعات الوطنية والقومية الطارثة على هذه الشعوب . وربما لمحنا فى سينيته ونونيته الأندلسيتين شيئاً من هذا الاتجاه الجديد، وهو التغنى بالعرب ، ولكنه حينئذ كان يذكر مجدهم الدائر ، أما بعد الحرب الكبرى ، وبعد نموً النزعات القومية من العرب موقفه من ومو التغنى بالعرب ، ولكنه حينئذ كان يذكر مجدهم الدائر ، أما بعد الحرب الكبرى ، وبعد نموً النزعات القومية ، فإننا نجده يقف من العرب موقفه من ومسر ، فهو يتغنى بأمجادهم الماضية ، وهو يتغنى بثوراتهم الحاضرة ، وهو يحس إحساساً قوينًا بأن مصر والشام والعراق وغيرها من البلاد العربية أسرة واحدة ، حتى ليقول فى قصيدته يوم تتويجه :

ربَّ جارٍ تَلَفَّتتْ مصرُ تولي ٥ سؤالَ الكريم عن جيرانه بعثتْنى معزَّياً بمسآقى وطنى أو مهنتًا بلسانه كان شعرى الغناء فى فَرحالشر ق وكان العزاء فى أحْزانِه قد قضى الله أن يؤلِّفنا الجُرْ حُ وأن نلتى على أشجانِه كلما أنَّ بالعراق جريحٌ لمسَ الشَّرْقُ جَنْبَه فى عَمانه وعلينا كما عليكم حديدً تتنزَّى الليوتُ فى قُضْبانه نحن فى الفكر بالديار سواءً كلُّنا مشفقٌ على أوطانه أخذ شوقى يحسُّ بهذه الروابط القوية بين الأمم العربية، فسُوَرُ مجدهم متآلفة ، وأناشيدهم فى أفراحهم وأحزانهم متحدة ، وهذه قيثارته تشاركهم فى مسراتهم وتهنئاتهم وتعزياتهم . وربما لم يظفر قطر من شوقى بما ظفرت به سوريا ، فقد راح يرتِّل عصرها الزاهى أيام الأمويين ، ويشيد بأبنائها فى قصيدته التى أنشدها بدمشق فى المجمع العلمى العربى يوم ١٠ من أغسطس سنة ١٩٢٥ ، وفيها يقول :

مشَتْ على الرَّسْم أحداثُ وأزمانُ قُم ناج جِلَّقَ وانشُدْ رَسْمَمن بانوا رثٌّ الصحائف باقٍ منه عُنوَانُ هذا الأديم (١) كتاب لا كِفاء له وللأَّحاديث ما سادوا وما دانوا بنو أميسة للأنباء ما فتحوا كانوا ملوكاً سَريرُ الشَّرق تحتهمُ فهل سأَلتَ سريرَ الغَرْبِ ما كانوا فى كل ناحية مُلْكُ وسُلْطَانُ عالين كالشمس في أطراف دولتها ولا زهَتْ ببني العباس بَعْدانُ لولا دمشقُ لما كانتْ طُلَبْطِلةُ هل في المصَلَّى أو المحراب مروانُ مررتُ بالمسجد المحزون أسأله على المنابر أجرارً وعِبْدانُ تغيَّر المسجدُ المحزون واختلفَت فلا الأَذانُ أَذانٌ في منارته إذا تعالى ولا الآذانُ آذانُ ولم تُتمَّد آحْ دمشق بقصيدة ولاذ كر مجدها الغابر، كما مُدحت وذكر مجدها فى هذه القصيدة التي صاغ فيها شوقى عواطف الدمشقيين وعبَّر لهم تعبيراً نفسيًّا دقيقاً عما يجول فى ضمائرهم . وقد انطلق يصف رياضها وجينانها فقال : دمَشقُ رَوْحٌ وجَنَّاتٌ وريحانُ آمنتُ بالله واستثنيتُ جُنَّتُهُ كما تلقًّاك دون الخُلْد رضوانُ جرى وصَفَّق يلقانا بها ( بَرَدَى ) الأديم: وجه الأرض.
 بغدان: بغداد. (۳) بردی: نهر دمشق.

دخلتُها وحــواشيها زُمُرُدَةً والشمسُ فوق لُجَيْن الماء عِقْيَانُ<sup>(۱)</sup> والحور فى (دُمَّرِ)<sup>(۱)</sup> أو حول هامتها حورُ كواشفُ عن ساق وولدانُ و (ربوةُ) الوادِ فى جلباب راقصةٍ الساق كاسيةُ والنَّحْرُ عُرْيانُ

وما زال يتغنى بطبيعة الغوطة والشام حتى انتهى إلى نصيحة القوم بأن يشيدوا كما شاد آباؤهم ، وأن تتحد فرقهم ومللهم فى هوى الوطن ، ويختم قصيدته بهذا البيت البديع :

ونحن في الشرق والفُصْحَى بنورحم ونحن في الجرح والآلام إخوانُ

وانبهر أهل دمشق ، فقد جاءهم شوقى بتميمة لا تقل روعة وبياناً عن تمائمه فى مصر بلده ، وأصبح شاعرهم الذى يغنَّى روحهم الوطنية على نحو ما يغى الروح المصرية . ولم تلبث الحوادث أن عصفت بسوريا ، فإن الدروز ثاروا وثارت معهم دمشق فهاجمها الفرنسيون بالقنابل، وكانت بينهم وبين أهلها وقعة مشهورة ، وأنزلوا بهم قارعة من قوارعهم ، فخضبت الدماء الذكية شوارع دمشق ودروب الغوطة ، وتلفتت دمشق إلى شاعرها ، فإذا هو يندب يومها أروع نكرب ، وكأنما انبجست فيه نفس الفورة الوطنية التى انبجست فى قلوب أهلها ، وانحلَّت فى فؤاده خيوط مشاعرهم ، واستمع إليه يقول :

سلامً من صَبَا بَرَدَى أرقُ ودَمْعٌ لَا يُكَفْكُفُ يا دِمَنْقُ ومَعْفَذُهُ البراعة والقوافى جلالُ الرُّزَء عن وَصْفٍ يَدِقُ لَحاها الله أنباء توالَت على سَمْع الولى بما يَشُقُ تكاد لروعة الأحداث فيها تُخَالُ من الخرافة وهى صِدْقُ وقيل معالمُ التاريخ دُكَتْ وقيل أصابها تلَفٌ وَحَرْقُ (١) العقيان:ذهب متوهج. (٢) دمر:ضاحية من ضواحى دمشق. الحُوْر:شجر عظيم.

أحق أنهسا درسَت أحَقّ رِباعُ الخُلْد وَيحك مادهاها مهتَّكَة وأستــارِ تُشَقُّ وأين دُمى المقاصر من حِجالِ وخَلْفَ الأَيْك أَفراخٌ تُزَقُّ بَرَزْنَ وفى نواحى الأَيْكِ نارً على جنباته واسودً أفقً إذا عصَف الحديد احمر أفق وأَلْقُوا عنكم الأحلامَ أَلقُوا بنى سوريَّةَ اطَّرِحوا الأَمانى ولكن كلُّنا في الهمِّ شَرْقُ نصحت ونحن مختلفون دارا بيانٌ غير مختلف ونُطْقُ ويجمعنا إذا اختلفت بلاد بَدٌ سَلَفت وَدَيْنُ مُسْتَحِقٌ وللأَوطان في دَمٍ كلٍّ حُرٍّ وعِزٌّ الشَّرْق أوله دمشقُ جَزاكم ذو الجَلال بـى دمشق

وليس فى سوريا أديب إلاو يحفظ هذه القصيدة العصماء التى وقعَّ شوقى ألحانها لاعلى أوتار قيثارته أو نفسه فحسب ، بل أيضاً على أوتار قلوب أهل سوريا أنفسهم ، فقد أذاب فيها كل عواطفهم ومشاعرهم ، فأحبوه بل آثروه على ذات شعرائهم ، ولذلك كنت لا تذكره لأحدهم ، إلاو يخفق فؤاده حين سماع اسمه، ولم يحدث أن هاجمه هناك أحد بنقده ، فقد كانوا يرونه ، ولا يزالون ، نفحة سماوية ، فلم يحاول أحد مهم تعويق فيضه يوماً ولا هدمه .

وعلى هذا النحو أخذت رَبَّة شعر شوقى ترفرف لا فى سماء الوطنية المصرية وحدها، بل أيضاً فى سماء الوطنية السورية وفى سماء كل بلد عربى، تسَنْزلُ هنا وهناك متى أحبَّت أو أرادت ، وتُمَنْزلها الحوادث ، فتصفق بأجنحتها ، وتغى العرب أناشيد وطنياتهم وحرياتهم ، وتصور لهم آمالهم فى مستقبل هنىء .

وقد جـَفَّ فى شوقىبعد الحربالكبرىوزوال الخلافةالتركية معين تركياته القديمة . نظم بعض قصائد فى انتصار مصطنى كمال على اليونان ، ولم يلبث أن خاصمه حين سمع بثورته على القديم كله . وكان هذا من حسن حظ البلاد العربية ، فإنه لم يعد يتغى بالترك ولا بما يتصل بهم من الحلافة ، وأيضاً فإنه لم يعد يتغنى بالبسفور وكوكصو أو جكسو وجسر غلطة بل أصبح يتغنى بالعرب، ونظم فى طبيعة البلاد العربية ، وشدا بجناًتها وأنهارها ومناظرها . وكان يكثر من زيارة لبنان بعد الحرب ، فخص ً رياضها وغُدُّرانها وسهولها وجبالها بقصائد بديعة ، واسمعنه يقول فى واحدة منها :

لُبْنان والخُلْدُ اختراعُ الله لم يُوسَم بأَزْيَنَ منهما ملكوتهُ مَلِكُ الهضاب الشَّمِّ سلطانُ الرَّبِيَ هامُ السحاب عروشُه وتُخوتُهُ أَبهى من الوَشْي الكريم مُرُوجهُ وأَلذُّ من عَطَلَ النحور مروتُه <sup>(1)</sup> وكأَن أَيامَ الشباب ربوعهُ وكأَن أَحلامَ الكعَاب بيوتُه

وكل ذلك كان تمرة نزعة العروبة التى انطوت عليهانفس شوقى، فهو يشارك العرب فى ثوراتهم وفى تصوير أمجادهم وطبيعة بلادهم وفراديسهم وجناتهم، وكان له من القدرة فى التعبير ما جعله يبذ معاصريه فى كل ناحية لمسَهَا، بل ما جعل العرب أنفسهم يعد ون بعض قصائده كأنها مصاحفهم .

وأظن أننا لم ننس ما قلناه عن هذه الأنغام كلها ، فهى من وحى الجمهور المصرى والجماهير العربية التى أخذ شوقى يُسْشد لها فى الصحف هذه المزامير ، وهى مزامير جديدة لا عهد للشعر العربى بها ، فلم يكن الشاعر العربى قبل هذا العصر يفنى فى الجماهير ولا كان يعبَّر عن روحها الشعبية أو الوطنية، إنما كان يعبر عن نفسه أو عن سادته . أما فى هذا العصر فقد تحول يعبَّر عن أمته وعن قارئيه، فشوقى فى أثناء عمله لهذا الشعركله لا يفكر فى عواطفه، وإنما يفكر فى عواطف قرائه بمصر والبلاد العربية . ولولم تتطور حياة مصر وحياة الشرق من حولها ، وتظهر فكرة الوطنية والقومية ، ويأخذ الشعب المصرى والشعوب العربية فى البروز ، بل فى السيادة والحياة الديمقراطية ، ولو لم تظهر الصحف وينتشر

(1) مروت : جمع مرت ، وهو المفازة .

التعليم ، ويظهر جمهور واسع يتجه إليه الشعراء بشعرهم، لولا هذا كله ما تحول الشعر العربي إلى هذه الوجهات الجديدة التي نجدها عند شوقى .

وهو فى الحقيقة خير مثال لما طرأ على شاعرنا الحديث من تطور ، فقد عاش يغنى غيره ، يغنى عواطفه ومشاعره ، غنى عباساً وغنتًى مصر والإسلام والعروبة من خلاله ، وداخل ظلاله . وربما كانت مدائح الرسول فقط هى التى صاغها مستقلة عن عباس فى هذه الحقبة ، ومع ذلك فقد حمّجً عباس ، وربما كانت هذه النزعة الدينية تعجبه .

هكذا كان شوقى أولا وقبل منفاه ، فلما عاد لم يجد سيده ، فتحول إلى معبود جديد هو الشعب المصرى والشعوب العربية . فهو دائماً لغيره ولا يفكر فى عواطفه وميوله ، وإنما يفكر فى عواطف غيره وميوله ويحسن إلى أبعد حد التعبير عن ذلك ، كأنه موكاًل بصدق التعبير النفسى عن هذا الغير ، سواء أكان أميراً أم كان شعباً أم شعوباً .

ولا يظهر ذلك فى شعر شوقى السياسى فحسب ، بل يظهر فى كل ضروب شعره الأخرى ، فهو دائماً لا يعنيه نفسه ، إنما تعنيه أشياء خارجة عنه، وكان الجمهور وكانت الصحف دائماً قبلته ، حتى حين كان يغنى للخديوى عباس ، وحين كان يعتزل الناس فى برجه العاجى أو الذهبى ، فلم ينفك عنه اهتمامه بالجمهور والصحف . إنما الذى يلاحظُ أن هذا الاهتمام يتطور وتختلف انجاهاته مع مر الزمن ، فهو يهتم بالجمهور قبل الحرب الكبرى فيغنيه التركيات ، ويغنيه الإسلاميات ، ويغنيه تاريخه ، كما يغنيه عروبته . ولكن لا تنحسر موجة الحرب حتى تفيض مع شعبه والشعوب العربية مشاعره الوطنية . وهذا معى أن شوقى يصور أوضح تصوير تطور شاعرنا الحديث مع جمهور قرائه ومع الصحف التى يقول عنها فى إحدى قصائده إنها آية العصر .

وليس ما قدمنا كلَّ ما نجده للجمهور والصحف من أثر فى شعر شوقى ، فهناك جوانب أخرى فى الديوان يتضح فيها هذا الأثر اتضاحاً شديداً . ولا بالغ إذا قلنا إن كل شعر شوقى تقريباً أريد به الجمهور والصحف ، فهو يتَنزع عن قَتَوْسِهما في مناحى شعره المختلفة، وهي مناح متعددة، وربما كانت كلمة المناسبات خيركلمة تجمعها وتضم أطرافها المتباعدة .

٣

المناسبات

رأينا شعر شوقى يتطور تحت تأثير الجمهور الذى يقرأه فى الصحف ، وما زال يصعد فى تطوره حتى انتهى إلى هذا الشعر الوطى أو السياسى . ونستطيع أن نرد ً إلى هذا المؤثر فى شعره كثيراً من جوانبه ، فنحن إذا ذهبنا نتصفح شوقياته وجدناها فى أغلبها شعراً قيل فى مناسبات مختلفة ، فهو يمدح الحديوى فى أعياده وفى أثناء تنقلاته بمصر أو رجوعه إليها من الآستانة ، وهو يرثى الأعيان الذين يُتوَفَقُون ، ولا يبزغ حادث أو مخترع جديد إلا يهز ُ نفسه ويحفزه لنظم الشعر .

ولكن لا تظن أنه فى ذلك كله ينفصل عن الجمهور، فقد كان يمدح سيده ، وينشر مديحه فى الصحف ، وهو لذلك لا يفكر فيه وحده ، بل يفكر أيضاً فى الجمهور الذى سيقرأه . وشوقى من هذه الناحية ينفصل فى مديحه عن الشعراء القدماء : العباسيين وغيرهم ، فقد كانوا لا يفكرون إلا فى الحلفاء والأمراء الذين يمدحونهم ، فإن فكروا فى غيرهم فإنما يفكرون فى الطبقة المستنيرة التى تحيط بهؤلاء الحلفاء والأمراء من بطانتهم وحواشيهم . أما شوقى فلا يفكر فى أثناء مديحه فى عباس وحاشيته وحدهما ، وإنما يفكر أيضاً فى الجمهور أو الجماهير التى ستقرأه فى الصحيفة المختارة التى ينشر شعر شوقى بأكثر مما كان يفكر أسلافه من الأمراء . ومن هنا يتملق له شوق هؤلاء القراء ، ويحاول أن يأتيهم بما يملأ أنفسهم إعجاباً بسيده وولى نعمته . هؤلاء القراء ، ويحاول أن يأتيهم بما يملأ أنفسهم إعجاباً بسيده وولى نعمته . قصر عابدين ، وصوَّر فيها الحمر والرقص وجدناه يهجر هذا اللحن ، ويأخذ فى تملق الجمهور المصرى بجانب تملقه لسيده ، فهو لا يصنع القصيدة لعباس وحده ، وإنما يصنعها له وللشعب ، وكانت له حيل إلى ذلك كثيرة ، فهو إذا مدح عباساً فى عيد من أعياده اختار مُلابسة شعبية ، أووقف يشيد بأعماله للشعب وإصلاحاته ، وكان عباس فى الشطر الأول من حكمه مغاضباً للإنجليز وكان المصريون يحبونه ، فكان شوقى يعتصر لهم هذا اللحن دائماً فى شعره . ومن يقرأ مدائحه فيه بالجزء الأول من « شوقياته » وهو يشتمل على أكثرها يجده ير بط دائماً عباساً بالشعب ، وهو لذلك يختار مناسبة يجعلها مركز قصيدته ، كأن يزور عباس طنطا ، أو يفد وباء « الكوليرا » على البلاد ، أو تكون عمته فاطمة بنت إسماعيل من أسباب إنشاء الجامعة المصرية القد يمةو يُحتفلُ بافتتاحها وكأنما يريد شوق أن لا يكون عباس هو القطب أو محور الدائرة ، فالشعب لابد وكأنما يريد شوق أن لا يكون عباس هو القطب أو محور الدائرة ، فالشعب لابد بنت إسماعيل من أسباب إنشاء الجامعة المصرية القد يمةو يُحتفلُ بافتتاحها مأن يكون له مكانه . واقرأ قصيدته فيه « وداع فروق<sup>(1)</sup> وتهنئة العيد » فإنك تجده يُد خط فى نسيجها خيوطاً تروع المصريين ، وخيوطاً أخرى تروع فى مثل قوله :

عروسُ الشرق مصرُ ولا أبالى لقد شَبَّتْ وما بلغ الرِّضاعا أخذتَ بِشُورَوِى الحكم فيها وما تألو مناهجَه اتباعـا تُدَرِّجهـا على ذُلُل سِماح من الأَحكام سَنًّا واشتِراعا وأنت مُنِيلُهـا ما تبتغيه وأكرمُ من يروم لها النَّفاعا وكأنه يتكلم بلسان المصريين إذ يقول له : أعدْ بالعلم سُوُّدَدَها فإلى وجدتُ العصرَ علماً واختراعا

( ۱ ) فروق : الآستانة .

وشوقى بهذا ونحوه إنماكان يريد أن يُرْضى الرأى العام المصرى، يرضيه عنه وعن عباس ، أما عنه فلأنه يغنىً له عواطفه ، وأما عن عباس فلأنه يصوره له أميراً ديمقراطيطًا يأخذ بالشورى فى حكمه ، فهو يُشْرك الشعب فى الإشراف على إدارة البلاد وسياستها ، وهو عامل على أن يحقق لهذا الشعب كل أمانيه وآماله .

وعلى هذا النحو بَتَّ شوق فى مديحه لعباس نغماً كان جديداً على أذن الشعب ، وكان يرتاح لسماعه ، بل كان يحب أن يسمعه وخاصة من شاعر الأمير . ولا ريب فى أن شوقى كان يتملق بهذا النغم الشعب وعباساً جميعاً ، فهوينال به الخطوة لدىالطرفين . ولم يكن يكتنى بالحظوة عند المصريين وحدهم ، ولذلك نراه فى القصيدة نفسها يتغى بفروق ، وكان يصطاف فيها عباس ، وينفذ فى أثناء تغنيه بها إلى أنها كانت رومية مسيحية ، فجعلها الترك عثمانية إسلامية ، وينتهز الفرصة ، فيدعو إلى الاتحاد بين المسلمين والسيحيين وأن ينبذوا التعصب والفرقة بينهما ، فيقول :

أَدارَ محمد وتُرَاثَ عيسى لقد رَضِياكِ بينهما مشاعا فهل نَبذ التعصبَ فيكِ قومٌ يَمُدُّ الجهلُ بينهمُ النزاعا

ومعنى ذلك أن شوقى فى مديحه ، لم يكن كأسلافه يفكر فى الأمير وحده ، وإنما كان يفكر فى شعبه، وربما مد ً تفكيره، ففكر فى شعوب أخرى . وكل هذا جديد على قصيدة المديح العربية ، فقد كانت تؤلَّف قديماً للفرد ، ولم تكن تؤلف للجمهور ، ولم يكن الشاعر يسأل نفسه فى أثناء تأليفها أهذا المعنى يرضى الجمهور أو لا يرضيه ، ولم يكن يبحث عن المعانى التى ينال بها رضا الرأى العام من حوله ، فكل ذلك لم يكن يعنيه لسبب بسيط ، وهو أنه لم يكن هناك جمهور ولا صحف ولا رأى عام .

وإذا كان شوقى قد حمَّوَّرَ تحت تأثير الجمهور فى قصيدة المديح فإنه حمَّوَّرَ أيضاً تحت تأثيره فى قصيدة الرثاء . ويحتلُّ الرثاء حيزاً واضحاً فى شعره ، وكان يريد فى أكثره أن يرضى بعض أصدقائه ويقضى حقوقهم عليه كما يقول فى بعض قصيده ، ولكن من يتصفحه يجده ينحاز عن الندب والبكاء وبَتَّ اللوعة إلى التفكير فى الحياة والموت ، وأن دنيانا لحظات قصيرة ملأى بالأوصاب والآلام . ويسترسل فى هذا العنصر الإنسانى حتى يُخترج القصيدة من حيز الرثاء الشخصى إلى حيز إنسانى عام ، يجد فيه كل مواطن ، بل كل عربى ، سلوته وعزاءه وما يساعده على أن يصرع حزنه وشقاءه وأوجاعه النفسية ، كأن يقول فى رثاء جدته :

ومَهدُ المَرْءِ فى أَيدى الرَّوَاقى كَنَعْشِ المَرْءِ بين النائحاتِ وما سَلِمَ الوليدُ من اشتكاءِ فهل يخلو المعمَّرُ من أَذاقِ هى الدنيا قتالٌ ، نحن فيهِ مقاصدُ للحسام وللقناقِ وكلُّ الناس مدفوعٌ إليهِ كما دُفِعَ الجبانُ إلى الثباتِ نُرَوَّع ما نُرَوَّعُ ثم نُرْمَى بسهْم من يَلَهِ القدور آتِ ويقول فى رثاء أمين الرافعى : إنما العالَم الذى منه جنَّنَا مَلْعَبٌ لا يُنَوِّع التمثيلا

إِمَّا العَالَمُ الذَى مَنَهُ جَنَنًا مَلَعَبَ لا يَنُوعُ التَّمَتَيَلاً بطلُ الموت فى الرواية رُكْنُ بُنِيَتْ منه هيكلا وفصولا كلما راح أو غدا الموتُ فيها سَقطَ السِّتْرُ بالدموع بَليلا

وليس هذا العنصر فى رثاء شوقى جديداً فى العربية ، فهو موجود من قديم، ووسَعَّه المتنبى ، ثم انتهى به أبو العلاء إلى الغاية فى مراثيه ، إنما الذى نلاحظه أن شوقى استغل<sup>3</sup> هذا العنصر فى رثائه ، ولم يفته استغلاله إلى أبعد الحدود ، حتى يعمق فى قرائه إحساسهم ، أو قل حتى يخاطب أعماق نفسياتهم . وهو يسلك فى هذا العنصر حكما كثيرة مقلداً لأستاذه المتنبىكما يسلك نقداً اجتماعيًّا، وهو فى كل ذلك تلميذ المتنبى . وبذلك يصبح الشخص فى أكثر مرائى شوقى ليس غاية فى نفسه ، بل هو وسيلة ، ليعرض شوقى على قرائه حقائق الحياة ، وليقدم لهم القدوة المثلى فى الحلُّق مستعيناً فى كثير من الأحوال بيعبر التاريخ وبنقد اجتماعى طريف. ومرثيته فى مصطنى كامل من أدق الأمثلة على بروز هذا العنصر فى شعره ، بل على أن الميت فى مراثيه يصبح كالنواة لمجموعة من الأفكار ، وكأن موته ومصيبة الشاعر فيه – وكان صديقاً له – شىء يجرى على الهامش أما الصميم فبَتُ

الناسُ جارٍ فى الحياة لغاية ومضلًلُ يَجْرِى بغير عِنانِ والخُلْدُ فى الدنيا وليس بهيِّن عُلْيَا المراتِب لم تُتَحْ لجبانِ المجدُ والشرف الرفيعُ صحيفةً جُعِلَتْ لها الأَخلاقُ كالعنوان دقًاتُ قلبِ المرء قائلةً له إن الحياةَ دقائقٌ وثوانى فارْفعْ لنفسك بعد موتكَ ذكرَها

فالذكر للإنسان عُمْر ثانى للموء فى الدنيا وجَمِّ شؤونها ما شاء من رِبْح ومن خُسْران فهى الفضاء لراغب مَتَطَلِّع وهى المضيق لمؤثر السُّلُوان الناس غاد فى الشقاء ورائح يَشْقَى له الرُّحماء وهو الهانى ومُنَعَّم لم يَلْقَ إلا لذَّة فى طيِّها شَجَنَ من الأََسْجانِ فاصبر على مُعْمَى الحياة وبوسها نُعْمَى الحياة وبوسُها سيَّانِ

وكل ذلك إنما أراد به شوقى أن يتيح لقرائه مجموعات من الحبرات والتجارب الإنسانية ، حتى يظفر بإعجابهم ، وحتى يجدوا فى شعره ما ينفسِّس عن آلامهم، بل ما يملؤهم ثقة وطموحاً . ولم يكن شوق يستخدم هذا العنصر وحده فى مراثيه ، بل كان يستخدم عناصر أخرى ، حتى يوسع محيط مرثيته . ولم يكن يُسْعد فى هذه العناصر ، بل كان يستهدف لها إما فى ظروف الميت الحاصة ، وإما فى ظروف عامة تتصل به ، فإذا كان عالماً عرض للنهضة العلمية وقيمتها فى حياة الأفراد والأمم ، وإذا كان وزيراً عرض للشئون السياسية والوطنية ، وإذا كان قاضياً عرض للقضاء ونزاهته ، وإذا كان قب طيتاً عرض لاتحاد الفرعين فى شجرة الوطن المباركة : فرعى الأقباط والمسلمين . وكثيراً ما يتخذ من حادث مصادف عام ً رداء حزيناً يلف به رثاءه على نحو ما نرى فى رثائه لمصطنى فهمى ، فقد اتفق أن توفى فى أثناء الحرب الكبرى، فخرج من رثائه إلى الحديث عن هذه الحرب وما تُفْجِعَ به الإنسانية من مثل قوله ؟

يا وَيَحَ وَجْهِ الأَرْضِ أَصبح مَأْتما بعد الفوارسِ من بنى حَوَّاء يتقاذفون بذات هَوْلٍ لم تَهَبْ حَرَم المسيح ولا حِمَى العَذْرَاء من مُحْدَثات العلم إلا إنها إثْمَ عواقبُها على العلماء

وتوفيّى رياض فتحدث عن وزارته وأعماله وسياسته ، وعن سنة الحياة والموت ، ثم حاول أن يأتى بموضوع جديد يحوك حوله شعره ، فلم يجد إلا البخار وأنه أدرك عصر المخترعات الحديثة . وعلى هذه الشاكلة لايزال يبحث عن مهد وثير يقد م فيه مرثيته لقرائه . وقد تحوّل بعد الحرب وحين شبت حركتنا الوطنية إلى إدخال إشعاعات منها كثيرة إلى مراثيه ، فمن ذلك أنه كان يرثى الصحفيين من أمثال يعقوب صروف وأمين الرافعى ، فيعرض لمواقفهم السياسية ، وكيف سكتوا أقلامهم لتحطيم الأغلال وفك الرقاب ، من مثل قوله فى الرافعى : يا أمينَ الحقوق أدَّيتَ حتى لم تَخُنْ مصرَ فى الحقوق فتيلا لست أنساك قابعا بين دُرْجَيْ لك مُكبًّا عليهما مشغولا تُنْشِد النام فى القضية لَحْناً كالحواريٌّ رَتَّل الإنجيلا ماضياً فى الجهاد لم تتأخر تَزِن الصفَّ أَو تقيم الرَّعيلا<sup>(۱)</sup> ما نبالى مضيتَ وحدك تحمى حَوْذَةَ الحق أَم مضيت قبيلا ونراه فى مرثية عبد الحميد أبى هيف يذكر له موقفاً وطنيتًا ، لم يقفه شوقى نفسه على نحو ما أسلفنا فى غير هذا الموضع ، فإن عبد الحميد وقف يعارض بعنف وشدة و مشروع ملنر » واستخدم فى معارضته علمه بالقانون، إذ كان أستاذاً يمدرسة الحقوق . واستغلَّ ذلك كله شوقى ، ولم يُوارِ ، بل صرَّح هنا بفساد المشروع وكيف كان شياطين الباطل يزينونه للناس ويحسنونه لهم ، وكأنه يغسل وجهه من موقفه القديم . وليس هذا كل ما يلاحظُ فى مرثية أبى هيف ، فقد تصادف أنه توفَّى، وتمَ عقب وفاته ائتلاف الأحزاب المصرية ، فاستهدف لمذا الائتلاف وأطال فيه . وتوفى بعد ذلك سعد زغلول زعم الوطن وصفيتُه ، فرئاه بقصيدة عبرَّت أروع تعبير عن مصر المحزونة فى فلذة كبدها وعن شقائها

ونُواحها ونشيجها ، استهلها بقوله :

وانحنى الشرق عليها فبكاها شَيُّعوا الشَّمسَ ومالوا بضُحَاها فكأًن الأرضَ لم تخلع دُجاها جَلَّلَ الصبحَ سوادًا يومُها من جِراحات الضَّحايا ودماها انظروا تلقوا عليها شفقا من شهيد يقطر الورْدَ شذاها وتركوا بين يدبها عَبْرةً أم على البعث أفاقت من كراها ما درت مصر بدفن صُبِّحت طلبت من مِخْلَب الموت أباها صرخَت تحسبهابنتَ الشَّرى وأذان عشِقته أذُناها أَرْغُنُ هام به وِجْدانُها واستمرَّ شوق يصور ما أصاب الوطن من هذه القارعة، وهو في أثناء ذلك (٢) بنت الشرى: أنثى الأسد. (١) الرعيل هنا: الجماعة. يعرض للمقاديروما تصيب به الناس حتى إنها لو أرادت جماداً أو نجما من النجوم لأصابته ، فهى تتحدى كل قدرة حتى قدرة الطب ، لا يردها راد ، ولا يعوقها عائق . ويقول إن الناس منذ آدم لا تزال تحملهم إلى قبورهم الآلة الحد باء ، ويتمثل خوفو ومينا وأن حياً لم يفته حظً من خطاها ولافات عيناً نصيبُها من دموعها وبكائها .

ولم يبك شوق زعم مصر ومن اشتركوا فى حركتها الوطنية أو فى سياستها فحسب ، بل بكى أيضاً زعماء العالم العربى ومن شاركوا فى حركات وطنهم وثوراته :

وما الشرق إلا أسرةً أو عشيرةً تلمُّ بَنيها عند كلِّ مصاب

وهو يضمن مرائى هؤلاء الزعماء آمال أوطامهم ، كما يضمنها مصيبة هذه الأوطان فيهم مستلهما مثاليته الخلقية وطريقته فى نثر أفكاره حول الحياة والموت ، زاجنًا بالمواعظ والعبر ، محمسًا للشباب ، نائحاً أشجى نواح وأبكاه . واقرأً قصيدته فى فوزى الغزَّى أحد زعماء ثورة دمشق ، فستراها تنحو هذا المنحى ، وقد بلغ منه التأثر مبلغاً عميقاً حين أعدم الطليان بطل طرابلس وزعيمها عمر المحتار سنة ١٩٣١ فصور هذا الحرح الدامى الذى أصابوا به قلب هذا البلد العربى ، بل أصابوا به قلب العالم العربى كله ، يقول :

ياوَيْحَهُمْ نَصَبُوا مَنارًا من دم يوحى إلى جِيل الغَدِ البغضاء جرْحٌ يَصيحُ على المدَى وضحيَّةٌ تتلمَّس الحسريَّةَ الحمراء واعتصر من ذلك الحادث على عادته الحكم مستثيراً للهمم ، واتخذ من

والعصار من علم الحادث على عادته المحالم مستنيرًا مهمم ، والعحد مر بطولة عمر المختار للعرب القدوة الرفيعة .

ويظهر أن هذين المحيطين من وطنه ومن العرب جميعاً لم يكونا يكفيانه ليوسِّع آفاق مراثيه ، ولينال كل ما يريد من استحسان قرائه وإعجابهم ، فذهب يبحث عن أشخاص آخرين ممن ملكوا لُبَّ العالم وخفقت قلوب أبنائه لهم ، فرثى ( فردى ) الموسيقار الإيطالى المشهور فى أواخر القرن الماضى ، ورثى تولستوى ، وتغى بفلسفته وزهده ودعوته الاشتراكيه ، وأفاض فى تصوير البائسين والفقراء ، وتحدث حديثاً مستفيضاً عن الحياة والموت ، وأدار بعض جوانب هذا الحديث بين تولستوى وأبى العلاء . ووقف على قبر نابليون ، ورثاه رثاء بديعاً تعرَّض فيه لأطراف من تاريخه وانتصاره ولمعانه ثم انطفائه ، واستخرج من كل ذلك العظات ، وهو يفتتح رثاءه بقوله :

قِفْ على كنز بباريسَ دَفين من فريد فى المعالى وثمين وافتقد جوهرةً من شَرَف صَدَفُ الدَّهرَ بتربيها ضَنين قد توارت فى الثَّرى حتى إذاً قدُم العهد توارت فى السنين ثم يقول :

| نزل التاريخ قبرَ النابغين     | نزل الأرضَ ولكن بعد ما      |
|-------------------------------|-----------------------------|
| حائطَ الشكِّ على أُسِّ اليقين | شيد الناسُ عليه وبَنوْا     |
| أسِرتْ أَمس وراياتٍ سُبِينْ   | لستَ تُحصِي حوله أَلْوِيَةً |
| ديدبانٌ ساهر الجفن أَمين      | نام عنها وهيَ في سُدَّته    |

وما يزال يتحدث عن أمجاده وشروقه وصعوده إلى كبد السهاء ، ثم انحداره وغروبه فى أحشاء الظلام . وكل ذلك أرض خصبة أو تربة سخية يستنبت فيها شوقى ما يريد من أمثال الدهر وحكمه .. وعلى نحو ما وقف على قبر نابليون وقف على روما وبكى حضارتها الدائرة وشرائعها وقياصرتها وأشرافها ودار شيوخها، كاسياً ذلك كله ثياب عبرة وعظة .

ويخيَّل إلى الإنسان أن شوق لم يترك فرصة إلى الرثاء العام إلا انتهزها، فهو يرثى ڤيكتور هيجوفى ذكراه المئوية، وهو يرثى محمد على زعم مسلمى الهند . وفىكل ذلك يريد أن يتخاطب مع أكبر جمهور ممكن، وأن يُسْمَعَ صوته فى آفاق

2.5

العالم كله عن طريق الصحف التي تنشر شعره وتذيعه بين الناس ، وكأنه يريد لهذا الصوت أن يمتدَّ إلى مالا نهاية .

ومن يتصفَّح الشوقيات يستطيع أن يلاحظ فى وضوح أن شوقى لم يترك مناسبة إلا دوَّن فيها شعره ، فهو لا يكتنى بالرثاء والمديح على عادة شعراء العرب القدماء ، بل يحاول أن ينظم فى كل حادثة وفى كل مسألة طارئة سواء أكانت تتصل بالشرق أم تتصل بالغرب ، وارجع إلى الجزء الأول من ديوانه فستجد فيه قصيدة نظمها بمناسبة تأجيل تتويج ملك إنجلترا إدوارد السابع لإصابته بدمل ، وثانية فى ذكرى كارنارفون مكتشف مقبرة توت عنخ آمون ، وثالثة فى الاحتفال بأمين الريحانى حين وفوده على مصر ، ورابعة يناشد فيها سعد زغلول وزير الأحم ، وسادسة بمناسبة الإصلاح فى الأزهر ، وسابعة فى الاحتفال بأحد الأحم ، وسادسة بمناسبة الإصلاح فى الأزهر ، وسابعة فى الاحتفال بأحد الأحم ، وسادسة بمناسبة الإصلاح فى الأزهر ، وسابعة فى الاحتفال بأحد الصحافة ، وتاسعة قيلت فى الاحتفال بإنشاء بنك مصر ، وثامنة فى الاحتفال مؤدس

وانظر فى الجزء الثانى فستجد فيه قصيدة بمناسبة قدوم طيارين من باريس إلى مصر فى سنة ١٩١٤ ، وثانية فى شكسبير ، وثالثة بمناسبة كتاب فتح مصر الحديث لحافظ عوض ، ورابعة فى مسجد أياصوفيا ، وخامسة فى غاب ولونيا ، وسادسة فى المرأة العثمانية ، وسابعة فى وصف چنيف وضواحيها ، وثامنة فى ميدان الكونكورد ، وتاسعة فى زيارة مصور لمصر ، وعاشرة فى معرض لأزهار بباريس ، إلى غير ذلك من مناسبات .

والجزء الثالث خاص بالرثاء ، ولكن اقرأ في الجزء الرابع فستجد قصيدة ال افتتاح منشآت الجامعة المصرية ، وثانية في الاحتفال بوضع الحجر الأول المستة بنك مصر ، وثالثة في افتتاح دار للبنك ، ورابعة في افتتاح دار أخرى ، حاسة في مولد الأمير محمد عبد المنعم وسادسة مهداة له ، وسابعة في حريق المست غمر ، وثامنة في خطبة لغليوم عاهل ألمانيا أحدثت أزمة دولية ، وتاسعة المست حفلة افتتاح نادى الموسيقي الشرقي ، وعاشرة في تحية غليوم الثاني لصلاح الدين فى القبر ، ثم طائفة من الخصوصيات ، وقصيدة فى فؤاد حين زار الجيزة سنة ١٩٣٢ وكأن شوقى لم ينس الأغلال القديمة التى كانت تضيِّق أفقه وتغلّ رقبته ، وكان يعرض له كثيراً فى المنشآت الحديثة ، وكأنه كان يعنى نفسه حين قال فى قصيدة « مشروع ملنر » :

من يَخْلِع ِ النِّيرَ يَعِشْ بُرِهةً فَ أَثْرِ النِّيرِ وَفَ نَسَدْبِهِ

على كل حال يوضِّح هذا الاستعراض لقصائد شوقى التى نظمها فى المناسبات أنه أكثر فى هذا الاتجاه ، وإنما جرَّه إليه ماقلناه مراراً من تأثير الصحافة والجمهور فى الشاعر المصرى الحديث ، فهويتابع الحوادث والأخبار فى مصر وأوربا ، ويتعوَّد أن تهزه كأنه سلك من أسلاك البرق ، وقد أصبح له ذوق الصحافى بأدق معانيه ، فإن لم يجد حادثة أو خبرا يعصف بقراً له احتال لهم إما بتعرضه لشاعر كبير مثل شكسبير أو زعيم عظيم مثل غاندى ، أو طبيعة فائقة مثل غاب بولونيا والبسفور وكوكصو أو جكسو ولبنان ، وهكذا ما يزال يحاول أن يجد شيئاً من الناس أو غيرهم أو قل خيطاً لينسج حوله شعره .

ولا نشك فى أنه كان أجدى على شوقى وعلى الشعر العربى أن يتحول إلى موضوع إنسانى عام ينظم فيه ، فيتغى غناء خالداً بالأمل والألم والحرية ، أو يصوِّر متاعس وطنه ، أو يصف جمال الطبيعة من حوله ويعيش له . ولو أنه صنع ذلك لاتسع إلهام روحه ووحى عواطفه ، ولو أنه حاول أن ينظم لمصر إلياذة تاريخها القديم ، فأطال نتفسه فى فرعونية حتى بلغت آلاف الأبيات لكان ذلك أكثر فائدة ، ولأظهر فيه تفوقاً وامتيازاً نادرين ، فقد كان يعرف كيف يحلم بالتاريخ وتاريخ وطنه خاصة ، وإن فرعونياته لا تزال أروع لوحات مضيئة عترنا أو حصلنا عليها فى تاريخ شعرنا الغنائى الحديث .

على أن للمسألة وجهاً آخر ، فإن هذا النوع من الشعر : نوع المناسبات ، يُعَـدُ النموَّ الأخير للشعر الغنائى العربى ، إذ المعتاد دائماً فى هذا الشعر أن يُنشظمَ بمناسبة من المناسبات ، وكانت مناسباته فى عصوره القديمة والوسطى فردية ، تتصل إما بالشاعر أو الممدوح أو من يرثيهم أو يعلظم ويعاتبهم أو يهجوهم ويذمهم . أما فى العصر الحديث، فقد طرأ ماحوَّله من الفرد إلى المجموع ومن الأمير إلى الشعب ومن المخطوطات إلى الصحف ، فتعاون ذلك كله على تغير المناسبة ، واشتبكت بأشياء كثيرة فى تكوُّنها ، بعضها اجماعى وبعضها اقتصادى أو تعليمى أو سياسى أو صناعى ، فاستغل شوقى ذلك كله وتغى به على قيثارته .

وهذا هومعنى ما نقوله من أن شوقى تمتّى هذا النوع من الشعر إلى غايته ، فقد استهدف كل المناسبات الحديثة وصاغ فيها أشعاره ، يريد أن يكون شاعرَ واقعه وعصره وبيئته ، وكنا نتمنى لو أنه لم يلتفت إلى ذلك كله ، فتغى بنفسه ، ولم يجعل للخارج كل هذه السيطرة عليه . ولكنا ننسى فشوقى كان يحسُّ من أعماقه أنه حلقة فى السلسلة القديمة ، ولم يشعر بالإحساس العام للكون إلا فى القليل النادر ، حقيًّا عنده حكم وأخلاق وأفكار اجتماعية وآراء فى الحياة وما وراء الحياة ، ولكنه لا ينساب فى ذلك كله انسياب النهر الذى يشعر الإنسان

فشعره يَنْحبس كثيراً فى أقفاص ضيقة من حوادث وقتية كانينبغى أن لا يشغل بها نفسه، لأنه ليس صحفياً كما تصور ، ولا يقع عليه أى واجب من واجبات صحق فى عصرنا، إنما هو شاعر من حقه أن يحلق فى أجواء الفن العليا منفصلا عن حدود المكان ، وملقياً عن كاهله حواجز الزمان . وإننا لنأسى هذه الثروة الكبيرة من شاعرية شوقى التى أضاعها فيا بين يديه من مناسبات صيقة ، كما نأسى لهذا الفيض العظيم من نيلنا الذى يتلاشى ويفى سنوياً فى سحر المتوسط دون أن نفيد منه فوائد محققة .

ومع ذلك فنهر النيل <sup>أ</sup>ينشيء فى الوادى جنات ورياضاً وبساتين ، على الرغم مما يضيع منه ، وكذلك شوقى يُعكد <sup>ش</sup>موه، حتى فى المناسبات، واحات جميلة، لا يزال يبتُ الحياة والنضرة فيها ، فإذا الشاعر العبقرى قد سوًاها آيات رائعة عصل شاعريته وما تُسْبغه على هذه المناسبات من معان وما تعتصره من أفكار وما ترسمه من صور ناطقة وخواطر دقيقة، فليس هناك سدود تستطيع أن تعوقها أو تحول بينها وبين ما تريد .

وربما كان أروع ما يحتال به على توسيع محيط المناسبات أن يُدْخل فيها عنصراً من الوطنية ، ويعمُّ ذلك فىكثير من قصائده ، وخاصة ما أنشده بعد الحرب الكبرى من مثل قصيدته فى الأزهر وقصائده فى بنك مصر وقصيدته فى الطيار المصرى صدقى الذى طار فى سنة ١٩٣٠ من برلين إلى مصر .

وشوق لا يبارَى فى وطنياته وتغنيه بعواطف أهل بلده ، ولذلك كان يُكثر من الانزلاق إليها فى مناسباته وما يحفز خياله وشعوره من الحوادث والأخبار ، وقد يتسع بالانزلاق فيتحدث عن الشرق كله ، على نحو ما نرى فى قصيدته و الطيارون الفرنسيون ، فقد ذهب ينادى الشرق فيها أن ينتبه من غفلته ويفتح عينيه على محترعات أوربا، كما ذهب فى قصيدته و آية العصر ، ينادى شباب مصر أن يستيقظوا من نومهم ، ويطلبوا العلم والمجد فى الأرض فإن ضاقت فى السماء .

ولم يخص بوطنياته وشعر مناصباته الشباب وحدهم ، بل تعرَّض للشيوخ كما أسلفنا حين حديثنا عن شعره الوطنى ، وأيضاً تعرض للنساء ومشاركتهن فى الحركة الوطنية والإصلاحات الاجتماعية ، وكان لسفورهن بعد الحجاب غير قليل من عنايته ، وقصيدته و بين الحجاب والسفور ، من طريف شعره ، وقد تعرَّض فيها للحرية ، وذُلَّ القيد والعبودية، فوصف هوان الأسر ونعمة الانطلاق ومثلً ذلك في و ملك الكنار، تمثيلا بديعاً .

ولا تظن أن شوق نسى العمال فقد خصهم بقصيدة حماسية دعاهم فيها إلى الكد والاكتساب والسعى فى مناكب الأرض وإتقان الصناعات حتى يصبح الوطن سماء للمصانع وغابا ، ولم ينس أن يدعوهم إلى إحسان الاختيار لمن ينوبون عنهم فى البرلمان ، وأن يتخذوا لسيرتهم التَّحْلَ مثلا وأن يبكروا للرزق كالطير مجيئاً وذهاباً . ولا أرانى أبعد إذا قلت إن قصيدته و مملكة النحل ، إنما رمز بها إلى الأمة الحية العاملة، وقد صور أروع تصوير بناء الأمة النشيطة المثابرة التي لا يعرف أحد من أبنائها العطلة والفراغ ، فالملكة مُشَمَّرة ، والرعية محسنون مهرة ، وكلها تذهب خيفافاً وتجئ موقرة ، تجتلب

الشمع وتؤديه سكَّرة .

ولم يكن شوق يتسند شعر مناسباته بهذا العنصر الوطنى فحسب ، بلكان يسنده أيضاً بمخترعات العصر ومبتكراته ، وكأنه رأى فى ذلك موضوعاً جديداً لاستغلال شاعريته، وهو موضوع لم يعرفه القدماء، وقد أشرنا فيها مر بنا لى شعره فى الطيارين والطيارات كما أشرنا إلى ذكره للبخار والكهرباء، وقد تحدث عن الغواصات غير مرة، ومن شعره فيها:

ودبَّابةٍ تحت العُباب بمكْمنِ أمينٍ ترى السارى وليس يراها مي الحوت أوفي الحوت منها مَشابه <sup>"</sup> فلو كان فولاذا لكان أخاها حَوُونَ إذا غَاصَتْ ، غَلورُ إذاطَفَت مُلْعَنَّةً في سَبْحها وسُراهـا نبيتُ سُفْنَ الأبرياء من الوغي وتَجنِى على مَن لا يخوض رَحاها فلو أدركت تابوت موسى لسلَّطت عليسه زُبكاناها وحَرَّ مُماها() لما أمنت مقذوفها ولظاها ولو لم تُغَبَّب فُلك نوح وتختجب ملا كان بانيها ولا كان رُكْبُها ولا كان بَحْرٌ ضَمَّها وحَواها وأفٍّ على العلم الذي تدَّعونه إذا كان فى علم النفوس رَداها

وعلى هذه الشاكلة كان شوق يستهدف كل جديد وكل حادث فى عصره ، ولم يترك خبراً سياسيًّا أو اجتماعيًّا أو أدبيًّا إلا صاغه شعراً . وبذلك وصل – تسعفه شاعريته – بهذا النوع من شعر المناسبات إلى القمة التى تنتظره ، وكأنه لم يُبتى لمن بعده من الشعراء إلا أن يسقطوا على السَّفْح وينحجزوا دون الغاية ، بل لعله هو نفسه قد أحسَّ أنه لم يَسَبْق لفنه وشعره فى هذا النوع

(١) زبانى العقرب: قرنها. حماها: جمع حمة: الإبرة التي تلدغ بها.

إلا أن يهبط ، إذ لم تعد فيه بقية لشاعر ، حتى ولا لصاحبه ومنمِّيه إلى أبعد الحدود وأقصى الآفاق ، لذلك ذهب يبحث عن عالم جديد، وكان العالم الدى استهواه واجتذبه إلى أجوائه هو عالم الشعر التمثيلى والغناء .

٤

الغناء والمغنون

يرتبط الشعر العربي في عصوره المختلفة بالغناء . فكثير منه غناه المغنون ، وكثير منه ألَّفَ ليُصْحَبَ بالغناء والموسيقي، وقد أدار أبو الفرج الأصبهاني موسوعته الضخمة في شعراء العرب على الأغاني ، فليس منهم من لم يُعَنَ في شعره ، إما في حياته أو بعد وفاته . وما زال هذا الغناء ينمو ويتطور ، والشعر ينمو معه أيضاً ويتطور . حتى ظهرت الموشحات والأزجال في الأندلس .

وإذا تعقبنا شوقى فى ديوانه وجدناه مهتماً بالغناء والمغنين ، وإنه ليحزن حزناً من أعماقه حين يتوفتَّى نابغ من نابغيهم فى مصر ، ولذلك تعددت مراثيه فى المتازين مهم ، فهو يرثى عبده الحمولى المتوفى سنة ١٩٠٢ كما يرثى عبد الحى المتوفى سنة ١٩١٢، وحين تقام ذكرى لأحدهم يسارع إلى قيثارته ليساهم فى ذكراه على نحو ما نرى فى رثائه لسيد درويش وسلامه حجازى . وكل من يقرأ هذه المراثى يلاحظ دقته فى وصف المغلى وغنائه ، بل لكأنه كان يعرف الغناء العربى معرفة خبرة ودراسة لأصوله، واسمعه يقول فى عبده الحمولى :

يُخْرِج المالكين من حشمة المُلْ لَكِ ويُنْسى الوَقُورَ ذكرَ وقاره (بصباً) يُذكرُ الرياضَ صَبَاهُ و (حِجازٍ) أرقَّ من أسحاره وغناء يُدَار لحْناً فَلَحْناً كحديثِ النديم أو كُعُقاره وأنينٍ لو أنه من مشوقٍ عرف السامعون موضعَ ناره زفرات كأنها بت قيس فى معانى الهوى وفى أخباره يسمع الليل منه فى الفجريالي لل فيصغى مستمهلا فى فراره وإن فى هذا الشعر ما يدل دلالة واضحة على غمرة الحماس الى كانت تشمله حين يستمع إلى عبده الحمولى وأمثاله ممن عاصرهم ، وهذا طبيعى ، فقد خلق شوقى موسيقياً ، له أذن لا تبارَى فى سماع الألفاظ وتأليف الألحان الشعرية ، ولو أنه لم يتجه إلى الشعر لكان مغنياً أو موسيقاراً من الطراز الأول ، فهو بسليقته موسيقى الروح ، ولذلك لا نعجب أن يتعلق بالمغنين لا فى مصر قط بل أيضاً فى أوربا ، ولا نشك فى أنه كان من هواة الموسيتى الأوربية ، وأنه كان يهتز حين سماع « سمفونيات بيتهوفن »وأضرابه من رأسه إلى أخص قدمه،

يُتيه على الماس بعضُ النحاسِ إذا ضمَّ ألحانه الغاليَة وتحكم فى النفس أوتارُه على العود ناطقةً حاكيَه وتبلغ موضعَ أوطارهـا وُتفْشِى سريرتَهـا الخافيه وكم آية فى الأَغـانى له هى الشمس ليس لها ثانيه إذا ما تنادى بها العارفون قُل البرق والرَّعْد من غاديه<sup>(۱)</sup> فإن همسوا بعد جَهْرٍ بها فخَفْقُ الحلِّ على الغانيه<sup>(۱)</sup>

وتركزت عناية شوقى بهذا كله أخيراً فى مغنيه محمد عبدالوهاب الذى نفخ فى روح صوته ، وأطار اسمه فى الآفاق،وقد تعرَّف عليه فى سنة ١٩٢٤ إذ مُدَّمَ له خلال حفلة أقامهامعهد الموسيقى الشرقى فى كازينو سان استفانو ، لا سكندرية<sup>(٣)</sup> ، وسمع إليه ، فأعجب بصوته ، ولم يلبث أن استخلصه لنفسه وُلحقه بِرَكُبْه .

غادية: سحابة ممطرة.
 الغانية: الحسناء.
 أبى شوقى ص ١٣٥.

وعلى هذا النحو وجد شوق المغى الذى يلزمه فى غُدواته وروحاته لا فى مصر وحدها ، بل أيضاً فى رحلاته إلى فرنسا<sup>(١)</sup> وإلى الشام<sup>(٢)</sup> فكان يؤلف له أغانيه ، وكان يجلس إلى اسماع غنائه بها، بل كان يتشركه أحياناً فى تأليف ألحانها ، فقد قرأت لمحمد عبد الوهاب فى بعض المجلات الأسبوعية حديثاً عن مولد ألحانه أشاد فيه بشوقى وقدرته على تمييز الأصوات وتذوق الموسيقى، وقال : « إنه لم يكن يبيح لى أن أذيع لحناً قبل أن يراجعنى فيه مراراً » .

ولا نرتاب فى أن شوقى هوالذى لفت عبد الوهاب إلى الإفادة من الموسيقى، الغربية وأنغامها وألحانها وأتاح له أن يصدح بهذا الصوت الباهر ، وإنه ليصفه فى رثائه لسيد درويش ، فيقول :

إِن في ملك فوَّادٍ بُلبلا لم يُتَحْ أَمثاله للخلفاء ناحلُ كالكرة الصغرى سَرَى صوته في كُرَة الأَرض الفضاء

والحق أن كُلاً أكمل صاحبه ، واستنفد خير ما عنده من موهبة وفن ، فكان شوقى يصنع الأغانى ومحمد عبد الوهاب تحت عينه يصنع الأنغام والألحان، وبذلك تآزر شوقى معه فى إخراج هذه الأصوات البديعة التى يترنح العالم العربى كله طرباً حين ترنُّ فى أذنه . وبعض هذه الأصوات أو هذه الأغانى كان يختاره من قصائد قديمة له ، مثل الأغنية الذائعة :

مُضْناك جفًاه مَرْقَدُهُ وبكاه ورحَّم عُوَّدُهُ

وبعضها كان يصنعها له ، فكان محمد يراه وهو يؤلفها ، وقد أسلفنا طرفاً من حديثه عن تأليف شوق لأغانيه،وهى أغان تمتلىء بالعذوبة وتفيض بالأنغام الموسيقية ، حتى لكأنها تغنِّى نفسها من مثل أغنيته :

علَّموه كيف يجفو فجفًا ظالم لاقيت منه ما كفًى أنا لو ناديتــه فى ذلَّة هى ذى روحى فخذها، ما احْتَنى (١) شوقى لشكيب ص ٤٩. (٢) أننى عشر عامًا ص٥٣. (٣) عوده: زوّاره. وطبيعى أن تتكامل الموسيقى الشعرية فى هذه الأغانى، فقد ألَّفت من أجلها. لم تؤلف للإنشاد ، وإنما ألفت للغناء ، وليجهر محمد عبد الوهاب ببعض ألفاظها ويهمس بالأخرى ، وكأنما شوقى يوسوس إليه فى جمَرْس ألفاظه بالنغمة الحلوة التى يريدها منه، وما يزال مَيسْنده و يحوطه حتى يتألف اللحن الساحر ، ومن بديع هذه الألحان لحن (زَحْلة)، وهو يجرى فى شعر شوقى على هذا النمط :

ما يشبه الأَحلام من ذكراكِ يا جارةً الوادى طربتُ وعادنى مثَّلتُ في الذكرى هواك وفي الكَرَى والذكريات صدى السنين الحاكي غنَّاء كنتُ حيالها ألقاكِ ولقد مررتُ على الرياض بِرَبُوة لم أَدرِ ما طيبُ العناقِ على الهَوَى حتى ترفَّق ساعدى فطَوَاك ونأَوَّدَت أعطافُ بانِكِ في يدى واحمرً من خفَريْهما خَدَّاكِ ولثمتُ كالصبح المنوَّر فاكِ ودخلتُ في لَيلين : فَرْعِكَ والدَّجَي عيبيَّ في لغة الهوى عيناك وتعطلت لغة لكلام وخاطبت لا أُمسٍ من عمر الزمان ولا غَدُ ُ جُمِع الزمان فكان يومَ لقاكِ

وكان شوقى يؤلف مثل هذه الأغنية التى تؤثر بموسيقاها فى كياننا العاطنى تأثيراً قويتًا، ثم يأخذهامحمد عبدالوهاب فيضيف إليها إطاراً من أنغامه، وبذلك اتحد الشعر والغناء عند شوقى . وكان كل شىء فيه يعدُّه لذلك، إذ كان معجباً بالغناء والمغنين من جهة، وكان شعره نفسه حلاوة موسيقية ساحرة من جهة ثانية ، فتآ لف الفنان ، والتتى الشاعر بمغنيه ، وأخذ كل منهما يعتصر أدوات فنه، شوقى يعتصر الألفاظ ومحمد عبد الوهاب يعتصر المقامات والسلالم الموسيقية، وكل منهما يسكب فى روح صاحبه شتى ضروب الطرب والفرح .

وما من شك فى أن هذا التآلف أثَّر فى شعر شوقى لامن حيث تأليفه للأغانى ، بل أيضاً من حيث تأليفه للألفاظ وانتخابها بحيث تحمل كل ما يريد محمد عبد الوهاب من تموجات واهتزازات صوتية، فكأنَّ كلا مهما كان يؤثر فى صاحبه من حيث يدرى ومن حيث لا يدرى ، وكان يستخرج منه خير ممكناته ومقدراته الموسيقية قاصداً وغير قاصد .

ويظهر أن شوق لم يكن يفكر لأغانيه فى نفسه وفى محمد عبد الوهاب فحسب، بل كان يفكر أيضاً فى الجمهور ، وخاصة أن ألحان محمد عبد الوهاب فى أغانيه كانت تسجَّل فى « أسطوانات » وكان يذيعها فى حفلاته المختلفة . ونشأ عن ذلك أن شوقى لم يكن يقصد فى أغانيه أن يطرب نفسه ومغنيه فحسب ، بل أخذ يقصد إلى إطراب الجماهير ، فهو ومحمد عبد الوهاب لا يرسلان الأغنية واللحن فى الفضاء ، بل يرسلانهما إلى آذان الشعب .

وهذه الغاية التي لم يكن من المكن أن ينزع شوقى نفسه مها أخذت تدفعه في أغانيه إلى أن ينزل من سماء ألفاظه الحزلة التي ينتخبها عادة في قصائده إلى ألفاظ سهلة تدور على كل لسان ، حتى يغنيها الجمهور ، لاطبقاته العليا من المثقفين ، بل طبقاته الدنيا .

ومعنى ذلك أن أغانى شوقى تنفصل عن شعره لا من حيث اتساع التنغيم فيها فحسب ، بل أيضاً من حيث جوهر ألفاظها ، وهذا طبيعى لأن شوق فى شعره إنما يخاطب الطبقات العليا فى الشعب أى أنه لم ينزل به ولم ينحدر عن المستوى الرفيع للشعر العربى ، بل ظل فيما يمكن أن نسميه جوًّا أرستقراطيًّا . واعرض شعره على الطبقات الدنيا فستراها تعجب به ، ولكن لا تظن أنها تعجب به لأنها تفهمه ، إنما تعجب به كما يعجب من لا يفهمون الموسيقى بها ، وهو إعجاب يقوم على الإحساس بشيء غامض ينير المشاعر ، وإن لم يتبينه القارئ أو السامع تبيناً دقيقاً .

وإذن فشوقى على الرغم من أنهوجنَّه شعره للجمهور وحياتيه السياسية وحوادثه اليومية التى عاش فيها لم يهبط به عن آفاقه العليا فى الصياغة والفن ، بل ظل محلقاً فى أبعد سماء ، لا يدنو ولا يسفُّ . يؤثر فيه الرأى العام وتؤثر فيه الصحف والحياة الاجتماعية والديمقراطية الحديثة ، ولكنه يظل أرستقراطيًّا . ولعل فى هذا مايوضحكيف أن شوقى لم يتطور بالشعر العربى تطوراً شعبيًا كاملا ، تطور به، ولكن تطوره كان ناقصاً وخاصة فيا يتصل بالصياغة ، إذ لا تزال تستمد من اللغة العربية الفصحى وينابيعها الثرية ومنا جمها الغنية ، أما اللغة الشعبية فهى بعيدة عنها لا تكاد تقترب منها .

وهذا كله إنما ينطبق على شعر شوقى ، أما أغانيه فقد حاول أن يكون قريباً فيها من متناول الجمهور ، حتى يغنّى بها المثقف ويغى بها السوقة ، وتشيع على ألسنة الشعب كله من موظف وصانع وفلاح . لهذا لم يرتفع فيها إلى مستواه اللغوى فى شعره إلا قليلا ، أماكثرتها فتنحدر إلى الجمهور وطبقاته الدنيا .

وخلطاً شوقى فى هذه الطريق خطوة ثانية كانت أقوى جدًّا منخطوته الأولى، فإنه رأى أن يهجر اللغة الفصيحة فى أغانيه كما يهجر نظام الأوزان والقوافى. وشوقى فى هذا الاتجاه من حيث الشكل غير مجدًد، فقد سبقه ابن قُزْمان الأندلسى فى القرن السادس للهجرة إلى صُنْع الأزجال الشعبية وكتب ديوانًا رائعًا، وضع لها فيه منهجًا سار الشعراء من بعده فى دروبه.

ومع ذلك فنحن نستقبل هذه الخطوة عند شوقى على أنها ثورة على أصول موسيقاه، فقد ظل حياته ، إلاشطراً صغيراً متأخراً، ينظم على التقاليد والمصطلحات للوروثة فى عالم الشعر العربى وصياغته وأوزانه وقوافيه ، فإذا عدل عن ذلك وانحرف كان كمن ينحرف بالنهر عند مصبًه عن طريقه الذى رُسم له منذ الزمن الأقدم . حقًّا إنه صنع موشحات أوما يشبهها فى قصيدتيه : « تحية مترك» و «صقر قريش» ولكن الموشحات لاتختلف في ذوق الشعر لعربى فيا عدا أوزانها وقوافيها ، فهى تتُصنع فى نفس مصانع اللغة الفصحى بكل رواسبها من ألفاظ وتشبيهات وفنون بديع . أما الزجل فإنه خروج خالص عن ذوق العربية ورسومها فى اللغة والألفاظ . وغريب أن يخرج إليه شوق خر حياته ، فيتحول عن طريقته الأرستقراطية القديمة ، بل التى لا يزال يتبع دروبها ومسالكها فى شعره ، ولكن لا غرابة ، فقد فهمنا الآن القوة العظيمة ليروبها ومسالكها فى شعره ، ولكن لا غرابة ، فقد فهمنا الآن القوة العظيمة ليروبها ومسالكها فى شعره ، ولكن لا غرابة ، فقد فهمنا الآن القوة العظيمة يغنى ذلك الشعر لنفسه وشوقى شاعره وحدهما ، بل كان يغنيه للشعب ، وقد أليفَ الشعب فىغنائه أن يستمع إلى أدوار و «مواويل» وأزجال، وإذن فلينزل شوَق إليه ، وليتطور بلغة شعره، وليوسِّع هذا التطور ،حتى يكتسب الشعبَ ويرضى ذوقه هو ومغنيه الذى يصدح بشعره، ويملأ به الفضاء أنغاماً وألحاناً .

ولكن لا تظن أن شوقى حين أهمل اللغةالفصحى فى أزجاله قدأهمل الغن والعناية الفنية ، فهو فننَّان بالسليقة ، وكل شىء تمتد إليه قيثارته يتحول إلى موسيقى صافية ، وليس ذلك فحسب ، بل يتحول أيضاً إلى صور طريفة ، فشوقى كما قلنا فى غير هذا الموضع يُعننَى بموسيقاه وبأخيلته عناية شديدة . واستمع إليه يقول فى أغنيته المشهورة « فى الليل لما خيلى » واصفاً لمطلع الفجر :

> الفجر شأَشأً وفاضٌ عسلى سوادِ الخَمِيلةُ لمَحْ كلمحِ البياضُ مِن العيونِ الكحِيلةُ والليلُ سرَحْ في الرياض أَدْهَمْ بغُرَّةُ جميلــه

فأزجال شوقى كشعره تعتمد على التنغيم والتصوير ، وهل يستطيع أن يتخلى عن خصائصه الفنية أويتخلص منها ؟ إن كل شاعر تولد معه خصائصه ، ولا يستطيع أن يخلعها عن نفسه . وهذا ما نلاحظه عند شوقى ، فأز جاله فيها حياة وروعة تأتى من التصوير ومن الموسيقى ومن انتخاب الألفاظ نفسها ، فقد كان يعرف دائماً كيف ينتخب كلماته سواء فى شعره أو فى أزجاله ، حتى ليخيَّل إلى الإنسان كأن اللغتين العربية والعامية المصرية تعرضان أنفسهما أمامه ليختار الكلمة التى خلقت لتوضع فى الموضع الذى يراه .

على كل حال أبدع شوقى فى أزجاله كما أبدع فى شعره العام . وإذا كان هناك ملاحظة ينبغى أن نقولها فهى أنه شغل هذه الأزجال كما شغل أغانيه الفصيحة بالشوق والحنين وبكاء المحبين وشكوى العاشقين،وأضاف إليها حسية واضحة نجدها حتى فى زجله المعروف الحاص بالنيل إذ أبَى إلا أن ينحو به نحواً حسيًا ، واسمعْه يقول :

جَتِ الفلوكة والمَّلَّاح ونزَلْنا وركِبْنا حمامة بِيضا بفردِ جناحْ تودِّينا وتجيبْنا ودارتِ الأَلحان والراحْ وسيغنا وشرِبْنا هيلا هوب هيلا

ومن يستمع إلى وصف النيل فى أول هذه الأغنية يذكر قصيدة النيل سهورة للشاعر ويظن أنه سيغى بأمجاد مصر ومفاخرها ، ولكن شوقى لم من أن وصف رحلة أو نزهة فى النيل ، دارت فيها الألحان والحمر . وحقًا إن شوقى لم يفصح فى هذا الزجل وغيره من أزجاله عن حسة شديدة، فهو ليس من ذوق أصحاب الأزجال والمواويل الحمر .ومن الحق إصاً أنه قصد بأزجاله كما قصد بأغانيه الفصيحة إلى الطرب ، ولعل

171

لترفه دخلا في هذا الاتجاه ، إذ لم يعرف البؤس في حياته ، وإنما عرف النعيم، حتى لكأنه كان يعيش في فراديس الحنان .

وكنا نتمى لو أن شوقى أحسَّ صمم الروح الشعبية ، إذن ما حاول هو ولا مغنيه أن يؤثرا فى الشعب ويطلبا رضاه بإثارة طربه فحسب، بل لاتَّجها مباشرة إلى التغى بهمومه وأحزانه وأشجانه، فهذا الشعب الذىكانيئنَّ تحت كابوس الاحتلال الإنجليزى، والذىكان كلما سار فى طريقه ارتطم بصخور اليأس، والذىكان يخوض دياجير الحياة يلتمس ضياء الأمل ونور الرجاء ، هذا الشعب كان يجب أن يستشعر شوقى فى أغانيه الفصيحة والعامية بؤسه وشقاءه وآماله وآلامه .

ولعل فى هذا ما يدل على أن شوقى على الرغم من وطنياته وشعره السياسى وأزجاله وشعره العامى لم يستطع أن يصل إلى الغاية المرتقبة من التعبير عن هذا الشعب الحزين وما كان بحرّه أو يحمله من أثقال غلاظ . وقد يكون فى ذلك ما يغضٌ من عبقرية شوقى ولكنها الحقيقة، فقد عاش غالباً على السطح من حياة هذا الشعب ، فتعلق بوطنياته ، وتعلق بأزجاله ، ولكنه لم ينفذ إلى سرائره وباطنه .

ومع ذلك فشوقى هو النهاية أو الحاتمة لشعرنا العربى الذى بدأ منذ الفتح الإسلامى ، فقد استنفد فى شعره كثيراً مما يمكن التعبير عنه من حاضرنا ، حقًّا أنه لم يمثل روح الشعب ، ولكن هذا شىء لايعرفه الشعر العربى القديم كما أسلفنا إنما يعرف المديح والغزل والرثاء وما يتصل بذلك من هجاء أو عتاب ، فلما خلف شوقى عليه وستَّع طاقة تعبيره إلى كل مناسبة واستغل السياسة وغير السياسة مما صورناه ، ومما وقفنا أمامه مراراً ذاهلين لسحره وجماله .

ولذلك نقول إنه أغلق بكلتا يديه أبواب الشعر الغنائى العربى ، وكان ينبغى أن لا يحاول الشعراء من بعده فتح هذه الأبواب ، وأن يعودوا إلى أنفسهم ، فيفكروا إما فى موضوعات جديدة لشعرهم ، وإما فى أنواع مغايرة للشعر الغنائى كالشعر التمثيلى أو القصصى . ورحم الله أبا العلاء، فقد سمع ابن هانئ الأندلسى ، **حال** ما أشبِّهه إلا بررحيَّى تسَطْحن قروناً، وليس يصدق هذا التشبيه على شى أكثر من صدقه على الشعراء المقلدين لشوقى ، واقرأ فى شعرهم فستجده يخلو من الموسيقى والتصوير الحالم ، وستجده شعراً صحفيًّا ينتظر الحوادث والأخبار والمخترعات ليتغنَّى بها ، وليس فيه روح ولا جهد ولا عناية فنية ممتازة .

ولو أن هؤلاء الشعراء نظروا حولم لرأوا شعبهم فى حاجة إلى من يستشعر روحه ويعبر عن أحزانه كما يعبر عن أفراحه ، ومن المؤكد أن شعرنا لم يستطع أن يصورنا حتى الآن ، وإلا فأين شعرنا الريبى الذى يصور حياة القرية مثلا ؟ وأين شعرنا الذى يصور حياة الفلاح أو حياة الصانع أو حياة شخص يعيش فى حى فقير كحى بولاق أو الحسينية ؟.

ولعل الغريب أن شوقى نفسه أحسَّ ذلك وعرفه ، فانصرف عن هذا الشعر للحتائى الذى كان يردِّده ، واتجه إلى المسرح ، فألَّف له تمثيليات ، لا تزال متاط التقدير والإعجاب



مقومات فى المسرحيات

رأينا شوقى ينتهى بالشعر الغنائى المألوف عند العرب إلى الغاية التى كانت تنتظره، وقد أخذ يحاول التحليق فى أفق جديد يُشبت فيه مهارته وجذقه فى الشعر والفن، وكان هذا الأفق حُلْماً ذهبينًا لكل من تحدثوا عن التجديد فى عصره، ونقصد أفق التمثيل ومسارحه . وما هى إلا أن يرفرف الشاعر فى هذا الأفق وجوَّه، فإذا هو يؤلف مسرحيات يعجب بها معاصروه ، وكان الجوُّ خالياً إلا من محاولات ضعيفة ، وكانت اللغة العامية تنطّخى على المسرح المصرى ، ولم تكن تمثنًل عليه مسرحيات حقيقية ، إنما كانت تمثنًل عليه حكايات مضحكة على نحو ماهو معروف عن فكشكش، و و الكسار ». أقرب منه إلى التشخيص والتمثيل .

فلما طلع شوقى فى أواخر حياته علىالناس بمسرحياته الفصيحة عـَدُّوا ذلك منه عملا بديعاً، وخاصة أنهم رأوه يتَّبع إلىحد بعيد سُنتَنَ المسرحيات الأوربية. ومع ذلك فقد صَبَّ عليه بعض النقاد جامَ غضبهم وسخطهم ، لأنهم رأوه لا يتبع هذه السنن اتباعاً دقيقاً .

وقد خلَّف شوقى سبع مسرحيات : ست مآس ، وملهاة واحدة ، وكما أنه فى شعره الغنائى لاحظ الجمهور ، فقد لاحظه أيضاً فى مسرحياته، إذ نرى ثلاث مآس منمآسيه تسترضى العاطفة الوطنية فى المصريين وهى : مصرع كليوباترا، وقمبيز، وعلى بك الكبير ، وثلاثا أخرى تسترضى ألعواطف العربية والإسلامية، وهي : مجنون ليلي، وعنترة، وأميرة الأندلس . أما الملهاة فتقوم على موضوع مصرى شعبي .

وكلمن يقرأ هذه المسرحيات فى غير تحيُّز يراها -- إذا استثنينا ملهاته --ضعيفة من حيث التمثيل ، لأن شوقى كتبها بروح الشاعر الغنائى . وقد مرت بنا فى الفصل الثانى مسوَّدتان لفصل من مجنون ليلى ، ورأينا كيف أن شوقى كان يكتب مناظر الفصل فى شكل قطع غنائية بدون ملاحظة المتحاورين . وإذا قترَّنا قطع المسودتين إلى الفصل المنشور فى المسرحية وجدناها تعدَّل تعديلا كبيراً ، فقد دخل عليها كثير من القطع الجديدة ، ثم وضعت فى الفصل أوضاعاً مخالفة للمسوَّدتين .

وفى ذلك دليل قاطع على أن شوقى شُخلَ ،وخاصة فى مآسيه من مثل مجنون ليلى ، بالغناء عن التمثيل، أو قُلْ إنه تأثّر الغناء إلى حد بعيد . ومع هذا لا نستطيع أن ننكر أنه درس المأساة الغربية ، وأنه حاول جاهداً أن يثبت قدرته على محاكاتها وتقليدها .

والمأساة عنده كما هى فى الغرب تعتمد على فصول ، وتقسَّم الفصول إلى مناظر ومشاهد، يُساق فى فاتحتها عادة وصف الأماكن والملابس والأشخاص الذين يمثَّلون . وتبدأ المأساة بفصل يمهد للصراع ، وما تزال الأفعال والأقوال تنمو ، حتى تظهر العقدة واضحة ، ثم تُحكل ، وكل ذلك يعتمد على الحركة كما يعتمد على ضرب من السَّبية يربط بين الحوادث المتتابعة ، ويقوم بهذا كله أشخاص يتميز بينهم بمطلان ، وهم جمعاً يكشفون عن أنفسهم بأفعالم وأقوالهم وملاحظاتهم وتعليقاتهم . وتُعدَد منذ المنظر الأول فى المأساة للتعرف على الحادثة الابتدائية التى ينشأ منها الصراع بين الحب والواجب أوبين الخير والشر ، وما تزال الحوادث تنهض حتى تبلغ الأزمة غايتها . وكل ذلك ينعقد فى ولائش عن الحوار والحركة ، وهى خيوط تعرض علينا الدوافع والترعات والعواطف والاشر ، وما تزال الحوادث تنهض على تبلغ الأزمة غايتها . وكل ذلك ينعقد فى والاشر ، وحاصة لبطلى الماساة ، بل لكل من يساهمون فيها متكلمين وخلال المناظر والمشاهد وفى أثناء المواقف المحتلفة نتَطَّلُع على صفات الأشخاص، وتتدرج أمامنا حوادث المأساة فى حركة دافعة ، إذ يعرض علينا أشخاص المأساة فى الصراع الذى يقومون به ويتقلبون فيه منذ المشهد الأول ، وما نزال نجرى معهم فى متشا بكات نشأت من هذا الصراع ، وما تزال هذه المتشابكات تنمو حتى نصل إلى نقطة التحول، ونتحول سريعاً إلى خاتمة المأساة.

وهذا كله يَعْنى أن شوق أقبل على المأساة ، وهو يعرف قواعدها ويظهر أنه أعجب بالمسرح الفرنسى الكلاسيكى فى أثناء القرن السابع عشر إذكان الشعراء من أمثال كورنى وراسين يتخذون مسرحياتهم من التاريخ ومن أعمال البطولة ، وكانت الدراما لا تزال أرستقراطية ، فهى لا تُعْننَى بالحياة الواقعية ، إنما تعنى بالملوك والنبلاء ، كأنها لا تريد أن تخوض فى الحياة العادية المألوفة ، إنما تريد أن تتسامى وترتفع عن هذه الحياة ، وأيضاً فإنها كانت ترتفع فى لغنها عن اللغة العادية إلى لغة بلاغية ممتازة .

فأ عُجب شوقى بذلك كله ، ونسَج فى مآسيه على منوال هؤلاء الشعراء الفرنسيين،وفكّر فى أن يشخّص حياة ملوك مصريين،فلمعت فى خياله قصة أنطونيو وكليوباترا لشكسبير ، فذهب يحاول صنعها من جديد ، كما ذهب يُخْرج ملوكاً ونبلاء آخرين إما مصريين أو اتصلوا بالتاريخ المصرى أو التاريخ العربي ، فأخرج «على بك الكبير» الذى حاولالاستقلال بمصر فى أثناء الحكم العماني،كما أخرج «قمبيز» الملكالفارسى الذى فتح مصر ، وأيضاً فإنه أخرج « عنترة » و « مجنون ليلى » و « أميرة الأندلس » .

وشوقى فى ذلك كله مقلد للمدرسة الفرنسية الكلاسيكية فى القرن السابع عشر، فهو يترك عصره إلى العصور القديمة، وهو يختار شخصياته من النجوم التاريخية اللامعة ، وهو يعتد<sup>ع</sup> بلغة بليغة، ليس فيها شىء من العبارات اليومية المبتذلة . وليس ذلك كل ما جاءه من المدرسة الكلاسيكية، فقد جاءه منها اعتداده بعاطفة الحب فى كل مآسيه ، فهى تتوهج فيها وتشتعل اشتعالا واضحاً ، ولعل ذلك ما دفعه إلى أن يخصَّها بروايته : « مجنون ليلى » . على كل حال شوقى يتأثر بالمدرسة الفرنسية الكلاسيكية، ومن تأثره الواضح بها أن مآسيه تخلو غالباً من تمثيل الحوادث على المسرح فالحرب بين أنطونيو وأوكتافيوس، وبين قمبيز والمصريين، وبين على بك الكبير ومحمدبك أبى الذهب، لا نشاهدها على المسرح ، إنما نعرف ذلك من كلام الممثلين . وهذه سنة كلاسيكية اتبعها شوقى .

وتلك هي نقط الاتصال بين مآسيه وبين المدرسة الكلاسيكية ، ونراه بعد ذلك يستقلُّ عنها استقلال مَن اتصل بالمدرسة الرومانتيكية وفهمها، فهو لايتقيد بنظرية الوحدات الثلاث : وحدة الزمان ووحدة المكان ووحدة الموضوع ، وما كان يُقال من أن حوادث المسرحية يجب أن تقع كلها في يوم وليلة وفي مكان واحد، وتدور كلها حول موضوع واحد . وعلى هذه الأسس كانت تؤلَّف المسرحيات ظنًّا من الشعراء بأن اليونان اتخذوها قواعد لا ينحرفون عنها في صُنْع مسرحياتهم ، وهو ظن واهم ، لم يتنبَّه له الفرنسيون طوال القرنين السابع عشر والثامن عشر حتى جاء الرومانتيكيون ، وفطن الشعراء إلى أن اليونان لم يكونوا يتقيدون بها، فانفكُّواعن وحدتي الزمان والمكان ، كما انفكوا أحياناً عن وحدة الموضوع .

وجارى شوقى الرومانتيكيين فى ذلك كما جاراهم وجارى من جاء بعدهم ، بل جارى شكسبير أيضاً فى إدخال عناصر فكاهية فى مآسيه ، وهى عناصر لا نجدها بتاتاً فى المسرحية الكلاسيكية الفرنسية، إنما جاء بها شكسبير وتابعه فيها أصحاب المدرسة الرومانتيكية ومن خلفوهم ، وسار شوقى على هذه السنة فى مآسيه، فأجرى فيها تياراً فكاهيا، وإن كان غير حاد ، وإن تقطعً أحياناً ، فقدعمد إليه فى غير مبالغة .

على أننا نلاحظ أن فكاهته فى الغالب لفظية ، وهى فى الحقيقة موضوعة بحيث تُرْضى الذوق المصرىالذى يميل إلىهذا اللون من الفكاهة . أما ما نجده عند شكسبير من تهكم لاذع ومن سخرية تتخلَّل المواقف التى يتعرض لها الشخوص ، فقلما نجده عند شوقى لاختلاف الأذواق واختلاف الأمزجة . وشوقى لا ينفك عن المدرسة الكلاسيكية الفرنسية فى الفكاهة ووحدتى الزمان والمكان فحسب، بل ينفك عنها أيضاً فى وحدة الموضوع إذ قد يُداخل بين قصتين فى مأساة واحدة ، وهو تداخل قلما نفقد فيهالالتحام بين أجزاء المسرحية، بل قد يساعدعلى هذا الالتحام على نحو ما نرى فى مصرع وكليو باترا، إذ داخل بين حب هيلانة وصيفة كليو باترا وحابى و بين حب أنطونيو وكليو باترا نفسها ، وكما نرى فى مسرحية و على بك الكبير ، إذ داخل بين صراع على بك ومحمد بك أبى الذهب و بين صراع آمال زوجة على بك ومراد عاشقها وأخيها فى الوقت نفسه ، وهو لا يدرى أنها أخته .

وشوقى فى هذا إنما ينسج على منوال المدرسة الرومانتيكية التى تبيح ذلك ما دامت القصة الثانية لا تفسد التحام الحوادث فى القصة الأساسية، ولا تصيبها بشىء من الاضطراب . ويَدَخُت فى هذه النزعة الرومانتيكية عند شوق أننا نجده مثل أصحابها لايتُحسن رسم الشخصيات المسرحية ولا تصوير ملامحها تصويراً دقيقاً، لأنهم ذاتيون فى تمثيلياتهم، فلا يستطيعون أن يكونوا موضوعيين أو شعراء ممثلين ، إذ تطغى الذاتية على الموضوعية . وطبيعى أن لا يكون عندهم تحليل نفسى ، لأنهم لا يحللون، وإنما يغنتُون العواطف فى غلو ومبالغة ، وهكذا كان شوق فى مسرحياته .

ولعل القارئ يتعشجبُ الآن من أن شوقى لايستغل مقدرتهالغيرية فى تمثيلياته، فقد قلنا فى الفصول السابقة مراراً إنه كان شاعراً غيريطًا فى شعره الغنائى، وإنه أداره على التعبير عن مشاعر غيره إلى حد بعيد ، فما باله لا يستغل هذه المقدرة فى مسرحياته ؟ وأكبر الظن أن إعجابه بالنموذج الرومانتيكى فى التمثيل طغى على استعداده . وأيضاً جمَرَّنْه إلى ذلك لغة شعرنا ورواسبه الغنائية الذاتية ، فلم يستطع التخلص منها حين عمد إلى التمثيل .

على كل حال نحن لانرتاب فىأن من يقيم مآسيه علىهذه الأسسالغربية المختلفة منتخباً تارة من المدرسة الكلاسيكية أو من شكسبير، وتارة من المدرسة الرومانتيكية لا يصح أن يوصَف بأنه لم يدرس الشعر التمثيلى . فشوقى درس، على ما يظهر منعمله، المسرحَ الأوربيَّ،واختار لنفسه منه أصولا وقواعد . وهذا منحقه فهو فنان شاعر ، له الحق فى أن يتخذ مآسيه على النحو الذى يريده، ما دام قارئه يجد متعة ولذة فى عمله ، وما دام يقيِّده به ويجذبه إليه طوال قراءته أو سماعه .

وقد خالف بعض الحقائق التاريخية فىغير مسرحية عامداً، كما خالف بعض العادات العربية فى «مجنون ليلى » و«عنترة » وذكر المخالفة الأولى مفاخراً فى التعليقات التى ذينًل بها مصرع كليوباترا . وإنما فاخر بذلك لأنه أراد به أن يمتلك عواطف الجمهور المصرى، فقد صاغ كليوباترا صياغة يأباها التاريخ ، صاغها لا مستهترة أو قل بغينًا ترتمى عند أقدام قواد الرومان، بل وطنية محبة لوطنها مدافعة عن كرامتها القومية ، وكأنها تريد أن تظفر بروماعن طريق المكر والحداع ، بعد أن أعياها الظفر بها عن طريق القوة والبأس .

وشوقى فى ذلك يخرج على ذوق كثير من الشعراء الذين ألفوا المسرحيات فى الغرب ، فإنهم حين يستمدون موضوعهم من التاريخ لا يحاولون تغييره بسبب نزعات وطنية أو قومية ، وإنما يحافظون عليه ، أو على الأقل يحافظون على روحه العامة كما يحافظون على الأشخاص الذين يظهرون فيه ، فيعرضونهم لا حسب أهوائهم الشخصية أو القومية ، وإنما حسب حقائقهم التاريخية، فهم أشخاص منفصلون عنهم ، لهم استقلالهم ، ولهم حرياتهم، ولهم مجالهم الحقيقى الذى يجرون فيه ويتسبحون، وهم يصورونهم كماهم فى ذاتهم، على نحو ما صور شكسبير هنرى الحامس والثامن .

ومعنى ذلك أن شوقى لم يقف موقف حياد من أبطاله التاريخيين ، ولا شك فى أنه من حيث التاريخ الحالص غير محق،ولكن هذا لا يقتضى أن فنه قاصر قصوراً مطلقاً لهذا النقص التاريخى ، فالفن شىء والتاريخ شىء آخر ، ولكى يكون حكمنا عليه سليا من حيث الفن ينبغى أن نقيسه بمقاييس فنية خالصة . ويحتِّم ذلك أنهخالف التاريخ قاصداً لغايات قومية، فكأنهيضع الوطنية أو القومية قبل هذا الأساس الأوربى الذى نشير إليه ، أساس الحياد فى المسرحيات التاريخية وأحداثها ووقائعها . ولا ريب فى أن هذا كله من حقه ، بل نحن نؤمن بأن من حقالشاعر الممثِّل أن يفسر التاريخ تفسيراً جديداً مادام هذا التفسير لايصطدم بحقائقه الكبرى ، وما دام لا يخرج به عن إمكانيات الوقائع التاريخية .

وخالف شوق في «مجنون ليلي» و «عنترة» بعض العادات العربية كأن نراه يفتتح الرواية الأولى بمشهد، تقدِّم فيه ليلي إلى أتُرابها ابن ذَريح الشاعر الحجازى، وليست هذه السُّنَّة عربية قديمة، إنما هي من سُنن حياتنا الحديثة . وبجانب هذه السنة سنن أخرى اختلطت على شوقى لبعد البيئة . ونقول هنا أيضاً إن هذه السنة وأمثالها تُقُبل منه ما دامت ليست سنناً فاضحة .

على أن هذا النقص فى تمثيل العادات العربية لم يأته شوقى قاصداً ، إنما الذى أتاه قاصداً هو المخالفة التاريخية إرضاء للشعور الوطنى . ولم يحاول أن ُيرْضى المصريين بهذه المخالفة وحدها ، بل أرضاهم أو قُلُ أرضى الذوق العربى بإحداث تيار أخلاق بجرى فى جميع مسرحياته ، فكليو باتراعلى ما نعرف من تنقلها بين قواد الرومان ، متدينة " ، تصلَّى لربَّها ، ولم يحاول شوق أن يصور رغباتها وشهواتها الحسية ، بُل أحاطها بهالة من النُّبْل والوقار .وقد أبى أن يُميت ليلى بعد قرانها إلا وهى عذراء ، وأشاد بعفاف « آمال»، ونصَر عاطفة الزوجية فيها على عاطفة الحب ، كما يلاحظ ذلك من يقرأ مأساة « على بك الكبير » .

وهكذا يَجرى فى مسرحياته تيارٌ أخلاقى مهم تُنْصَرُ فيه الفضيلة وما يتصل بالفضيلة منوفاء ومروءة وكرم ، وكأنه يريد أن يقوِّى فى نفوس الجمهور العناصرَ التى ترغَّب فى عمل الحير . ولاريب فى أن هذا المنزع يُحمّد لشوقى ، لأنه أرضى به جمهوره من جهة، ولأنه أخذ على عاتقه أن يقوِّى خلقه من جهة ثانية . وهو لا يسرف فى ذلك حتى لا تخرج المسرحية إلى شكل وعظ تملُّه النفس ، وإنما يأتى به فى ثنايا الحوار .

ونحن نعرف أن هناك نظرية تنادىبأن الشاعر ينبغىأنلا يُعنى بالأخلاق، فالشعر شيء والأخلاق شيء آخر ، ولكن هذه النظرية لها خصومها كما أن لها أنصارها. ومنَ يفكرون فى فائدة الشعوب وفى رقيمًها الحضارى يخاصمون هذه النظرية ، لأنها تجرُّ الشعوب إلى السقوط على نحو ما جرَّت فرنسا فى تاريخها الحديث . ونفس شكسبير وغيره من كبار المسرحيين وخاصةالكلاسيكيينكانوا أخلاقيين، يد عون فى ثنايامسرحياتهم إلى الأخلاقالكريمة ، ويُجرّون على ألسنة أشخاصها الحكمة والموعظة الحسنة . أماالا تجاهات إلى الحرية الحلقية المطلقة فهى جديدة ، جدَّت فى القرن الماضى وهذا القرن ، وجدَّتُها تدل على أنها ليست قانوناً قديماً للفن والشعر ، فمن حق الشاعر أن يخرج عليها ، بل لعل ذلك واجبه ، فهو لا يعيش منعزلا عن الحياة ومسئولياتها الحلقية .

لذلك كان شوقى موفقاً جد التوفيق فى جريان هذا التيار الحلتى بمسرحياته، وبثنًه على لسان شخوصه وأقوالهم . وقد انتقل به من شعره الغنائى إلى شعره المسرحى ، إذ كان مشغولا به من قديم ، وكان يذيعه فى قصائده على نحو ما أسلفنا ، وهُيِنَّت له الآن الفرصة ليواجه به الجمهور ، وليذيعه فى صور مجسنَّمة تجسيماً قويناً ، ومن هنا كان تأثيره أقوى وأوضح فى التغذية الحلقية ، بسبب ما يسود جمواً المسرح من انفعال النظارة واستغراقهم فى عواطف الشخوص وآلامهم .

وهذا التيبار الأخلاق فى مآسى شوقى كان يقابله تيار آخر من القطع الغنائية والمواقف الملحنة، وهو تيار أراد به، على مايظهر، إرضاء الحمهور الذى تعود أن يستمع فى المسرح المصرى إلى قطع ملحنَّنة على نحو ماهو معروف عن مسرح الشيخ سلامه حجازى . ولعل شوقى كان يريد أن يثبت ظفره ونجاحه لا فى الفن التمثيلى فحسب ، بل فى فن الغناء والتلحين أيضاً ، ور بما كان نجاحه فى أغانيه الى سبقت تمثيلياته أحد الحوافز على أن يتجه هذا الاتجاه فى مسرحياته. وحقيًّا كان يوجد فى المسرحية اليونانية الحوار والغناء ، ولكن الغناء كان ينفصل، إذ كان يلقيه و الكورس » فى الاستراحات بين الفصول ، وهو جوقة كانت تتحدث معقبًة على فصول المسرحية وتتغنَّى وترقص . وسار الرومان على مهج اليونان ، فكان الكورس يتخلل بغنائه ورقصه المسرحية الرومانية ، ولكن لا نمضى إلى العصر الحديث حتى نجد الشعراء والممثلين وخاصة فى فى فرنسا يلاحظون الفرق بين التمثيل والغناء، فيُخرَّر جون الغناء من المسرح التمثيلى ، ويتقَصُرون هذا المسرح على الحوار ، وأحسُّوا أنه لا يمكن الاستغناء عن الغناء التمثيلى، فخصوه «بالأو پرا» ، حيث نجد القصة تعتمد على الغناء مع الموسيقى ، ولا تكون القصة هى الهدف ، بل تكون وسيلة لا غاية ، فالغاية أن يستمع الناس إلى الغناء والموسيتى وأن يشاهدوا فى أثناء ذلكضرباً من الحركات وصوراً من المناظر والأشخاص والملابس .

وإذن فأور باالحديثة وُجد فيهامسرحية مستقلة عن الغناء والموسيقى استقلالا تامعاً ، فهى حوار خالص بين الممثلين ، ووُجد فيها بجانب ذلك تمثيل غنائى وفي الأوپرا، وتطوَّر العملان من التمثيل الخالص والتمثيل الغنائى تطوراً منفصلا . وكأتمارأى شوقى ذلك، ورأى أنه من غير المكن أن يمثَّل على مسرحنا شيء من التمثيل الغنائى، لسبب بسيط ، وهو أنه ليس عندنا « أوپرا » ولا موسيقى حديثة قوية تستطيع أن تحمل هذا الفن إلى الجمهور العربى .

حينئذ وجدنا شوقى يعمد إلى هذا المزج بين التمثيل الحالص والغناء ، فمسرحياته تكثر فيها المواقف التى يُقطع فيها الحوار ،حتى تتُعطّى الفرصة للموسيقى والتلحين . وكل ما يمكن به الدفاع عن شوقى أنه أراد إلى إرضاء الجمهور الذى تعوَّد على أن يتخلل ما يشاهده على المسارح من قصص صور من التلحين والغناء . وأيضاً فإنه لم يكن يأتى بهذه المواقف الغنائية فى المسرحية شاذة أو خارجة عن الحوار ، بل كان يحاول أن يتُد خلها فيه ، وكان يحتال على ذلك بحيل كثيرة .

ومهما أطلنا الدفاع عن شوق فی هذا الجانب من مسرحیاته فلن یعفیه ذلك من أنه قـَصَّرَ، إذ كان من الواجب أن يتابع التطور الحديث للمسرحیة وإن يجعلها تمثيلا خالصاً وأن لا يشوبها بأی شائبة من التمثيل الغنائی ، فقد جـَنت اتجاهاته فی هذا الصدد علی حواره ، وأصابته بغير قليل من التراخی والفتور . وهذا الجانب هو أخشتى ما يخشاه المسرحيون المحدثون، فإن الفتور والتراخى حين يصيبان الحوار ، ينتهيان بتصميم المسرحية كلها إلى شىء من التفكك ، فالحركة لا تتوالى مندفعة مسرعة ، بل تقف أحياناً ، وتجمد أحياناً ، حتى يفرغ أصحاب الغناء والموسيقى من غنائهم ومن موسيقاهم .

ومن المعروف أن المسرحية قصة محدودة في الوقت الذي تشغله ، إذ قلما يزيد وقت تمثيلها عن ساعتين ، ثم هي تجرى في شكل متوترً سريع ، حتى تجذب انتباه النظارة ، وحتى يستغرقوا فيها وفي شخوصها وأفعالهم وأقوالهم . ولذلك كان كل عائق يحول بين التوتر والسرعة يُعدَ عيباً في المسرحية مهما أريد به من تسلية النظارة ، بل هذه التسلية نفسها تُعمَد ُ رغبة شاذة من الشاعر ، فهو ليس بصدد تسلية خارجة عن حوار مسرحيته ، وإنما هو بصدد تمثيل قطعة من الحياة .

وهى قطعة محدودة فى المسافة الزمنية التى تشغلها ، ومحدودة فى نفس الموضوع والحوادث والوقائع التى تجرى فيها ، إذ يختار الشاعر حقبة خطيرة للبطل كأنه يمشى فيها علىحافة هوة،والأحداث تجرى به مسرعةإما إلى إنقاذه وإما إلى تردِّيه فى الهوة . ومن هنا كان الشاعر يختار أهم مواقفه ويوجز فى أثناء ذلك فى أقواله وأشعاره لاعلى لسان البطل وحده بل على لسان الشخوص عامة .

وهذا هو العيب الثانى فى مسرحيات شوقى ، إذ نراه يُطيل فى جزئيات الحوار ، فهو لا يَسْعى إلى الإيجاز والتركيز ، بل يُطنب كثيراً ، وكأنه لم يَنَسُ ماضيه الغنائى ، فهو يسترسل على لسان بعض الشخوص استرسالا ، لايشكُ سامعه فى أنه إنمايستمع فى أثنائه إلىقصيدة لا إلى جزئية فى حوار تمثيلى.

ومعروف أن المسرحية ينبغى أن تخلو من كل فضول، وأن تكون كل كلمة فيها وكل شطر فضلا عن كل بيت شعاعًا يكشف الشخص ويكشف صفاته، وشوقى ليس بصدد خُلْق شعر من حيث هو شعر، وإنما هو بصدد خلق شخوص وإسباغ ميزاتها وصفاتها عليهاً، بحيث تُصْبح خالدة في نفوس الناس.

والشخوص لا تنال الخلود بالشعر الكثير يُجريه الشاعر على لسانها في

الحوار، بل قد يُجمرى على لسامها شعراً قليلا، ومع ذلك يميّزها ويمدها بالحياة، لأنه جسمَّهها فى أذهاننا وتحت أعيننا تجسيا تامّاً بكل صفاتها وشاراتها . ولكن شوقى كانت لا تزال تسيطر عليه القصيدة الغنائية حيث تعوَّد أن يَجمرى مع التعبير عن العواطف إلى آماد طويلة، فلما حاول التمثيل الحالص لم يستطع أن يخلص من هذه السيطرة ، وخاصة فى المواقف العاطفية من حب وموت ومديح وهجاء وحماسة .

وكل ذلك يُدخل على مجرى الأحداث فى مسرحياته غير قليل من الاضطراب فالحركة لا تنطلق انطلاق السيل المندفع ، بل تبطئ بطئاً يقلُّ ويكثر حسب المواقف العاطفية . وليس معنى ذلك أن الحركة بطيئة دائماً ، ولكن معناه أنها فى أحوال كثيرة يصيبهاغير قليل من البطء، وخاصة أنشوقى يُعنّى بشعره التمثيلى على نحو ما يعنى بشعره الغنائى لا من حيث الامتداد العاطبى ، بل أيضاً من حيث امتداد الأسلوب للعناية البلاغية فيه .

وليس هذا كلَّ ما أصاب مسرحيات شوقى من شعره الغنائى ، فقد أجرى شعره التمثيلى على أسس الشعر الغنائى المعروفة من أوزان وقوف ، وبذلك وحَّد بين التمثيل والغناء فى الصورة الموسيقية، ولم يفرِّق بيهما ولا أقام حواجز وسدوداً . وكان الحوار التمثيلى فى المسرحية اليونانية يجرى فى أوزان خاصة تخالف أوزان الغناء الذى يلحَّنه «الكورس» ، فللحوار أوزانه وللغناء أوزانه ، أما عند شوقى فلا فارق بين القطعة المعدَّة للتلحين وبين بقية القطع فى الحوار سواء فى الأوزان أم فى القوافى .

ومعروف أن الشعر الغربى الحديث لا يهم بالقوافى ، وقد ألَّف شكسبير مسرحياته من شعر مُرْسل . فكان من الطبيعى أن يفكَّر شوقى فى ذلك وأن يُنْعم النظر فيه ، لعله يخترع وزناً للشعر التمثيلى الذى أدخله إلى العربية ، أو لعله يفكُّه من عقال القافية ، فيدعه مرسلا مطلقاً من القوافى ، ولكنه لم يفكر فى ذلك، أو لعله فكر فيه ، ووجد من الحير أن يستمر فى التمثيل بالصورة الموسيقية للشعر الغنائى ، وهى الصورة التى أليضها الجمهور للشعر العربي .

وشوقى حين اختار أن يستمر فى تمثيله مع الصياغة الموسيقية للشعر الغنائى لم ينتخب وزناً أو مجموعة خاصة من الأوزان الشعرية الغنائية ، بل رأى أن يتنقَّل بيها جميعاً فى مسرحيته ، فبيها يبدأ بالرمل مثلانراه يتحول عنه إلى الكامل ثم إلى الوافر ، فإلى السريع أو إلى الرجز أو الطويل أو البسيط أو المتقارب أو المتدارك فى غير نسق ولا نظام ، بل كما يحلوله بدون قيد ولا شرط .

وكأنه رأى أن أوزان الشعر الغنائى العربى جميعاً صالحة لتمثيله ، ولكل مواقفه ، فهو يتنقَّل بينها حرًّا ، ينظم من هذا البحر على لسان هذا الشخص ، ثم يدعه على لسان الآخر ، بل قد يُجْرىعلى لسان شخص شعراً أو أبياتاً من وزن خاص ، ثم يتراءى له أن يغير الوزن ، فيغيره ، كأنه أراد أن يعبَّر به عن حالة نفسية جديدة . وكل ذلك يجعل المسرحية عند شوق تبدوكأنها مجمع لبحور مختلفة أوكأنها مزيج من الألحان الشعرية المتنوعة .

ونفس هذا يلاحَظُ فى قوافى المسرحية ، فهو يتنقَّل فى القوافى كما يتنقل فى الأوزان والبحور، حسبما يتراءى له . ومن الصعب حقًّا أن نطالبه بقافية واحدة فى المسرحية كلها ، فإن ذلك معناه إحداث مشقة شديدة فى التمثيل على الشاعر . وإذا كان شكسبير تحلَّلَ من القافية ، فأولى لشوقى أن لايتمسَّك بقافية بعيبها .

على أن هذا الجانب عند شوقى قد عَرَّضَهُ لحملة شديدة عليه من النقاد على نحو ما يرى القارئ فى نقد العقاد لقمبيز ، وحتى ليقول طه حسين هذه العبارة المُجْملة : ( أما عن التمثيل فقدغمَنَّى شوقى فأطرب وأثَّرَ ، ولكنه لم يُمَشِّلْ ، لأن التمثيل لا يُرْتجل أرتجالا ، ولا يُهْجَمَ عليه ، وإنماهو فن يحتاج إلى الشباب والدرس والقراءة ... فكان تمثيله صوراً تنقصها الروح ، وإن حبَّبها إلى الناس ما فيها من براعة الغناء<sup>(١)</sup> » .

ولا ريب في أن طه حسين يغلو حين يذهب إلى أن شوقى عَنَّى ، وَلَمَ يمثِّل، وكان أولى له أن يقول إنه غَنَتَى ومثَّل.وقد طلب إليه مراراً ليجيد فن التمثيل

<sup>(</sup> ۱ ) حافظ وشوق ص ۲۳۱ .

أن يطلَّع اطلاعاً منظَّماً على كتابات الإغريق وتمثيلياتهم وتمثيل المحدثين أيضاً<sup>(1)</sup>!. وشوقى لايعيش فى العصر الكلاسيكى الذى كان يقدًس النماذج اليونانية ، وإن من حقه أن يخالف هذه النماذج فى قواعدها ، ومن قبله خالفتها المدرسة الرومانتيكية بل لقد تطورت قواعد المسرح وأصوله مع ظهور المدارس الفنية الختلفة من واقعية ورمزية وغيرهما . ومعنى ذلك أن المسرح لا يعرف القواعد الثابتة ، وإذن فلا حرّج على شوقى الشاعر العربى الشرقى أن يخالف بعض القواعد المسرحية لا عند اليونان فقط بل عند الأور وبيين المحدثين أيضاً ، لسبب بسيط ، وهو أنها ليست من وضع أذواقنا وإنما هى من وضع أذواق لقوم آخرين يختلفون عنا فى ثقافتهم وتاريخهم .

وقد لاحظ طه حسين نفسه أن شوق منشىء الشعر التمثيلى فى الأدب العربى<sup>(٢)</sup>. ومن حق هذا المنشىء أن لا <sup>م</sup>نفرط فى السخط عليه . قد تكون عنده بعض عيوب ، ولكن ينبغى أن لاينتهى بنا ذلك إلى أن نقول كما قال طه حسين إنه غنَّى ولم يمثِّل ، بل نقول إنه مثَّل وغنَّى ، أو مثل وأعطى فرصة واسعة للغناء، ولم يعطها عن غير قصد، بل أعطاها قاصدًا عامدًا، حتى يرضى ذوق جمهوره وينال استحسانه.

۲

مآس مصرية نظم شوقى ثلاث مآس مصرية ، هى: مصرع كليوباترا، وقمبيز ، وعلى بك الكبير . وهى موزَّعة على تاريخ مصر فى قديمه ووسيطه . أما مصرع كليوباترا فتدور حوادثها فى أواخر أيام البطالسة حين استولت رومة على دولتهم . وأما قمبيز فترجع حوادثها إلى عصر أعمق هو القرن السادس قبل الميلاد حين (1) حافظ وشرقى ص ٢٠٢ . غزا قمبيز مصر وضـَمـَّها إلى ممتلكاته، وأما على بك الكبير فتتأخر حوادثها إلى العصر العُماني في القرن الثامن عشر.

## مصرع كليوباترا

ومصرع كليوباترا مى أولى مسرحيات شوقى ، وقد حاول بها أن يعارض شكسبير فى مسرحيته المشهورة ( أنطونى وكليوباترا ) وكأنه أراد أن يثبت لنقاده ومعاصريه تفوقه لا فى الشعر الغنائى فحسب ، بل فى الشعر التمثيلى أيضاً مقارَناً إلى عـَلَم كبير من أعلامه، وقمة شاهقه العلوِّ من قـِمـَمـه .

والمأساة موزَّعة على أربعة فصول ، والفصل الأول فيها يبدأ بمنظر فى مكتبة قصر كليوباترا حيث نجد ثلاثة من الموظفين فيها ، وهم حابى وديون وليسياس يعلقون على أناشيد النصر المزيَّف التى يكدُّبها الشعب حناجره، إذأوحى إليه من أوحى كذباً أن أسطول مصر متضافراًمع أسطول أنطونيوهز مأسطول أكتافيوس بالقرب من الإسكندرية والحقيقة أن أسطول مصر فرَّ بإشارة كليوباترا من المعركة ، وغلب أنطونيو على أمره . ويعلَّى هؤلاء الموظفون الثلاثة بما ينبئنا بحقيقة الموقعة وبحبً أنطونيو وكليوباترا . وتفاجئهم إحدى وصيفاتها وتسمى هيلانة ، وكان يعشقها حابى ، وتخبرهم أن مولاتها ستزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيه متزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها متزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها منزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها متزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها منزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها منزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها منزور المكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها منزور والمكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها منزور والمكتبة ، ويسارعون بإخبار أميها زينون . وتقبل كليوباترا مع وصيفتيها منديد ، لأن الحقيقة لابد أن تنكشف ، وتسار المرى النصر، فيتولاها ذُعر شديد ، وتنام شرميون بأنها أذاعته حين كثرت الأقاويل والظنون ، وتعتذر الموليو ، وتزع أنها رأت أن تقف على الحياد إيلولها ، وكأنها لا تعشق أنطونيو وحده ، بل تعشق وطنها أيضاً عشقاً يفوق عشقه

وتتحرَّك المشاهد وتتعاقب الشخوص، وكل يمدُّ خيطاً في تصميم المأساة وفي التمهيد لصراعها ، وما نلبث أن نلتتي في المنظر الثاني من هذا الفصل الأول بأنطونيو بين يدى كليوباترا ، وقد ظفر فى موقعة برية على أبواب الإسكندرية بأكتافيوس . وتحتفل كليوباترا بهذا النصر احتفالا باهراً، وفى أثناء الإعداد لهذا الاحتفال تندّ على لسانها كلمات تتَجْرح قواد الرومان المشايعين لأنطونيو، فيثو رون لكرامتهم .

وعلى هذا النحو يكشف شوق لنا فى الفصل الأول من مصرع كليوباترا عن العلاقات بين الأشخاص، ويمهد تمهيداً طبيعيًّا للصراع، فكليوباترا موزعة بين حبها لوطنها وحبها لأنطونيو ، وهى تستثير قواد الرومان الموالين لعشيقها ، وعشيقُها موزَّع بين حبه لها وواجبه الحربي . وتمتدفى أثناء ذلك قصة خفيفة لحب لم يتعقَّد ، وهو حب حابى لهيلانة . ومن الوجهة المسرحية يبشَّر هذا الفصل بنجاح الشاعر ، فقد استطاع أن يعرض علينا فيه شخوص مسرحيته، ووصَفَهم فى أثناء الحوار وصفاً يمييِّزهم ويوضحهم، بدون أن يفتعل ذلك أو يحتال فيه، فكلَّ فى مكانه، وكل نستطيع تمييزه والتعرف عليه ، وقد بدأت نقطة الصراع .

وننتقل إلى الفصل الثانى حيث نشاهد احتفال كليوباترا بنصر أنطونيو ، وهو احتفال ، يتحول فيه قصرها إلى مقصف ساهرحُشدت فيه كل فنون القَصْف واللهو من غناء ورقص وخمر . وفى مشهد نرى عرَّافاً يقرأ الكف َ ، وفى مشهد ثان ساقياً يستى الحمر ، وفى مشهد ثالث مغنياً ينشد فى الحمر أو فى الحب . وتتوالى هذه المشاهد وما يشبهها ، وتزداد على لسان كليوباترا الكلمات التى تجرح الشعور الوطنى لقواد الرومان . ويتبعها أنطونيو فى عبتها وفى موضها ، حتى لتدعوه إلى التبرُّوَ من رومة ، فيُلمَبِّيها غير عاص لها أمراً. ويشتد سخط قواد الرومان على أنطونيو ، ويتخرجون من الحفل وقد صمموا على أن ينضمُّوا لأوكتافيوس ، ويتركوا أنطونيو لعاشقته .

وبذلك تنمو الحركة فى المسرحية وتتعقد ، وهو تعقد طبيعى نشأعما رأيناه فى الفصل الأول من مهاجة كليوباترا للرومانيين ، فهو تعقد مسبَّب ، وتنهض به الحوادث فى المسرحية نهوضاً منطقيًّا ، ليس فيه مفاجأة ولا انقطاع . ويُبْرز شوقى ذلك إبرازاً واضحاً لا عن طريق غضب الرومانيين وعزمهم على الانسحاب من جيش أنطونيووالانضمام إلى أوكتافيوس، بل أيضاً عن طريق لسَهـُو أنطونيو نفسه طوال الليل لهواً ينسى فيه الحرب وواجبه الحربى وأنه مقبل في اليوم التالى على معركة جديدة ، فإما النصر ، وإما الهزيمة الساحقة التي تدمرُّر مجده وتدمر عشقه .

وشوق موفَّق فى ذلك كله من حيث تدرج الحركة وتطور التصميم فى المسرحية . وننتقل إلى الفصّل الثالث لنشهد نقطة التحول، فقد هُز م أنطونيو أمام أوكتافيوس، وانصرف عنه قواد الرومان، كما انصرف عنه الجيش المصري. ويعرضه علينا شوقى خارج معبد فى الإسكندرية حيث أنوبيس الكاهن وأفاعيه . ونراه يتحدث مع تابعه أوروس عن هزيمتهمتحسرًا نادماً على سيرته. ويفاجُّهما في أثناء حوارهما طبيب روماني يريد أن يؤذي شعور أنطونيو ، ولم يكن مخلصاً له، فيخبره أن كليو باترا انتحرت وهوخبر دَسَّه عليه كذباً، فيصمم على أن يتخلص مثلها من الحياة ، ويدعو تابعه أن يقتله ، فيبادر إلى قتل نفسه بخنجره ، ويسرع أنطونيو فيطعن نفسه بسيفه، ويخرُّ على الأرض صريعاً . وينتقل المشهد إلى داخل المعبد ، حيث يدخل أنوبيس إلى حجرة يناجى فيها أفاعيه . وتزوره كليوباترا تريد أن تستشيره فما نزل بها من هزيمة أنطونيو وأن تستغفرَ ربَّتَها إيزيس بالصلاة في محرابها، وترى أفاعي أنوبيس، فتسأله عنها وعما تمجَّه في أفواهها من السم ، وكيف تقتل الناس ، وهل يشعرون بالمنون ؟ وهل يُصان الجال؟ وهل ُيطفاً اللون؟ وهل يُسْطِلُ الموت سحر الجفون؟ وكيف يعض ّ الناب؟. وما شبح الموت؟. ويجيبها الكاهن إجابات تحبِّبإليها أن تموت عن طريقها حين تدلمم الخطوب وتظلم الأمور ، فتوصيه أن يأتيها بها ، حين يصبح تاج مصر في خطر . ويدخل جنود يحملون جثة أنطونيو والدم يسيل من جرحه ، ولا تزال فيه بقية حياة . ويلتقى العاشقان ، ويموت بين يديها ،وتندبه ندباً حارًّا، وفي أثناء ذلك يصل أوكتافيوس ويتَرْثى غريمه ومـَّنْ كان تحت القنا ظلَّه .

وننتقل فى الفصل الرابع إلى خاتمة الصراع ، فقدانتحر أنطونيو، ولا نزال فى شك

وحيرة من مصير كليوباترا ، فهل سترضى أن تذهب مع أوكتافيوس كما يريد أسيرة إلى روما ، أو تهرب ، أو تنتحر عن طريق الأفاعى ؟ . وتتحرك مشاهد الفصل الأول ونجد دحابى يحمل إليها أفعى فى سلّة ، فتُسَرَّ لجيئه ، وتصمم على الانتحار ، وتدعو أكتافيوس لزيارتها مساء ، حتى يرى كيف أفلتت منه كماأفلت أنطونيو من قبلها . ويغنيها مغن نشيد الموت ، وتقص حياتها ، وتدافع عن نفسها ، وتتناول الأفعى وتمهد لها فى صدرها بين السَّحْر والنَّحْر ، فتلدغها لدغة الموت ، وتحدذى على مثالها شرميون وهيلانة . ويدخل أنو بيس وحابى ، فيريان الثلاث رفد فارقن الحياة ، فيفزع حابى لموت عشيقته هيلانة فزعاً شديداً ، فيناوله الكاهن رفدة هنيئة . ويز ور أوكتافيوس كليوباترا فيجدها قد هزئت به وبأمانيه فى رغدة هنيئة . ويز ور أوكتافيوس كليوباترا فيجدها قد هزئت به وبأمانيه فى أسرها وعرَّضها فى ميادين روما وعلى شيوخها . ويخرج أكتافيوس ، ويجرى أسرها وعرَّضها فى ميادين روما وعلى شيوخها . ويخرج أكتافيوس ، ويجرى شوقى على لسان أنو بيس شعراً يكون نهاية المرحية ، يختمه بقوله مخاطباً لاكتافيوس وغيره من الرومان الظافرين ، الفرحين بفتح مصر والاستيلاء عليها.

قسماً ما فتحمُّ مصرً لكن قد فتحمَّ بها لرومةً قَبْرًا

وهكذا تمضى المسرحية مسلسلة ، كل فصل بل كل منظر متمم ً لما قبله ومُعدً لما بعده، وقد تناسق التصميم والصراع، ونهضت الحركة بالحوادث والوقائع متعاقبة، وسَتَلَ كلُّ شخص فى مكانه وبصفاته .

وإذن فالمسرحية جيدة من حيث التصميم العام وامتداد الحركة وتواليها ، ولكن هناك أشياء لا بد أن يتعرض لها من ينقد هذه المسرحية ، وقد عرض لبعضها النقاد فزيفوها على أساسها ، وخاصة من حيث مخالفة شوق للتاريخ المروىً عن كليوباترا مخالفة صريحة ، إذ عد ً فرار أسطولها من موقعة أكتيوم سياسةومكراً بأنطونيو وأكتافيوس جميعاً، كأنها تريد أن يتطاحنا ويتفانيا حتى تصبح مصر سيدة البحر المتوسط . ولا يقول التاريخ ذلك، إنما يقول إنها فرَّت جبناً وغدراً بأنطونيو . ويذهب شوق إلى أن جيشها فرَّ من المعركة البرية ، ولا يقول التاريخ شيئاً من ذلك ولا يشهد له . ويذهب أيضاً إلى أن أولبوس الطبيب الرومانى فى بلاط كليوباترا الذى يُضمر حقداً لأنطونيو هو الذى أخبره كذباً بانتحاركليوباترا، وصَنع ذلك من لَـدُن نفسه ابتغاء إيذائه . ويقول التاريخ إن كليوباترا هى التى أوحت بذلك، حتى يخلو لها الجوّ بأكتافيوس، لعلها تُغويه كما أغوت من قبله أنطونيو و«قيصر» . ويصور التاريخ على لسان بلوتارخوس كليوباترا فى صورة حيَيَّة رقطاء ، بهيمية اللذات والشهوات ، تَـد ْفع جسدها رخيصاً إلى كل صاحب مجد أو شرف رفيع .

ورأى شوقى المصرى ذلك، فأراد أن يبرّ فى مسرحيته بعض مواقف الملكة المصرية ، واضطُرَّ إلى التحريف فى بعض الحوادث حتى يصل إلى غايته . وهنا نتساءل هل من حقه أن يحرَّف فى بعض الحوادث التاريخية ؟ ومن رأينا أن هذا من حقه ما دام يبتغى غاية وطنية بمسرحيته ، وليست المسرحيات مصدراً من مصادر التاريخ ، بل هى قصص يأخذ من التاريخ ويحرِّف فيه حسب ما يريد الشاعر . ولن يتغير تاريخ كليوباترا لأن شوقى قال كذا، أوقال كذا ، أو صورَّها بهذه الصورة أو بتلك ، وإنما يظل التاريخ كما هو ونظل مسرحية شوقى كما هى ، فذلك تاريخ وتلك قصص ألحديث ، وفرق بين التاريخ والقصص وبين التاريخ القديم خاصة والقصص الحديث .

وحقا إن شكسبير لم يحاول فى مسرحيته أن يخالف بين القصص والتاريخ، ولكن شكسبير ليس مصريمًا ، وظروفه تختلف عن ظروف شوقى اختلافاً تاما ، فشوقى قد ألف هذه القصة بعد الحرب الكبرى وبعد اندلاع الثورة المصرية ، فكان طبيعيًّا أن يفكر فى هذه الملكة المصرية ، وأن لا يقدمها للجاهير مثلا سيئاً لتضييع حقوق البلاد ، بل لتضييع البلاد نفسها ، وإنما يقدمها وطنية محبة للوطن المصرى ترَحيْي له ولعرشه، ولذلك فهو ُبجرى على لسامها قولها :

أموتُ كما حييت لعرش مصرٍ وأُبذل دونه عَرْش الجمال

شوقي شاعر العصر الحديث

كما يقدمهاسياسية محتالة، تريد أن تظفربروما عن طريق الحيلة ما دامت لا تستطيع أن تظفر بها عن طريق القوة ، وهى لذلك تنسحب من موقعة أكتيوم لاغـدرًا بأنطونيو ، ولكن حتى يتفانى الروم ، ويصبح البحر المتوسط خالصاً لمصر وسيادة مصر ، وتشرح ذلك فتقول :

رًا من القوم في عداوة شَطْرِ قلتُ روما تصدَّعت فترى شَطْ ش وشَبا الوغَى ببخْرٍ وبَرُّ بطلاها تقاسما الفُلْك والجير علموا هارب الذئاب التجرى وإذا فَرَّق الرعاةَ اختــلافً وتدبَّرت أمر صَحْوِى وسُكْرى فتأملتُ حاليًّ مَلسيًّا لت عن البحر لم يَسُد فيه غيرى وتبينت أن روما إذا زا منه فانسلَّتِ البوار جُ إِثْرِي كنت فى عاصف سَللْتُ شراعى يلحق السُّفْنَ من دمارٍ وأُسْرِ خلَصت من رَحَى القتال ومما يوس حتى غَذْرته شرٌّ غَــدْر فنسبت الهوى ونصرة أنطد وأبا صِبْيَتِي وعَوْني وذُخْرِي علمَ اللهُ قد خذلتُ حبيى بنتَ مصرِ وكُنْت ملْكةَ مصر موقف يُعجب العُلا كنت فيه

وهذه صورة رفيعة منالوطنية غلَّبت فيها كليوباترا حبها لوطها على حبها لعشيقها ووالد صبيتها وأطفالها وعونها وذخرها . ولا ريب فى أنهذا الانجاه محمدًد لشوقى الشاعر المسرحيّ المصرى الذى ينظم مسرحيته ودم الثورة لا يزال يغلى فى عروق المصريين . ومن حق كل شاعر مسرحي أن يصور أبطاله على النحو الذى يريده ، فضلا عن أن يلائم بينهم وبين النزعات القومية . ولا يمكن أن محتنجيَّ على شوقى بالتاريخ ما دام محافظاً على هيكله العام ، ولم يقلب حقائقه الكبرى ، كأن يحوِّل هزيمة أنطونيو إلى انتصار ، أما الحقائق الصغرى وبعض التفاصيل فن حقه أن يحرِّف فيها ما دامت هناك غاية تضطره إلى ذلك ، وليس أكرم على شاعر من وطنه ، ولا غاية وراءه تعلوه بل هو غاية الغايات . فشوقى محقٍّ فى الإطار الوطنى الذى وضع فيه كليوباترا ملكة المصريين فى حقبة قديمة من حقب تاريخهم ، ولا يعيبه ذلك، إنما يعيبه أن يتخلى فى أثناء المسرحية عن هذا الإطار ، وهو ما لم يحدث ، إنما الذى حدث أن الإطار استمرَّ حتى النفس الأخير لكليوباترا . وبذلك يكون قد نجح من وجهة التأليف المسرحى نجاحاً لاشك فيه . وقد وستَّع الإطار، فلم يدعه خالصاً لكليوباترا، بل أدخل معها مصريين مثل حابى والكاهن أنوبيس ، الذى أجرى شوق على لسانه حين طلبت منه أن يُصلحًى على ابنها من قيصر :

إيزيس كيف أُصَلًى على ابن يوليوسَ قَيْصَرْ أَبوه عـــالِ ولكنْ فرعونُ أَعلى وأَكْبرْ وتتخلَّل المسرحية في أمكنة كثيرة تعليقاتٌ للمصريين على الرومان ، فيها

حقد ، وفيها سخط شديد ، وفيها برٌّ بالوطن وحب ، وفيها غضب على روما وكره ، وفيها مقاومة عميقة للعدوان ، واعتزاز بأن مصر لن تُغْلَبَ ، وإن غُلبت اليوم فستكون غداً مقبرة لروما والرومان .

ونستطيع أن نتعقبً شوقى فى المسرحية على أسس المقومات التى مرت بنافسنلا حظ أنها مسرحية تاريخية ، وكأنما كان نجاح شوقى فى فرعونيا ته وتاريخيا ته هو الذى دفعه إلى هذا الا تجاه ، فتشبَّه بالمدرسة الكلاسيكية فى فرنسا ، كما تشبه فى الوقت نفسه بشكسبير . وممالا شك فيه أنه قرأ مسرحيته «أنطونى وكليو باترا» فبينهما تشابه فى بعض المناظر وفى بعض الأسماء ، وليس من المعقول أن ينظم شوقى مسرحية عن كليو باترا ولا يطلع على مسرحية الشاعر الإنجليزى الذى نظم في قصيدة رائعة من قصائده ، وقد اندفع يصور عاطفة الحب ، وكيف تغلبت فى أنطونيو على عاطفة المجد الحربى ، وهو فى ذلك متأثر بشكسبير والمدرسة الكلاسيكية الفرنسية التى اهتمت فى مسرحياتها بهذه العاطفة ، بل جعلت لها المكانة الأولى والحظ الأوفر . وداخل شوقى منذ مستهلٍ المسرحية بين حُبِّ أنطونيو وكليوباترا وحب هيلانة وحابى ، وهى مداخلة لم تُفسد التصميم المسرحى، بل ساعدت على تقويته وربط أجزائه والكشف عن وطنية الشباب المصرى فى شخص حابى والحب العنيف الطاهر فى شخص هيلانة .

واختار شوقى « أنشو » مضحكاً للملكة ، و بذلك أدخل على المأساة عنصراً من الفكاهة ، ولكنها ليست فكاهة عميقة ، بل هى فكاهة سطحية ، إذ نجد أنشو يقول لزينون أمين المكتبة ضاحكاً منه ومن استغراقه بين الكتب :

وما الكتّب قوتى ولا منزلى فما أنا سوسٌ ولا أنا فارْ ويقول أيضاً .

إذا ما نفقتَ ومات الحمارُ أبينك فرقٌ وبين الحمار ويقول كذلك :

> الفارُ فى مكتبة القَصْرِ نَطَقْ يقول إن أَسرقْ فزينون سرق همِّىَ فى الجلد وهمه الورق يسطو على آثار كلٍّ من سبَقْ

وكلها فكاهة لفظية ليسلها غَوْرٌ ، وليس فيها عمق، وكأنها تأتى لتستمر بعيدة على هامش المسرحية ، فهى لا تتغلغلفيها ولا تتخلل أحداثها المختلفة ، ولا تتحول إلى سخرية تَنَـْفذ إلى الأبطال ومواقفهم .

وشوقى فى هذا الجانب لا يحلِّق بعيداً ، ولذلك كان يقلُّ عنده المهكم والاستهزاء ، كما تقل السخرية المرة بوجه عام ، وخصوصاً السخرية التى تحدث من التناقض بين ما يقوله البطل أو الشخص فى المسرحية وبين ما يفعله، أو بين أقواله وبين حقيقة موقفه . ومع ذلك فنحن نجد سخرية خفيفة تطفو على أقوال الشخوص فى أثناءالحوار حيما يقولون كلاماً لا يفهمه المخاطب تماماً ويفهمه النظارة بسبب تتابع الحركة وتعاقب الأفعال والأحداث . وعلى كل حال هذا جانب شاق، ولشوقى العذر فى أن لا يحسنه إلى آخر مداه ، وخاصة أن نفسه لم تكن منطوية على مرارة .

وإذا كان الجانب الفكاهى فى المسرحية محدوداً فإن الجانب الخلتى اتسع إلى آماد بعيدة ، ويبدو فى وضوح فى أثناء تصويره لكليوباترا وأثناء ما يجرى على شفتيها من أقوال، فقد اتَّهمت حتيَّة ُ الوادى فى عفافها وفى طُهرها ، وصَوَّرَ ذلك شوقى على ألسنة الشخوص من حولها، ولكنه دفعها دائماً لتردَّ هذا الظن الآثم ، بل دفع بعض الشخوص لتستردَّ ظنها ، فإذا حابى الذى كان يكرهها يقول حين تنتحر :

الله يشهد أنى قد سدَلْتُ على ماكان من نَزَعات الرأى نسيانا وأننى اليوم أبكيها وأندبُها ولا أقيسُ بها فى الطُّهر إنسانا

أما هى فكانت دائماً تدافع عن نفسها . ومع ذلك فقد اضطرب شوق غير قليل فى تصويره لطُهْرها ورشدها ، وكأن تاريخها الحقيقى كان يسيطر عليه ، فلم يستطع التخلص منه ، وخاصة على لسان منّ حولها، بل على لسانها هى أيضاً ، إذ تعترف غير مرة بغنّوايتها ، كأن تقول للكاهن أنوبيس تطلب منه الغفران :

ولى خطسايا كثيرٌ لا تُبْرَحُ البالَ ساعه

وظلَّ شوقى حائراً فى المسرحية بين زَللها وصوابها وبين غَوايتها ورشدها ، وربماكان هذا أهم شىء يضعف شخصيتها . ومهما يكن فقد حاول أن يحيطها بهالة من الخلق الطيب والوقار بجانب ما اشتهرت به من الحسيَّة والحلاعة ، وإنا لنراه يُدخلها المعبد لتصليَّى لربها، عسى أن تطهر نفسها. وتخرج راضية مطمئنة بعد أن دخلت حزينة حائرة ، فتقول :

لدة الزمان مُعِينه إن الصلاة على ش

وكل ذلك إنما يريد به شوق أن يُضفى على الملكة المصرية ثياب نُبْل ووقار ، وإنما جرَّه إلى ذلك التيار الحلقى العام الذى كان يتجرى أولا فى شعره الغنائى ، حيث كان يمدح الملوك والأمراء بخلقية مثالية . وإذا كان حب كليوباترا يحمل إثماً أو من الصعب أن يجرده من الإثم ، فقد قابل فى المسرحية بينه وبين حب هيلانة الطاهر العنيف .

ولا يتضح هذا التيار الخلقى فى تصويره لكليوباترا أو لغيرها من الشخصيات فى مثالية خلقية جيدة فحسب ، بل يتضح أيضًا فى معان خلقية كثيرة تغمر المسرحية، وتتخلل الحوارَ فيها من حين إلى حين كأن يقول على لسان بعض شخوصه :

| لا يَخْلُقُ العلم نَفْساً         | ولا ينب همه                        |
|-----------------------------------|------------------------------------|
| كم عالم في يد الجا                | هلين مُلْقَى الأَزَمَّة            |
| أويقول :                          |                                    |
| وقد تنزل الشمس بعد الصعود         | وتَسْقَم بعد اعتدال الضُّحَا       |
| أو يقول :                         |                                    |
| خلَق الناسُ للقويِّ المزايا       | وتجنَّوْا على الضعيف الذنوبا       |
| أو يقول :                         |                                    |
| وإن التماوتَ فعلُ الثَّعَال       | ب ليس الماوتُ فعلَ السباع          |
| أو يقول :                         |                                    |
| وبعض السمَّ ترياقٌ لبعضٍ          | وقد يَشْغى العضالُ من العضال       |
| ونحو ذلك مما تكثر أبياته في المسر | حية . وأيضاً تكثر الشطور التي تؤدى |

197

197

مثل هذه الحكم والآراء الحلقية ، وهي أكثر من أن نمثِّل لها أو نتعقبها . وقد كان شوق قبل اشتغاله بالمسرح شاعرَ أمثال وأخلاق فحرى أن يستمر أثرَ ذلك في مسرحياته وأن يُعننَى به إذ يجد غيره من شعراءالمسرح ينحون هذا النحو ، وخاصة أعلامهم المبرزين بيهم ، وكانت لديه منه ذخيرة قيمة ، فاستغلها واستخدمها استخداماً موفقاً . ونعنى بتوفيقه أنه لم يكثر من هذه المعانى الحلقية حتى لا تتحول المسرحية إلى خطب وعظات منبرية ، بل هو يستخدمها الاستخدام المناسب وفي أما كنها دون إفراط أو تفريط .

وهذا التيار الحلقى يقابله فى المسرحية تيناًر لعله أشد منه وأعنف . وهو التيار الغنائى . وقد أدخله شوقى قاصداً عامداً ، حتى يؤلف بين التمثيل والتلحين أو بين التمثيل والغناء ، ولا يزال يؤهل له ويتيح الفرص، حتى يحققرغبته، وحتى يجمع بين الحوار من جهة والغناء من جهة أخرى ، وحتى يكون هذا الجمع طبيعيناً لا تكلف فيه ولا تعمل ، وهل خير فى هذه المسرحية للغناء من الاحتفال بأنطونيو احتفالا يمتلىء بفنون الطرب؟ . ويقام الاحتفال ويكون طرب ويكون غناء ، ويطلب أنطونيو من الشادى إياس أن يغنيه نشيد « الحب الحياة »

| ما لروحينا عن الحبُّ غِي      | أنا أنطــونيو وأنطونيو أنا      |
|-------------------------------|---------------------------------|
| نحن فىالحب حديثٌ بعدنا        | غَنِّناً في الشوق أَو غَنَّ بنا |
| وبعينينا بكى المُزْنُ الهتونْ | رجَّعتْعن شَجْوناالريحُ الحنونْ |

ويستمر فى الغناء بهذه القطعة المشهورة ، وهى طويلة إذ تبلغ أربعة عشر ببتاً . ولا يكتنى شوقى بهذا الموقف الذى وقفه على التلحين والغناء ، بل يعود حين عزمت كليوباترا على الانتحار فيجعلها تطلب من إياسأنيغنيها نشيد الموت فيصدع لأمرها ، ويتغنى .

يا طيبَ وادى العَدَمْ مــن مَــنْزلِ

للعُذَّلِ وادٍ خَل لم تَمْشِ فيه قَدَمْ أنا فيه لحبيبي وحبيبى فيه لى ياموتُ مِلْ بِالشِّراع واحمل جريح الحياه إلى شطوط النجاه سِرْ بالقلوع السراع فى لُجِّم التِّبْرى شراعك الفِضِّي كالحُلْم في الغُمْض يجرى ولا يجرى فى ظل ليلٍ ساجْ أقسم لا يَسْرِى مطيّب السِّـــتْر مُغسلًل الديباجْ فى يقظمة يَظْهَرْ لى أَم أَرى حُلْما يخترق الظَّلمـــا فُلْكُ من الجوهرْ على الدُّجَى لمَّاحْ تحسبه نُجْمَا يُسْلك اليَـمَّا لیس به ملًّاح في ظلمة الأسداف أَضْوَى من الفَجْر من نفسه يجرى لم يُجْرِه مجداف مدَّ شراعَ النورْ يا حُسْنَ ما مَدًّا لو ينفَــحُ النَّدَّا كاللؤلؤ المنثــورْ ملاَّحــه الأَقدارْ يا لك من زُوْرقْ ينجو به المُغْرَقْ من لُجَّة الأَكدارْ

191

وإنما نقلنا النشيد كله ليرى القارئ هذه الصورة الشعرية الرائعة ، وليقف من بعض الوجوه على نبوغ هذا الشاعر بل على عبقريته الفياضة وخياله الحصب . ولعلنا نعرف الآن السر فى إدخال هذه المواقف الغنائية على المسرحية ، فإن شوقى لايريد أن يمثِّل فحسب ، بل يريد أن يشعر وينظم أيضاً . وتمتلى عذه المسرحية بمواقف شعرية طريفة ، من ذلك وصف كليو باترا للموقعة البحرية التى فَرَّتْ مَهَا ، ونُطَّق الشاعر «بولا» بخمرية بديعة ، ووصف أنو بيس لأفاعيه ، ووصف كليو باترا لزنبقة فى أصيص . ودائماً ينثر شوقى أخيلة تلمع وسط الحوار ، كأن يقول عن الشعب ، وهو يُنْشد نشيد النصر الزائف :

يا له من ببَّغاءِ عقلهُ في أذنيب

وتكثر مثل هذه الأخيلة ، وتجعلنا نحس بجمال الشعر وجمال التمثيل، فالشاعر معنى بالتقاط الصور البديعة ، وهو يحسن وضعها فى أماكها ، وكأن الحوار كان ينتظرها. واستمع إلى حابى يقول لأنوبيس الكاهن بعد انتصار أكتافيوس ودخول الرومان إلى الإسكندرية ، والشوارع تضجُّ بأبواقهم :

واسمع البوق تجدْ من أحرف الرِّقِّ دويَّه

وكان من حظ شوقى وحظ الأدب العربى أنه بدأ شاعراً غنائيّاً ، وأنه بلغ الذروة فى شعره الغنائى ، فلما انتقل إلى الشعر التمثيلى لم يفقد هذا الشعرُ عنده الحصائص البلاغية للشعر العربى ، بل استمر بجرى فى نفس الأوعية الحيالية ، وعلى نفس الأدوات الموسيقية التى عرفها هذا الشعر وعاش فيها مئات السنين .

ونحن لانقف فى صف الحملات التى وُجَمَّهت إلى شوقى لاستخدامه أوزان الشعر الغنائى ولغته ورواسبه المختلفة، بل نحن نظن ظنمًا أنه لولم يصنع ذلك لسقطت تمثيلياته وخرجت على أذواق من يتكلمون الضاد، وما استطاعوا أن يسمُّوها شعراً، ولا أن يسلكوها حتى فى عداد النظم. حقًّا أطال المواقف كأنه لم ينس شخصيته الغنائية ، أو كأنه لا يذكر أنه بصدد حوار لا بصدد تأليف قصائد ، ولكنها مواقف محدودة ، ولعل أهم موضعين وقف فيهما طويلا فى المسرحية هما حديث أنطونيو حين قيل له إن كليوباترا انتحرت ، وحديث كليوباترا حين صممت على الانتحار . أما الحديث الأول فاستهله أنطونيو بقوله :

روما حنانكِ واغفرى لفتاكِ أواه منك وآه ما أقساك واستمر يسترحم روما أمه، ويطلب مها الغفران لعقوقه، باكياً نفسه ومجده، ذاكراً ماضيه أيام أن كانت تضمّه إليها ضمة الأم الحنون ، أما اليوم فقد ضاق صدرها به ، وحتى ثراها لم تنم به عليه لرفاته . ولو أن شوق استمر فى هذه النغمة ما كان هناك أى اعتراض ، ولكنه انقلب بأنطونيو يتحدث عن سبب عقوقة لأمه وأنه عشق كليوباترا ، واستطرد إلى وصف جالها ووصف سبب عقوقة لأمه وأنه عشق كليوباترا ، واستطرد إلى وصف جالها ووصف ملطان هذا الحمال عليه ، وأطال فى ذلك ، وكان ينبغى أن لا يطيل ، بل معلطان ينبغى أن لا يعرض لذلك ألبتة . فهذا أنطونيو على وشك الانتحار ، وهو ختام عشقه ، وقد حطم حياته على صخرة هذا العشق فلا داعى مطلقاً لأن يعيد لنا ذلك شوق ، ونفس الرواية أو المسرحية ونفس المصبر الذى انتهى إليه أنطونيو ، كل ذلك إنما هو ثمرة الهوى الذى ضحى بكل أمجاده فى ولكنه استرسل بذهنية الشاعر الغنائى يبكى أنطونيو ويذكر ماضيه بالذك ، ولكنه استرسل بذهنية الشاعر الغنائى يبكى أنطونيو ويذكر ماضيه ، ويعود لقصة عشقه من جديد .

وأما الحديث الثانى الخاص بكليوباتوا فهو أيضاً قبيل انتحارها بقليل حين عزمت على الرحيل ، فنراها تركع أمام تمثال إيزيس ، ثم تفيض باعترافاتها، وتفتتح ذلك بقولها :

اليوم أقصرَ باطلى وضلالى وخلَتْ كأَحلام الكَرى آمالى وتسترسل فى وصف كارثنها ، وتستعطف إلهنها إيزيس ، وتطلب منها العفو والغفران ، وأن تُسْدل عليها ستاراً من رحمتها التى تسع الأحبة والأرامل جميعاً ، وتنتفض فتذكر الحياة ، وتقول :

أو ضيقَ ذَرْعٍ أو قطيعةَ قالى وتُلاكِ ما أَدْعُ الحياة جبانةً وتمتَّعت من عبقريٌّ جمالي إنى انتفعت بعبقري جمالها وقَرَنْتُ رَحْبَ خيالها بخيالي وجمعت ببن شعورها وعواطني فيسطتُ سلطاني على الأبطال ووجدتها قد خلَّدت أبطالها ما كنت عن أمَّى سوى تمثال بنت الحياة أنا وتشهد سيرتى منها تناولتُ الرياء وراثَةً وأخذتُ كل خديعةٍ ومِحالٍ واقتستُ في صَدِّى مها ووصالى وقسوت قسوتكها ولنت كلينها وغَوَت فأُغوتنى وضلَّ ضلالى ولرمما رشدكت فسرت برشدها فجعلت لذات الهوى أشغالي ووجدتها حبا يفيض ولذة

ويستمر شوق . ولا ريب فى أن هذه القطعة وحدها كافية لنعرف أنه نسى شخصيته ممثّلا ، فانطلق يصور حياة كليوباترا من حيث هى ، ونسى أنه يحاول فى مسرحيته أن يدافع عنها،وأن يتُلبسها ثياب الرشد ، بل ثياب الطُّهْر . ولعلنا لا نغلو إذا قلنا إنه نسى أول هذه القطعة نفسها وأنها عشقت العبقرية من حيث هى كما وضَّح ذلك فى موضع آخر ، ونسى أيضاً قولها إنها أحبت أن تبسط سلطانها على الأبطال . كل ذلك نسيه ، وذهب يثبت عليها أنها مرائية خداعة محتالة قاسية ، تترشد حيناً، وتتخوى حيناً، ويضل ضلالها ، فتجعل لذات الهوى أشغالها .

وهذا تناقض فى شخصية كليوباترا وفى صورتها التى أرادها لها شوقى ، < وهو تناقض جاءه من أنه نسى موقفه وأنه ممثِّل ، فاسترسل استرسال الشعراء الغنائيين ، ولم يقطع الشعرحين كان يجبأن يُقَطِّع . ولكن هذا الموقفوالموقف السابق له ينبغى أن لانتخذهما دليلا على أنه أخطأ الطريق فى المسرحية كلها، بل لقد عرف طريقه وطريق الشعر التمثيلي . واستباح شوق فى هذه المسرحية كما استباح فى مسرحياته الأخرى أن يُديو الحوار على جميع الأوزان والبحور الشعرية ، يتنقَّل بينها كما يريد حسب حاستَّه الفنية . وعلى نحو ما استباح الأوزان استباح القوافى ، فتنقل بينها ، تارة يقول على الراء وأخرى على الباء أو على غيرهما من الحروف محكماً فى ذلك أذنه وذوقه الفنى الذى صاغه ، فأحكم صياغته ، وضبطه ضبطاً دقيقاً بتوالى أذنه وذوقه الفنى الذى صاغه ، فأحكم صياغته ، وضبطه ضبطاً دقيقاً بتوالى الأيام والسنين . وقد نزل عن المستوى اللغوى الصعب الذى كان يتبعه أحياناً فى قصائده ، واختار مستوى لغوينًا جديداً ، يلائم الحمهور والنظارة ليس فيه غرابة ، وليس فيه تعقيد ، وليس فيه أيضاً عامية ولا ابتذال ، وكأنه الجدول الوقراق ينحدر فى لين وهمون وسهولة ، أو كأنه شراب مصفيًى اختلفت ألوانه بما يلمع على آنيته من أجنحة الحيال ، بل لكأنه موسيقى خالصة ، تأتلف من ألحان عذبة ساحرة .

التَّفَ شوق هذه المأساة المصرية بعد المأساة السابقة بنحو عامين وقد دارت حوادتها أيضاً فى تاريخ مصر القديم ، بل إنها لتتعمق هذا التاريخ بأكثر مما تعمقته «مصرع كليوباترا » فقدأدار شوقى بصره فى العصور السابقة لعصر البطالسة ، وظل يبحث عن موضوع جليل ينهض بمأساة جديدة له ، وما زال يبحث حتى هداه بحثه إلى حقبة مظلمة فى تاريخ مصر ، بل إلى مأساة كبيرة لم يسقط فيها بطل أو بطلان ، وإنما سقط شعب .

وهى مأساة قمبيز التى ترجع إلى القرن السادس قبل الميلاد ، حين كانت تحكم البلاد الأسرة السادسة والعشرون . وكان كلَّ شيء قد فسد، فلا جيش، ولا أمن ، ولا حكومة عادلة ، فهاجم مصرَ قمبيزُ مُملك الفرس، وضمها إلى ممتلكاته ، وأصبحت تابعة لسوس عاصمة دولته .

وشوق فى هذه المأساة يستغلّ قصة أو أسطورة قديمة تزعم أن قمبيز طلب من أمازيس فرعون مصر أن يَـَبْنى بابنته ، وأجابه فرعون إلى طلبه ، ولكنه لم يوسل بابنته إلى البلد الغريب ، وإنما أرسل بابنة فرعون الذى قتله واستولى على العرش من بعده . وتصبح ابنة فرعون السابق زوجة لقمبيز دون أن تنبئه بجليبة الأمر ، ولكن سرعان ما تنكشف الحقيقة ، إذ يفرُّ من جيش أمازيس ، وكان أكثره من الإغريق ، ضابط إغريق يُد عمّى فانيس ، ويولي وجهه نحو قمبيز وبلاطه ، حيث يُطْلعه على حقيقة ما صنعه به فرعون مصر ، ويُعويه على فتح بلاده ، ويهون له من جيشها ، فيكون الغزو الفارسى ، وتصبح مصر مستعمرة فارسية .

والمأساة مؤلفة من ثلاثة فصول ، يبدأ الفصل الأول منها بمنظر فى غرفة قريبة من غرفة أمازيس حيث نرى فتاته نفريت تغازل حارسه تاسو ، وكان من قبل حارساً لفرعون المقتول ، وكان يغازل فتاته نتيتاس ، وتعلق قلبها به على نحو ما تعلق به الآن قلب نفريت بنت أمازيس . ونرى نفريت تشكو لتاسو حظيمًا وما جرى به القضاء ، إذ أرسل قمبيز وفداً يخطبها من أبيها ، وتعلن فى تصميم عزمكها على رفضه والبقاء بمصر حيث أبوها وأسرتها ، وحيث تاسو معشوقها ، وليتجر القدر بما شاء ، فلن تتحرف عزيمها . وتدخل نتيتاس ، يائسة من تاسو ، فتبشرها أنها ستنقذ الموقف ، وتذهب بدلا منها ليل قمبيز حتى تنفردى البلاد بنفسها وتدفع عنها شره . وتدخل نتيتاس على فرعون ، وتؤدى إليه رغبتها ، بعد أن يكون قد عرف من ابنته رفضها لقمبيز . وتذكر له نتيتاس أنها تضحى بنفسها كعروس النيل التى يختارها الكهان للفداء هذا المنظر :

ومالى لا أعطى الحياة إذا دعتْ بلادى ، حياتى للبلاد ومالى وشوقى يضع تحت أعيننا فى هذا المنظر الحيوط الأولى للصراع وما سيجد من مشاكل ، فقمبيز خطب ابنة فرعون ، ولم يرسل له فرعون بابنته ، بل سيرسل ابنة فرعون آخر ،كان حارسُه يبادلها حبًّا بحب فى أثناء حكم أبيها ، وهو الآن ينقل حبه إلى ابنة فرعون الجديد . وتمضى فى المنظر الثانى من هذا الفصل الأول ، حيث نشاهد وفد الفرس ينتظر رَدَّ أمازيس ، ويتحاور أعضاؤه فيما رأوا بمصر ومن المصريين ، وتجرى على ألسنتهم مدائح قوية فيهم وفى شجاعتهم وعزتهم وفهم ، كأن يقول أحدهم : لهم مثل ما للأُسدِ بالجنسِ عِزَّةً ضَوارى الفَلا عند الأُسودِ كلابُ هم الشهبُوالناسُ الجنادلُ والحصى وتِبْرُ الثَّرَى والعالَمُون ترابُ وكلُّ الذى صاغوا من الفن آيةً وكلُّ الذى قالوا هدًى وصوابُ

وما يزالون يكيلون المديح لمصر ، غير أنهم يلاحظون قلة الجند فيها ، كأنما هى مُلك بلا حائط ولا ُعمد ، وإنهم ليظنون أن عاصف بلادهم يمرُّ عليها عاجلاأو آجلا ، فلا يُبقى ولا يَذر . ويتركون هذا الحديث إلى ما يرونه في أحلامهم ، ويُقبل تاسو فيعلمهم بأن فرعون قادم . ويدخل فرعون ونتيتاس وكبار الكهنة المصريين ، ويخطب رئيس الوفد الفارسى وتردُّ نتيتاس مرحبَّة ، ويتغنى الكهنة المصريون مباركين مهنئين .

وننتقل إلى المنظر الثالث من هذا الفصل حيث يقيم فرعون للوفد الفارسى وليمة فاخرة مُدَّت عليها ألوانالطعوم والحمور المختلفة . ويستعرض شوقى فى أثناء الوليمة بعض جوانب العادات والحياة المصرية ، فهؤلاء وصفاء يمرون على الضيوف بمومياء من الذهب ، كأنهم يريدون أن يلفتوهم إلى ما تعجّ به مصر فى تاريخها القديم من أحاديث عن الموت . ويطلب فرعون الأقزام، ويدخلون فى أزياء المهرجين لتسلية الضيوف . ويطلب من بعدهم ساحراً ماهراً ، يستطيع أن يقرأ المكتوب على الجبين ، بل يستطيع أن يفصل الرءوس عن الجسوم ، ثم يعيدها كرة أخرى إلى الحياة ، وإنه ليُحيل عصيتَهم أفاعى فيذهلون ويحارون . وأخيراً تدخل قهرمانة القصر ومعها العازفات يرتلن نشيد فرعون ، وفي أيديهن الصنج والدفوف ، وهن يرقصن فى أثناء ذلك . وعدم وفائه . وفي ضجة الوليمة يتحدث بعض المصريين ساخطين على الجنود المرتزقة ، وخاصة من الإغريق ، وإن أحدهم ليقول لصاحبه مينا : تأمَّسل القَصْرَ مِنَا وانظره أرضاً وسَها انظرْ ترَ الإغريق في ٩ همْ لفيف العُظَما ثم يقول لصاحب آخر يسمى خوفو . تأمَّلِ القَصْرَ خوفو أفيهِ من مصر شَيُّ أليس فرعونُ فيه كأَنسه أجنسي

ويتغير المكان . وندخل فى الفصل الثانى مدينة سوس الفارسية ، وننظر فى حجرة بقصر قمبيز حيث نرى الوصيفة تيى المصرية تصلح من رأس نتيتاس وتمشط شعرها ، ويدور بيهما حوار نرى فيه وفاء الزوجة لزوجها ، وفى الوقت نفسه نراها لا تزال تذكر حبها القديم لتاسو ، إذ تقول مخاطبة لنفسها :

يا ظالماً أُحبُّ جَهْدَ الهوى وإن غَدرُ ومَنْ هَجَرْتُ وطنى لأَجله حين هَجرْ

ولا نكاد نمضى حتى نسمع ضجة وصياحاً . وتُطل ً الملكة منالنافذة ، وتعرف أن قمبيز قتل أخته ، وترى أخاه يقتل فى الساحة . وتنام الملكة وتحلم بشرًً مستطير يقع فى وطنها ، وترى فانيس القائد اليونانى الذى طرده فرعون فى شكل ثعبان ، له عيناه ووجهه وقفاه . وتقص ً حلمها على وصيفتها ، وتسألها عن تأويل رؤياها ، فتقول إن الذىرأت إنما هو ثقل أكل وغلظ طعام عند النوم، وتسألها الملكة عما أكلت . ويدخل قمبيز غاضباً ، وتُلقاه الوصيفة فيسألها عن حقيقة نتيتاس وهل هى نفريت حقيًا ، وتراوغه الوصيفة . وتدخل الملكة ، فتحييه ويحييها ، وتسأله فيم جاء ؟ فيهتف بفانيس ، وتحاول نتيتاس أن لا يُدخله إليها ، ولكن الملك يصر ً ، فتعترف له بحقيقتها ، وتعلم أن فانيس أغواه على فتح مصر . وإنه ليوعدها ويهددها بذلك ، وهى تارة

4.0

تتوسل إليه أن يكفّ عن هذا الغزو ، وتارة تخيفه من الطريق ومن جيش مصر الباسل . ويرد عليها أنه أخذ لكل أمر عُدَّته، ففانيس سيكون هادى الطريق ، أما جيش مصر فلا خوف منه ، إذ هو أخلاط من مرتزقة : يونان وزنج وعبيد ، كأنه القلطيع اختلفت فيه الجلود . وفي أثناء هذا الحوار تتوهج العزة القومية والعاطفة الوطنية في قلب نتيتاس ، ويحاول فانيس أن يأخذها في صفّه وصَفّ قمبيز ، فإن فرعون مصر قتل أباها ، وأولى لها أن تطلب الثأر ، فتقول :

وتُرْبة آبائي ومسنزل آلي أأوطي تخبل الفرس مَهْدِي ومَلعَبي وما بوًأتْنى من رُبّى وظلال وأشعِلُ نارَ الفُرْسِ في أَيْكَةِ الصِّبا نمتسنى وتنمى أسربى وعيالى وأغمِدُ سيفَ الفُرْس في صَدْر أُمَّةٍ ولا جَـلٌ عمِّي أو تبارَك خالى إذن لا أَوَى جَدِّى السماءَ ولا أَبي وراءَ حقول أو وراءَ وأفضلُ منى كلُّ ذات مُلاءَة تلال تَهَشُّ على شاة وتحملُ جَرَّةً وتمشى على الوادى بغير نعال ويحمل إلى قمبيز رسل أتوا من مصر نبأ وفاة أمازيس ، فيصبح غزو مصر أمراً محققاً . وتهتف نتيتاس : وطنى بارب لامُس َّ بشرٍّ، كما تهتف حين يقال : قد مات فرعون مصر، وتهتف معها الوصيفة : « تعيش مصر وتبقى » .

ويتغير المكان . وندخل فى الفصل الثالث فنرى فى أول مناظره نفريت تُلقى بنفسها فى النيل منتحرة حتى تغسل ذنبها العظيم، إذ أحبت نفسها وقذفت بوطنها فى الهاوية . ونمضى إلى المنظر الثانى حيث نرى جماعة من المصريين يتحدثون عن بَعْمَى قمبيز وجنوده الذين أفسدوا فى البلاد . وينصرف المصريون ويدخل قمبيز فى وزرائه وقواده، ويسوقون له أسرى من النوبة فيعفو عنهم، ويفك وثاقهم، فيرقصون رقصة الحرب ، وينشدون بعض الشعر . ويبلغه أن بسامتيك يجمع البلاد للثورة ، فيكون بينهما حوار تظهر فيه عزة فرعون وكبرياؤه واعتزازه بوطنه وقدرته على الصمود للغازين دون أن يستطيعوا منه ذلا أو قهراً، وإنه ليقول: رُويْدَك يابْنَ كَسْرى قَفْ تَمَهَّلْ فعادةُ مصرَ تَقْهَرُ قاهرِمِها ويتوعده قمبيز بالقتل غداً ، فلا يذل ولا يهون . وتظهر نتيتاس تريد أن ترد عن قومها عذابه وغضبه ، فلا يرأف بها ولا يلين لها . وتأخذ نوبات جنونه التى حدَّثنا عنها بعض شخوص المسرحية فيما سلف من حوار ، تأخذ هذه النوبات فى الظهور ، فيقتل فانيس ، ويقول حين يُقْتَلُ : قد خنت مصرَ وخنتُ ساداتى بها لكننى ما خنت قطَّ بلادى ويُعْرَضُ عليه شاب ثائر هو تاسو الحارس، فيأمر بقطع رأسه . وترى ذلك نتيتاس ، فتُكبر فيه هذه الوطنية ، ثم تتراجع ، وقد صممت على الثورة والحروج على زوجها مع شباب الوطن ، وتوضَّح ذلك، فتقول :

وَالَانَ إلى طيبة والصعيد لحَشْرِ الدعاة وحَشْد الجنود وقَهْر العـدوِّ وإرْغامهِ وقَذفِ المغير وراء الحدود

ويستمر قمبيز فى جنونه ، فيقتل أحد قواده ، ويأمر بالعجل آبيس معبود المصريين أن ُيؤْتَى به، فلا يراه حتى يثور ويضربه بخنجره بين قرنيه . وحينئذ يتمجنونه، فيخيل إليه أن أشباح قتلاه تطوف به، ويُذْعَرُ دُعراً شديداً، ويقول مناجياً ربه :

إليهى ما ترى عينى خيـالاتٌ وأشبــاحُ وقَنْــلَى قد غَدوًا حولى وقتـــلى غيرهم راحوا وجَرْحَى جــذبوا ثَوْبى وجرحى غيرهم صاحوا هذى عواقبُ بَغْي هذا القِصاص المتاحُ لا بدَّ من عَدْل يوم يرتدُّ فيــه السلاح وما يزال فى هذيانه وأشباحه ، ويشتد هياجه ويشتد صياحه ، ويطيب له فى ساعة من ساعات جنونه أن ينتحر ، فيتناول الحنجر ويطعن به نفسه ، وكأنما حوَّل آبيس معبود المصريين الحنجر الذى طعنه به إلى صدره ، فثأر أكرم ثأر لنفسه . ويهتف شيوخ الكهان وشبانهم لآبيس ، ويستنزلون منه البركات والرحمات . وبذلك تنتهى المأساة ، وإنما أطلنا فى استعراص فصولها ومناظرها لأنها لقيت حملات شديدة من النقاد ، وخاصة من عباس العقاد ، فقد كتب رسالة صغيرة سماها « رواية قمبيز فى الميزان » عرض فيها لقيمة المسرحية من الوجهتين الأدبية والتاريخية .

وأفاض العقاد فى مخالفات شوقى لبعض التفاصيل التاريخية التى تتعلق بقمبيز وأسرته الفارسية ، ولتفاصيل أخرى تتعلق بالمصريين وعاداتهم ، وقد حمل على اعتراف شوقى بعروس النيل . والعقادمحق فى أن شوقى لم يتعمق دراسة تاريخ قمبيز ولا دراسة تاريخ مصر فى تلك الحقبة ، ولكن ذلك ليس معناه أن شوقى أخطأ فى ذلك، وإنما معناه أنه لم يحتكم إلى التاريخ وحقائقه كلها فى صنع مسرحيته .

ونعجب حقنًا إذ نجد العقاد يتحدث عن القيمة التاريخية للمسرحية ، وكأنما يدرسها وثيقة ًلتاريخ المصرى الفارسى فى هذا العهد ، وفرق ٌ بين المسرحيات والتاريخ . قد تتمسك مسرحية بحرفية التاريخ ، وقد لا تتمسك أخرى . وهذه وتلك لا يصح أن يُعْتَمد َ عليها فى التاريخ ، إنما يعتمد على وثائقه الحاصة الصحيحة .

ويكفى شوقى أن يعترف له العقادكما اعترف فى مقدمة رسالته بأن مأساته ترجع إلى قصة أو أسطورة قديمة ، فالإطار صحيح من الوجهة التاريخية ، أما التفاصيل التى ملىء بها الإطار فليس من الضرورى أن تكون صحيحة كل الصحة ، إنما يكفى أن تتمشى مع صراع المسرحية ومشكلتها وحوادثها . وفى كل مأساة تاريخية يلعب خيال الشاعر فى التاريخ وقد يكون له فى تصميمها السهم والحظ الأكبر ، بل هو دائماً له النصيب الأوفر فى تركيب المسرحية وفى تأليف صراعها وبسَتَّ حركتها والنهوض بها فى أثناء الحوار والأقوال والأفعال . والحق أن شوقى حين كتب هذه المسرحية لم يكن يفكر فى إرضاء التاريخ بمقدارما كان يفكر فى إرضاء الشعور الوطنى المصرى ، وقد نقلنا في أثناء تلخيصها قطعاً تفيض بالحماسة الوطنية . والمسرحية مليئة بما يماثلها من أبيات وأشعار ، ونفس بطلتها المصرية نتيتاس قدَّمها ضحية لوطنها ، وإنها لتقول فى المنظر الأول لفرعون :

جئت أفدى وطنى من سيف قمبيزَ وناره جئت أفدى وطنى من دَنَسِ الفتـــح وعاره

وفى كل موضع من المسرحية نراها تدعو لبلدها، كما نراها أمام قمبيز تدافع عنها دفاعاً حارًا . قد يُلام شوقى لأنه أجرى على لسانها فى قصرها بسوس أنها هجرت مصر حين هجرها تاسو ، لكن هذه نوبة من نوبات حبها لتاسو الذى لا يزال عالقاً بقلبها . أما بعد ذلك فهى مثال رائع من أمثلة الفداء لوطنها . ونفس تاسو الذى بدا قاسياً قليل الوفاء ضعيف الهمة فى أول المسرحية نراه فى آخرها قد استشعر حب وطنه أمام الفتح الأجنبى ، فهو يحرَّض على الثورة ، وهو يُقَنَّتَلُ فى سبيل وطنه ، ويستقبل القتل راضياً مطمئناً . وكذلك الشأن فى نفريت الأنانياة التى لم يكن يهمها وطنها فى أول المسرحية، والتى كانت تُعْلن لتاسو أنها لن ترضى بزفافها إلى قمبيز :

ليَجْرِ مما شاءَ تاسو القضاءُ ليَجْر مما شاءَ تاسو القَدَرْ لتُخسفُ بقوم عليها البلادُ ليستأُخِر النيلُ أَو ينفجزُ فأَما أَنا فسأَبق هنسا وإن غضبتْ فارسٌ والنَّمِرْ

نفريت هذه لاتلبت حين تعلم أن قمبيز حشد لمصر جنوده أن تولِّى وجهها نحوالنيل وتنتحر فيه، لعلها تغسل أنانيتها حين فضَّلت حبها على وطنها ، أو فضلت نفسها على بلدها . وحتى فانيس الذى خان مصر وفرعونها نراه يقرر حين يُقَتْتَلُ أنه لم يخن بلاده ! ومن الغريب أن يُلام شوقى على هذه المواقف لشخوص المسرحية ، وهو إنما أدار المسرحية كلها نحو هذه الوجهة الوطنية ، فلا يصح أن يوجَّه إليه لوم على الغاية المقصودة منها ، وإنما يقال هل لاءم بين المسرحية وبين غايته؟ وإلى أى حد استطاع أن يوفِّق بين المسرحية وهدفه القومى ؟ . ولم يكن هذا الهدف هدف شوقى وحده ، بل كان أيضاً هدف الجمهور الذى كان يختلف إلى مسرحياته ، والذى كانت عروقه لا تزال تنبض بثورة مصر سنة ١٩١٩ .

وربما كان أهم شيء يُوَ حَدَدُ على هذه المسرحية أنها ازدحمت بالشخوص والحوادث ، فقد أراد شوقى أن يصور مصر قبل الفتح الفارسى وفى أثنائه ، ولم يلتفت إلى أن المسرحية لا تحتمل اتساع الفسحة فى الزمان والمكان ، وأنها ينبغى أن تتختار جانباً بعينه من الحوادث ومن الشخوص ، وتعزله ، وتوضحه . وقد كان يستطيع أن يكتنى فى مسرحيته بتصوير نفريت وإبائها الزواج من قمبيز ثم انتحارها ، ويجعل من ذلك خيطاً يمد عليه مسرحيته ، أو كان يكتنى بتصوير قمبيز فى مصر بعد الفتح وعد وانه على العجل آبيس، ثم جنونه وانتحاره ، ويتخذ من ذلك فصولا ومناظر ومشاهد لتأليف مسرحيته ، ولكنه ابتغى أن يجمع حوادث كثيرة ، حتى تتم له تعليقات وطنية مختلفة تُلْهب الشعور القوى فى نفوس نطارته . وبذلك لم يستطع أن يجلو علينا شخوص هذه ولكنه ابتغى أن يجمع حوادث كثيرة ، حتى تتم له تعليقات وطنية مختلفة تُلْهب بالمسرحية فى أضواء واضحة على نحو ما جلا علينا شخوص مسرحيته الموس ويتضح ذلك فى قمبيز الذى سميت المسرحية باسمه ، والذى يعد أسمانية المول ، ويتضح ذلك فى قمبيز الذى سميت المسرحية باسمه ، والذى يعد أنها الأول، المسرحية فى أضواء واضحة على نحو ما جلا علينا شخوص مسرحيته السابقة ، ويتضح ذلك فى قمبيز الذى سميت المسرحية باسمه ، والذى يعد عليها الأول، منهم منون مسرحيته ، أنول كافية ، فينا تمدحه وصيفة نتيتاس المسرة ويتضح ذلك فى قربيز الذى سميت المسرحية باسمه ، والذى يعد أنه بعلها الأول، ويتضح ذلك فى قربيز الذى أسميت المسرحية باسمه ، والذى يعد أنها المسرة ، فإن شخصيته لا تظهر أمامنا فى أنوار كافية ، فبيا تمدحه وصيفة نتيتاس المسرة تبتى ، وترد عليها سيدتها :

| إله القَنا قمر الغيهبِ     | صدقتِ تَتَى ،هو زين الشباب |
|----------------------------|----------------------------|
| وفى السلم عزَّ فلم يُغْلَب | إذا غلبت في القتال الملوك  |
|                            | نراه هو يقول عن نفسه : ــ  |
| أَنا وَخُشُ أَنا غولُ      | أنا قمية ابن كشرى          |

فصورته فى المسرحية على الرغم من جنونه الذى اتضح أخيراً صورة مهتزَّة، وإنماجاء ذلكشوقى من كثرة الحوادث والشخوص التى تتَزُخر بها مسرحيته، كما جاءه أيضا من غنائيته وأنه ينزع نزعة رومانتيكية فى رسم أبطاله ، فلا تتضح ملامحها ولا معالمها .

وليس هذا كل ما أثرت به زحمة الحوادث والشخوص ، بل لقد أثرت أيضاً فى التيارات الثلاثة العامة التى تمَجْرى فى مسرحيات شوقى ، وهى التيار الفكاهى والحلقى والغنائى ، أما التيار الفكاهى، فإنه يتجمد فى هذه المسرحية ، إذ يعتمدعلى أشياء حسية كأن يحكى أعضاء وفد فارس أحلامهم ، فتصورً فزعهم من مصر وسحرها ، فيقول أحدهم : إنى رأيت عصفوراً برأس إنسىًّ ، ويقول ثان : رأيت فى مضجعى عجل آبيس يهزنى بقرنه ، ويدخل عليهم فى الوليمة التى أعداً ها لهم فرعون أقزاممهر جون يض حكونهم بصورهم وألوان ملابسهم . ولا تظهر الفكاهة بعد ذلك إلا على لسان عجوز وشبان يسألونها عن جنود الفرس الغزاة ، فتذكر لهم أنهم وقعوا فى أسرجمالها .

وأما التيار الخلتى فقد مَشَّله شوق فى نتيتاس ، إذ جعلها ضحية حبها لوطنها ، كما جعلها تقدر زوجها قمبيز ، فتمدحه ، وتثنى عليه ، وتذكر حقوقه الزوجية . تقول لوصيفتها تتى وقد عرضت لشىء من ذلك :

قلتِ حقًّا تِتَى فإن على المر أَة للزوج أَن تكون أَمينه وعليها أَن لا تقصَّرَ بِشُرًا حيث تلقاه أَو تقصَّر زينَه وجعل شوقى قَـتَـْلَ فانيس جزاءَ وفاقاً وقصاصاً عادلا لحيانته مصر

وساداته بها . وأجرى على لسان أحد قواد قمبيز وصفاً للضمير ، إذ يقول لبعض رفاقه حين تهوَّس قمبيز وظنَّ الأشباح تطوف به : إن ضميره يعذبه، ويسترسل قائلا حين سأله صاحبه : أين منزل الضمير ؟ :

نفسُ أو بيتُ الشعورُ. يا أخى إن الضمير ال وهو فأر في صلور وهو فيلً في صدور

وو وجبال من أو حبال من حرير حــديد يَشْكُ من وخز الضمير وسعيدُ الناسِ من لم

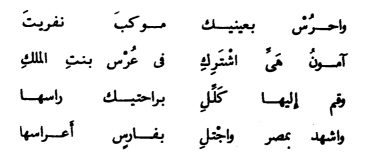
ولكن هذا كله لم ينته بشوقى ، أو ينبغى أن لا يجعلنا نظن أنه انتهى بشوقى ، إلى أن يوسِّع مجرى هذا التيار الخلقى فى مسرحيته ، فإن المعانى الحلقية والحكم والأمثال التى رأيناها فى مسرحية « مصرع كليوباترا » تقلُّ فى هذه المسرحية . قد نجدها ، ولكن فى ندرة شديدة ، كأن يقول :

هذه الدنيا لمنْ يُقْ دم فيهـــا أَو يريد وكانت المسرحية تحتمل من هذه الحكم والعبر كثيراً ، ولكن شوقى كان مشغولا بحوادثه وشخوصه ، فلم يفرغ لاستغلال هذا الجانب واستخدامه .

وإذا رجعنا إلى التيار الغنائى وجدنا شوقى لا يزال يحتفظ بالمواقف التى تُعطى الفرصة للتلحين والغناء والإنشاد، فالكهنة يتغنون مباركين زواج نتيتاس بقمبيز ، ويرقص الأقزام متغنين فى وليمة وفد فارس ، ويُنشد الجميع مع العازفات الحسان ومع الرقص وآلات الطرب نشيد فرعون ، يويدون أن يملأوا به آذان الوفد الفارسى .

ولكنا نلاحظ أن القطع كلها التي ُ أعدَّتْ للتغنى بها ليس لها روعة الأغانى التي سمعناها في مصرع كليو باترا ، وكأن القيثارة التي تعوَّد شوقي أن يوقِّع عليها شعره سقطت منه في زحمة الحوادث والشخوص ، أو قل إنها كانت تسقط منه كثيراً . واستمعْ إلى هذا النشيد الذي تغنَّى به الكهنة مهنئين فرعون باليقران السعيد ومباركين :

| ـون في العُرْسِ   | فرعـ  | شارك    | قم   | آمـــونُ |
|-------------------|-------|---------|------|----------|
| مَلْــكة الفُرْسِ | فى    | باركُ   | طُفْ | تعالَ    |
| و العفساريت       | وانىغ | _ياطينَ | الش  | نَــحٌ   |



وليس فى هذه الأغنية روح ولا جمال ولا ما تعودناه من شوقى من بدع الصياغة وبدع الحيال . ومثلها الأغنية الثانية التى ينشدها الحميع معالراقصات والمغنيات والعازفات فى نهاية الوليمة التى أقيمت لأعضاء الوفد الفارسى ، وهى تجرى على هذا النمط :

| الشان     | العظيم         | أنت    | الرفيعُ   | أنت       | ،<br>فرعـــون            |
|-----------|----------------|--------|-----------|-----------|--------------------------|
| الفيضانِ  | جارف           | من     | منيعُ     | ¢<br>سـل  | وأنت                     |
| العواصف   | نكبات          | من     | تَحْمى    | كالصُّخر  | وأنت                     |
| الخائف    | جمــاك         | إلى    | ، يأوِى   | لهع الطرق | من قاء                   |
| الجدار    | ر<br>ن مشید    | حصر    | ر طيبه    | من صَخْ   | وأنت                     |
| ع النهارِ | طــلوخ         | إلى    | وَيُلْجَا | إليك      | ر <sup>و</sup> ر<br>يووى |
| الرفيفِ   | د. د<br>په حسن | وأند   | الريفِ    | اخضرارُ   | أنت                      |
| بالضعيف   | ملحد           | وفتـــ | القوى     | بطش       | <del>ا</del><br>ترد      |

وكأن شوقى نسي فنه الغنائى الذى رأيناه فى مصرع كليوباترا ، ومع أنه أدخل فى المسرحية حبًّا ، وجعل نتيتاس تعبر فى مواقف مختلفة عن حبها ، مع ذلك لا نجد فى المسرحية مقطوعة طريفة للغناء بعاطفة الحب ، ولا بعاطفة الوطن . فقمبيز يغيب فيها الشاعر الغنائى الذى يحسن التغنى بالعواطف ، ويتبتّى لنا الشاعر التمثيلى . وربما كان ذلك دليلا واضحاً على ما قلناه فى غير هذا الموضع من أن التيار الغنائى فى تمثيليات شوقى كان حسّنة من حسناتها لاكما ظنَّ النقاد، وهاجوه ، فها هو يستمع لهم ، ويتخلى عن تطويل الحوار والتغنى بالمواقف العاطفية ، فيسقط حائط مهم فى بناء مسرحيته ، ويبدو فى وضوح أنه كان يعرف طريقه وأن النقاد كانوا يجهلونه مشغوفين بنماذج التمثيليات الغربية

ومعنى هذا أن شوق في قمبيز كان ممشِّلا ، ولم يكن مغنياً، وقد كثرت بها الحوادث والأشخاص ، فضعف فنه الشعرى ، ولم نعد نجد صوراً رائعة على نحو ما وجدنا في مصرع كليوباترا ، ولم نعد نجد شعراً وجدانيًّا يتغنى العواطف على نحو ما رأينا هناك . وانتهز العقاد الفرصة ، فحمل في رسالته: « رواية قمبيز في الميزان » » حملة منكرة على قيمة هذه المسرحية من الوجهة الأدبية ، ووقف خاصة عند اختلاف الأوزان والقوافي . ولكن هذا الاختلاف منهج عام لشوقى في جميع مسرحياته ، وضعفُ شعره في هذه المسرحية لم يجئ كما ظنَّ من هذا الاختلاف، وإنما جاء من عدم عنايته به من الناحيتين التصويرية والموسيقية ، ولا نقصد الموسيقي الظاهرة التي تُضْبط بالأوزان والقوافي ، وإنما نقصد الموسيقي الحفية . وأيضاً فقد قصَّر شوقى في التغني بالعواطف. وكل ذلك أضعف شعره وفنه في قمبيز . وقد حاول العقاد أن يوحِّد القوافي في جوانب من الحوار بين الشخوص ، ليدل على أن توحيد القوافي خير من تنويعها ، وعرض ذلك في سخرية مرة ، وهو نزاع شاعر لشاعر . ووقف أيضاً عند ضرورات نحوية ولغوية ، وهي من حق شوقي الشاعر ، إذ الشعر ليس كالنثر تحرَّم فيه الضرورة بل هي تجوز وتصح بإجماع النقاد •

على كل حال هبط شوق فى هذه المسرحية عن مستواه الفنى الرفيع الذى حَـلَـّى فيه فى أثناء تأليفه للمسرحية السابقة ، ولكن هذا الهبوط ينبغى أن لا يجعلنا نُزْرى عليه ولا على فنه ، فكل شاعر ممثل تتفاوت تمثيلياته من حيث الجودة ، وتقصيرُه فى تمثيلية أو مسرحية لا يصح أن يتـّخذ مركزاً للهجوم عليه والغض من شأنه ، بل يقاس بعمله كله ، وموازين ُشوقى تثقل بآيات الفن الرائعة وما تحمله من بدائعه وفرائده .

على بك الكبير

ألبَّف شوقى بعد هذه المأساة السابقة مأساته المصرية الثالثة و على بك الكبير ، وهو فى هذه المرة لا يختار مأساته من التاريخ المصرى القديم ، بل يختارها من التاريخ المصرى الوسيط ، إذ اختار موضوعها ، كما يبدو من عنوانها ، و على بك الكبير ، الذى أصبح رأس الماليك وزعيمهم أواخر الحكم العمانى فى القرن الثامن عشر ، فعينَّنه العمانيون شيخاً على البلد ، وظيفة كانوا يقلدونها كبير الماليك . وكان طموحاً ، ورأى ضعف الدولة العمانية ، فاستقلَّ بمصر ، وحاول أن يمد ً سلطانه على الشام ، فأرسل أحد أتباعه فى جيش ، وهو عمد بك أبو الذهب ، ليم ً له ملك الشام كما تم له ملك مصر . وكان والى عكا فى الشام يُظاهره . وانتصر محمد بك أبو الذهب ، وفتحت الشام ذراعيها مصر ، فأحب أن تجرى أنهارها من تحت سلطانه . وعاد فى سرعة إلى مصر ليجهز جيشاً يقضى به على مولاه ، وجاً على بك إلى والى عكا ظهيره ، غير أن أبا الذهب لم يلبث أن دس ً عليه عيونه، فأ سر فى أثناء محاولته الرجوع إلى مصر وتوفيًى بعد أيا .

ومسرحية شوقى تتناول الحقبة الأخيرة من حياة البطل وما كان فيها من صراع بينه وبين تابعه ، وهى تتألف من ثلاثة فصول . ويبدأ الفصل الأول بمنظر فى حُجْرة من حجر قصر على بك الكبير فى القاهرة حيث نرى تاجراً من تجار الرقيق وماشطة وثلاثاً من الجوارى الشركسيات إحداهن ابنته وتسمى «آمال» . وقد جاء بالجوارى الثلاث يريد أن يبيعهن لعلى بك ، وكان مراد بك وهو تابع ثان لعلى بكقد رأى آمال فى سوق الرقيق وأعجبته ، فدخل الحجرة فجأة ، فرآها ثانية ، وعَرض على التاجر شراءها ، وكانت ثائرة على أبيها إذ يريد بيعها كما يباع الرقيق ، وتثور على مراد ، وتأبى أن تباع له ، ولكنها تشعر إزاءه بشىء من الود . وما يلبث أن يدخل على بك الكبير ، فيعجب بها هو الآخر ، ويرى ثورتها على فكرة الرق ، ويعلم أنها ليست من الرقيق ، بل هى بنت التاجر ، ويراها رمزاً كريماً للحرية والإباء ، فيطلب الزواج منها ، وتصبح زوجته . وفي أثناء ذلك تأتيه أخبار ثورة ألى الذهب ، فيسافر إلى عكا ، يستنصر بحليفه . وينتهز الفرصة مراد بك ، فيحاول أن يغرى آمال ، ولكنها تصدُّ عنه . ونعرف فى هذا الفصل أن مراداً وآمال أخوان ، وهما لا يعرفان ، إنما يعرف ذلك أبوهما تاجر الرقيق الذى باع مراداً لعلى بك من قبل . وتُعُرَّض ُ علينا في أثناء ذلك صور من ظلم المإليك للشعب واضطهاده .

وينهى هذا الفصل الأول ، وقد عرفنا كثيراً عن شخوص المسرحية المختلفين ، وعلاقات بعضهم ببعض، كما عرفنا ضربين من الصراع أحدهما سياسى بين على بك وأبى الذهب ، والثانى عاطنى بين مراد وآمال . وجذب شوقى انتباهنا جذباً شديداً ، فإن المؤامرة التى يريدها مراد كان يرصدها القدر ويراقبها ، وكأنه يتحرك تحرك الأعمى فى المسرحية ، فهو يغازل أخته ولا يعرف أنها أخته ، وهى تصدُّه ولا تعلم أنه أخوها .

وتمضى إلى الفصل الثانى فيتغير المكان ، ونصبح فى عكا بقلعة صاحبها حيث على بك الكبير ، ونرى رسولا يفد عليه من مصر هو جارية من قصره تسمى شمساً . وتُنتبئه شمس بخيانة مراد، وأنه أغرى آمال، وأصمتت أذنيها عنه، وفى أثناء ذلك يصل عين من عيون أبى الذهب ، ويحاول الفتك بعلى بك ، ولكنه لا يمكنه . ويرسو الأسطول الروسى بميناء عكا ، ويحاول أميره أن يتصل بعلى بك ، ويتقابلا ، ويعرض أمير البحر الروسى أن يغزو معه مصر إذ كانت تركيا فى حرب دائمة مع الروس ، فلما علموا بنباً على بك الذى يقص أطرافها من الجنوب أرادوا مساعدته ، ولكنه ألى، وصورًّر شوق إباءه تصويراً وطنيتاً وإسلاميتاً رائعاً ، وفى الوقت نفسه صور أساه وأله من ابنيه اللذين ربتاًهما فأحسن تربيتهما ، أما أحدهما فيريد أن يستولى على ملكه ، وأما الثانى فيريد أن يستولى على زوجه ، أو كما يقول هو بلسانه : ما لى محمدً الآثيم يكيد لى ومرادً الباغى يدوس وسادى وينتهى الفصل وقد عرف من شمس أن أعوانه أعدوا جيشاً فى الصالحية، ليهجموا به على خصمه، وهم ينتظرونه انتظار النبات للمطر، ويدعووالى عكا وجنوده معه للسفر، ويلبيًى دعوته هو وجنوده .

وفى الفصل الثالث نرى أبا الذهب فى الصالحية ينتظر أخبار الحرب الى دارت بين جيشه وجيش على بك الكبير ، وقد وقف بباب السرادق خادمان مصريان يتحدثان عن ظلم الماليك وبطشهم فى مصر . وما تلبث الأخبار أن تفد على أبى الذهب تحمل إليه بُشْرى انتصار جيشه، وأن مراداً ربى بنفسه على على بك الكبير ، وجرحه جرحاً بليغاً ، كما جرح أيضاً تاجر الرقيق الذى خص آمال بعلى دونه . ويتُحْمَلُ الجرحى مع الجيش المنتصر . ويكنّى تاجر الرقيق مراداً، ويكشف له الحقيقة وأنه أبو وأبو آمال ، فهما أخوان . وتظهر آمال وترى أباها جريحاً ، ويتُطلعها مراد على السر ، وتبكى أباها . وما يلبثان أن يريا على بك ، ويندم مراد ولات حين مندم . ويظن على بك بزوجته الظنون ، ولكنها تطلعه على الحقيقة ، فيعطف عليها وعلى أخيها ، وما يلبث أن يحدث أخاها عن حرج مركز الماليك وأن سلطامهم مضمحلٌ لا محالة ، وأن أبا الذهب إنما يحنى باللذات والشهوات ، ويوصيه أن يمكر به ، ويضم الماليك من حوله ، وينب بالغادر أى الذهب ويمثّل به . وينتهى الفصل وقد عرف أبو الذهب م بين آمال ومراد من الأخواة ، ويعد أخاها أن يُجرِي عليه م ويش بالغادر أى الذهب ويمثّل به . وينتهى الفصل وقد عرف أبو الذهب م

والمسرحية جيدة من حيث تصميمها ، ومن حيث تداخل نوعى الصراع اللذين امتداً فيها ، فقد استمرا متشابكين ومتصلين اتصالا منطقياً ، واتصلت الحركة أيضاً واطردت . وواضح أنها مسرحية تاريخية ، وقد اختار لها شوقى الحقبة الخطيرة من حياة على بك الكبير ، ولم يوزًعها على حوادث مختلفة وأشخاص كثيرين ، بل ركترها فى حدود ضيقة ، فلم يمد أطنابها إلى حقائق العصركله ، بل اكتفى ببعض هذه الحقائق . وكل ذلك يعنى نجاح المسرحية من حيث البناء التمثيلي ، وقد قصدشوقى بها إلى إرضاء الشعور الوطنى ، وكانت الفرصة مواتية بشكل أقوى وأحد مما كان عليه الأمر فى مصرع كليو باترا وقمبيز . فبطلة الأولى أغرقت بلادها فى محيط شهواتها ولذاتها ، وغرقت المسرحية الثانية فى الحوادث والشخوص . أما هذه المسرحية فبطلها من أفذاذ الماليك الذين حاولوا أن يكون لهم مجد بمصر لا يطاوله مجد، وقد استطاع أن يخليصها من أنياب الدولة العثمانية وأظافرها ، وأن يعد ما

وشوقى لا يستغلُّ فى المسرحية الشعور الوطنى فحسب ، بل يستغل أيضاً الشعور الإسلامى، وبذلك يخاطب العاطفتين الوطنية والدينية فى كثير من مشاهد المسرحية ، وهو يستهلها بقول الماشطة حين سمعت أذان العصر فى قصر على بك :

> ما زالت السُّنَّه والبِرُّ فى مصْرِ يا ربِّ أَيِّدْها بالعــزِّ والنَّصْرِ

ولا يستغل هاتين العاطفتين فقط ، بل يستغل أيضاً العاطفة العربية التى تجمع بين الشعوب الناطقة بالضاد . ويمزج بين هذه العواطف جميعاً فى كثير من جوانب المسرحية ، ويستخرج منها ألحاناً وأنغاماً كثيرة ، كأن يذكر على بك الكبير ووجوده فى قلعة ضاهر والى عكا وعونه له ، فيقول :

أنا في دار مسلم عربيٍّ مانع الجار مُكْرِم الضِّيفان

وتتردد فى المسرحية كلمات الكرم والوفاء والشجاعة والنجدة وغير ذلك من الصفات النبيلة التى يقد سها العرب . وتلتحم هذه العواطف وتبلغ غايتها فى نفس على بك الكبير حين يعرض عليه أمير البحر الروسى أن يغزو معه مصر ويردها إليه ، فنراه يقول : رَبَّاه ماذا يقول المسلمون غدًا إن خُنْتُ قومى وأعمامى وأخوالى

يقال في مَشْرق الدنيا ومغربهـــا فعلتُ فعلة نَذْلٍ وابن أنذال أجل سَموتُ لملك النيل أطلبُهُ جمَّتي وبإقـــدامي وأفعـــالي

117

لا أُستعين على الأهل الغريبَ ولا أرى الذئاب على غابي وأَسْبالى بُعْدًا وسُحْقاً لعلياء الأمور إذا لم ألتمسْها بخلْقٍ فاضلٍ عالى الموتُ فى ثَمَرٍ تَرْقى لتجنيَهُ فى سُلَّم من ثعابينٍ وأَصْلال ِ<sup>(1)</sup>

ويصمِّم أن لا يمد للقائد الروسيّ يدًا، وأن لا يخون أهله وبلده، وهو في ذلك ليس سياسيا ولا رجل حيلة ومكر وخداع، وإنما هو رجل مروءة ووفاء ودين ووطنية. وييأس أمير البحر الروسى، ويفضى على بك إلى نفسه، ويتردد بين قبول المقترح الروسي ورفضه، ويثوب إليه عزمه، فيقول: ماذا جَنَتْ مصرُ علىَّ وأَهلُها إن الجناة على هُمْ أولادى ما ضرًّ مِصْرَ وضرَّنى أَن لم تكن مهدى وكان بغيرها ميلادى بلدٌ رعانى في الصِّبا وأُحلَّني بعد الشباب مراتبَ القوَّاد فاعْتَضْتُ تبجانا عن الأصفادِ ودخلتُه عَبْدًا كيوسفَ مُشْتَرًى لا ، يا علىَّ اسمع نُهاك ولا تُصِخْ لوساوس الشهوات والأحقساد لا تَرْم بالروس الشِّداد جماعةً ضعفاء مهزولين غير شداد من أَنْعُم سلفَتْ وبيضٍ أَيادِي لا تَنْسَ موضع مصرَ واذكر مالها لا تَنْسَ ماذا أَلَّفَتْ من سامر لك في الشباب وهيَّأَتْ من نادِي

وليس على بك الكبير وحده هو الذى يصدر عن مثل هذه العواطف ، بل نجد غيره كذلك من شخوص الرواية يستظهرون خاصة العاطفتين : الوطنية والإسلامية . وأيضاً فهناك من استظهروا العاطفة العربية ممزوجة بالعاطفة

(١) أصلال: جمع صل: حية خبيثة.

القومية ، كأن يسأل أبو الذهب والى عكا بعد أسره أهو من فلسطين أم من أرز لبنان أم من الشام ؟ فيجيب :

كل هذا هناك مولاى أَصْلُ واحدٌ يجمع الرجالَ وفَضْلُ عَرَبٌ كلُّنا ومنطقنا الفُصْ حَى وآباؤنا نِزارٌ وذُهْسلُ وكأن شوقى تطور فى مسرحياته على نحو ما تطور فى شعره الغنائى، فقد بدأ مصريًّا، وتقدم فأشرك مع وطنيته العروبة والإسلام. وهو فى هذه المسرحية يهتدى بهذا التطور، فهى تُرْضى العواطف الوطنية والإسلامية والعربية فى غير موقف من مواقفها.

ور بماكانت هذه العواطف أهم ًالأسباب في ضعف المسرحية، فهى على الرغم من أنها تتفوق على قمبيز في البناء المسرحى نواها تقصّر عنها في البناء العاطنى، إذ جعلها شوقى فوضى بين عواطف مختلفة . وبذلك لم يستطع أن يجلو علينا شخصية على بك الكبير في القوة التي كان ينبغي أن تتُعْرض بها، بل نحن نواه متردداً إزاءه ، فبينما يصفه بصفات النبل والكوم والمروءة ، ويأبي أن يسترق زوجته آمال ويعقد قرانه بها حرة كريمة ، ويعفو عن المصرى الذى دستَّ أبو الذهب لقتله ، ولا يأتمر مع الروس بمصره ووطنه . بينما هو بهذا الحلق الفاضل العالى كما يقول شوقى نفسه في بعض شعره نواه يتُجيري على لسانه وهو مجروح :

صَيَّرْتُ حَرْبَ الترك وَجْهَ سياستى حتى اقتنيتُ عداوةَ الأَقوامِ وكفَرْتُ إحسان الذين خدمتهم حتى تجرَّأَ خــادى وغلاى ولايكتنى شوقى بذلك بل نراه يُجْرى على لسانه حين لتى أبا الذهب : محمَّدُ نَلْ كُ لَنَّ ماشئت منى ومــالى أَلومُ لَك والسَّمُ فَنَىً أُخذتَ الخياذ لَمَ والغلرَ عَنِّي وكانما ألى شوقى إلا أن يطعنه فى صميم خلقه ، كما طعنه مراد فى جسمه . ومعنى ذلك أنه لم يعرف كيف يمجَّد هذا المصرى الأول فى تاريخنا الحديث الذى حاول أن يستقل بمصر ، وما من ريب فى أن نفسه كانت كبيرة ، وليس عفواً أن لُقَّبَ بعلى بك الكبير .

وأكبر الظن أن هذا الموقف المضطرب من شوقى إزاء بطل المسرحية إنما يرجع إلى أنه ألف هذه المسرحية مرتين ، أما الأولى فكانت فى باريس فى أثناء بعثته كما ذكر ذلك فى مقدمته لشوقياته ، وأما الثانية فكانت سنة ١٩٣٢ ويظهر أن التأليف الأول فى عهد الحديوى توفيق ، وما كان يستشعره شوقى من حب للترك حينئذ، وما كان يراه من تمجيدهم ، هو الذى دفعه لأن يجعل على بك الكبير قد كفر إحسانهم ، وما زال به حتى جعله غادراً خائناً . ولم يتنبه فى التأليف الثانى إلى أن يزيل هذه الوصمة عن جبين الوطن وجبين بطله ، فخرجت المسرحية ، وهى لا تنهض بأبحاد مصر فى بطلها العظيم . وبذلك لم تنجح ، لأنها لم تتجاوب التجاوب الصحيح مع الروح المصرية الوطنية ، وخارت قواها أن تصعد فى مراق الفن إلى حيث مصرع كليوباترا أهم مآسيه المصرية

وقد هاجم شوقى فى الفصل الأول الرق على لسان الشخوص، وهى مهاجمة لم يكن يعرفها عصر المسرحية ، وإنما يعرفها عصر شوقى نفسه الذى عاف أن يُقلَّبَ الآدميون تقليب الحُصُر ، أو تقليب السَّلع ، فألغى أسواقهم وحرَّم بيعهم ، إذ عُدَّ الرق والموت على حد سواء كما يقول شوقى فى بعض شعره . ونرى فى الفصل الثانى على بك الكبير يسأل المصرى الذى ابتغى قتله عمن أمره بذلك ، ويستطرد فيقول :

ومَنْ بذَل المالَ بى مُغْرِياً وكيف أَتاك جَـواز السَّفَرْ

ولم تكن تقوم فى حدود البلاد الإسلامية فى أثناء العصورالوسطى حواجز تُلزم بجواز سفر ، بل كان المسلم يتنقل فى هذه البلا د متى شاء وكيف شاء بدون جواز ، إنما الجوازات من عمل العصر الحديث .

ويجرى فى المسرحية عنصر فكاهى لا يعتمد على الحسية كما رأينا فى قمبيز وإنما يعتمد على الدعابة الرقيقة . على أنه لا يمتد فى المسرحية كلها ، بل يقف به شوقى عند الفصل الأول ، وخاصة فى أثناء الحوار الممدود بين الماشطة والجوارى أو بينها وبين على بك . وينقطع هذا العنصر فى الفصل الثانى ، ويعود فى شكل سخرية ، ولكنها لا تجرى بألفاظ ، وإنما تجرى بصورة من المعارضة ، إذ نجد مراداً يحمل حملة عنيفة على جيش على بك سيده ، ويأبى إلا أن يطعنه طعنة نجلاء ، وهو لا يعرف أنه زوج أخته . وكأن القدر كان يراقب مؤامرته بصهره ، ويسخر منه ومن فعله .

وقوى فى المسرحية التيار الخلقى ، وكان الصراع نفسه بين على بك الكبير ومحمد بك أبى الذهب صراعاً بين عناصر الخير والشر ، وظفر الشر بالخير ، ونكتّل به ، فقد اتخذ شوقى على بك مثالا للخلق الكريم واتخذ أبا الذهب مثالا للخلق الرذيل ، ونصر ثانيهما وأعلى كلمته . وهو بذلك يتطابق مع التاريخ . وأنصف والى عكا على لسان أبى الذهب ، فدعاه سموأل الوفاء . أما آمال فجعلهامثالا للزوجة الوفية على الرغم من حبهالمراد ووقوعها فى حبائله، وإنها لتوليًى وجهها عنه ، ثم تخلو بنفسها ، فيصطرع فى قلبها حبها ووفاؤها لزوجها ، فتقول :

وَيْحَ قلبى يُحِبُّه؟ كذب القل بُ وبُعْدًا لحبَّه ألف بُعْدِ هو هِرٌ مشى على حُجــراتى وتناسى أمانَة الزوج عندى لا ، بل القلب شغلُه بمراد هو شغلى من الحياة وقصدى ربٍّ مالى أحسٌ نحو مراد شَغَفاً زائدًا ولَوْعَةَ وَجْدِ وحناناً كأَنه رقةُ العِشْ ق جرى فى دى ولحمى وجلدى كيف قلبى تحبُّه ؟ كيف تَهوا هُ ؟ بودًى لو تستفيق بودًى

\*\*\*

لمَ لا أَشتهى مرادًا وأَهوا ، ومالى أغالب الشوق جهدى ومرادً أَلذَّ فى العين لَمْحاً من سَنا الصبح بعد ليلة سُهْدِ لا وربٍّ الحلال والحق آما لُ ارجعى للصواب آمالُ جِدًى أَنتِ من أَمَّةٍ تصون حمى الزَّوْ ج وتقضى حقوقه وتوَّدًى ربٍّ لا تجعل العلاقة إلا من سلام إذا التقينا وردً ربٍّ لا تقض أن أخونَ عليًّا وأَرى حُفرَةً وأَخشى التردًى ربٍ لا تقض آن أخونَ عليًّا وأَعِنِّى على الوفاء بعَهْدى أنا حَبْرَى وأَنتَ تَهْدِى الحَيَارَى كَيف أَهْوَى على هَوَى الزو ج عندى

وهى حاثرة فى هذه المقطوعة بين عاطفتى الحب والوفاء للزوج ، ولكن يبدو من خلال حيرتها أنها ستلبِّىالواجب ، وأنها لن تـَصرع وفاءها، فهى تستعين بربها ، وينير لها الطريق ، فتقول .

لا لا رويدكِ يا آمالُ لا تَثِبِى على الأَمير ولا تجزيهِ طُغْيَانا واحْمِى حِمَى اللَّيْثُو فى أَيام غيبتهِ إن الَّلباة تحوط الغابَ أَحيانا هَبِيه لم يخلع الدنيا عليكِ ولم يُلْبِسْكِ تاجاً وَلم يُنْزِلْكِ إِيوانا هبيه لم يَنْفَجَرْ قبل الزواج ولا بعد الزواج ولم ينهلَّ إحسانا هبيه سافَر فى شأن له جَلَلٍ يَبْنِي لدولته فى الأَرض أَركانا أما هو الزوج يُرْعَى حَقٌ غَيْبَيَه لقد أقامكِ فى محرابهِ مَلكاً لا تجعلى المُكَرَّةُ الفُضْلَى له شانا وبذلك ينتصر واجب الوفاء للزوج على الحب، وتسهر على عهده سهر اللباة

شوقى شاعر العصر الحديث

على حِمَى الغاب، وتكسو هذا الحِمي عزة ومهابة ووقارًا وجلالة.

وبجانب هذه المثالية الخلقية نجد شوقى يستخدم فن الحكم وينشره فى المسرحية، يريد أن يُحكَلِّبها به . وقد لاحظنا أنه لم يُعننَ بَهَذا الفن فى قمبيز إذكان مشغولا بالحوادث والشخوص ، أما فى هذه المسرحية فكان عنده فرصة كافية من الوقت ، وكان مجالها يسمح له بأن ينثر تعليقاته فى ثنايا الحوار وأثناء عرض الشخوص والأقوال والأفعال ، فمن ذلك قوله :

كلُّ نُصْح يقال للقلب في التَّرْ لِ وفي سَلوَة الهوى غيرُ مُجْدِ وقوله :

إذا ما بَغَى الأَهلُ والأَقربون فكيفَ من العـــالمينَ الحذَرْ وقوله :

ما النجدةُ الحقُّ إلا صاحبٌ دَمُهُ عند البلاء دى أو ماله مالى وقوله :

لا تَحْسِوِ دارُكَ أَرْقَماً حَى تُحَطِّمَ نسابَهُ

وهو لا يفرط فى ذلك ، وإنما يستخدمه فى مواضعه وفى الأماكن التى تحتمله ، وكأنه يريد أن يغدَّى به المسرحية ويزيد فى قوتها الحلقية دون أن يفسدها أو يشوهها بالمواعظ والعبر الكثيرة .

وعلى نحو ما تدفقً التيار الحلقى فى هذه المسرحية تدفق التيار الغنائى ، فانتهز الفرصة شوقى كثيراً ليبثَّ مواقف للغناء والتلحين ، فأحدُ الوقيق الشركسى يتغنَّى بذكر بلاده كما يتغنى حين تعلن خطبة على بك الكبير لآمال ، وتتغنى فرق الجيش المصرى بأناشيد مختلفة وهى عائدة من نصرها ومارة بسرادق أبى الذهب. غير أنا نلاحظ أن الأغانى والأناشيد كلها ليس فيهاحيوية ، فهى لا تنفجر بعواطف قوية ، وكأنما كُتب على شوقى أن لا يرتفع فى الفن المسرحى إلا فى المآسى التى تتقد فيها عاطفة الحب ، ولذلك نجح نجاحاً

رائعاً في مصرع كليوباترا ، ولم يستطع أن يعلو إلى أفقها لا في قمبيز ولا في على بك الكبير، على الرغم من أنه حاول أن يلتفت في الثانية أكثر إلى خصائصه الغنائية . ونرى ذلك واضحاً في مواقف على بك الكبير إذ أجرى على لسانه شعراً حماسينًا كثيراً وآخر فيه شكوى من الأصحاب ومن الزمان . وكلا اللونين نجدة في الشعر الغنائي العربي ، ومع ذلك نجدهما باهتين فى المسرحية . وكلُّ ذلك في رأينا مصدره أن كثيراً من شعر هذه المسرحية أَلَفٌ وشوقى لا يزال شابًّا لم تكتمل له القدرة البلاغية في التعبير . وقارن بين بكاء أنطونيو لنفسه ومجده قبيل انتحاره الذي صاغه في مقطوعته « روما حَنانك» وهذه المقطوعة لعلى بك الكبير وهو مجروح ومحمول على سرير من جريد :

وَيْجِي تفرَّق عسكرى وخيامى وطَوَى الزمانُ ورَيْبُهُ أعلامى وأروم والأيام دونَ مَرامى لم يَكْفنى فطلبتُ مُلكَ الشام حتى اقْتَنَيْتُ عداوةَ الأَقْوَام حبی تجرأً خادم وغلامی وكذاك رُكْنُ بناية الأوهام حیناً وحام علی شباة حُسَای وَطِئَتْ جواهرَ عَرْشها أَقدامى حتى انتبهت فلم أَجِدْ أَحْلامى جعلت سرير القَشِ كلَّ حُطامى واليوم لا خلفي ولا قُــدًامي وغددًا أجر منيَّتي وحِمَّامي فإنك ترى المقطوعة لا تنهض نهوضاً رائعاً بالموقف على نحو ما عوَّدنا

أحتال والأحداث تفسد حيلتي لما طوت مُلْكَ الكنانة راحتى صَبَّوْتُ حَرْبَ التوك وَجْهُ سِياسَتِي وكَفَرْتُ إحسانَ الذين خَدَمْتُهم في الصالحيَّة مالَ صَرْحُ مطامعي النصر غاب وكان طاف برايتى وحُمِلْتُ في سرُر الجريد ببلدة قد عشتُ بالدنيا العريضة حالما دنيا أردتُ من العروش حُطَامها بالأمس جلَّلتِ الترابَ مواكبي اليوم أرسُف في دمي وجراحتي

شوقى فى مسرحيته الأولى، وكأنه هبط در جات على السلم الموسيقى لشعره، فالأسلوب يتوقف مراراً والصور لا تثير عاطفة ولا حرارة، وكأنما شوقى أخذ يعد نفسه ليكون ممثلا ، لا ليكون مغنياً ، ولا ليدمج الغناء بالتمثيل إدماجاً بديعاً فى القوالب والعبارات والصور والألحان والأنغام . وبذلكأصبحنا نقرأعنده تمثيلا، وقلمانذكر أننا نقرأ عنده شعراً . وطبعاً لم تتَخْتف خصائصه الغنائية بتاتاً، بل أخذت تظهر من حين إلى حين ، ولكنها على كلّ حال تضعف ضعفاً شديداً .

وربماكان من أسباب ضعف قمبيز وعلى بك الكبير أن شوقى لم يكوًن لنفسه فكرة دقيقة عن الروح المصرية السارية فى عصورها المختلفة ، فهذا الشعب الذى سُلبت حقوقه السياسية فى عهد الفتح الفارسى واستمرت تُسلب حتى عهد على بك الكبير ، إذكان يسلبها العثمانيون والماليك جميعاً ، هذا الشعب نراه فى قمبيز وفى على بك الكبير بدون فلسفة ، وكذلك شأنه فى مصرع كليوباترا ، فهو دائماً يتقبلً كل ما فى الحياة ، عقله فى أذنيه ويهزأ به الفاتحون والحكام والسلاطين .

واختار شوقى أياماً سوداء فى تاريخ مصر لتمثيلياته القومية الثلاث ، ومع ذلك لم يصور الشعب وإحساسه الباطنى بالظلم ، صورً مظالم الماليك حقاً ، ولكنه لم يصور إحساس الشعب العميق بوجود الآلام والشرور فى العالم وإيمانه بتغلب الشر على الخير ، على نحو ما تغلَبَّب أبو الذهب على ولى نعمته على بك الكبير .

وفى رأينا أنه كان ينبغى لشوقى أن يتخذ لنفسه فلسفة ، وهو يرافق مصر فى لحظات رهيبة من تاريخها ، فيُبُرْز لنا إيمان شعبها بالقدر مثلا، وأنه أصبح يسلَّم بالنافع والضار والصالح والطالح ، فكل ما تأتى به المقادير سواء ، أو يبرز لنا كفاح الروح المصرية ضد الفاتحين والسلاطين ، وصلابتها حتى كأنها الصخر ، تراوحها وتغاديها عواصف ، فلا تنال منها ولا تلين . إذن لكان هناك خيط ينسج حوله مسرحياته الوطنية ، فإذا لم تكن بها عاطفة الحب ، على نحو مارأينا فى مصرع كليوباترا، ملتهبة قوية حال بينها هذا الخيط أو قُملُ هذا الأساس الصلب وبين الضعف والهبوط عن المستوى الفي الذي تعودناه من الشاعر في شعره الغنائي

٣

## مآس عربية ً

ألَّف شوقى ثلاث مآس عربية هى مجنون ليلى وعنترة وأميرة الأندلس ، وكأنه أراد أن يرضى النزعات والعواطف العربية على نحو ما أرضى فى المآسى السابقة النزعات والعواطف المصرية الوطنية . والمأساتان الأوليان نظمهما شعراً أما الثالثة فكتبها نثراً .

## مجنون ليلي

هى أولى هذه المآسى العربية تأليفاً ، ولم يؤلفها معارضة لمأساة أوربية كما صنع فى مصرع كليوباترا إذ ألفها معارضة لمسرحية شكسبير . ربما اطلع على مسرحية «روميو وجولييت»، ولكن لا يبدو أنه تأثر بها ولا حاول معارضتها ؛ إلا أن تكون ألهمته من بعيد فكرة تمثيل مجنون ليلى من حيث هو تمثيل .

والمأساة فى جملتها وتفاصيلها ترجع إلى أساطير عربية عن مجنون ليلى ، فهى ليست من خيال شوقى ، بل لها أصول تاريخية ، نجدها مبثوثة فى كتاب الأغانى لأبى الفرج الأصبهانى . وهى موزعة على خسة فصول ، والفصل الأول فيها يبدأ بمنظر نرى فيه ساحة أمام خيام المهدى ( والد ليلى ) فى مضارب بنى عامر بنجد ، حيث يسمر فتيان وفتيات . ونرى فى أيدى الفتيات مغازل ، وهن ملتفتات إلى ليلى ، وهى تقدم لهن ابن ذريح شاعر يثرب الذى يعطف على قيس ، والذى جاء يحاول أن يخطب له ليلى من أبيها .

وتتحدث الجماعة عن أشياء مختلفة ، فتتحدث عن الحسين وحالة يثرب وحكم معاوية والأمويين ، كما تتحدث عن البادية والحاضرة ، وتعرِّض إحدى الفتيات بقيس ، فتغضب ليلى ، وتعترف بحبها له ، ويُنشد بعض الفتيان شعراً يدَّعيه ، وتعرف ليلى أنه لقيس . ويستمر الحديث ، فيحاول ابن ذرّيح أن يخطبها لصاحبه ، فيعاودها الغضب ، وتنشد شعراً نرى فيه مشكلتها وبدَّء الصراع ، فهى تحب قيساً ، وقيس شَهَرَّرَ بها ، وامتهن عرَّضها ، إذ تغنَّى بليلة الغيَيْل ، حيث رآها ، غناء ، فضحها فيه ، تقول :

من هَوًى في جوانيحي مستكنٍّ يعلم اللهُ وَحْدَه مالقَيْس دَنٌّ قَيْسٍ من الصَّبابة دَنَّى إنبى في الهوى وقيسًا سواءً ر فلا تَلْحَنَّى ولكن أُعَنِّى أنا بين اثنتين كلتاهما النا واحتفاظى بمن أحِبٌ وضَنِّى بين حِرْصى على قداسة عِرْضى وهُو مستهتر الهوى لم يَصُنِّي صُنْتُ منذالحداثة الحبَّجهدي كان بالغَيْل بين قَيْسٍ وبيني قد تغنَّى بليلة الغَيْل ماذا کلٌ ما بیننا سلامٌ وودً بين عَيْنٍ من الرِّفاق وأَذْنِ وتبسَّمتُ في الطريق إليــه ومضى شأنَه وسِرْتُ لشأْنى

وتفض ليلى السَّمَر ، وتنسحب لتنام . ويُقْبُل قيس مع راويته زياد ، ويلتقى بمنازل منافسه فى ليلى ، ويسأله من أين ؟ فيقول : من سمر ليلى الممتع الشهى . ويتركه قيس . ويطرق خباء ليلى ، فيخرج أبوها ، فيطلب منه حطباً يوقدون به إذ فرغ حطبَهُهم . ويهتف الأب بفتاته ، ويخبرها بقيس وحاجته ، فتأتى له بالحطب والنار . وما يزالان يتغنيان يحبهما ، وهو ممسك بالنار ، فتحرقه وهو مسترسل لا يدرى . ويُغْمَمَى عليه ، وتنادى أباها ، فيحضر ويثور للمنظر ، ويأمر قيساً أن لا يدنو من خيامه ، فحسبُه أنه فضح فتاته بذكره لليلة الغيشل ، وأولى له أن لا يزيد فى فضيحتها بليال أخرى .

وينتهى الفصل على هذه الشاكلة ، وقد عرفنا أن قيساً وليلي تحابًّا ، وأن

قيساً تمَغنَنَى بها فغضب أهلها، ومنعوا الزواج بين العاشقين احتراماً لسُننَّة معروفة بين العرب ، ستُفنصح عنها ليلى فيا بعد بصورة أقوى وأوضح . وأيضًا عرفنا فى هذا الفصل أن قيساً بتعُد عن الحى، لم يبعد تماماً، ولكنه كان بعيداً حين كان القوم يسمرون ، ثم هو يُغنَّمنَى عليه ، فعقله آخذ فى الاضطراب وعلى وشك أن يُصاب بلوثة أو جنون .

وننتقل إلى الفصل الثانى حيث نرى قيساً وراويته زياداً على سفح جبل التَّوْباد بالقرب من مضارب بنى عامر حيث يبدو طريق من طرق القوافل الذاهبة إلى يثرب . ونرى جارية قيس تحمل إليه قصعة فيها شاة ذبيحة ، وصَفها عَرَّافُ اليمامة لأم قيس ، وقال لها إنْ طَعِمَها يبرأ من عشقه ، ويسأل قيس عن قلب الشاة فلا يجده ، فيقول :

وشاةٍ بلا قلب يداووننى بها وكيف يداوى القلبَ مَنْ لاله قلبُ

ويعاف أكل الشاة . ويظهر أطفال فى صَفّين مُقْبلين من ناحية المضارب ، فيتغنَّى صَفٌّ مشيداً بقيس وشعره وحبه ، ويرد عليه الصف الثانى بأنه انتهك الحرمات، وجتر العار على القبيلة إذ ذكر الغيل واصطنع الخلوات . ولا نكادنتقدم حتى نجد أميراً من حكام بنى أمية يسمى ابن عوف ، قد سمع بقصة قيس وشعره ، وأ عُنجب به ، ويلتقى بقيس . وفى أثناءذلك يمر الحسين بن على بن أى طالب فى موكبه والحُداة يحدونه ، وقيس يغسمى عليه . ويقول راويه زياد إنهم ساقوه إلى الكعبة العله يبرأ من عشقه، فلما لمس الركن ومس السَّتْر نادى ربه من ساحته الكبرى عوف على قيس ، ويذكر حبه لليلى ، فيفيق من إغمائه ، وينشد قطعة عذبة من غزله ، حتى إذا رأى عطف ابن عوف شكا له الخليفة وأنه أهدر دمه ، فيقول له ابن عوف أتريد أن أكون شفيعاً لك عند الخليفة وأنه أهدر دمه ، فيقول له ابن عوف أتريد أن أكون شفيعاً لك عند الخليفة ؟ فيجيبه لا ، بل عند ليلى ، ويتعده ابن عوف أن يسيرا إليها وإلى أهلها فى الصباح .

وفى الفصل الثالث نرى الأمير مقبلا مع قيس وراويته على قبيلة ليلى، وقد

بلغهم نبؤه ، فيتلقوبهم مدجمَّجين بالسلاح ، ويحاول الأمير أن يترضَّاهم ، وتقوم مناظرة واسعة بين شباب الحى ، وخاصة بين منازل خصم قيس فى ليلى وفتى كان يعطف على قيس يسمى بشرا . ويدافع بشر ، ولكن منازلا يغلبه بفصاحته وحيلته، ويبدو أن القوم يأخذون صَفَّه ، إذ يُظهر لهم أنه إنما يذود عن حُرمات العرب، وعن سُنَّة معظمة من قديم الحقب ، هى أنَّ مَن عشق فهتك بعشقه وغزله معشوقته أصبَّح واجباً أن تطرده القبيلة ، بل أن تهدر دمه . ويخلو الأمير بالمهدى ألى ليلى ويحاول أن يقنعه ، فيقول له : بل أقنع ليلى وانظر رأيها . ويلجأ إلى ليلى ، فتنصر التقاليد وترعى العادات القديمة ، وترفض عشيقها . وفى أثناء ذلك كان ورد الثقلي قد جاء لحطبتها، فتطلبه وترضى به زوجاً ، وبذلك يُقضَى على شفاعة ابن عوف وأمل قيس .

وننتقل إلى الفصل الرابع حيث نرى قيساً هائماً بصاحبته يريد أن يصل إلى دارها فى تُقيف ، فيضل الطريق ، ويقع فى قرية من قرى الجن ، ويسمعهم يتحاورون حواراً كلهدعابة. وفيه يصورون علاقهم بالإنسوما بين الطرفين من عداوة قديمة ، حتى أنبياء الإنس يعادونهم . فسليان قد وضع قبيلا منهم تحت الماء وسلتَط عليهم الطلاسم ، ووضع قبيلا ثانياً فى جوف القماقم . ويعرض الشياطين فى أثناء عليهم الطلاسم ، ووضع قبيلا ثانياً فى جوف القماقم . ويعرض الشياطين فى أثناء ذلك لفكرة وحيهم بالشعر إلى الشعراء، ويذكر لهم الأموى شيطان أقيس صاحبة وأنه الذى يوحى إليه بما يقول ، وأنه يُجريه فى خاطره ، ويقذف به فى فكره ، شيطانه ينشده بعض شعره ، ويعرفين أن يعرف هذا الشعر أسخص ، وهو متيطانه ينشده بعض شعره ، ويعرفين أن يعرف هذا الشعر أنحص ، وهو فيقوله سأمنع عنك وحيى وجرَّب أن تقول شعراً. ويحاول قيس فلا يقول إلا نثراً ، فيقوله سأمنع عنك وحيى وجرَّب أن تقول شعراً. ويحاول قيس فلا يقول إلا نثراً فيعترف بصاحبه ، ويسأله عن دار ليلى ، فيصف له الطريق . ويصل إلى دارها فيعترف بصاحبه ، ويسأله عن دار ليلى ، فيصف له الطريق . ويصل إلى دارها فيعترف بصاحبه ، ويسأله عن دار ليلى ، فيصف له الطريق . ويصل إلى دارها فيعترف بصاحبه ، ويسأله عن دار ليلى ، فيصف له الطريق . ويصل إلى دارها فيعترف بصاحبه ، ويسأله عن دار ليلى ، فيصف له الطريق . ويصل إلى دارها فيعترف لمامها بزوجها «ورد » فيذكر له كيف يجلّها ويقدسها كأنها مخر ميثرف لمامها بزوجها «ورد » فيذكر له كيف يجلّها ويقدسها كأنها مخر تعترف له فيه بأنه حبيب القلب ، وتشكو له عشقها وضاً ها حق لتفصح قائلة :

ونحن اليوم في بَيْتٍ على ضدَّين مُنْضَمٌّ هو السجنُ وقد لا ينطوى السجنُ على ظلم هو القبرُ حَوَى مَيْتَيْنِ جارَيْنِ على الرغم

ويطلب إليها أن تهجر دار الزوجية وتتبعه فى الفلوات ، فتنفر منه ، وتردّه ، وتذكر له الضمير وحق الزوج، وأنه ينبغى أن ترعى عهده ، فيغضب ويمضى ، وقد عاد إليه جنونه . وتتحدث ليلى مع مولاتها عـفراء، وتشكو لها حبها العُدُرِيَّ وعلَّتها منه ، وتقول :

علَّةُ البِيد من قديم وداءً ضاع فيه الرُّقَى وحارَ المفَدِّي

و يُتَسْبُلُزوجها « وَرَدْ » وتحدَّثه عن مرضها وأنها أصبحت لا تشتهى الطعام، وتسهر طول الليل لا تنام . وتعترف بأنها يائسة وأن أملا لا يراودها ، فالقدر بالمرصاد لها ولعاشقها يشن عليهما حرباً قاسية لا رحمة فيها .

وفى الفصل الحامس نرى القوم يسوّون القبر على ليلى وأبوها وزوجها يستقبلان العزاء، بل يعزى الناس الأب ويمرون على «ورد»مروراً كأنهم يستشعرون الآن عطفاً على قيس بعد أن غضبوا عليه، فينفرون من «ورد» وينز وون وجوههم عنه. وينفد الغريض نائح المدينة المشهور ، ومعه شاعر ، وكأنه جاء فى الساعة الغريض نائح المدينة المشهور ، ومعه شاعر ، وكأنه جاء فى الساعة فلك يتغننى الغريض بأنشودة وادى الموت ، وسرعان ما يأتى قيس ومعه زياد ذلك يتغننى الغريض بأنشودة وادى الموت ، وسرعان ما يأتى قيس ومعه زياد راويته ، ويلتقيان ببشر فيخبره بالفاجعة . فيرى قيس نفسه على القبر ويبكى معشوقته ، ويظهر له شيطانه ، يريد أن يردًه إلى البوادى، فلا يستمع إليه ، وما يزال فى بكائه . ويقبل عليه راويته، كما يقبل ابن ذريح ، وهو يندب صاحبته ونفسه ندباً حارًا، ويظل حتى يسمع صوتاً ضيئلايناديه، هو صوت ليلى الذى يعرفه ، فيقول لها : لَبَنَيْكَ بالروح والحسم ، ويحتضر ، وهو يقول : لم تمت ليلى ولا المجنون مات . وواضح أن البناء المسرحى لهذه القصة 'أحكم َ وضُبط إلى أبعد حدود الإحكام والضبط . فالصراع يبدأ منذ الفصل الأول ، وما تزال الأحداث والأقوال تنمو به ، وتهض . وقد صُوَّرت الشخصيات أبدع تصوير ، إما بأقوالها ، وإما بالأقوال التى تجرى على لسان غيرها . وليس فى التصميم تفكك ، ولا انهيار ، فالأقوال والأفعال ، والحركة والحوار ، كل ذلك يمتد ُ كأنه خيط متصل ، له أول واضح وخاتمة واضحة .

ولم يَسَبَّن شوقى مسرحيته من مواد خيالية، وإنما بناها من الأساطير العربية التى أ ليَّفت فى القرنين الثانى والثالث عن الحب العذرى الذى شاع فى بادية نجد بين بنى عامر وغيرهم من الأحياء والقبائل فى أثناء العصر الأموى ، وهو حب كان يقوم على الطهر والعفاف وأن لا ينال المحب غايته ، بل يظل مفتوناً بصاحبته معلقاً بها ، محروماً منها ومن لقائها .

ومن أشهر هؤلاء المحبين قيس بن الملوّح، وقصته التي رواها صاحب الأغانى ، مى التي استعان بها شوقى في تكوين هذه المسرحية . فنحن نراه في الأغانى يحب ليلى ويتغنى بها ، فتضيق قبيلته به ، وتمنعه من زواجها، فيلح بغزكه ، ويستمر في شكوى حبه ، فترفع القبيلة أمره إلى السلطان ، فيهدر دمه ، حينئذ يهم على وجهه ، وتصيبه لوثة من الجنون . وليس هذا كل ما نجده في الأغانى ، فنحن نجد أخباراً أخرى عن حبه لليلى وهما ناشئان يتبعان الأغانم ، وهما أيضاً متحابان يتقابلان ويلتقيان . ويتعلل قيس بعلل مختلفة للقائها ، فيذهب مرة في طلب نار منها ، فتحرقه النار على نحو ماصورَّ شوقى ذلك فى مسرحيته . وكان من المعجبينَ بقيس وشعره عمر بن عبد الرحمن بن عوف والى صدقات بنى أن يشفع له عند ليلى وقومها ، فذهب معه شفيعاً ، ولكن قومها رفضوا شفاعته ، فانصرف ابن عوف خائباً ، وانصرف قيس مجنوناً ، تعاوده نوبات من الإغانه ولا يُسْنَالُ عن شىء فيجيب إلا أن يُذ كمر له اسم ليلى ، فيثوب إلى عان يشفع له عند ليلى وقومها ، فذهب معه شفيعاً ، ولكن قومها رفضوا شفاعته ، فانصرف ابن عوف خائباً ، وانصرف قيس مجنوناً ، تعاوده نوبات من الإغانه من المون ابن عوف الخابي . ويصادف أن لتى قيساً قبل استحكام جنونه ، فسأله أن يشفع له عند ليلى وقومها ، فذهب معه شفيعاً ، ولكن قومها رفضوا شفاعته ، عانصرف ابن عوف خائباً ، وانصرف قيس مجنوناً ، تعاوده نوبات من الإغام عنه ، ولا يُسأنالُ عن شيء فيجيب إلا أن ينُذ كمر له اسم ليلى ، فيثوب إليه عقله . ويحدث أن يقرب من الحى ، فيلتتى ببعض الصبية أو بعض الأحداث ، وينشدهم شعره وغزله ، ويجرى هامماً على وجهه فى البوادى والقفار ، لا يلتى من الناس إلا راويته زياداً ، ويعيش مع الوحش والظباء . ويحاول أبوه أن يرد إليه عقله ، فيأخذه إلى الحج ، لعل الله أن يزيل عنه هذا البلاء ، فيتعلق قيس بأستار الكعبة ، ويطلب من ربه أن يزيده حبًّا وكلفاً بصاحبته . ثم يهيم فى البادية مع الوحش ، وفى بعض الروايات أنه تبع ليلى بعد زواجها ، فلقيها على مرأى من زوجها ، وشكا لها حبه وسقمه وعشقه .

وكل ذلك كان مادة طريفة لشوقى ستَوَّى منها مسرحيته، وكان خيراً له لو أنه لم يحاول مزج هذه المادة البدوية التى تبدو فيها واضحة روحُ الأسطورة بمادة أخرى عتصرية .

ومن الأشياء العصرية التي دخلت في المسرحية ، ولم تكن معروفة بين البدو حينئذ ما نراه في أول منظر من مناظرها ، إذ نشاهد ليلي تخرج من خبائها ليلا ، ويتدُّها في يد ابن ذرّيح الوافد اليثربي ، وتقدَّمه إلى صواحبها . ولمَ يكن شيء من ذلك يجرى في البادية ، إنما كان يأتي الوافد أو الضيف ليلا، تهديه النيران الموقدة ، وتنبحه الكلاب ، فيستيقظ الحي ، ويقبل عليه من يريده ويكرمه .

تلك عادتهم ، أما شوقى فأدخل ابن ذريح إلى دار المهدى أو خيبائه كما يدخل الضيوف فى العصر الحاضر ، إذ يُستَقَسْبَلُ الضيف ، ثم يقدَّم إلى الحاضرين ، ومن الغريب أن الذى يقدِّمه ليس رَبَّ البيت وإنما ابنته ، على نحو ما تُقدِّم فى عصرنا الضيف إلى الناس سيدة ُ البيت أو رَبَّتُه .

وليس هذا كل ما نجده فى المسرحية من موافقات عصرية ، فنحن نجد ابن ذرّيح يفد ليخطب ليلى إلى قيس، فلا يخطبها من أبيها على عادة العرب وعلى عادتنا نحن فى القرن الماضى ، بل يخطبها من نفسها مباشرة كما قد نصنع أحياناً فى عصرنا ، بل حتى لا نصنعه ، إنما يصنعه الأوربيون . ولم يلاحظ شوقى ذلك أو لعله لاحظه ، ورأى أن يصنعه متأثراً ببعض القصص أو ببعض المسرحيات الأوربية . فالمسرحية عربية وتُرَدُ إلى أساطير عربية. الكن فيها تأثيرات أوربية لافى هذه الجوانب العصرية فحسب ، بل أيضاً فى بعض فصولها وفى بعض مشاهدها فقرية الجن والشياطين فى الفصل الرابع ، وإن لاحظنا فيها تأثراً بفكرة العرب القديمة عن شياطين الشعراء ، وكذلك بالقصص الكثير عن الجن فى ألف ليلة وليلة ، وأيضاً بالقصص الدينى المعروف عن سليان وجنبًه وتسخيرهم وتعذيب الأشرار منهم بالطلاسم والقاقم ، إن لاحظنا ذلك كله فينبغى أن نلاحظ بجانبه شيوعهم وظهورهم فى مسرحيات شكسبير ، وخاصة الجنيات ، وكأنما يقلد شوقى فى ذلك شكسبير وغيره من شعراء الغرب وأدبائه .

وبدا فى هذه المسرحية العنصر الفكاهى بأقوى مما كان فى المسرحيات السابقة ، بل إنه ليأخذ شكل تيار ، تظهر مياهه فى غير فصل ، وهو لا يجرى فكاهة مطحية ، وإنما يجرى دعابة ، وتتراءى هذه الدعابة منذ المنظر الأول فى مجلس السَّمر ، إذ تتحدث ليلى فتتضاحك صواحبها ، ويقلن :

> لیلی علی دین قَیْسٍ فحیث مال تمیلُ وکلُّ ما سرَّ قَیساً فعند لیلی جمیلُ

وما يزلن يتطارحن هذه الدعابة ، فإذا ذكرَت ليلى عفواً قيساً وجرى على لسانها قُلُنْ : خدَرت رجلها ونحو ذلك مما نجده فى المنظر الأول، وخاصة حين ينشد بشر شعراً يقول فيه إنه قتل ذئباً رآه يأكل ظبياً ، فتفضحه ليلى ، وتقول إن الشعر لقيس وليس لبشر . ويهبط التيار أو يتلاشى فى الفصل الثانى ، ثم يعود فى الفصل الثالث حين يخطب منازل ، ويردد : اصغوا لى إذن ثم ظنوا كيف شئم بى الظنون، ويمدح قيساً، والجمهور أو القارئ يعرف كذبه ، فإنه خصم قيس فى ليلى . وكل ذلك لا يثير القهقهة ، ولكنه يثير الابتسام . ويشتد الابتسام ، وقد ينقلب ضحكاً فى الفصل الرابع فى قرية الجين ً ، إذ يتحدثون عن علاقاتهم بالناس ، فيقول قائلهم :

لنا وما لنا صُوَرْ نرى ونسمع البشَرْ

نقول حين نصطدم بسادة أو بخدم صمم صمم صمم صمم العمى على على على على

وتجرى على ألسنتهم دعابات مختلفة ، وخاصة حين يصورون عداوة الإنس لهم . ويقترب منهم قيس فيسأل أحدهم : بنى الجن اسمعوا أبكم زكام ؟ فيسأله آخر : ولم ؟ فيقول : نستست لعمركم الجواء ، ويسأل ثالث : وما فى الجو، فيجيبه الأول : ريح آدمى ، ففيه نتانة وله ذكاء :

إِذَا البَشريّ مَرَّ علىَّ يوماً فقد مرَّت عليَّ الخُنْفساءُ

ولعل فى ذلك ما يدل دلالة واضحة على أن العنصر الفكاهى اتسع فى هذه المسرحية بالقياس إلى المسرحية السابقة ، فقد كان هناك سطحيًّا ، لا يكاد يمس داخلا ولا جوهراً ، أما هنا ففيه هذه الفكاهة الخفيفة والدعابة الرقيقة ، التى تعبَّر عن صفاء نفس ودقة حس .

وإذا كان العنصر الفكاهى انقلب تيساراً فى هسده المسرحية فإن التيار الحلتى استمر متدفقاً ، وأتيح لشوقى أن يزيد فى تدفقه عن طريق بطلة المسرحية ليسلى ، فقد جعلها تحب حبًّا عذرينًّا بريئمًا ، لم تدنسه أىَّ لذات حسية، كما جعلها تحافظ على الواجب من تقاليد القبيلة وترعى حق الأبوة وحق الزوجية، وترجع إلى ضميرها فيها تقول وتفعل، وإنها لتموت محبة لقيس ومحترمة لزوجها، لم تفرَّط فى عِرْضها وشر فها ولا فى كرامة التقاليد.

وانتهز شوق فرصة البيئة الإسلامية التي كانت مهداً لحب قيس وليلي ، فأدخل اسم الحسين وموكبه في المسرحية ، ليستهدف ذكر الرسول الكريم ، وليُد خل عنصر الدين والعاطفة الدينية ، حتى لاتكون عاطفة الحب ولاعاطفة العروبة وحدهما في المسرحية ، بل تشركهما العاطفة الإسلامية ، وإنه ليقول :

الحذار الحذار من غضب الل مومن سُخْطه الحذار الحذارا

وفى أثناء ذلك ووراءه يعتد <sup>1</sup> شوقى بالكرم و بمعان خلقية مختلفة . ولم تكن الحوادث فى المسرحية تؤهل على نحو ما رأينا فى مسرحية مصرع كليوباترا لحكم كثيرة ، ومع ذلك لايزال شوقى يستخرج العبرة والعظة فى كل ما يعرض أمامه من علاقات الناس ومن أقوالهم وأفعالهم ، على نحو ما نجد فى قوله : قدَّرتُ أَشياءً وقدِّر غيرها حَظٌ يَخُطُّ مصاير الإِنسانِ وقوله : وما ضرَّ الورودَ وما عليها إذا المزكوم لم يطعم شَذاها وقوله :

وكم مَنْ سقيتَ بشَهْدِ الودادِ فلم يَجْزِ إلا بصاب الإِبَرْ ولكن على كل حال لا تكثر مثل هذه الحكم فى المسرحية ، لأن جوها لم يكن يحتملها ، فلم يتوسع فيها شوقى ، بل ظل فى الحدود المحتملة .

وأهم تيار فى المسرحية هو التيار الغنائى ، فلا يزال شوقى فى هذه المسرحية يؤهل لمواقف الغناء والتلحين ، بل لعل هذه المسرحية تصلح أكثر مما سبقها لهذه المواقف . ولا يزال شوقى ينتهز لها الفرص ، فنجد فى الفصل الثانى صَفَيَّين من الأحداث ، يتغى أحدهما بمديح قيس ، ويتغنى الثانى بدمه ، وتمرُّ قافلتان بقيس ، ومعهما الحُداة يحدون وينشدون . ونستقبل فى الفصل الحامس الغريض مغنى الحجاز ونائحه المشهور ، فيتغنى وسط مقابر بنى عامر ، وقد ماتت ليلى ، بغناء حزين يبدؤه بقوله :

وادىَ الموت سلامُ وسقَى القـــاعَ غمامُ

ومعنى ذلك أن شوقى لا يزال كما عهدناه ممثلا ومغنياً ، فهو لا يريد أن يمثل فحسب ، بل يريد أن يغنى أيضاً ، وأن يشرك مع التمثيل التلحين . وقد ذهب يكثر من الصور الشعرية ، تارة يبتكرها ابتكاراً ، وتارة يوليَّدها من الصور القديمة ، وقد تغنَّى قيس طويلا، كما يقول الرواة، بالظباء وأنها تشبه صاحبته، أما شوقى فيقول على لسانه لليلي :

حَبَّبَ البِيدَ أَنَّها بكِ مصبوغةُ فكل صور البيد الجميلة تشبه ليلي ، بل إنها تصبغها من حولها بأصباغ جمالها وألوانه ، ويقول في الحياة والموت :

وهل نحن إلا على حُفْرَةِ هِيَ الأَرضِ أَو هي قَبْرُ البشر محجَّبَةً بغرور الحيـــاةِ يراها إذا غَرْغرَ المحتضَر<sup>(١)</sup> وتكثر مثل هذه الصور في المسرحية ، إذ كان شوقي مصوِّراً على الرغم من أن المسرحية وجدانية ، وأنها لا تحتمل التصوير ، ومع ذلك لا تزال تلمع على أشعارها هذه الخيالات . ومن أجملها وأبرعها تلك الصور التي رسم فيها الجن والشياطين ، إذ يقول على لسان قيس :

> تلك من الجن لعمرى شِرْذِمَهْ وهـذه خيلهمُ المسوَّمَة نعامَةُ كالفرَس المطهَّمَةُ وأَرْنَبٌ مُسْرَجـةٌ ومُلْجَمَة وقُنفُذٌ وظَبِيَةٌ وشَيْهَمهُ

يا عجبـا كلَّ العجَبْ الجنَّ مَى عن كَتُبْ سودٌ دقاقٌ في العيمو ن كالدُّخان في الحطَبْ يخـرج من أفواههـا ومن عيونهـا اللهَبْ مِنْ كل مَنْ جالَ بِقَرْ نَبِهِ وصالَ بِالذَنَبِ وكأن شوقى يريد أن يحتفظ لنفسه في مسرحية الحب الخالص. مسرحية قيس وليلي ، بخصائصه الشعرية من حيث روعة التصوير ودقته .

(١) المحتضر : من دنامو ته. غرغر : تر ددت روحه في حلقه. (٢) شيهمة : قنفذ له شوك طويل.

الصور

و خفيت فى هذه المسرحية نزعة التطويل الى كان يلجأ إليها المتحدثون أحياناً فى مسرحية مصرع كليوباترا ، كما خفيت مواقف الكلام المجرد على نحو ما شاهدنا فى موقنى أنطونيو وكليوباترا قبيل انتحارهما ، إذ أنشدا قصيدتين طويلتين عرضنا لها آنفاً . وربما كان الموقف الذى يشبه موقفيهما فى هذه المسرحية موقف الشاعر الذى جاء مع الغريض للبحث عن قيس ، فإنهما حين ألماً بمقابر بنى عامر أنشد الشاعر قصيدة طويلة كأنها رثاء لميت ، وهو رثاء أطال فيه بدون داع . ولا شك أنه آذى الحركة المسرحية

والمسرحية كلها نُظمت كما نظمت المسرحيات السابقة على أوزان وقواف مختلفة، ولكنا نلاحظ أنه استخدم الأوزان القصار ،وقد أعطى ذلك المسرحية كميات موسيقية كثيرة، وجعلها تتناسب مع الحوار، إذ الحوار المسرحى يميل إلى الإيجاز، والسؤال والإجابة بالشطر القصير خير من السؤال والإجابة بالشطر الطويل لأنه أكثر إيجازاً وتركيزاً.

ومما يلاحظ فى وضوح أن شوقى أفاد فى هذه المسرحية من الشعر العدر رى الذى قرأه فى الأغانى لقيس ولغيره من العذريين فوائد كثيرة ، فقد تأثر أساليبهم وأشعارهم ، وتأثر روحهم وعواطفهم ، وعرض علينا ذلك عرضاً رائعاً فى مسرحيته . ومعنى ذلك أن شوقى لم يُفد فى مسرحية مجنون ليلى من القصص العذرى فحسب ، بل أفاد أيضاً من شعر العذريين وتمثلهم ، وقد أكثر من الاقتباس عن مجنون ليلى وعن غيره منهم ، اقتبس بعض الأبيات ولم يكتف بذلك بل عاش فى نفس كل الأشعار العذرية المبثوتة فى الأغانى ، ثم طلّع علينا بمسرحيته شاعراً عذريناً لعل اللغة العربية لم تظفر به فى أى عصر من عصورها . أما فى الأندلس وفى بغداد فقليا عرفوا شيئاً من هذه العذرية ، وأما فى مصر فعرفوا شيئاً مها ، ولكنهم لم يبلغوا مبلغ شوقى لأنه لم يكن لهم شاعريته ولم يكونوا المنظ منها ، ولكنهم لم يبلغوا مبلغ شوقى لأنه لم يكن لهم شاعريته ولم يكونوا مستظ منها ، ولكنهم لم يبلغوا مبلغ شوقى لأنه لم يكن لهم شاعريته ولم يكونوا يستطيعون أن يعلقوا حيث يحلق فى أجواء الفن والشعر العليا ، ولنستمع إلى هذه القطعة التى لا يزال يغنيها عبد الوهاب والتى نظمها شوقى على لسان قيس حين مع شخصاً يتغنى بليلى : نَشْوَانُ فى جَنبات الصَّدْرِ عِرْبيدُ ليلى ! مناد دعا ليلى فخفٌّ له وهل ترنَّم في المزمسار داوُودُ ليلى! انظروا البيدَ هل مادت بـآهلها ليلى ! نداءً بليلى رنَّ في أذنى سحرٌ لعمرى له في السمع ترديدُ كما تردَّدُ في الأَيْك الأَغاريد لیلی تردد فی سمعی وفی خلَّ دِی هل المنادون أهلوها وإخوتُها أَم المنسادون عُشَّاقٌ مَعاميدُ جبالُ نَجْدٍ لهم صَوْتاً ولا البِيدُ إِن يَشركونى في ليلي فلا رَجعَت أَغير ليلايَ نادَوْا أَم مها هتفوا فداء ليلى الليالى الخُرَّدُ الغيدُ وثاب ما صرَعَتْ منى العناقيدُ إذا سمعتُ اسم ليلى تُبْت من خَبَلى كسا النداء اسمها حسناً وحبَّبَهُ حتى كأَنَّ اسمها البشرَى أو العبدُ لا الحيُّ نادوا على ليلي ولا نُودوا ليلى ! لعلىَ مجنونٌ يخيَّلُ لى

فالقصة العذرية القديمة لم تلهم شوقى حوادث مسرحيته فقط ، بل ألهمته أشعاره العذرية أيضاً، وكأنما انساب فيه نفس المعين العذرى الذى كان ينساب فى قيس وغيره من العذريين ، وهو انسياب جعل تصويره للحب فى هذه المسرحية يرتفع آماداًبعيدة فوق تصويره له فى شعره الغنائى الحالص ، إذ يزخر بالحنين والصبابة والشوق واللهفة . وهذه قطعة أخرى غناها حديثاً محمد عبد الوهاب ، فشاعت على ألسنة المصريين ، وفيها يخاطب قيسٌ جَبَرَ التَّوْباد المطل على مضارب بنى عامر ، يقول :

جَبَلَ التوْباد ! حَياك الحَيَا وسَقى اللهُ صِبَانا ورعَى فيك ناغَيْنا الْهوَى فى مهدهِ ورَضَعناهُ فكنتَ المُرْضِعَا وحَدَوْنا الشمسَ فى مغربها وبكَرْنا فسبقنـــا المطلعا

|                                                                             | ۲٤ •                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|
| ورعينا غنمَ الأَهلِ مَعا                                                    | وعلى سَفحك عِشْنا زمناً               |
| لشبابينـــا وكانت مَرْتَعَا                                                 | هذه الرَّبوة كانت ملعباً              |
| وانْتُنَبِّنا ﴿ فَمَحَوْنَا الأَرَبُعَا                                     | كم بَنَّينا من حصَّاها أَرْبُعاً      |
| تحفظ الربح ولا الرمل وتمى                                                   | وخَطَطْنا في نَقا الرَّمْلِ فلم       |
| لم تزد عن أمس إلا إصْبَعًا                                                  | لم تزل ليلى بعيني طِفْلَةً            |
| هاجبى الشوق أبتأنتسمَعًا                                                    | ما لأحجارك صُمًّا كلمـــا             |
| فأَبَت أيامُه أَنْ تَرْجِعــا                                               | كلما جئتُكَ راجعتُ الصِّبا            |
| وتهـــون الأرض إلا موضعا                                                    | قد يهون العمر إلا ساعةً               |
| ليمثَّل وليغنَّى في الوقت نفسه ، وليس                                       | وهذا شعر فى الحقيقة نُنظم             |
| سعة فى العاطفة وكأنما شوقى يعتصر به                                         |                                       |
| قلوب سامعيه ونظَّارته وأفئدتهم اعتصاراً . وتجرى هذه الروح في المسرحية كلها، |                                       |
| ناء ندب قیس لمعشوقته ،حبی تمس أوتار                                         | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · |
| القلوب وأعصاب العيون مسَسًّا عنيفاً ، واسمعتْه يقول حين انتهى إلى فبرها :   |                                       |
| ودلٌ على نفسه الموضِعُ                                                      | عرفت القبورَ بِعَرْف الرياح           |
| ا إلى القبر من نفسها تُدفَعُ                                                | كَتْكَلَّى تَلَمَّسُ قَبْرَ ابْنَه    |
| في وليلى الخيسالُ الذي أَتْبَعُ                                             | هداها خيالُ ابنها فاهتدت              |
| ۲ تجیب ولیلای لا تَسْمَعُ                                                   | لنا الله يا قلب ! ليلاك لا            |
| نَهُ بِ يَا قَلْبُ أَنَّا بِهَا نُفْجَع                                     | فُجِعْنا بِلَيْلَى ولم نِكْ نَحْمَ    |
| ويُقْتَرب منالقبر باكياًملتاعاً ،ويُكَبُّ بوجهه على حجر من أحجاره ، وينشد : |                                       |

أَعِنِيٌ هذا مكانُ البكاءِ وهذا مُسيلُكِ يا أَدْمُعُ

هذا جسمُ ليلى هذا رسْمُها هذا رَمَق فى الذّرَى المودَعُ هذا فم ليلى الزَّكَى الضَّحوكُ يكاد وراءَ البِلى يلمَعُ هذا سِحْرُ جَفْن عفاه الترابُ وكان الرُّقَى فيه لا تُنْفَعُ هذا من شبابى كتابٌ طواهُ وليس بنــاشره البَلْفَعُ هذا من شبابى كتابٌ طواهُ وليس بنــاشره البَلْفَعُ هذا من شبابى كتابٌ طواهُ وليس بنــاشره المُمْتِعُ هذا من شبابى كتابٌ طواهُ وليس بنــاشره المُمْتِعُ منا الحادثات هذا الأَمل الحد قُ يا ليْلَ والأَلْم المُمْتِعُ طريدَ الحبـاة أَلا تَسْتَقِرُ أَلا تستريح ألا تَهْجَعُ بلى قد بلغْتَ إلى مَفْزَع وهذا الترابُ هو المَفْزَعُ وهذا الترابُ هو المَفْزَع ويمرُّ به ظبى سارح فيتأمله ويناجيه ، ويقول فى أثناء مناجاته مخاطباً للقاع الذى طالما وقف فيه ينتظر وعداً من صاحبته ، أو صَباً تحمل شذاها :

| قبری وقُمْ فی مأْتمی یا قاعُ        | ياقاعُ كنْ نَعْشىوكنْ كَفَىوكنْ    |
|-------------------------------------|------------------------------------|
| مَيْتاً بِأَسرابِ الظِّباءِ يُشَاعُ | واجمع لتشييعى الظِّباء ومَنْ رَأَى |
| لاالأَهْلُ من حولى ولا الأُتباع     | أَتُرىأَموت كماحييتُ مُشَرَّدًا    |
| حولى هنلك ولا الظِّباءُ رِتَاعُ     | وأبيت وحدى لاالوحوش أوانس          |

وما يزال قيس فى مثل هذا الشعر ، وكأنه ينسج فيه نفسه وعواطفه وحبه ، بل كأنه ينسج النبضات الأخيرة من قلبه. والحق أن شوقى وُفِّق فى هذه المسرحية إلى أبعد الغايات الشعرية التى يستطيعها شاعر درامى يعبِّر عن العواطف العذرية الفسيحة وما يُطوِّى فيها من شجن وحزن . ولا أظن شخصاً يقرؤها مهما قسا فؤاده إلا ويتفطَّر قلبه ألماً على العاشقين . ولا شك فى أن هذه المسرحية خير مسرحياته استعداداً للغناء والموسيقى ، ولو أن لنا موسيقى عربية كالموسيقى الغربية تحتمل التمثيل الغنائى وتضطلع به لكانت هذه المسرحية أروع وأبدع ما يقداً لتلك الموسيقى . وقد أدخل محمد عبد الوهاب مشهداً من مشاهدها فى شريط من أشرطة الحيالة (السيما) ، وصاغه فى شكل « أو پريت » فنفح شريطه نفحة نجاح رائعة . وحبذا لو تعاون الموسيقيون المعاصرون على إخراج المسرحية كلها فى تمثيل غنائى، واستطاعوا أن ينهضوا بما تتطلب من موسيقى ، إذن لكسب تمثيلنا وكسبت موسيقانا كسباً عظيماً .

عنترة

ألَّف شوقى مأساة عربية أخرى منظومة ، هى «عنترة» وكأن نجاحه فى المأساة السابقة أغراه أن يبحث عن موضوع عربى جديد لمأساة يكون عمادها ، كما فى مجنون ليلى ، الحب والصراع بينه وبين التقاليد العربية.

ولم تخرج هذه المأساة فى حياة شوقى ، وإنما خرجت بعد وفاته بنحو شهر ، ومحورها عنترة البطل العربى الذى اشتهر فى العصر الجاهلى ، وكان ابناً لجارية حبشيَّة من سيد من سادات عبس يسمى شكرًاداً . وكان من عادات العرب حينئذ أن لا ينسبوا إليهم أبناءهم من الجوارى الأجنبيات ، وأن يجعلوهم عبيداً لهم وبين الأرقاء ، مهما سوّدتهم أعمالهم . وهكذا كان أبو عنترة ، وتصادف أن كان عنترة بطلا، وأحبَّ عَبَلْلة ابنة عمه مالك ، وأحبته لبطولته ولفصاحته، إذ كان شاعراً بارعاً. وقامت المشكلة فهل يزوَّج مالك بنته من العبد عنترة ؟ أما هو فيأبى ذلك ، وأما هى فتريده . ويلُحقُ شداد ابنه به لفروسيته وبطولته ، وينتصر عنترة على عمه فى حبه .

من هذه القصة التي نجدها في الأغاني وفي كتب الأدب والتي تطورت في صورة شعبية معروفة أخذ شوقى الإطار ووضع فيه أربعة فصول لمسرحيته . وفي الفصل الأول نرى عنترة يذكر حبه وقسوة عمه ، كما نرى عبلة وفتيات يملأن جرارهن من عين بجانب مضارب القبيلة ، ونرى شابتًا عامريتًا يسمى صخرًا يُخلط بعبلة وصواحبها ، ويحاول أن يحمل على عنترة وشجاعته ، فيذكر لونه وما يسربل وجهه من السواد . وتدافع عبلة عن لَمَيْتْ الَّشَرَى وجلمودالَّصفَا، وتُظهر حبها له ، وتتضاحك مع الفتيات من صخر ومن جُبْنه . ونتقدم فإذا غارة على القبيلة ، ويستثير شداد ابنه عنترة ، فلا يثور ، حتى يدعوه أبوه بابن شداد، ويَعددَهُ أن ينسبه إليه، بالضبط كما فى أصل القصة. ويتهيأ للنزال ويعرف أن عبلة سَببيت ، ويسمع نداءها له وهُتافها به ، فيلبيًها قائلا :

> يا عَبْلَةَ القَلْبِ لا تُرَاعى لَبَّيكِ بالروح بالحياةِ تأَمَّلى غَضْبَتى تَرَيْهَا كَغَضْبَة الَّليثِ للَّباقِ يا سَرقَهْ يا فَسَقَهْ الليثُ جَا من يَختلِسْ حَبْلَ مَسَدْ فـــوَيْلَــهُ مِنِ الأَسَدْ

وتُمُرَدُ الحُمُرَمُ إلى الْحِمَى، ويفرُّ القوم إلا شجاعاً منهم، فيصدمه عنترة ويُرديه . ويتحول المنظر إلى حوار بين عنترة وعبلة ويبثُّها حبه ، وتسقيه لبناً وتمراً ، ويشكو لها أباها وكيف يتَزْوى وجهه عنه ، حتى ليكاد يسلَّ السيف حين يجيئه . وتسأله عاشقته أن يهب لها ذنبه ، وتناوله التمر بفيها ، فيهتف :

عَبْسُ اشهدوا عبلةُ قد قامت تزقُّ عَنْــتَرَهُ كما تزقُّ فَرْخَهَــا على الغصون القُبَّرَهُ

ويحكى لها مخاطراته فى الصحراء ، ويُريها أفرُخَ نَسَسْ صادها وشبولا ثلاثة ، قتل أباها وفرت أمها ، بل لقد عفا عنها لأنها أنثى صعيفة القوى . وما يزال بها حتى تكشف عن هُيامها به، وتقول :

وَدِدْتُ أَنِى صَدَفٌ وأَنتَ فيه جَوْهَرَهُ فى زاخر لم يَدْر بع لُه الغائصون خـــبرَهْ

وموضع لم يَسْمَع ال فُلْكُ بهِ ولم يَرَهُ

ويجيبهابأنه يَـفَـديهابنفسه وبأمهوأبيه،وبعـَبِسْونجد،بل بملكالعرب . وعلى هذا النحو ينهى الفصل وقد عرفنا أوصاف الشخوص المختلفين ، وعرفنا حبَّ عنترة وعبلة ، وعرفنا شجاعته ، واتضح الصراع ، فأبوها لا يريده صهراً وتريده الفتاة ، بل تحبه وتهم بحبه .

ونمضى إلى الفصل الثانى ، فنرى صخراً الذى شاهدناه فى أول الفصل السابق مع الفتيات العبسيات يتقدم مع وفد من قبيلته بنى عامر ، لا لخطبة «ناجية »الفتاة العبسية التى تحبه ، وإنما لخطبة عبَّلة . ويقد مه الوفد لأبى عبلة ، ويشى عليه غير واحد ثناء يضحكنا ، إذ يصفونه بالشجاعة وقد عرفنا فيا مر جُبُنه ، ويسألون أبا عبلة ما يريد من مهرها أألف نجيبة أم ألف شاة؟ ويجيب بأنه لا يريد هجان الإبل ولا الحيل العتاق ، وإنما يريد رأس عنترة ابن أخيه . ويتراجع بعض الخاطبين إذ يرونه يطلب المستحيل وما تضيق به القبائل مجتمعة فضلا عنقبيلة عامر . ويقول واحد منهم بل إن أعياه رأس العبدفسيغرى به موالى بيته . ويطمعهم مالك ويخدمهم بنفسه إكراماً ، ويقبلون على قرصاع اللبن والتمر ،

أَلبانُ عَبْسٍ تَفْضُل الْعُقَارا وتَمْسُرُها كحلَم العذَارى

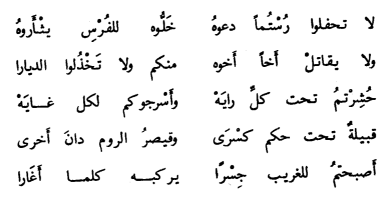
ويقومون عن الطعام، ويحتَّيونما لكاً وينصرفون. ويعرض مالك الخطبة على ابنته، ويحاول هو وابناه عمرو وزهير أن يُقنعا عبلة بصخر، فتذكر جبنه الذى تعرفه ، وتعلن أنها لن ترضى بديلا بابن عمها عنترة الجواد الشجاع . ويُقبل صخر ومعه بعض الهدايا لعبلة وفى ركابه عَبْدان جاء بهما لقتل عنترة، ويدعوهما ليرويا للك شجاعتهما وفتكهما بوحوش الصحراء ، ونراهما يتحدثان فى صورة تجعلنا نبتسم . وتُسميَع ضجة لفلول قافلة مسلوبة، تعرضت لعنترة ، فردها محطمة ، وكانت تساق لكسرى وأرض العجم بقيادة شجاع يسمى سرحان ، فقتله عنترة، وساق القافلة إلى قبيلته . وهنا نرى عبلة تلوم قومها أن يخدموا الفرس والروم وأن لا يؤلفوا لهم دولة كدولتيهما ، ونراها تتحول إلى ما يشبه جان دارك ، فهى تطعن فى الأكاسرة وتـلَـْعنَ المناذرة وخدمتهم لهم كما تلعن الغساسنة ، تقول :

إلى كم تهيمون تحت النجوم وتفترقون افتراق السُّبُلْ وليس لكم دولةً فى الوجود وتَسْحَبُكُم كالذيول الدُّوَلْ أَلمَّ على حَوْضكم قَيْصَرً وكِسْرَى على جانبيه نزل ويحكمكم تحت نير الغريب ومهمازِه الأَدْعياءُ الدُّخُل

وتتحدث عن تحرير العرب من استرقاق الفرس والروم واستعبادهم ، وتتمنى بطلايلتفحوله العرب ، يفك أعناقهم منالرق ً وذله ، وتذكر عنترة العبقرى وتحاول أن تنُقسْنع القوم به . وينُسسْمَعُ صوته ، وهو يقول : أناحامىالحمى ورب الغاب .

وعلى هذه الشاكلة ينتهى الفصل مؤكداً حب عبلة لعنترة وشجاعته وبأسه من جهة ، ومؤكداً استمرار الحاجز الذى يحول بينهما فأبوها لا يريده صهراً ، وكذلك أخواها ، ويتقدم لهم صخر يريد أن يقترن بها . ونمضى إلى الفصل الثالث ، ونرى عبلة تناجى نفسها وحبها ، ويدخل عنترة ، ويتناجى العاشقان ، وتذكر له ما سمعته عن حبَّ وغزل له بأخريات ، ويقسم لها بأن ما سمعته تلفيق وكذب وبهتان وأنه لا يزال يرعى العهد فى اليقظة وفى النوم . ويحاول العبدان أن يقتلاه ، ويحس بهما فيصيح صيحة تُرْدى أحدهما ميتاً ، ويفرُّ الثانى على وجهه خائفاً مذعوراً . ويتقدم فارس من فرسان عبس يسمى ضرغاماً إلى مالك يخطب منه ابنته ، فيطلب منه رأس عنترة مهراً لها ، فيقول معاذ الله أن أمشى إلى منَن تفديه القبائل :

كريمٌ لعمرى والكرامُ قد انقضَوْا شبجاعٌ وشجعانٌ الرجالِ قلائلُ هَزَارُ البوادى طارحَتْهُ بشَجْوِها رُباها وغنَّت فى صداه الخمائلُ ويستمر فى مديحه ومديح فضائله ، ويقول إنه فتى مِلْ مُ بُرْديه عفاف ونائل . ويهزأ به مالك ، ويتمادى ضرغام فى مديحه وأنه يأوى اليتاى والأرامل ، وأنه الذى يُرْجَى لتأليف العرب حين تختلف القبائل . ويُقْبُل عنترة ، فينسحب مالك وابنه الذى كان معه ، ويصارحه ضرغام بغايته ، ويتقدمان جيعاً إلى عبلة ، فتختار ابن عمها عنترة وتندفع إليه . وتُسمع ضجة شديدة وقعقعة سلاح وأصوات منبعثة من الحى تستغيث ، فإن جيشاً من لحم والمنادرة يتقدمه رستم بطل الفرس ، جاء ليثأر من عنترة وقومه لما سلبوا من القافلة الكسروية . ويتُقْتُلَ ضرغام فى المعركة ، ويقتل رستم ، وتتقدم عبلة أو جان دارك شوقى لتصلح وإنها لتقول :



وتُناشد ابن َعمها أن يغمد سيفه ، ولكن لحماً تطلبه ، وتأبى إلا أن توقد نار الحرب حتى تسفك دمه . وينزل إلى الميدان عنترة ، ويقتل مهم طائفة ، فيُهـْزَمُ الحمْع ، ويولون الأدبار .

وينتهى الفصل، وقد قُتُتِلَ ضرغام، وظهرت شجاعة عنترة فى تجربة جديدة زادته إلى صاحبته حبًّا إلى حب، وكأنما أصبحنا ولا مفر من أن يتم هذا الحب بالوضع الذى يريانه ، فمن كعنترة ؟ ومن يستطيع أن يقف فى سبيل حبه ورغبته ؟. وفىالفصل الرابع نرى انتصارهما يصبح حقيقة واقعة ، فقد أعدت حوادث مختلفة لهذا الانتصار ، ولم يعد هناك أى عائق يستطيع أن يقف دونه أو يصدّه . ويبدأ الفصل بمنظر فى حى بنى عامر ، حيث نجد حفلة عرس مقامة لصخر فى خيامه ، وهو يظن أنه مقترن بعبلة . ويظهر عنترة وعبلة معه ، ويعرف صخر أن صاحبته هى «ناجية » ويستسلم لرغبتها ورغبة عنترة ، ويكون العرس لهم جميعاً ، وتهتف عبلة :

قد اجتمعنا على عُرْسٍ وفى فَرَح ٍ كم من شقيقين بعد الفرقة اجتمعا

وبذلك تُختم المسرحية ، وقد محكم بناؤها التمثيلي ، ولم تبد عيوب كبيرة في هذا البناء ، وكل ما يمكن أن يقال هو أن به مناظر مكررة تلاحظ في كثرة اجتماع عنترة بعبلة . أما من حيث تمثيل الحياة العربية في العصر الجاهلي فنلاحظ هنا أيضاً ما لاحظناه في مجنون ليلي من اختلاط صخر الفتى الغريب بفتيات الحي ، لا عن طريق المصادفة على عين الماء ، ولكن عن طريق العادة ، إذ كان يكثر من لقائهن هناك ، كأن ليس للقبيلة حمى ، وكأن اختلاط الفتيات بالشباب الأجانب عن قبائلهن أمر معتاد . ونسَي شوقى نباح الكلاب في استقبال الضيوف ، بينما وضعهم مع الصباح في أول منظر للمسرحية ووضع معهم الديكة ! وحمَّل صخراً هدية إلى عبلة بها منديل وطرحة من حرير ! وما كان نساء العرب تعرف الطرَّح ، إنما كن أي يعرفن الحُمُو . وفي قتل رستم شذوذ على التاريخ ، فإن الدولة الفارسية لم تهاجم عبيساً ، ولاكان بين القبائل شذوذ على التاريخ ، فإن الدولة الفارسية لم تهاجم عبيساً ، ولاكان بين القبائل في مكان كلمة الماذرة ، وربما كان هذا خط معيني أو منظر مسرحية ووضع معهم معلم الديكة العرب تعرف الطرَّح ، إنما كن أي يعرفن الحُمُو . وفي قتل رستم مذاو على التاريخ ، فإن الدولة الفارسية لم تهاجم عبيساً ، ولاكان بين القبائل في مكان كلمة الماذرة ، وربما كان هذا خطأ مطبعيًا أو من المسرحين .

وفى رأينا أن هذه كلها أشياء تأتى على الهامش، ولا تضر البناءالمسرحى للتمثيلية من حيث هو . والحق أن هذه التمثيلية تتفوق على التمثيليتين السابقتين : قمبيز وعلى بك الكبير من حيث الشعر الحالص . وقد سيطر فيها شوقى على العنصر الفكاهى ، واستطاع أن يستخدمه فى رشاقة . ونحن نلتتى به فى الفصل لأول إذ يفصح صخر عن جُبْنه ، فتدعوه عبلة شاة ً ، وتقول له : بُسْبُسْ تعالى بسبس ، وتقول أخرى : هُسْ شاةَ عامرٍ هُسِى خُلِي كُلِي من تُرْمُسِى وبينما تعرف جُبْن صخر وأنه يطير إذا رأى عصفوراً نرى الوفد الذى جاء يخطب له عبلة من أبيها يكيل له المدح كيلا ، ويجعله أحدهم :

كلَيْثِ الغابِ إقداماً وكرَّ ا إذا اعتقل المهنَّدَ والسِّنانا

فله محالبه وزئيره ، وهو مقلمً الأظفار ، يكاد يفرّ من ظله . وتتسع الدعابة في الفصل الثاني حين يأتي صخر بعبديه ، ويعرض شجاعتهما على مالك وابنيه : زهير وعمرو ؛ ويسأل أولهما كم أسداً صدت ؟ فيجيب نحو ألف ، ويقول عمرو أفي البيد ألف ليث؟ لو قلت صدت ليثين كان يكفي ، ويسأله زهير كم ذئباً قتلت؟ فيقول اثنين ، فيحملق فيه صخر ، فيقول : قتلت عداد ناصيتي ذئاباً . ويسأل العبد الثاني كيف صيدك الأسد ؟ فيجيب :

أصيدهُ إذا أتى لبَطْن وادٍ فَــرَقَدْ وكنتُ فوق نَخْلَةٍ يزَلُّ عنها مَنْ صَعِدْ والقَوْسُ في حِضْنى كماً تَحْتَضِنُ الأُمُّ الولَدْ وكانت السهامُ في كنانتى بـــلا عَدَدْ هناك أَرْى فأس لُّالروح منأَصْلِ الجَسَدْ هناك أَرْى فأس لُّالروح منأَصْلِ الجَسَدْ في حائط التامور إنْ شِئْتَ وفي رُكْن الكَبِد<sup>(1)</sup> في حائط التامور إنْ شِئْتَ وفي رُكْن الكَبِد<sup>(1)</sup> ن خلف وقد كمن له ؟ ويقول : لا أجترىء أن أواجهه ثم لا يلبث أن يقول : أَقْذِفُهُ من فَرْسَخ بخنْجَرِ أَتركه كالنَّيْتَـلِ المُعُفَّرِ<sup>(1)</sup> ويقول الثانى : سأصعد رأس جبل، وفي يدى سهم لا أرسله حتى يودً ع الحياة (1) التامور : القلب.

۲٤۸

من يستقبله . والمنظر كله دعابة وفكاهة . ونمضى إلى الفصل الثالث فنجد الدعابة تنقلب إلى سخرية ، ولكنها لا تأتى فى الكلم ، وإنما فى الموقف فبعض بنى لحم يحملون صندوقاً به رأس لقتيل ، وهم يظنونه رأس عنترة بينما هو رأس رستم . ويأخذ الفصل الرابع فى أوله شكلا من التهكم إذ تُزَفَّ «ناجية» إلى صخر ، وكان يريد أن تُنزَفَّ عبلة إليه ،وقد أقام لها كل ما استطاع من وسائل فرح بها وابتهاج . وأظن فى هذا كله ما يدل على اتساع العنصر الفكاهى فى هذه المسرحية ، وكأن شوقى أصبح أقدر على استغلال هذا العنصر واستخدامه .

والعنصر أو التيار الحلقى واضح فى المسرحية تمام الوضوح ، فإن البطل عنترة مثل من أمثلة الحلق الرفيع عند البدو سواء فى شجاعته ومروءته أو فى كرمه ونثره لماله على اليتامى والفقراء ، أو فى عفافه وجملة فضائله . وتترد د هذه الصفات فى المسرحية ، بل هى عمادها وحائطها وركنها الذى لا يميل . أما عبلة فمثال للوفاء والإيمان بالفضائل المعنوية الحفية لاالفضائل الجسدية الظاهرة . فالمسرحية فى تصميمها وفى نموها ونهوضها تعبير عن الأخلاق العربية الكريمة . وقد أجرى فيها شوقى غير قليل من ينابيع حكم ته ، وتكثر فى الفصلين الأخيرين من مثل قوله :

وقلت غمامً يُمْطر الحيَّ في غَدٍ فكان جَهاماً ما لنا فيه طائلُ وقوله :

وما العبد إلا كالدُّخان وإن علا إلى النجم منحط ٌ إلى الأرض سافلُ وقد كثرت الشطور التي تعي العيرة والعظة من مثل : «إن عين الحب صادقة» و «قد تكذب العينان أحياناً » و «تُخاف وتُرْجى في الرجال الفضائل » و «ما أجمل الصدق لم يُلْسبس بإنكار » و «الحرب تجمع مغواراً بمغوار » إلى غير ذلك من معان خلقية عرف شوقي كيف يُدخلها في نسيج شعره منذ كان شاعراً غنائيناً . وهو لا يُكثر منها بحيث تُفسد مسرحياته ، أو تحيل جوانب منها مواعظ ، فقد كان يعرف أسرار المهنة المسرحية ، وأنه لا يلائمها العظات الطويلة ، ولذلك كان من يطلب حكمه أولى به أن يطلبها فى شعره الغنائى لا فى شعره المسرحى ، فالشعر المسرحى لا يحتملها إلا فى حدود ضيقة ، وبحيث لا تشوَّه الحوار ، لأنها فى حقيقتها نوع من تعليق الشاعر على الأعمال والأقوال ، ويَحْسُنُ به أن لا يطيل فى تعليقه ، وأن لا يتوسع فيه .

ورجعت إلى شوقى مقدرته القديمة فى حسن تصريف النغم واستخراج ألحانه ، فلم تتشعث موسيقاه على نحو ما تشعثت فى قمبيز فى أثناء الكثرة الغامرة من الحوادث والشخوص ، ولم تقصَّر أحياناً على نحو ما قصرت فى على بك الكبير ، بل عادت إلى الروعة التى شاهدناها فى مصرع كليو باترا ومجنون ليلى ، وكأن شوقى يرتفع فى موسيقاه المسرحية دائماً حين يدور الموضوع على الحب ، ومع ذلك فأناشيد عنترة الغرامية لا تلحق أناشيد مجنون ليلى ، إذ ملأتها العُدْرِيَّة

وربما كان من أهم الأسباب فى عودة التيار الغنائى إلى التدفق فى هذه المسرحية أن بطلها عنترة كان شاعراً ، وله ديوان شعر معروف بث فيه حبه وشجاعته ، ولا ريب فى أن شوقى اطلع عليه ، وأفاد منه ، بل نلاحظ أنه سكب فنه فى روحه ، وكأنما شوقى محتاج دائماً ليتألق نجمه أن يكون هناك من يعارضه، فهو فى شعره الغنائى يعارض الأقدمين ، ويجلًى فى معارضته ، وهو فى شعره المسرحى يجلى حينها تكون هناك معارضة ، فنراه يجلًى فى مصرع كليوباترا حين يعارض شكسبير ، ويجلًى فى مجنون ليلى حين يعارض قيساً والمحبين العذريين ، وهو يجلى أيضاً حين يعارض عنترة .

وموسيقاه هنا مع أنها تفيض بالموسيقي الحلوة الخفيفة نراه يسندها دائماً بقطع كأنها من عمل عنترة نفسه ، وقد افتتحها بهذا النشيد على لسانه :

سَلَى الصَّبْحَ عَنى كيف ياعَبْلَ أُصْبِحُ وأَين يرانى نجمه حين يَلْمَحُ أَقَبَّلُ أَطنابَ البيوت وربما تلفَّتُ عن منهلَّة الدمع تَسْفَحُ وهذا نفس النسيج الذى يتألف منه شعر عنترة ، والمسرحية لا يطرد فيها هذا النسيج ، ولكن كأنما كانت هذه الافتتاحية تميمة أو تعويذة لها حتى لا يسقط نغمها . وقد استعار شوق فى المسرحية أبياتاً لعنترة وأدمجها فى شعره ، واستمر من حين إلى حين يُجْرى على لسانه أشعاراً من صميم روحه على نحو ما نرى فى هذه المقطوعة :

يا عَبْلَ كم بيداءَ جُبْتُ مخوفة قَذَفَت إلىَّ بذنْبِها والضَّيْغَمِ فلقيتُ كل منازل بسلاحه وجعلتُ أضرب باليدين وبالفَم حتى تراءَتْ ظبيةٌ فتملاًتْ مما رأَتْ رُعْباً فلم تتقدَّم لما رأتنى والسباعُ تَنُوشَنى نفَرَتْ نفاركِ من عيون الموْسِم بيم تلفَّت لم يَفُتْكِ بجيدِهِ وبمقلتيه وفُتِّه بالمِعْصَمِ فمنعتهُا من كل ضارٍ ثائرٍ وأَبحتهُا الوادى وقلتُ لها اسْلَمى

ويستمر :

يا ليتنا يا عَبْلَ عصفورتانُ في غُضْن ضالٍ أَو على فَرْع بِانْ<sup>(۱)</sup> على جناحيك جنساحي وفي فمي مكانَ الحبِّ هذا الجمانْ

والجزء الأول كأنه مقطوعة من شعر عنترة ، وكأنما تقدَّم الجزءَ الثانى ليكون رُقمَية له ، والمسرحية كلها مؤلفة من هاتين النغمتين : نغمة جزلة سكبَ فيها شوقى روحَ عنترة وألحانه وهى تظهر من حين إلى حين ، ونغمة حلوة ،

(١) الضال: شجر النبق البرى. البان: شجر مثل الصفصاف تشبه المرأة به في لين القوام.

كلها خفة ورشاقة هى التى تدور ، وهى التى ترنُّ فى الصفحات المختلفة . فالإيحاء الموسيقى لعنترة لم ينقل َ جوَّ المسرحية كله إلى محيطه ، نقل َ أجزاء قليلة مها ، واستمرت الأجزاء الأخرى مكتفية بالإيحاء من بعيد ، وكأنما ضغط شوقى على الينبوع العظيم ، أو ضغط على القيثارة الكبيرة ، فاستخرج منها أنغاماً من خير ما تكنته فى صدرها . واستمعْ إلى عبلة تصحوفى أول المسرحية، فتشدو بوادى الصَّفا الذى ضربت فيه قبيلة ُ عبْس ٍ خيامتها :

> وادى الصَّفا تجاوبت وزقــزقت عصـافرُه وانتبهت خيـامُه واستيقظت حظـائرُه صاحت هناك شَاؤُهُ وههنــا أَباعِـرُه أَوَّلُه فى لُجَّة ال فجر جَـرَى وآخرُه نبــانُهُ وماؤُه وظِلْفُــهُ وحـافره

وتتغنَّى فتاة وتردُّ عليها أخريات وهن يملأن الجرار في الوادى من عين «ذات الإصاد» وتُسْنَشد الفتاة :

جنَّنَ الصَّفا يا عذارَى وامــلأَنَ منهُ الجِرارا وتتغنى الأخريات غناءها . ثم تقول منشدة أو مغنية : ماءً من الفَجْر أَصْفَى فــرِدْنَ صَفًّا فصَفًا واقعُدْن فاضربْنَ دُفًّا وقُمْنَ فاضربْنَ طارا الأخريات : جنُّن الصَّفا يا عذارى وامــلأَنَ منه الجِرارا الفتاة :

تلك دمــوع الغوادي جُمعْنَ من كلِّ وادِ

| ثم انفجرْنَ انفجـارا       | فى عَيْن ذات الإِصادِ    |
|----------------------------|--------------------------|
|                            | الأخريات :               |
| وامــــلأنَ منه الجِرارا   | جِئْن الصَّفا يا عَذارى  |
|                            | الفتاة :                 |
| رِدْنَ الرَّحيقَ الحلالا   | رِدْنَ القَراح الزُّلالا |
| كمثلِ عَبْسٍ ديارا         | فما سقى منذ سالا         |
|                            | الأخريات :               |
| وامـــُلْأُنَ منه الجِرارا | جِئْنَ الصَّفا يا عذارى  |

وإنما نقلنا هذا المشهد الذى تتغنى فيه الفتاة وترد عليها الأخريات لندل على أن شوقى عادت له فى هذه المسرحية مهارته فى اعتصار الكلمات والألفاظ واستنباط ألحانها وممكناتها الموسيقية . وقد كثرت المواقف التى يُرفع فيها الصوت بالهتاف تارة وبالغناء تارة أخرى ، وبذلك تفتحت الآفاق والأبواب أمامنا وأمام شوقى لنستمع إلى ألحانه الحلوة وذبذباتها وتموجاتها بين الحفة والشدة وبين الرقة والجزالة ، فالصوت يعلو صاعداً ويهبط نازلا ، فى تقابلات وائتلافات موسيقية ، وفى تحويرات وتعديلات صوتية ، وهو فى أحواله كلها يعرف طريقه على السلمي الموسيقى للشعر العربى وإن من أهم ما يميز شوقى كما قلنا مراراً إبداعه الموسيقى الذى جعل معاصريه من الشعراء يركعون أمامه ، أو قل جعل كثرتهم تأتى من العالم العربى لتضع على مفرقه تاج الإمارة للشعر المعاص ، كثرتهم تأتى من العالم العربى لتضع على مفرقه تاج الإمارة للشعر المعاص ،

أميرة الأندلس خمّ شوق بعنترة مآسيه المنظومة ، وتحول في مأساة عربية جديدة إلى النثر ، هى أميرة الأندلس ، ولا ندرى السر فى هذا التحول ، فقد تكون حملات بعض النقاد عليه وأنه لا يحسن سوى الشعر الغنائى ، هى السبب الحقيق فى أنه عدل عن الشعر إلى النثر فى هذه المأساة كأنه يريد أن يبرهن على ضلال أدلتهم . وقد أتم شوقى تأليف هذه المسرحية فى الحقبة الأخيرة من حياته . ويقال إنه بدأها فى منفاه بالأندلس . وفى عنوانها ما يدل فى وضوح على أنها تستمد من حركات العرب التاريخية هناك ، وقد وقف فيها عند الفترة التى انتهى فيها عصر ملوك الطوائف أواخر القرن الخامس للهجرة ، واختار المعتمد ابن عباد بطلا لها .

وحياة المعتمد إذا سردناها كانت قصة بديعة ، إذ كان ملكاً لإشبيلية التي اشتهرت في عصره بحياة أدبية صاخبة ، فيها غناء ورقص وطرب ، كما كان ملكاً لقرطبة : بيت الفقه والفقهاء ، وُعني أشد العناية بجمع الأدباء والشعراء حوله ، فكانت إشبيلية حاضرة ملكه قبلتهم وكعبتهم . أما قرطبة فكان يضع عليها أحد أبنائه ، وكان هناك صراع بينه وبين الملوك من حوله لا ألفونس ملك الفرنج فقط ، بل أيضاًبينه وببن إخوانه المسلمين من ملوك الطوائف . وأصبحوا ملك الفرنج فقط ، بل أيضاًبينه وبن إخوانه المسلمين من ملوك الطوائف . وأصبحوا بجيعاً قاب قوسين أو أدنى من أن يبتعلهم ألفونس الذى كان يفرض عليهم الإتاوات والضرائب ، وابتلع طليطلة . وخاف المعتمد كبيرهم مغبة ذلك ، فكاتب هو وإخوانه يوسف بن تاشفين ملك المرابطين في المغرب ، يستنجدونه ويستغيثون به أن يلحقهم قبل أن يفنوا .

وأقبل يوسف بجموعه ، فهزم معهم الفرنج من الأسبان فى موقعة الزلاقة ، غير أنه وجد البلاد لقمة سائغة ، وحرَّضه الفقهاء أن يقبض عليها بيده ، فإن ملوكها : المعتمد وغيره جعلوا قصورهم مسارح للهو والطرب والمجون والحلاعة والعدوُّ راصد لهم ، واقف بأبوابهم ، وهم مختلفون فيا بينهم ، يكيد بعضهم لبعض ، ويقتتلون ، ويستعين كل منهم فى قتاله بالفرنج وبألفونس . فإما أن يجمع يوسف البلاد تحت لوائه ، وإما أن تغرق جميعاً فى الحضم الأسبانى كما غرقت طليطلة . ورأى يوسف من الحكمة أن يأخذ بمشورة الفقهاء ونصيحتهم فاستنزل ملوك الطوائف عن عروشهم، وحارب منهم مَن لم يستجب إليه ومن لم ينزل عن ملكه وهو صاغر . وكان المعتمد أحد من عارضوا وناقضوا فحاربه يوسف وأخذه أسيراً إلى « أغمات » حيث بتى فى أسره إلى موته ، وبقيت أسرته بجانبه، تغزل بناته ويأكلن من غزلهن .

وكان المعتمد يتزوجسيدة تسمى الرميكينَّة ، كانت غسَّالة ، ورآها ، فأغرم بها ، وشغفته حبَّا وصبابة ، فتزوجها ،وحياتهما تصلح أن تكون وحدها قصة رائعة من قصص الحب . وكان المعتمد وهو فى سجنه يحج إليه شعراء الأندلس وأدباؤها ممن أغدق عليهم نعمه ، وكان شاعراً ،وله شعر كثير ، قبل أسره ، فى الرميكية وفى لهوه وخره ، وله بعد أسره شعر فى زوال مجده وبؤسه وشقائه .

فحياة المعتمد من خير الموضوعاتالأندلسية الصالحة لأن يتنسج حولها أديب قصة أو مسرحية . ورأتها عين شوقى الكبيرة فأبت أن تفلت من عالم فنها ، ولم يلبث شوقى أن صنع منها هذه المسرحية النثرية ، وهى تقع فى خسة فصول ، وكل فصل يونَّع على مناظر .

والفصل الأول <sup>1</sup>يفتتح بمنظر فى قصر المعتمد بإشبيلية حيث نرى حاجبه وساقيه ومضحكه « مقلاصاً » يتحدثون عن المعتمد وهمومه بملكه ، ويمس <sup>2</sup>حديشهم ضرب من فكاهة مقلاص . وتظهر أميرة الأندلس بثينة بنت المعتمد مقبلة من زيارتها لقرطبة إذ كانت عند أخيها الظافر ، ويتجهون إليها بالحديث ، فتتحدث عن تلبد سماء قرطبة دائمًا بغيوم الفتن والقلاقل ، وتحرض لأهلها وتزمتهم وحياتها الضيقة ، فلا لهو ولا طرب ولا خلاعة مما فى إشبيلية . وتسأل الحاجب عن أبيها ، وتعرف منه أنه كثيب مهموم . وتضفى إلى مقلاص أنها وجدت بقرطبة فناها الذى مراك قلبها ، رأته فى سوق للكتب ، ولم يعرفها إذ كانت ملثمة . ويظهر القاضى ابن أدهم ، وتترك بثينة المسرح له ، ويدخل ، ويقابله المعتمد ، فينبئه أنه موفد من قبل الأمير سير بن أبى بكر قائد جيوش المرابطين ، إذ يريد الاقتران بابنته بثينة ، ويأبى المعتمد لكبر سنه ، وينادى ابنته ليرى رأيها ، الاقتران بابنته بثينة ، ويأبى المعتمد لكبر سنه ، وينادى ابنته ليرى رأيها ،

شوقى شاعر العصر الحديث

ويسألها عن قرطبة ، فتعرض لشغب الفقهاء وأنهم يرون أن يمتلك يوسف بن تاشفين الأندلس ، وأن تصبح خالصة له . ويدافع القاضى فى حرراة عن وجهة نظر الفقهاء وما تتضمن من سداد للبلاد وصلاح ، ويعرض عليها رغبة ابن أبى بكر ، فتسأله أمتزوج أم غير متزوج ؟ فيقول إن لديه ثلاثاً وستكونين الرابعة ، فتثور وترفض . وينصرف القاضى وتخلص إلى أبيها ، فيسألها عن قرطبة وتجيبه ، وتذكر له الفتن فيها كأنها تخاف على أخيها الظافر الذى يحكمها ، وتحدَّثه عن أسواقها وسوق الكتب وفتاها الذى رأته هناك ، وتقول إنه : «شاب يناهز الثلاثين ، جميل وقور ، يشبهك يا أبى أو كأنه أخى الظافر ، وما كان أعظم أدبه ومروءته !» .

ونمضى فى هذا الفصل الأول فنرى منظراً ثانياً ، يجتمع فيه المعتمد مع حاشيته على شراب ، ويحكى له وزيره بعض الأخبار ، وينبئه أنَّ أبا الحسن أكبر تجار إشبيلية غرقت مراكبه ، وأن ذلك مؤذن بخرابه وإفلاسه ، ويتحدث عن ابنه حسون الذي مُملِنت الأسماع بالثناء عليه ، ويصفه بأنه «شاب جميل وقور جرىء وافر القسط من العلم والأدب ، تعلَّم لغة الأسبان حتى أجادها حديثاً وكتابة » . ويغيِّر المعتمد مجرى الحديث ، فيسأل عن وفد النبلاء الذي أرسله ألفونس، إذكان قد وزَّع أعضاءه على وزرائهورجال حاشيته ليكرموهم، ويأخذ كلٌّ فى وصف ضيفه . ويسأل المعتمد أحد وزرائه عن قرطبة ، فيقول له إن القادر صاحب طليطلة يسعى لأخذتها من ولدك الظافر مستعيناً في ذلك بحريز بطل الأندلس وصاحب قلعة رباح . ويدخل جنديان ومعهما ابن شاليب اليهودي رسول ألفونس إلى المعتمد ، وكان قد جاء لأخذ إتاوة ألفونس ، فلما عرضوا عليهالمال ردِّه معتلاً بسوء العيار ونقصان الضريبة عن معتادها ، وأوعد وأنذر ، وعلم المعتمد فأمر بالقبض عليه ، وقد أرسل الآن فى طلبه ليقتص منه . ويأمر بقتله ، كما يأمر بإحضار الضيوف ، ويشاركونه فى شربه وطربه ، ويرقص بعضهم وبعض أصحابه . ثم يأمر المعتمد بعرضرأس صاحبهم ابن شاليب عليهم ، ويعرِّفهم سوء أدبه، وينسلُون مبهوتين وهم يجرُّون سيقانهم

جَرًّا من الرعب والفزع .

وفى منظر ثالث من هذا الفصل نرى المعتمد محموراً ومعة مضحكه مقلاص وهما يركبان زورقاً يتهادى بهما فى نهر الوادى الكبير ، ويتبعهما فتى مغرور فيصدم زورقه زورقهما ، ويغضب المعتمد ، ولكن لا يلبث أن يعرف فى الفتى ابنته بثينة . ويكون حديث عن أمها تظهر فيه عاطفة الأبوة والبنوة .

وعلى هذا النحو تتجمع فى أيدينا فى أثناء قراءتنا لهذا الفصل الخيوط الأولى للمسرحية وأشخاصها وأنواع صراعها ، فالمعتمد يغاضب قائد المرابطين إذ رفض زواج ابنته به ، كما يغاضب ألفونس ملك الفرنجة ويقتل رسوله ، وهؤلاء الفقهاء يريدون ابن تاشفين حاكماً على الأندلس ليحرسها بجنوده الأشداء . وهذا الصراع فى المسرحية سنتابعه لمرى كيف تتطور الحوادث . وبجانبه صراع ثان سيتشابك معه ، وقد بدأ فى سوق الكتب بقرطبة إذ رأت بثينة فتاها الذى خُلقت لتنتظره ، وهى مشغولة به وبحبه ، وعرفنا فى أثناء ذلك قصة التاجر أبى الحسن وابنه حسون الفتى المهذب الناضج .

وننتقل إلى الفصل الثانى حيث نجد أنفسنا فى فندق أو خان التميمى ، وقد ضم أديبن يسمى أحدهما ابن حيّون ، وكان صديقاً للتاجر وابنه حسون ، وضم أشخاصاً آخرين يلعبون النرد والشطرنج . وكان فى الجمع حريز بطل الأندلس وخادمه ابن لاطون ، ونعرف من حوار بين حريز وصاحب الحان أنه آت من سباق لألفونس ، نتجتى منه بجواده الصاعقة ، وقد عتلتَّى فى كه ، أو أردف من وراثه ، بطرس شقيق الطاغية . وتدل الحوادث أن ذلك كان بعد استيلاء ألفونس على طليطلة وأخذه لحريز أسيراً . ويظهر بطرس ويتعد حريزاً إن أطلقه أن يعيد عليه حصنه « رباحاً» . ويذكر له حريز بمسمع من أبن حيون أنه لم يفر بالحصان الشهير الصاعقة فقط ، بل لقد فر أيضاً بما كان فى خزائن بنى ذى النون أصحاب طليطلة من كنوز . ويطلقه حريز . ويسُمتع من خارج الحان مناد ينادى على قطائف شريش ، ويأكل مها حريز والحاضرون سوى ابن حيون ، وما هى إلا دقائق حتى يكونوا جيعاً عدارين ، نائمين ، لا يعون شيئاً يجرى من حولم . فقد غودروا صرعى مسلوبى العقل والحركة . ويتصفر صاحب القطائف ، ويظهر إخوانه وزملاؤه اللصوص فيسرقون كل شىء . ويتناوم ابن حيون ثم يفتح عينيه على لص يحمل سرجاً عاطلا ، فيرميه عليه لغثاثة مظهره . ويخرج اللصوص وقد جردوا الحان من كل ما فيه ، ويتناول ابن حيون السرج ويتأمله ، فيجد فيه فروجاً ، ويدس يده فى الفروج فتمتلىء بأحجار كريمة لا يراها حتى يتُذهب من من عمل السرج هو الآخر ويوليًى الأدبار .

ويظهر امتداد هذا الفصل واتصاله بالفصل السابق من حيث الحديث الذى دار بين الأديبين عن المعتمد واهتمامه بالأدباء ، وفيه نرى حريزاً البطل الذى مر ذكره فى الفصل السابق ، ونرى هذا الكنز الذى كان من حظ ابن حيون ، والذى سنراه يؤثر فى مجرى المسرحية وتطورها . على أنه يلاحاً فى نهوض التصميم شىء من التفكك .

وتمضى إلى الفصل الثالث فنجد جماعة من السماسرة يجوسون دار أبى الحسن الذى أصبح على شسّفا هاوية من الإفلاس، ويقدرون لها أثماناً مختلفة ، وهو منصرف عنهم ، لا يرضى بما يعرضون عليه . ويظهر ابن حيون فى شكل شيخ مغرى ، ويقول للتاجر إن لى معك حديثاً ، ويختليان ، فيعرض عليه عقداً من كبير اللؤلؤ وخالصه . ويقول له إن قيمته زهاء مائة ألف دينار ، وأنا مغرم بالأسفار ، ومتهيئ لدخول بلاد ألفونس ، فخُذ ه ثمناً لدارك ، فإن لقيتك بعد ثلاثة شهور كانت دارى ، وإن لم أعد أصبحت دارك، وبورك لك فيها. ويتر حيلة ابن حيون . ويقف فى هذه الأثناء زورق فتى مغامر بدار التاجر ، وينزل منه ، فيخرج له التاجر ، ويتصادف أن يراه حسون حينئذ ، فيناديه ليلاعبه على عادتهما الشطرنج .

ويرحب التاجر بالفتى وصاحبيه ، ويرى الفتى من بعيد حسوناً ، فتمس رؤيته قلبه ، إذ لم يكن الفتى سوى بثينة ،وهى الآن قد عثرت ، بالصدفة المفاجئة وبعامل حب الاستطلاع والرغبة فى معرفة هذا القصر المنيف الذى يقع فى رحاب إشبيلية وعلى ضفة نهرها ، على فتاها الذي رأته في سوق قرطبة .

وكان بذراع حسون رياطً لجرح فيسأله الفتى الملثم عما بـذراعه، فيذكر أنه جرح أصابه فى الموقعة التى قُتل فيها الظافر ملك قـرطبة، إذ كان من ورائه، يصدُّ عنه حريزًا البـطل المشهور وجيشـه، وكان معـه فى الموقعة ابن حيون الذى يلعب الشـطرنج الآن. ويُغْمَى عـلى الفتى الملثم وتهوى قلنسوته، فيعرف حسون أنها فتاة لا فتى، ويـراها ابن حيـون فى إغمائها فيعرِّفه أنها بنت المعتمد وأخت الظافر.

وفى الفصل الرابع نرى جدة بثينة تنبئها أنها تعلم خبر مخاطرتها ولقائها بحسون ، وتذكر لهـ أنهم لم يتركوها وشأنها إلا وهم يعلمون عقلها وأنها لا تجمح ولا تشرد . وتحدثها عن زواجها ، فتقول لها : كيف أتزوج الآن والمغاربة زاحفون من البحر والأسبان زاحفون من البر ، والأندلس « وحدة ممزقة ، وآمال بالعدو معلقة » وتصف فتاها وسمرته ورشاقته وخفة ظله . ويدخل المعتمد فيشكو لأمه ولابنته ضغط ألفونس عليه منذ سقوط طليطلة في يده ، كما يشكو من اجماع الأندلسيين على يوسف بن تاشفين وكيف يزيِّنون له اغتنام الفرصة لضمٍّ الأندلس إلى سلطانه . ويدخل ابن حيون فيحذره من ابن تاشفين وينصحه أن يقبض عليه ، وكان ينزل بقصر وراء الضِّفَّة ، فيقول له: إمها خطة لؤم لاأرضاها . وتُحاول بثينة أن تدفعه مع ابن حيون؛ فيقول إن شباب الأفدلس جميعهم مع ابن تاشفين ، وهم لا يرون هذا الرأى . ويَدَخْط مقلاص ويرى المعتمد وغمَّه فيحاول أن يُدْخل المسرة على قلبه، وكان قد عرف ما بين بثينة وبين حسون ، فيقول للمعتمد إنى وجدت الزوج الصالح لابنتك، ويسأله عنه فيعرِّفه أنه حسون الفتى الذي كان يحمى ظهره يوم الزلاقة ، يوم مات حريز البطل المشهور . ويمتدح ابن حيون حسونا ، ويقول إنه مثقل بالجراح في منزله ، فيحمِّله هو ومقلاص تحياته وشكره على ما أبلي معه . ويدخل حاجبه وساقيه ، فيذكران له دخول جنود يوسف بن تاشفين ف إشبيلية وينزل المعتمد للقائه ، وهو ينشد الشعر .

وتمضى إلى الفصل الحامس حيث نعرف أن القضاء نزل بالمعتمد ، فاستنزله ابن تاشفين هو وأهله من حاضرته. وأخذه أسيراً إلى بلاده في المغرب . ويبتدىء الفصل يمنظر في دار أبي الحسن حيث نرى ابنه طريح الفراش، وأبوه يزفَّ له بشرى حصوله من أحد الجنود الفاتحين على صاحبته لقاء خسيائة دينار . ويلتقيان ، ويعرض أبو الحسن عليها الزواج بابنه ، فترى أن لا يَم ذلك إلا بمحضر أبيها في «أغات» وبعَيْن أمها وسَمَع إخوتها . ويوافق الأب والابن ويذهبان معها ، ويرافقهم في رحلتهم ابن حيون . ويصلون في المنظر الثاني من الفصل إلى وأغمات، حيث نراهم يفاوضون السجَّان في دخولاالسجن، فيأبي، فينفحه ابنحيون صرَّة من المال ، فيفتح لهم الأبواب . ويكون لقاء مؤثر ، ويَرْضى المعتمد بحسون زوجاً كريماً لابنته . ويُخرج ابن حيون جراباً شدَدَّه على وسطه وينثر ما فيه من لآلىء وجواهر عند قدمى المعتمد . ويسألونه عن الكنز فيقصُّ قصته ، وتتملكه المروءة ، فيعطى المعتمد ثلثه والعروسين ثلثه ، أما الثلث الأخير فيجعله خالصاً له ولأبى الحسن يعقدان به شركة للتجارة يتحديان بها تجارات الفرنجة في الأندلس . وحينئذ يعرف أبو الحسن أن الشيخ المغربي الذي أعطاه عقد اللآليء ليس إلا صاحبه ابن حيون ، ويشكره المعتمد ، وهو وابنته يأسيان لحاله .

وعلى هذا النحو تنتهى المسرحية ، وإنما أطلنا فى تلخيص فصولها ، ليطلع القارىء على شىء من التفكك الذى يتناول بعض مواقفها كما أشرنا إلى ذلك فى تعليقنا على الفصل الثانى منها . وفى رأينا أن محاولة شوقى أن يداخل بين صراعين فى هذه المسرحية لم يكن موفقاً فيه ، وكان يكفيه صراع بثينة فى حبها، أو صراع المعتمد وحده. وكان هذا الصراع الأخير يُغنيه بواسطة الرميكيَّة وعشق المعتمد لها عن قصة الحب التي رأى أن يلف فيها الحوادث .

ومن العجب أن تُكُتب قصة أو مسرحية عنالمعتمد ، ولا نجد فيها ذكراً للرميكية إلا ما تقصُّه عنها ابنتها أو ابن حيون ، إنما تُنذ كَتَرُ الجدة العبادية مع أن الرميكية لم تكن معشوقة للمعتمد فحسب ، بل كانت تتدخل فى حكمه وشئونه السياسية. ويظهر أن شوقى لم يعمِّق معرفته بالتاريخ الأندلسى فى هذه الفترة منحكم ملوك الطوائف، ولم يعمق خاصةمعرفته بتاريخ المعتمد بن عباد

وأخبار بلاطه وأخباره مع الشعراء ومع رعيته . وأخطأ شوقى فى اسم سير بن أبى بكر قائد المرابطين فسماه سيرى ، ولم يخطىء فى اسم حريز ولا فى بطولته ومؤامراته ، ولكن يظهر أنه لم يعرف بالضبط متى كانت وقعة الزلاقة ، ولا متى استولى ألفونس على طليطلة ، فلى الحوادث أو بعبارة أدق فى تتابعها وتعاقبها غير قليل من الاضطراب .

ونظن ظناً أنه كان يتحسن أبه أنيسمى وزراء المعتمد وبعض رجال حاشيته بأسهائهم الحقيقية ، فهم مسمنًون فى نفح الطيب وفى قلائد العقيان وفى غيرهما ، فكان يحسن أن يسميهم بأسهائهم لا أن يقترح هو أسهاء جديدة . قد يقال إن الصراع الأساسى فى المسرحية لا يدور حول المعتمد ، وإنما يدور حول أميرة الأندلس التى سهاها باسمها ، ولكن مع ذلك كان ينبغى أن يعمنًى معرفته بتاريخ المعتمد . وقد بدا أنه يعرف المدن وخصائصها بأكثر ثما يعرف الأشخاص وخصائصهم ، فإشبيلية بلد الخلاعة والمجون والغناء والرقص ، وقرطبة بلد تموج طرقاته بالفقهاء ، وفيها سوق الكتب التى ليس لها مثيل فى بلد من البلدان ، وإذا مات عالم بإشبيلية حملت كتبه فبيعت بقرطبة . ويقول شوقى على لسان المعتمد «إن الشهرة فى قرطبة مملت الات غنائه فبيعت فى إشبيلية ، وإذا مات عالم بإشبيلية حملت كتبه فبيعت بقرطبة . ويقول شوقى على لسان المعتمد «إن الشهرة فى قرطبة من قديم الزمان أن يتنافس الناس فى اتخاذ الخزائن المعتمد «إن الذين لا علم لهم بما فيها» .

وتتضح معرفة شوقى بالأندلس فى جوانب مختلفة من المسرحية ، فقضاته «لا يستأذنون على ملوكه » وحقمًّا أن القضاة كانت لهم مكانة كبيرة جدًّا فى الأندلس ، وكانوا يردُّون شهادة الوزراء والحلفاء والأمراء، ولم يكن أحد من ذوى السلطان يتعرض لهم بسوء ، فكانت لهم هيبة تملأ جميع النفوس . ويتضح ذلك فى أثناء لقاء المعتمد للقاضى ابن أدهم ، وإنه ليجهر للملك ولابنته بأن مايطلبه الفقهاء منتملَّك يوسف بنتاشفين للأندلس خير وأبقى لها من الحال التى هى مشرفة فيها على التلف والضياع والهلاك . وفى مكان آخر نجد المعتمد يقول : « وما شرفُ الأندلس وجلاله إلا عدلُ قضاته » .

ويعرف شوقى أنه كان لأهل الأندلس حرية أوسع مما للشعوب الشرقية ، ويذكر ذلك على لسان ابن حيون فى الفصل الحامس . وفى غير موضع نجد معلومات صيحة كأن يذكر عن المنصور بن أبى عامر وزير قرطبة المشهور كثرة جواسيسه، إذ كان له فىكل ناد عَيَنْ وفىكل سامر أذن ، ويذكر أن بنات المعتمد كن يعشن فى أغمات «يتعذبن بالحلم ويتكسبن من غزل أيديهن » . ويذكر القادر صاحب طليطلة وما كان من أخذ ألفونس لبلده . وحتى مجبنات شريش وقطائفها التى يتغنى بها الشعراء يذكرها فى مسرحيته . وكل ذلك دليل الدرس للأندلس ، ولكن كما قلنا لم يتعمق ، ولم يدخل فى باطن التاريخ الأندلسى ، ولذلك يجرى الصراع تحت أعيننا وكأنه صراع حسى ، فلا مُثُل تتقاتل ، ولا حضارة للأندلس وبداوة للمغرب تصطدم ، وحتى الاصطدام المسيحى الإسلامى لم يتضح فى المسرحية كأنها تسرد مواقف وحوادث وأفعالا ، ولا تحلل عواطف وبواعث ودافع داخلية .

ولا نكاد نعثر لشوقى فيها بآراء واضحة عن الحياة ، ولا نريد منه أن يكون فيلسوفاً ، وإنما نريد أن تكون له فكرة واسعة فى الحياة وأحدائها ، وأن يقول رأيه صريحاً فى بعض المشاكل التى تصادفه . وربما كانت أهم مشكلة اجتماعية صادفته فى حوادث المسرحية هى مشكلة الزواج بأكثر من واحدة ، وخاصة حين تُعْرَضُ على فتاة يخطبها شخص ٌ لمتزوج بثلاث، على نحو ماحدث فى المسرحية حين طلب القاضى ابن أدهم من بثينة بنت المعتمد أن تتزوج من القائد المغربى الشيخ سير بن أى بكر . ومع أن الموقف دقيق فهى بنت ملك ، وهى بنت الأندلس المتحضرة ، ثم هى مشغولة بحب حسون ، مع ذلك كله نراها تغضب ، فترد قائلة :

« إنك يا سيدى القاضي تدعوني إلى خطة لا أنا مضطرة ، فأحمل النفس

الكارهة على قبولها، ولا الأمير ابن أبى بكر معطَّل البيت من الوبة الصالحة ، فيتشبث بى ويصر علىَّ ، بل تلك خطة لمأجد أبوىَّ عليها ، ولم آ لف رؤية مثلها فى حياة أسرتى، فهذا أبى، جعلنى الله فداءه ، لم يتخذ على أمى ضَرَّة ، ولم يكسر قلبها بالشريكة فى قلبه ، فجاءت بنا أولاد أعيان ، نجتمع فى جناح الأبوة ، ولا نفترف فى عاطفة الأمومة . ولو شاء أبى لكان له كنظرائه الملوك والأمراء نساء كثير ، ولكان له منهن بنو العلات تحسبهم إخوة وهم أنصاف إخوة ، من كل دجاجة بيضة ، ومن كل شاة حمل » .

والنقد الموجَّه إلى مشكلة تعدد الزوجات هنا نقد خفيف جدًّا، ولا يلائم طبيعة الموقف وما يقتضيه من حدة . وصحفُ المسرحية كلها ليس فيها نظرات ذات قيمة ، وينبغى أن لا يُفْهِمَمَ من ذلك أن التيار الحلقى الذى يمتاز به شوقى فى مسرحياته قد سقط من هذه المسرحية فهو لا يزالجارياً أو عاملا ، عمله فى بطلى الرواية : المعتمد وابنته ، ثم فى ابن حيون .

أما المعتمد فهو فى المسرحية مثال العربى الكريم الذى يغار لكرامته ، فيقتل رسول ألفونس حين يشتم الأسد فى عرّينه ، ولا يفكر فيا يكون بالغد من حروب بينه وبين ألفونس ، ويتى ليوسف بن تاشفين ، فلا يستجيب إلى مؤامرة ابن حيون ، بل يقول إن هذه « خطة أولها لؤم وآخرها شؤم ، فإن الملك ( يعنى نفسه ) أكرم وأعظم من أن يغدر ضيفه أو يخون جاره ، أو يحفر الحفرة لمن أقال عثرته » . وهو شجاع يناضل عن وطنه وعاصمته مناضلة الأسد عن عرّينه ، ولايُلقى الطاعة عن يمد وهو صاغر ، بل يُشقّلُ بالجروح وتتقطع عليه السيوف قبل أن ينزل عن عُرشه . ودائماً تُضفْنَى محاسنه على مساويه ، فيعطف على أهل الأدب والعلم « ويعامل الرميكية زوجته الفاضلة معاملة تحسدها عليها عقائل الأندلس » .

وأما ابنته فطاهرة عفيفة كأنها «الفرس النجيبةالتي إذا أرْخِيَ لها الرَّسَن لم يُخْشُ لها جماح ولا شرود» وهي شجاعة تشارك أباها في حروبه ، ومحبة لوطنها حبَّا شديداً ، ويقول شوقي على لسانها « الوطن كالبيت في قداسته وكالكعبة في حرمتها » . ويصورها شوقى بقلب يمتلىء عطفاً وحناناً ورحمة بأبويها ، وقد أبى بِرَّها لهما ولإخوتها أن تقيم عُرْسَها فى مأتمهم ،وذهبت إلى «أغمات »وفاء لهم ومعها زوجها المنتظر .

والمروءة والوفاء يعمَّان فى المسرحية،ويمثلهما أيضاً ابن حيون الذى أهدى إلى صديقه التاجر عقداً من اللؤلؤ ، وتنكَّر حتى لا يعرفه ، وحتى لا يجرح شعوره . وقد رافق دائماً العاشقين وأبى إلا أن يكون معهما فى لقائهما للأهل ، وتنازل راضياً عن كنزه ، ليسر الجميع ويُدْخل شيئاً من السعادة عليهم .

وتنساب فى المسرحية على عادة شوقى بعض حكم من مثل قوله « الرجل الشريف كلمته قسم وإشارته يمين » و « ما أولع الناس بالناس » و « قديماً جمع الله الشقيقين » و «كشف السر القدر » و « التجارة جزر ومد ، وحرمان وجد ، ونحس وسعد » ونحو ذلك مما يُتَحْف به قراءه دائماً .

وعلى نحو ما يجرى فى المسرحية تيار خلتى يجرى تيار فكاهى ، فقد وضع فيها شوقى مضحكاً للمعتمد سماه مقلاصاً ، ونجده فى مشاهد ومواقف كثيرة إما مع ابنته بنينة وإما مع الحاشية ، فهو فى المسرحية من أولها إلى تهايتها . ولكنا نلاحظ أن فكاهته لفظية ، فليس فيها عمق ، وليس فيها تفكير بعيد ، بل هى سطحية ، لا تكاد تلمس جوهراً ولا معنى دفيناً . وكان شوقى يأتى بمثل هذه الفكاهة فى مسرحياته المنظومة فتُحتّمتل ، لأن النظم بطبيعته يستطيع أن يحمل هذه الفكاهة فى مسرحياته المنظومة فتُحتّمتل ، لأن النظم بطبيعته يستطيع أن يحمل السطحيَّ القريب ، ويُخفى ما فيه من ضعف التفكير ، أما النثر فيكشف المعانى السطحيَّ القريبة ، وتبدو عارية من الفن ومن كل حلية . وحقًا إن مقلاصاً مقدا كان مهر جاً ولكنه كان – بشهادة شوقى له فى أثناء وصفه على لسان بعض المعانى السطحية ما قلم من خصف التفكير ، أما النثر فيكشف مدا كان مهر جاً ولكنه كان – بشهادة شوقى له فى أثناء وصفه على لسان بعض من فكاهاته ما قاله حين ركب مع المعتمد زورقاً، وكان المعتمد نشوان ، فرأى من فكاهاته ما قاله حين ركب مع المعتمد زورقاً، وكان المعتمد نشوان ، فرأى أن لا يترك له المجداف ، وأن يجدف هو ، فقال له المعتمد نشوان ، فرأى أن لا يترك له المجداف ، وأن يجدف هو ، فقال له المعتمد نشوان ، فرأى أن لا يترك له المجداف ، وأن يجدف هو ، فقال له المعتمد نشوان ، فرأى أن لا يترك اه المجداف ، وأن يجدف هو ، فقال له المعتمد ولاذا ؟ فقال : من فكاهاته ما قاله حين ركب مع المعتمد زورقاً، وكان المعتمد نشوان ، فرأى من فكاهاته ما قاله حين ركب مع المعتمد زورقاً ، وكان المعتمد نشوان ، فرأى من فكاهاته ما قاله حين ركب مع المعتمد زورقاً ، وكان المعتمد نشوان ، فرأى من فكاهاته ما قاله حين ركب مع المعتمد زورقاً ، وكان المعتمد نشوان ، فرأى

الملك أن أجمع عليها مجانين أربعة » .

ويظهر أن شوقى لم يكن مُعَدًا ليتعمق فى فن الفكاهة، فضلا عن أن يحوِّله -- كما يقضى بذلك الأسلوب الفكاهى المسرحى -- إلى سخرية واسعة بالحوادث والشخوص والأفعال والأقوال . وبذلك استمرت الفكاهة عنده لا تتغلغل إلى أعماق بعيدة فى عمله ، بل كأنها حباب يطفو على الكأس ، وقلما تحولت إلى تهكم أو ستُخر واسع . تحولت أحياناً كما لاحظنا فى غير هذا الموضع إلى دعابة رقيقة ، ولكن قلما تحولت إلى ستُخر عميق مرتكز على تفسيرات دقيقة للحياة .

والحق أن شوق لم يُحْلَق ليكون مفكراً، وإنما خلق ليكون شاعراً ، وهو إن فكر لا يتضح تفكيره إلا عن طريق الشعر ، ولذلك كنا نرى أنه أخطأ خطا شديداً حين ترك الشعر فى هذه المسرحية إلى النثر . وقد لاحظنا دائماً أنه كلما ضعف الجانب الغنائى فى مسرحياته ضعف تكوينها العام من حيث الشعر والفن الحالص ، فما بالنا الآن ، وقد حطم شوقى قيثارته الساحرة الى تملك أزِمَة القلوب ، وذهب ينثر هذه المسرحية ؟ !

وكان عجباً لنا أن يختار للأندلس صاحبة الغناء والرقص ونخترعة الموشحات والأزبجال النثر لساناً لشخوصها فى حوارهم ، وكان المعتمد نفسه شاءراً ، وكان وزراؤه وكتابه أو أكثرهم شعراء لهم فى دولة السياسة بيان خصب ومنطق عذب،وفاض ونفحالطيب، كما فاضت والقلائد، بآياتهم البينة وأشعارهم القيمة .

وعرض شوقى فى المسرحية مواقف للغناء والرقص ، ولكن غابت الأناشيد المطربة، ولم تظفر المسرحية منه بأنشودة واحدة . وربما كان النقد اللاذع المجحف الذى وُجِّه لشوقى فى مسرحيتيه الأوليين : مصرع كليو باترا ومجنون ليلى السبب الحقيتى فى أنه لم يَعْلُ صاعداً فى فنه التمثيلى، فقد شوَّه بعض النقاد عمله ، وقالوا إنه يطيل فى الحوار ويملؤه بالأغانى وما يشبه الأناشيد ، بل القصائد الطويلة . فحاول أن يكون ممثلا فحسب ، فصنع رواية قمبيز ، فاشتدً النقد عند العقاد وغيره . وكان من أشدً ما فى هذا النقد لومه على التنقل بين الأوزان والقوافى ، ولكن من غير شك نجاحه فى الشعر المسرحى حتى فى قمبيز لا يقاس إليه ممله فى أميرة الأندلس التى اتخذ لها النثر أداة فالتوى عليه التمثيل والحوار جميعاً ، وظهرت عيوبه المسرحية واضحة ، وظهر أنه ليس لديه نظرات بعينها متناسقة فى الحياة ، إنما هى آراء يغلب عليها أن تكون حكماً متثورة ، ولا تأخذ شكل تأملات وخبرات أو تجارب عميقة . ولعلنا بذلك نعرف كيف أن شوقى لا يصلحالنثر الذى هو لسان التأمل ، إنما يصلح للشعر ، ويصلح خاصة للموضوعات العاطفية التى يغنيها الشعر غناء نطرب له . ومن هنا نجح نجاحاً لامثيل له فى معنون ليلى وكذلك فى مصرع كليو باترا ، وقارب هذا النجاح فى عنترة . أما أن يحدث حياة فى عمله بدونه ، ونقصد الحياة المتدفقة النشيطة اللجبة الصاخبة . في على بك الكبير وفى قمبيز فقد جاء الحب على الهامش ، ولا يستطيع شوقى أن يحدث حياة فى عمله بدونه ، ونقصد الحياة المتدفقة النشيطة اللجبة الصاخبة . وهو هنا فى هذه المسرحية يُحسن إلى حد ما الخيط الذى تمتد عليه الحوادث والأقوال والأفعال ، ولكن لا يلبث أن ينسج على هذا الخيط ثياباً مسرحية سروق من أهل الصبغة الفكرية ، إنما كان من أهل الصبغة العاطفية التى توقًى شوق من أهل الصبغة الفكرية ، إنما كان من أهل الصبغة التي توقًى شعراً وألماناً لا كلمات النثر ، إذ تحتاج إلى صبغة فكرية ، ولم يكن شعراً وألماناً لا كلمات النثر ، إذ تحتاج إلى صبغة العاطفية الى توقًى عن منوق المتر ، وله يكن شعراً وألماناً لا كلمات الن ينسج على هذا الحيط ثياباً مسرحية

٤

ملهاة

ألف شوقى فى أواخر أيامه ملهاة سماها « الست هدى »، وقد مثلتها الفرقة القومية بعد وفاته ، ونجحت نجاحاً لم تلقه بعض مآسيه ، لأنه تخلص فيها من أكثر العيوب التى لا حظناها فى مسرحياته السابقة، وعلى الأخص التراخى فى الحوار والفتور فى الحركة بسبب ما كان يُدخله من قصائد وأناشيد طويلة على تمثيلياته. فالحوار فى هذه الملهاة سريع ، وتُسرع معه الحركة ، وكأن شوقى تنبَّه إلى ضرورة الإيجاز والتركيز فى عمله المسرحى، فهو يأتى البناء التمثيلى من أبوابه، ويتخذ لذلك أقصر طريق، فلا يدع فرصة لتفكك ولا لاضطراب فى التصميم. ويبدو ذلك واضحاً فى إطار المسرحية ؛ إذ نرى الحوادث والشخوص متميزة . فقد اقتصر على جانب بعينه وحمَرَّك فيه الأقوال والأفعال ، ووضح الموضوع وملاًه بحيوية دافقة .

وقد سُلِّطت أشعة كثيرة على بطلة الملهاة « الست هدى » وبدت شخصية كاملة للمرأة الثرية التى يطمع فيها الرجال ، فلا يموت أحد أزواجها أو يطلقها ، أو قل تطلقه ، حتى تستقبل زوجاً جديداً ، وقد أعطانا هيئتها وثيابها ودوافعها وعواطفها وانفعالاتها، وجسَّمها تجسيما أتاح لها حياة حقيقية ، فلا نقرأ الملهاة حتى نشعر أننا تعرَّفنا على شخصية طريفة فى مسرحنا الحديث .

ووراء الست هدى شخوص ثانوية ، وكلها مبيَّنة ومميزة بخصائصها ، وكأن شوقى كان مستعدًّا للنجاح فى المسرح الواقعى بأكثر مما نجح فى المسرح التاريخى . فكل عمل فى هذه الملهاة قد ضُبط وأحكم ، ولم يبد أى اصطدام بين الأقوال والأفعال والبيئة التى وقعت فيها الحوادث وما ارتبط بها من عادات المصريين . وكل ذلك لأن شوقى كان يستمد من مجتمع عاش فيه وكان يُبُرز أطرافاً من مشاهداته ، فلم يضرب فى أغوار تاريخية وإنما ضرب فى أغوار الحياة التى تقلب فيها ، واستطاع أن يُبْدع هذه اللوحة .

وليست هذه اللوحة أو الشخصية الحية « الست هدى » من سيدات القرن العشرين ، وإنما هى من سيدات القرن الماضى ، فالزمن الذى تقع فيه حوادث الملهاة هو سنة ١٨٩٠ والمكان حيُّ الحننى بالقاهرة حيث كان الشاعر يسكن ، وحيث كان يشاهد عن قرب علاقات الرجال والنساء فى هذا الحين، وما كانوا يضطربون فيه من سنُنَن وتقاليد .

وتتألف الملهاة من ثلاثة فصول، ويبدأ الفصل الأول بحوار بين الست هدى وجارة لها تسمى زينب ، ويدور الحوار فيا يقوله الناس عن كثرة الأزواج الذين اقترنت بهم الست هدى ، فقد تزوجت تسعة من الرجال ، وتُدافع عن نفسها ، وتقول إمها إنما تزوجت بمالها ، وتفخر بأن فداديمها الثلاثين هى التى تجذب إليها الزوج تلو الزوج ، وتقول عن الناس : يقولون فى أمرى الكثيرَ وشغلهم حديثُ زواجى أو حديث طلاقى يقولون إنى قد تزوجت تِسْعَة وإنىَ واريتُ الترابَ رفاقى وما أنا عِزْريلٌ وليس بمالهم تزوجتُ لكن كان ذاك بمالى وتلك فدادينى الثلاثون كلما تولَّى رجالُ جِئْنَى برجالِ فما أكثر عشَّاقى وما أذلًّا إلى بسابى ولولا المال ما جاءوا أذلًاء إلى بسابى

وتأخذ فى سَرْد أسماء من تزوجتهم ، وكل زوج تصفه وصفاً دقيقاً ، فأول «البَخْت "مصطنى الذى لا تنساه ولا تسلوه ، كان كالسارية بلحيةسوداء مدوَّرة ، وكان لا يطمع فى فدادينها ، ومات فكادت تموت حزناً عليه . وتسجِّل هنا أن عمرها حين ماتكان عشرين عاماً ، ثم تقول إنها تزوجت بعد خس سنوات فهل من حرج عليها ، فترد صاحبتها زينب :

أَجَـلْ تعيشين وتَدْفنينا حتى تُصِيبى منهمُ البَنينا وتقول عن زوجها الثانى : إنه كان مفلساً وقعت فى حباله ، وكان ذا صَخب وعادات سيئة ، وجُنَّ بالنسل جنوناً ، ومات ولم يخلف لها ديوناً ، وكان عرها عشرين عاماً، فتزوجت من سواه ، فهل من بأس عليها ؟ وترد زينب « أجل تعيشين ... » وتذكر زوجها الثالث ، وكان عمدة البلدة التى بها فدادينها ، وتصف قذارة عاداته ، وأنه مات ولم يترك تراثاً ، فقد خلف عشرين ذكوراً وإناثاً . ثم تزوجت بعد عام ، فهل من جناية فى ذلك؟ ودائماً تردُّ زينب : « أجل تعيشين ... » . وتعرض لزوجها الرابع وأنه لم يكن نافعاً ولا « شافعاً » : قالوا أديبٌ لم يَرَوْا مثلَهُ ولقَّبَسوه الكاتبَ البـارعَا

ما اخترتُ إلا عاطلا ضائِعًا قد زَيَّنوهُ لِيَ فاخسترتُهُ ن على الصَّحْف مُغْتَدِي أكثر الزمسا رائحً وغَدًا في المُوَيَّدِ ، يكتب اليوم «في اللُّوا» فارغُ الجَيْب واليَــد لسلَهُ أو نهاؤهُ بنيتُ فلاناً أو هدمت فلانا ويُعْجبني عند المباهاة قولُهُ وقد يصبح المهدوم أرْفَع شانا وقد يُصْبح المَبْنِيُّ أَوْضَع منزلًا كان لا يَحْقِرُ مالا رحمية الله عليه ألى إلا ريالا كان إن أَفْلَسَ لا يَسْ

وتتحدث عن زوجها الحامس . وكان ، يوزباشى ، فى الجيش ، وكان ينهى ويأمر، وودَّتْ لو أنه زوج العمر ، غير أنه لم يكن يهواها ، وإنما كان يهوى حليَّها ، وطالما زيَّن لها أن تبيع أو تَرْهن أطيانها ، وعاش معها ثلاث سنين ثم طلقها فتزوجت من بعده. ولا تنسى أن تسجل أن عمرها لايزال عشرين عاماً ، وتقول إنها ظلت عامين بدون زوج. ثم تزوجت السادس ، وكان جيَبْبه كقفاه نظيفاً ، ومع ذلك كان « جَخَاخاً» كبيراً ، فكل يوم يدعو إلى البيت رئيساً أو وزيراً ، وعيَيْنه إلى خواتمها ، يحدث النفس كيف ينشلها . واقترنت من بعده بالسابع ، وكان فقيهاً ، وكان يسمى الشيخ عبد الصمد ، وتقول إنه أدَّبها بيده ورجله وبالعصا ، وتعرض لغيَيْرته عليها وتقص ُّ هذه القصة :

رأى غبارًا عالقًا بجَبْهتى ولم أكُنْ أعلمُ من أيْنَ أنّى فقال هذا التربُ من نافذة مَنْ كنت منهاتنظرينياتُرَى؟ وهاج حتى خفتُ أَن يَقْتُلَنَى وشمَّر الذَّيْلَ وَجَرَّدَ العَصَا وجاءَ بالنجَّارَ من ماعتِه مَدَّ الشبابيك وسَمَّر الكُوَى

وتقول إنها عاشت معه نصف عام ، ولا تنسى أن تذكر أن عمرها لا يزال عشرين عاماً . ثم تتحدث عن زوجها الثامن مهدى المقاول ، وكان سریتًا ، وعاشت معه عامین ، لم تر فیهما لون قیرْشه،ولم تسمع منه سوی «جَـخَـه وفَسَمَّه ، وطحنه ودشِّه » وتقول إنه مات وعمرها عشرون عاماً ؛ وتردُّ زينب:

أَجلُ تعيشين وتَدْفنِينا حتى تُصيى منهمُ البَنينا وتأخذ في الكلام عن زوجها التاسع ، وهو محام عاطل سكير ، يَحْتسي الحمر فى الضحى، ويُدْعـَى عبد المنعم . وفى هذه الأثناء يرنُّ فى سمعها صوته وهو يصعد السلم ، وينادى عليها :

هُدَى ضَلالُ أَين أَنتِ يا هُدَى أَين العجوزُ أَين جَدَّنى هُدَى

وتسمعه هدى وصاحبتها ، وهو يسبُّ ويشتم ، وتتحدث معها عن مجونه وخمره وقمَيْنُه . ولا يزال يرتفع صُوته بهذه الكلمات : عجوز النحس ، أنت قردة ، بومة :

خدًّاكِ ضفدعان قد أَسَنَّنَا وأُذُناكِ عَقْربان من «قِنَا» كدودتين اكتظَّتا من الدِّما

وحاجباك والخطوط فيهما

(١) الأبعادية: الضيعة.

وبين عينيكِ نِفَارٌ وجَفَا عَيْن هناك خاصمتْ عَيْناً هنا

ويقترب مترنحاً وفى يمينه العصا وفى الشمال المكنسة . وتهرب مع صاحبتها إلى غرفة نومها ، ويهذى بذكر أطيانها وزبرجدها وزمرّدها ، وما يلبث أن يستلقى فى القاعة ويغطّ فى النوم . وتخرج زينب .

وفى اليوم التالى ، فى الصباح، تُسْمَعُ ضجة على السّلم ، وتدخل أربع فتيات من بنات الجيران ، هن :خديجة وأسماء وبهية وإقبال ، جئن يحيِّين الست هدى تحية الصباح ، ونراها تذكر لكل منهن ما أوصت لها به فى ميراثها . ويستطرد ن معها فى حديث عن زواجهن ، فقد خُطبت أسماء لعمدة فى الصعيد ، أما بهية فخُطبت لضابط فى الحيش وتُظهر لها إعجابها باختيارها ، فتردُّ عليها بهية .

ما اخْتَرْتُ يا عمنى ولكن أَبى وأُمِّى تخيَّرا لى

وتسأل أسماء عن أختها « بَـنْبَـة » وهل هى الكبرى أو الصغرى ؟ وتسألها عن عمرهافتجيب عشرين عاماً، فتراها كثيرة، وتقول إذن فما عمرى أنا ؟ وتجيب أسماء ستون ، فتنهرها ، فتقول خمسون ، فتكذبها ، فتقول حول الأربعين ، فتقول كلا ، كلا ، وتردُّ أسماء :

إِذَنْ فَنِي العشرين يَا خَالَةُ أَنتِ وَأَنَا

وتغيِّر الست هدى مجرى الحديث، ويُسمَعُ صوت ، ويدخل أغا ُيدْعَى « ألماز» فيقول لها إن حرم الباشا أرسلته فى طلبها ، والعربة على الباب تنتظرها، فتأخذ زينتها ، وتساعدها الفتيات ، وتذكر لهن أن كل حلِّيها سيكون لهن بعد وفاتها . وينزل الستار .

وفى الفصلالثانى نرى عبد المنعمزوجها التاسع فىقاعة الدار ، وهو يتناول طعام الفطور ، ويدخل كاتبه « حلمى» ويدعوه للأكل معه ، ويتحدثان عن الفول والعيش والزيت، ويلاحظ حلمى « الزبيب» على الطعام ، فيقول له أتشربه على الريق، فيجيبه : لا يا غبى على الفول . وتعلن الست هدى سخطها فقد أصبح متزلها حانة ، وتدخل زينب صاحبتها ، وتقول : العوافى ، وترى زوجها وكاتبه، فتنصرف . ويظهر الأغا « ألماز» وتدعو هدى زوجها أن يخبىء الحمر حتى لا يراها الأغا ، ويكون حوار . ويدخل الأغا ، وينتحى مع الست هدى غرفة ، ويُخرج عبد المنعم الكأس من مخبئها بين قدميه ، ويفكر مع كاتبه فى حيلة لسلّب بعض مالها . وتدخل هدى ، ويستعطفها زوجها ، يساعده كاتبه ، ويقول لها إن المكتب مُقَّفَلً ، لكثرة ديونه ، فتسأله وماذا تريد أن أصنع ؟ فيقول لها نبيع الطين أو نرهنه ، فتذهل ، وتخاطب نفسها :

لولا فدادينى وغَــلَّاتهُا ما طاف إنسانً على بابى بهــا تَزَوَّجْتُ وفى قُطْنِها كَفَّنْتُ أَزواجى وخُطَّابى

وتُنادى خادمها رضوان ، وتقول له : اذهب على الفور ادع صديقاتى ويقول لها زوجها : إنى لم أتزوجك لفرط حسنك ولا لصغر سنك ولا لسواد عينك ، وإنما لطينك ، ويقول : أعطنى حليَّك . وترده مغضبة ، فيقول لها : ألست زوجك ؟ فتقول له ما أنت زوج ، بل طفيلى . وتدخل زينب غاضبة ووراءها نساء من الحارة وفى أيديهن الزحافات والمكانس والمغارف ، ويهجمن على المحامى ، أما كاتبه فيهرب مستقيلا من العمل عنده ، وتُخرج الست هدى َعقَداً زواجها ، وتقول :

عصمى منك فى يَدِى شَهِدَتْ لى الوِئْـــائِقُ امضِ يا نَذْلُ لا تَعُدْ إِنكَ اليـــوم طالقُ وينزل الستار .

وندخل فى الفصل الثالث ، فإذا بنا نرى غرفة فى الطابق الأعلى من منزل المرحومة الست هدى ، وبها آخر أزواجها السيد العجيزى ، وهو من أعيان الأرياف ، ونراه فرحاً مبتهجاً ، فقد أصبح البيت له ، ويتحدث عن الطين وأنه من أجود الأطيان . وينظر حوله في الدار ، ويقول : لا بد من ترميمها وتبييضها ، ولا بد من تنجيد الفرش وتجديد الأثاث ، ويذكر الحلى ، فينادى « رضوان ، ويسأله عن موضعه فيقول له إنه ليس هنا، وإنما هو في منزل صفر باشا ، أخذه الأغا في عُلَبْة من نحو شهر ، في أثناء مرض الست الأخير ، فيقول : أمانة ، وستُرَدَّ .

ويُسسَمَعُ صوت من الطابق الأسفل إذ ينادى على العجيزى ثلاثة من أصدقائه، هم محمد وعامر وأحمد ، ويهتف بهم أن يصعدوا ، وتقدَّم لهم القهوة، ويتهامسون عما ورث العجيزى ، ويلاحظون أنه ارتدى الحرير ، ولبس الشاهى والكشمير ، وانتعل حذاء رقيقاً ، ثم يستطردون إلى الطين والبيت ، ويقول عامر إنه سيستأجر منه الطين ، ويقول محمد :

> مسا كالعجيزى رجلٌ يدرى اغتنام الفُرَصِ إن هُدَى دَجاجَةٌ باضَتْ له فى القَفَصِ

ويقول أحمد إنه لم يحسن إخراجها وإقامة العزاء لها، ويقول عامر : لا، ظلمته ، إن الذى قام على الدفن والمأتم الأغا ، أخرجها بأمر الباشا وزوجته « خرجة » عز ً وغى . ويدخل العجيزى فيرحب بهم ، ويعز ُونه ، ويثنون على نبله ووفائه ، وأنه لم يدَّخر مالا فى مأتمها ودفها ! . وينادى زائر جديد من الطابق الأسفل : يا صاحب البيت! فيهتف به أن يصعد، فهو صديقه مصطفى النشاشى. ويصعد مصطفى ومعه الشيخ الحلبى أحد الأصدقاء ومَن ْ يحلُّون بالفتوى ويعقدون ومن يَرجُوُن المسجد الزينبى حين يقرأون . ويطلب لهما القهوة فيقول الشيخ الحلبى : لا، شيئاً من الكراوية، ويناول النشاشي العجيزي علبة نشوقه ويقول له :

هذا النشوقُ من نشوق المفتى ليليقُ للسوارث زوج الست

وينادى زائر جديد هو عبد اللطيف شيخ الحارة ، ويصعد . ويسأله العجيزى عما يقوله الناس ؟ فيقول : «صنوف القيل والقال، يعزُّونك بالميت ويهنُّونك بالمال» . وينظر فى جوانب البيت معجباً ، ويقول إنها حين اشترت هذا البيت كان أبوه شيخ الحارة ، فيسأله العجيزى وأنت ؟ فيقول لست أذكر شيئاً ، وكل ما أذكره ليالى عرسها التى كنت ألعب فيها صبياً ، ويقول العجيزى : إذن فعمر ُ البيت ستون سنة ، فيجيب شيخ الحارة : ومن يقول مئة ما غبَنَه ، فهم يقولون نابليون سكنه . ويهتف هاتف من السلم : يا عجيزى! يا صديقى ! ويعرفه العجيزى فهو داود المغى ، وقد جاء ومعه زوجته حيدة لكى يريها دار صديقه الحديدة . ويضطرب العجيزى ، ويقول قد جاء مع زوجته ، ماله وللتفريج ؟! وينزل إليه فيصرفه . ويصيح زائر آخر هو سلمان المرابى ، ويصعد ، بيما يتحدث الضيوف عنه وعن رباه الفاحش . ويخجل العجيزى أن يظنوا أنه مدين له ، ويقول إن آباءهما كانوا شيوخاً وعمداً ، فعلاقته به علاقة من البلد . وبدخل سلمان ويهمس إليه العجيزى بأنه سيوفيه ماله غداً ، ويقول سلمان بل أمامك شهران ، حتى تفيق مما أنت فيه، وكل ما هناك أن سيزيد الدين خسين ، ويطلب منه أن يُعضى على سند ، فيأخذه ويخرجان حتى لا يطبع أحد . ثم يدخلان، ويهمس سلمان لمصطفى النشاشتى .

لى كلْمةٌ فادْنُ منى لا تَنْسَ ، دَيْنُكَ حَلَّا ويسأل العجيزى مصطفى ماذا يقول المرابى ، فيقول إنه يريد منى نشوقاً ، ويُثْنى على نشوقه وأن فيه عرق العنبر ،وأن الباشوات يُقْبلون عليه من أجله وكذلك المفتى وشيخ الأزهر، وأبضاً سيدات الحَطَّ أو الحَّيِّ فإنهن يبعثن الأغا فيشترى لهن منه . ويهتف الأغا : دستوركم أهل َهذا المنزل ، ويدخل باكياً مولولا على الست هدى ، وينوح عليها بكلمات ، ويدعوه العجيزى أن يهوّن على نفسه ، ويسترسل الأغا فيقول :

قد ذهبَ البيتُ ، لبي تِ الله وحــده البَقَا قد ذهبَ المال ، فسُبْ حَان الذى له الغِنَى ويقع مُغْمَى عليه ، ويرشونه بالماء ، ويرفع الأغا رأسه ، ويعود للبكاء على الست هدى . ويحاوره العجيزى، يريد أن يعرف أمر حليِّها ووديعتها عند الباشا ، فيقول له الأغا إنها تركت وصية عند الباشا من عام، أشهدت عليها مفتى القُطْر وقاضى الإسلام ، ويقول :

قد تركَتْ فى عُلْبَةٍ مَصاغَها عشرَ قِطعْ من جَوْهَرٍ مُبَرَّأً من الخدوش والبُقَعْ فيقول العجيزى: لمن؟ فيرد ًّ الأغا لعشر من نساء الحارة ، عَيَّنَتَهُ هُنَّ وبَيَّنَتَ، ويصيح العجيزى : أحسُ أن ظهرى انقسم. ويُغمَى عليه ويفيق ، فيسأل الأغا عن البيت ، فيقول : وقفته لبنت أول زوج ، فيصيح العجيزى :

قَلَّبْتَنِي هُدَى على النار حَيًّا فَلَّبِ الله جسْمها في الجحيم

ويسأل عن الأثاث ، فيقول الأغا : جاء أيضاً فى الوصية أنه ملك لبهية . ويقول شيخ الحارة بتى الطين؟ويقول الأغا : إنها أوقفته على بيت الله ( والروضة » : قبر المصطفى . ويصرخ العجيزى : يا لأعاجيب القضا ! ويدعوه الشيخ الحلبى أن يتجلد . ويندب سلمان المرابى نفسه والطين الذى كان يأمله ، ويذكر « سنده » ، فيقول له مصطفى النشاشتى : «اذهب كُل ا شَرب السَّنَد» ، ويرد الجميع : « اذهب كل اشرب السند » . وبذلك يُسَد كُلُ الستار وتنتهى الملهاة .

وواضح من هذا التلخيص أن البناء التمثيلي للملهاة ليس فيه اضطراب، وليس فيه نشاز ، فنحن نحس كأننا مسوقون منذ فاتحتها إلى خاتمتها في سرعة، وما تزال الحوادث والأقوال والأفعال تنمو وتهض ، حتى تنتهى إلى الكارثة التى حاقت بالزوج الأخير . ولا تقوم في الطريق العوائق التي رأيناها في المآسى المنظومة السابقة ، فلا قصائد ولا أناشيد طويلة ، وإنما حوار متناسق بديع . وحتى البلاغةوالصور الأدبية نُحيِّبَتْ عن طريقنا . واستخدم شوقى لأول مرة في مسرحياته لغة سهلة خفيقة ، بل لم يتحرَّج من أن يسلك فيها كثيراً من الألفاظ العامية . وجسَمَّم فى أذهاننا صُور الشخوص الذين حرَّركهم ، لا البطلة وحدها ، وإنما الشخوص الثانوية أيضاً، فالملهاة تنبض بالحياة ، وفى كل جانب من جوانبها نجد صورة العصر ، سواء فى وصف أدبائه الصحفيين ، أو فى وصف خطبة الفتيات وأنهن لا يخترن الأزواج ، أو فيا سمَّى عصمة المرأة ، أو فى النشوق ، أو فى نفاق الناس ، أو فى الوصايا والأوقاف . وأَعْطِى شوقى الفرصة فى أزواج الست هدى العشرة ليرسم أنماطاً مختلفة من الرجال . ويظهر فى هذا الصنيع شىء من تأثر شوقى بقصصنا الشعبى فى العصور الوسطى عند ابن دانيال فى قصة غريب وعجيب ، وعند غيره ممن كانوا يمثلون أصحاب الحرف المختلفة فى حوارهم وما يُجرون على ألسنتهم من أحاديث ، ولكنه على كل حال أظهر براعة فى إدارة ملهاته وفى الخطوط التى اتخذها لصنيع هذه التحفة البديعة .

### تلخيص

حاولنا فى الصحف السابقة أن نتحدث عن شوقى من جميع أطرافه ، وبدأنا بحياته ، فتعقبناها فى بيئته وفى نشأته ، وما زلنا معه حتى غادر مصر إلى فرنسا مبعوثاً للحكومة المصرية لدرس القانون وكُسِّالَت بعثته بالنجاح ، ورجع يعمل فى القصر ، وظل به أكثر من عشرين عاماً ، دانت له فيها رقابُ طلاب الرتب وأصحاب الحاجات ، إذ كان الحديوى عباس يقرَّبه منه ، ويسمع له، ويستشيره فى بعض أحواله ، وكان هو داعية ً له ولسياسته عند الجمهور وفى الصحف العامة

وما زال يعمل مع عباس حتى نشبت الحرب الكبرى سنة ١٩١٤ ومُنع عباس من دخول مصر و أعثلنت الحماية الإنجليزية، فأ بُعد عن القصر أصحاب عباس وأنصاره ، وأبعد شوقى بل نُنتى إلى إسبانيا حيث ظل طوال الحرب فى برشلونة لا يبرحها ولا يفارقها، فلما وضعت الحرب أوزارها رُدَّت إليه حريته ، فتنقل فى إسبانيا وفى مدنها يتصفح آثار العرب وأطلالهم الدارسة .

ورجع إلى مصر عقب ثورتنا الوطنية سنة ١٩١٩ ، فرأى باب القصر مقفلا من دونه ، ورأى المصريين قد سُفحت دماؤهم فى الشوارع ، وها هو الشباب يستقبله متحمساً ، فحنا عليه وعلى آماله التى تجيش بصدره وبقلبه، وخفض بصره من سماء القصر إلى أرض مصر المخضبة بالدماء الذكية . والتفت من حوله إلى البلاد العربية ، وزار سوريا ولبنان غير مرة ، وأحسَّ الشعوب الناطقة بالضاد كلها ، وآلامها وآمالها، وما تريد أن تظفر به من ضمير المستعمرين الميت وأنيابهم المسنونة . واختلط شوقى بالمصريين فى النوادى والمقاهى والمطاعم ودور الحيالة ، ومشَى معهم فى شوارع القاهرة متصفحاً وجوههم ونفوسهم على نحو ما يتصفح الثياب المعروضة فى واجهات الدكاكين والمحلات . وساعد ذلك كله على تبدل فى حياة الشاعر الفنية ، فإنه لم يتَعُد ْ خالصاً للقصر ولا لحياته الأرستقراطية ، بل أصبح إلى حد بعيد مشاركاً للشعب المصرى ، يتحدث فى كثير من شئونه السياسية والاقتصادية ، واختير عضواً فى مجلس شيوخه .

وكان ثراؤه فى أثناء ذلك يُتيح له نعيهاً وهناءة فى حياته، فعاش مرفَّهاً بين مصر والإسكندرية أوبين كرَّمة ابن هانى فى مصر ودُرَّ قالغوَّاص فى الإسكندرية، يرتاد الملاهى والملاعب ، ويسافر إلى باريس أو إلى لبنان وسوريا غير مقصِّر فى أن ينال كل ما يريد من مُتَع الدنيا. وأخذ تقدَّمُه فى السنَّ يُضعف منه، وأخذت الأمراض تصطلح عليه ، حتى ذهب إلى ربه راضياً .

وصـَوَّرْنا هذه الحياة الخصبة ثمانتقلنا إلىصناعته، فتحدثنا عن مكوِّناتها، وكيف أنه وجد فى سلفه محمودسامى البارودى القدوة المُثْلى لعمل الشعر الجزل الرصين ، وبناء القصائد بناء محكماً متماسكاً ، حتى لكأن القصيدة عمارة باذخة .

وأوتى شوقى من حلاوة موسيقاه وعذوبتها مع روعتها وفخامتها ما جعلنا نشبتُه آياته الكبرى منها بالسمفونيات الحالدة . وموسيقى شوقى فى شعره هى لُب إبداعه ، وبهاكان يظفر دائماً بخصومه ، فقدكانوا يحاولون أن يردوا الناس عنه ، فكانوا يُعْرضون عنهم، وينصرفون عن نقدهم، ويتهافتون على شعره كما يتهافت الفراش على النار. ولا تزال أشعار شوقى ترن فى آذان العرب ، ولا يزالون ينجذبون إليها ، وكأنها مغناطيس العصر الشعرى ، فهى مفزع قلوبهم ومتهوّى أفئدتهم . وبجانب هذه الموسيقى نجد الحيال المتألق الذى يعرف كيف يلتقط الصور البعيدة ، وكيف يملأ علينا الدنيا بأشباحه وأوهامه .

والموسيقى والحيال الحالم هما أهم المكوِّنات لشعر شوقى وصناعته ، أما العاطفة فغير فياضة . وشوقى من الشعراء المغيريِّين الذين لا يحسُّون أنفسهم إحساساً كاملا ، وحتى ما نجده عنده من عواطف يغلب أن يكون قد اقترضها من الغير بحكم غيثريتَّة وعدم اهتمامهبذاتيته . ومع ذلك لا نستطيع أن نُحْليه من العواطف فلم تكن عواطفه جامدة ، بل كثيراً ما تسيل وخاصة مع أسرته ومع أصدقائه . على أنه ينبغى أن نعرف أنه لم يعبر عن عواطف صارخة ولا أخرى منحرفة . وربما كانت أروع عواطف شوقى العاطفة الوطنية ، وعنها صدر فى فرعونياته ، أو قل فى ملاحمه المصرية .

واشتهر شوقى بالبديهة الفياضة فى صناعة الشعر وعمله ، وقد أكثرنا من ذكر الشهادات التى شهد بها معاصروه فى هذا الصدد ، ثم استعرضنا مسوَّدات ثلاثاً إحداها خاصة بقصيدة ، والثانية والثالثة خاصتان بفصل من مجنون ليلى، واستنبطنا منها جميعاً دلائل مختلفة على ذوقه الرفيع وحسِّه الرقيق باللغة وصياغتها كما استنبطنا سرعته وعدم تأنيِّه .

وإن فى المسودتين الثانية والثالثة ما يدل دلالة قاطعة على أن شوقى لم يكن يفكر فى الحوار بقدر ماكان يفكر فى عمل الشعر ، ومن أجل ذلك نراه يؤلِّف الفصل فى شكل مقطوعات ، ومنها ما يستحسنه فيُبُّقيه وما لايستحسنه فيَنْفيه . ويختلف ترتيب القطع فى المسودتين بالقياس إلى ترتيبها فى المسرحية المنشورة . وفى ذلك كله دلالة واضحة على أن شوقى فى تمثيلياته لم ينس وظيفته الغنائية الأولى فى شعره وقصائده .

ومضينا نتحدث عن التيار القديم فى صناعته ومدى صلته بالشعراء القدماء، ولاحظنا أنه يتأثر تأثراً واسعاً بهم ، بل ما يزال يعارضهم ويقلدهم . ومع ذلك لم يهمل نفسه، بل أضافها فى قوة تستأسر الإعجاب ، وكأنه كان يريد بمعارضاته أن يثبت تفوقه على كل من يُشار إليه بالبنان فى عالم الشعر العربى . وحقا أثبت ذلك بما اقترح على نفسه فى معارضاته من موضوعات جديدة لعب فيها خياله ووهمه . وكان يتأثر البحترى ، بل هو شديد الشبه به فى موسيقاه ، أما فى بناء قصائده وتصميمها فإنه يقترب من ذوق المتنبى إذكان يضرب على نماذجه وأمثلته .

وكان يقابل هذا التيارَ القديم تيارُ جديد جاءه من ثقافته الفرنسية وما

اطلع عليه من آداب القوم ، بل من آداب الغربيين جميعاً ، فقد قرأ وترجم للامرتين ، كما قرأ وقلنَّد لافونتين، وأيضاً فإنه قرأ ڤيكتور هيجو وقلده فى عنايته بالتاريخوالتمثيل، كما قرأ راسين وكورنى وغيرهما من الكلاسيكيين، وقرأ شكسبير وأفاد منه فى مصرع كليوباترا . فالتيار الأوربى كان يجرى فى نفسه ، وكانت تظهر منه تأثيرات مختلفة فى أعماله وآناره ، ولكنه لم يوغل فى ذلك ولم يتعمق فيه ، وبذلك كان هذا التيار أضعف فى صناعته من التيار القديم ، وخاصة من حيث الصياغة والأساليب والقوال آلى يصبُّ فيها شعره .

وتقدمنا نبحث فى المؤثرات المختلفة التي أثرت فى صناعة شوقى ، فوقفنا عند النقاد وتأثيرهم فيه ، ولاحظنا أنه بدأ حياته الفنية فى عصر لم يكن يسود فيه إلا نقد جاف ، لا نضرة فيه ولا جمال ، لأنه نقد لغوى يعتمد على البلاغة البالية القديمة . وصبَّ هؤلاء النقاد عليه جام سخطهم، إذ رأوه يجدد فى بعض المعانى ، وحمل عليه المويلحى واليازجى حملات منكرة ، ووقفا كأنهما شلالان المعانى ، وحمل عليه المويلحى واليازجى حملات منكرة ، ووقفا كأنهما شلالان تحبيران يريدان أن يعترضا النهر ويحتجزا فيضانه . وخلف هؤلاء النقاد فى القرن وثار ثورة محققة فى عالم الشعر والفن، ولم يكن يعجبه تردد شوقى بين القديم والحديد وثار ثورة محققة فى عالم الشعر والفن، ولم يكن يعجبه تردد شوقى بين القديم والحديد ولا ما انزلق إليه من مدائح . وقاد هذه الثورة عبد الرحمن شكرى والمازنى والعقاد ، وشمُخف الأخير بالتصدى لشوقى منذ أخرج مع المازنى الرسالة المسهاة إلا أنه لم يعنف فيها عنفه .

وقد تحدثنا عن آثار الجيلين من النقادفىصناعة الشاعر ، وناقشنا الجيل الجديد فى كثير من قضاياه ، ووضَّحْنا ما فيها من خطأ أو تحامل . ومضينا فتحدثنا عن مؤثر مهم أثر فى صناعة شوقى ، وهو الجمهوروالصحف ، وهو مؤثر لم يكن معروفاً فى القديم ، إذ كان الشعراء من مثل المتنبى لا يعرفون سوى الأمير وحاشيته ، أما الشعب فهم لا يعرفونه ولا يتصلون به ، ولكن تطورت الحياة فى القرن التاسع عشر ، وظهرت الصحف التى توجنَّه للشعب أو الجمهور، وأخذ الشعراء يذيعون فيها شعرهم. وكان لذلك أثره العميق فى شوقى وغيره من معاصريه ، إذ أخذوا يعنون بالجمهور عناية شديدة . واتضح ذلك عند شوقى فى أشعاره التى وجهها إلى الحلافة التركية ، وكانت أوربا أعلنت عليها حرباً صليبية ، فكان ذلك يؤذى العرب والمسلمين . واستغلَّ ذلك شوقى فغنَّاهم تركيات كثيرة، ولم تكن هذه التركيات تُنْشَدُ بين يدى الحليفة كما كان بصنع الشعراء السابقون ، فالحليفة التركي لا يعرف العربية ، وإنما كانت تُذاع على العرب والمسلمين فى صحفهم إرضاء لعواطفهم قيبَلَ الخلافة .

ولفتت هذه التركيات شوقى إلى التغنى بالعاطفة الدينية ، فنظم مدائحه فى الرسول الكريم، ووقف مع إخواننا المسيحيين فغناهم نغماً مسيحيًّا كثيراً يرضيهم، واستهدف لبعض أنغام عربية ووطنية . حتى إذا رجع بعد المنهى تحول جملة إلى العواطف الوطنية والعربية يَصدد عنها فى شعره ، وكل ذلك ابتغاء رضا الحمهور الذى يقرأ شعره فى الصحف السيارة .

وهذا المؤثر فى صناعته اقترن به مؤثر آخر هو المناسبات المهمة من أعياد عباس ومن المحترعات والحوادث الكبرى ، فلم يترك مناسبة مهمة دون أن يسجلها . ويتوسع شوقى فى ذلك فلا يترك فرصة من تهنئة أو موت عظيم أو ظهور اختراع أو إنشاء مؤسسة وطنية إلا ويصدح فيها بشعره ، وكأنما أصبح صحفيتًا خالصاً ، فهو يؤدًى للناس الأخبار والأحداث فى قصائده الساحرة التى تنبض بالحيوية الدافقة . وبذلك انتهى بهذا اللون من شعر المناسبات إلى الذروة العليا، ولم يبق له من بعده إلا أن ينحدر ، وقد انحدر فعلاولم يعد يُرْضى أذواقنا .

وبجانب هذه المؤثرات الثلاثة أثَّر فيه أيضاً الغناء ، وكانت له أذن موسيقية رائعة ، فما زال يتبع المغنين، وكلما توفِّىكبير مهم صاغ فيه مراثيه ، حى خلص له مهم محمد عبد الوهاب ، فاصطفاه لنفسه ، وألف له مجموعة من الأدوار والأزجال ، لا تزال تدور على كل لسان .

وذهبنا بعد ذلك نبحث فى مسرحياته ، فتحدثنا عن مقوماتها العامة ومدى تأثره فيها بالمدارس الغربية من كلاسيكية ورومانتيكية ، ومدى انفصاله عن هذه المدارس . ولاحظنا ثلاثة تيارات تجرى فى مآسيه ، وهى التيار الفكاهى ، ولتيار الأخلاقى ، ثم التيار الغنائى إذ كان يزاوج فيها بين الغناء والتمثيل ، فطُبعت بطوابع غنائية كاملة ، سواء فى كثرة القصائد والأناشيد التى تتخللها ، أم فى نظام الشعر وأوزانه وقوافيه ، أم فى لغتها وموادها التصويرية .

وقسمنا هذه المآسى قسمين : قسما مصريا ألفه مراعياً للعواطف الوطنية ، ويشتمل على ثلاث من مآسيه ، وهى : مصرع كليوباترا وقمبيز وعلى بك الكبير ، وقسماً عربياً ألفه مراعياً للعواطف العربيةوالإسلاميةويشتمل على ثلاث أخرى هى مجنون ليلى وعنترة وأميرة الأندلس . وحللنا كل مأساة من هذه المآسى تحليلا مفصلا ، ذكرنا فيه محاسنها وعيوبها التمثيلية . وختمنا هذا الفصل بحديث عن ملهاة « الست هدى » وهى تحفة ثمينة بين مسرحيات شوقى السبع ، وبها تنتهى هذه الدراسة .

#### ۲

تعقيب لم نتحدث فيا مرَّ من صحف عن روايات أو قصص نثرية ثلاث ألَّفها شوقى فى مطالع حياته الأدبية فى أثناء وظيفته بالقصر ،وهى على التوالى : عذراء الهند ، ولادياس أو آخر الفراعنة ، وورقة الآس . وكلها أعمال أدبية غير تامة ، وكأن شوقى كان يمرِّن نفسه على عمل القصة .

وصنّع حينئذ مسرحية لعلىبك الكبير ، ثم انصرف عنها ، وظلت عالقة بنفسه حتى ألف مسرحيته الأخيرة التي تحدثنا عنها في غير هذا الموضع . ونستطيع أن نقول أيضاً إن قصة لادياس كانت مقدمة لرواية قمبيز وإن اختلفت عنها في الموضوع ، إلا أنهما جميعاً تناولتا حوادث عصر واحد . وقد استمد شوقى في « عذراء الهند » من تاريخ مصر القديم لعهد رمسيس الثاني كما استمد فى ورقة الآس من أسطورة فارسية تجعل الملك سابور يستولى على حصن عربى. والقصص الثلاث جميعاً لا نستطيع أن نسميها قصصاً تاريخية إذ أطلق شوقى لخياله العنان فى الشخصيات والحوادث والأدوار .

وهى فى الحقيقة صورة جديدة من القصص الحيالى الذى نقرؤه فى ألف ليلة وليلة ، وبذلك لم يقترب شوقى من الذوق الغربى فى تكوين القصة أو الرواية ، إلا ما قد يعرض له من حب وخيانات . وهو يضم إلى تأثره بألف ليلة وليلة تأثراً آخر يظهر خاصة فى القصتين الأوليين ، وهو تأثر يأتى من اتجاه مقابل لاتجاه القصص الشعبى فى ألف ليلة وليلة ، ونقصد اتجاه المقامة المعروفة عند الحريرى ومن نهتج نهجه . فنحن نراه يلتزم السجع غالباً ، وكأنه يكتب قصة تعليمية للنشء ، يعلمهم أساليب البلاغة ، ويضع فى أيديهم تعاويذ السجع والبديع .

ومن هنا سقطت هذه القصص الثلاث بين كرسيين ، فلا هى صارت قصصاً شعبياً كألف ليلة وليله ولا هى صارت مقامات كمقامات الحريرى . ويظهر أن طابع المقامات كان قويتًا فى نفسشوقى على نحو ما نرى فى أحاديث بنتاؤور ، وهى نقد اجتماعى صُبَّ أكثره فى قوالب السجع .

وقد يكون أهم عمل له يتطابق مع المقامات كتابه « أسواق الذهب » الذى نشره فى آخر حياته ، وهو يقترب فى اسمه من مقامات الزمخشرى المعروفة باسم « أطواق الذهب» . ويذهب فيه مذهب الزمخشرى من حيث الوعظ والإرشاد . وقد نوَّه به فى مقدمته كما نوَّه بأطباق الذهب للأصفهانى ، قال : « سميت هذا الكتاب بما يشبه اسميهما، ووسمته بما يقرب فى الحسن من وتسميهما ، وإنما هى كلمات اشتملت على معان شتى الصور ، وأغراض مختلفة الحبر ، جليلة الحطر ، ومنها ما طال عليه القدم ، وشاب على تناوله القلم، وألم به الخفش من الكتاب والعلم . ومنها ما كثر على الألسنة فى هذه الأيام ، وأصبح يعرض فى طرق الأقلام ، وتجرى به الألفاظ فى أعناته الكلام ، من مثل الحرية والوطن والأمة والدستور والإنسانية ، وكثير غير ذلك من شئون المجتمع وأحواله ، وصفات الإنسان وأفعاله ، أو ماله علاقة بأشياء الزمن ورجاله ، يكتنف ذلك أو يمتزج به حكم عن الأيام تلقيتها ، ومن التجاريب استمليتها، وفي قوالب العربية وَعيتها، وعملي أساليبها حسَبَّرتها ووشَّيتها » .ويقول شوقي عقب ذلك إن بعض هذه الخواطر كتبها في الأندلس والمكاره جارية والدار نائية . وواضح أنه استغلً طريقة المقامات في النقد الاجتهاعي والعظة والحكمة ، وهو يفتتح مقاماته أو أسواقه بقوله في الوطن :

• الوطن موضع الميلاد، ومجمع أوطار الفؤاد، ومضجع الآباء والأجداد ، الدنيا الصغرى، وعتبة الدار الأخرى . الموروث الوارث، الزائل عن حارث إلى حارث. مؤسس لبان، وغارس لجان ، وحى من فان ، دواليك حتى يُكسف القمران، وتسكن هذى الأرض من دوران . أول هواء حرَّك المروحتين ، وأول تراب مس الراحتين ، وشعاع شمس اغترق العين . مجرى الصبا وملعبه ، وعُرس الشباب وموكبه، ومراد الرزق ومطلبه ، وسماء النبوغ وكوكبه ، وطريق المجد مس الشباب وموكبه، ومراد الرزق ومطلبه ، وسماء النبوغ وكوكبه ، وطريق المجد مس الشباب وموكبه، ومراد الرزق ومطلبه ، وسماء النبوغ وكوكبه ، وطريق المجد ومركبه . أبو الآباء مدت له الحياة فخلد ، وقضى الله أن لا يبقى له ولد . الشباب وموكبه، ومراد الرزق ومطلبه ، وسماء النبوغ وكوكبه ، وطريق المجد ومركبه . أبو الآباء مدت له الحياة فخلد ، وقضى الله أن لا يبقى له ولد . الشباب وموكبه، ومراد الرزق ومطلبه ، وسماء النبوغ وكوكبه ، وطريق المجد ومركبه . أبو الآباء مدت له الحياة فخلد ، وقضى الله أن لا يبقى له ولد . الشباب ومركبه . أبو الآباء مدت له الحياة فخلد ، وقضى الله أن لا يبقى له ولد . لا يموت . مدرسة الحق والواجب ، يقضى العمر فيها الطالب ، ويقضى وشىء مبا عنه عائب . حتق الله وما أقدمه ، أو جار تسعفه ، أو رفيق فى رحال منها عنه الما له ، أولية فرن ، أو جار تسعفه ، أو رفيق فى رحال منها الحياة تألفه ، أو فضل للرجال تزيئه ولا تزيفه . فما فوق ذلك من مصالح وطن المقدمة ، وأمياء أماناته المعظمة ، صيانة أ بنائه ، والضانة بأشيائه ، والوطن المقدمة ، وأمياء أماناته المعظمة ، صيانة أ بنائه ، والضانة بأشيائه ، والوطن الموم الأبد » .

ويستمر شوقى فى هذا النغم ، ويحرج إلى الجندى المجهول وقناة السويس والشمس والموت والشباب والحير والقلم وشاهد الزور والمال والأهرام والأمس واليوم والغد والمسجد الحرام والصلاة والصوم والزكاة والحج والحمال والأمومة والكاتب العموى والزهرة والساقية . وهو فى كل ذلك يوصف

175

أسجاعاً وجملا متقابلة ، لا تختلف في شيء عما نقرأه في كتب المقامات .

فإذا قلنا إن أسواق الذهب نهاية من نهايات المقامات لم نكن مغالين ولا مبعدين . ومع ذلك فالمقامات أخف منها روحاً ، ونقصد مقامات الحريرى مثلا ، إذ نراها تختلف عن مقامات شوق ، فهى لا تقف عند تصوير المعانى فحسب ، بل تصور أشخاصاً في العادة ، والأساس فيها أديب متسول يقع الناس في حبائله، وفي أثناء ذلك تُعْطَى صورة دقيقة طريفة للمجتمع وأهله .

فشوق لم يكن موفقاً حين حاول أن يحتذى على أمثلة المقامات ، والحقيقة أنه خُلق شاعراً ولم يخلق ناثراً ، وقد رأينا مسرحيته أميرة الأندلس النثرية تضعف عن زميلاتها الشعرية لنفس هذا السبب ، إذ بناها على النثر ولم يبنها على الشعر . وقد ألحق أسواقه بمجموعة من الحواطر تجرى على النثر ولم يبنها على الشعر . وقد ألحق أسواقه بمجموعة من الحواطر تجرى على النثر ولم يبنها على الشعر . وقد ألحق أسواقه بمجموعة من الحواطر تجرى وليما هي جمل يمكن أن تُتوَتَشر لحمال صياغتها لا لحمال فكرتها . ومهما يكن فقد أدتَّى شوقى بشعره ما لم يؤده بنثره ، وكان له فيه القد حُ المُعلَمَّى بين أبناء عصره .

## منافذ بيع مكتبة الأسرة الهيئة المصرية العامة للكتاب

مكتبة ساقية

عبدالمنعم الصاوي

**مكتبة المعرض الدائم** ۱۱۹٤ كورنيش النيل – رملة بولاق مبنى الهيئة المصرية العامة للكتاب القاهرة – ت : ۲٥٧٧٥٣٦٧

مكتبة البتديان ١٣ش المبتديان – السيدة زينب أمام دار الهلال – القاهرة

الزمالك - نهاية ش ٢٦ يوليو

من أبو الفدا - القاهرة

**مکتبة ١٥ مایو** مدینة ١٥ مایو - حلوان خلف مبنی الجهاز ت : ٢٥٥٠٦٨٨٨

> مكتبة الجيزة ١ ش مراد - ميدان الجيزة - الجيزة ت : ٣٥٧٢١٣١١

مكتبة جامعة القاهرة بجوار كلية الإعلام - بالحرم الجامعى -الجيزة

مكتبة رادوبيس ش الهرم – محطة المساحة – الجيزة مبنى سينما رادوبيس **مکتبة مرکز الکتاب اللولی** ۳۰ ش ۲۱ یولیو - القاهرة ت : ۲٥٧٨٧٥٤٨

**مکتبة ۲٦ يوليو** ۱۹ ش ۲٦ يوليو – القاهرة ت : ۲٥٧٨٨٤٣١

مکتبة شريف ٣٦ ش شريف – القاهرة ت : ٢٣٩٣٩٦١٢

**مكتبة عرابی** ه میدان عرابی – التوفیقیة – القاهرة ت : ۲۵۷٤۰۰۷

مكتبة الحسين مدخل ٢ الباب الأخضر – الحسين – القاهرة ت : ٢٥٩ ١٣٤٤٧ مكتبة أكاديمية الفنون مكتبة أسيوط ش جمال الدين الأفغانى من شارع ٦٠ ش الجمهورية - أسيوط محطة المساحة - الهرم ت : ٢٨/٢٣٢٢٠٣٢ ميني أكاديمية الفنون - الحيزة

**مکتبة المنیا** ۱۲ ش بن خصیب – المنیا ت : ۰۸٦/۲۳٦٤٤٥٤

مكتبة المنيا (فرع الجامعة) مبنى كلية الآداب -جامعة المنيا - المنيا

مكتبة طنطا ميدان الساعة - عمارة سينما أمير - طنطا ت : ٤٠/٣٣٣٢٥٩٤

> مكتبة المحلة الكبرى ميدان محطة السكة الحديد عمارة الضرائب سابقاً

**مکتبة دمنهور** ش عبدالسلام الشاذلی – دمنهور

> مكتبة المنصورة ه ش الثورة - المنصورة ت : ٢٢٤٦٧١٩ / ٥٠٠

**مكتبة منوف** مبنى كلية الهندسة الإلكترونية جامعة منوف ش جمال الدين الأفغانى من شارع محطة المساحة – الهرم مبنى أكاديمية الفنون – الجيزة ت : ٣٥٨٥٠٢٩١

**مكتبة الإسكندرية** ٤٩ *ش سعد* زغلول – الإسكندرية ت : ٣/٤٨٦٢٩٢٥

مكتبة الإسماعيلية التمليك - المرحلة الخامسة - عمارة ٦ مدخل (1) - الإسماعيلية ت : ٢٤/٣٢١٤٠٧٨

مكتبة جامعة قناة السويس مبنى الملحق الإدارى - بكلية الزراعة -الجامعة الجديدة - الإسماعيلية ت : ١٤/٣٣٨٢٠٧٨

> مکتبة بورفؤاد بجوار مدخل الجامعة ناصية ش ۱۱، ۱۴ – بورسعيد

مكتبة أسوان السوق السياحى - أسوان ت : ٩٧/٢٣٠٢٩٣٠

### مكتبسات ووكسلاء البيع بالدول العربية

لبنان

 ١ - مكتبة الهيئة المصرية العامة للكتاب
 شارع صديدنايا المصيطبة – بناية الدوحة-بيروت – هاتف: ٩٦١/١/٧٠٢١٣٣
 ص. ب : ٩١١٣ - ١١ بيروت – لبنان

۲ - مكتبة الهيئة المصرية العامة للكتاب
 بيروت - الفرع الجديد - شارع الصيدانى الحمراء - رأس بيروت -بناية سنتر ماربيا.
 ص. ب : ١١٣/٥٧٥٩
 فاكس: ٠٠٩٦١/١/٦٥٩١٥٠

سوريا

دار المدى للثقافة والمنشر والتوزيع -سوريا - دمشق - شارع كرجيه حداد -المتفرع من شارع ٢٩ آيار - ص. ب: ٧٣٦٦ -الجمهورية العربية السورية

### تونيس دار المعارف

طريق تونس كلم 131 المنطقة الصناعية بأكودة ص.ب: 215 - 4000 سوسة - تونس . الملكة العربية السعودية ١ - مؤسسة العبيكان - الرياض -تقاطع طريق الملك فسهد مع طريق العروبة (ص.ب: ١٢٨٠٧) رمز ١١٥٩٥ -هاتف : ٢٦٥٤٤٢٤ - ٢١٠٠١٨

٢ - شركة كنوز المعرفة للمطبوعات والأدوات الكتابية - جدة - الشرفية -

شرع الستين - ص. ب: ٣٠٧٤٦ جدة : ٢١٤٨٧ - هاتف : المكتب: ٢٥٧٠٧٢٢ -٢٥١٠٤٢١ - ٢٥١٤٢٢٢ - ٢٥١٠٤٢١.

٣ - مكتبة الرشد للنشر والتوزيع -الرياض - المملكة العربية السعودية -ص. ب: ١٧٥٢٢ - السريساض: ١١٤٩٤ -هاتف : ١٥٩٣٤٥١.

٤ - مؤسسة عبد الرحمن السديرى الخيرية -الجوف - المملكة العربية السعودية - دار الجوف للعلوم ص. ب: ٤٥٨ الجوف - هاتف: ٥٩٦٦٤٦٢٤٣٩٦٠ فاكس: ٥٩٦٦٤٦٢٤٣٩٦٠

> الأردن - عمان ۱ - دار الشروق للنشر والتوزيع هاتف : ٤٦١٨١٩٩ - ٤٦١٨١٩٩ هاكس: ٥٠٩٦٢٦٤٦١٠٠٦٥

۲ - دار الیازوری العلمیة للنشر والتوزیع عمان - وسط البلد - شارع الملك حسین هاتف : ٩٦٢٤٦٢٦٦٦٢ + تلی هاكس : ٩٦٢٦٤٦١٤١٨٥ + ص. ب: ٥٢٠٦٤٦ - عمان: ١١١٥٢ الأردن.

**الجزائر** ۱ - دارکتاب الغد للنشروالطباعة والتوزیر حی 72 مـسـکن م. ب. ا.ع. عـمـارة ه مسـحل ۲۰ - جــیــجل - هاتف 34495697 - فـاکـس : 034477122 موبایل : 0661448800

# طبعة خاصة تصدرها دار المعارف مكتبة الأسرة ٢٠١٠



نذكرت بمناسبة مرور عشرين عامًا على بدومشروع القرادة للجميع عام ١٩٩٠. حكاية تفول إن الفيلسوف اليونانى ارسطو كان معليًا لإسكندر المقدونى وان استطاع أن يتحن وجران الاسكندر ، ويتحذ غبث ولعًا بكل أشكال العليم والقرارة حتى إن الاسكندر لم بجن يظهر الآوفى يده كنّاب ، لمن حدت خلال احدى رحدت الى آسيا أن عانى خلذ الكنب ، فإذ به يأمر أحد قادة جيوشه أن يحضر ليعص ما يقرفه وكان هذه الكنب ، فإذ به يأمر أحد تادة جيوشه أن يحضر ليعص ما يقرفه وكان هذه الكنب ، فإذ به يأمر أحد تادة جيوشه أن يحضر ليعص ما اليتان أحد قلة الكنب ، فإذ به يأمر أحد تادة جيوشه أن يحضر ليعص ما يقرفه وكان هذه الكنب وجودًا وثمنًا ، فنجلت مكنية الأسرة ، التى بدأت عام اليتان أحد قلة الكنب ، وذكرها بمثابة حساب للنفس عا أنجز ناه جنى اليتان أحد قلة الكنب ، وذكر عابمنا بذ حساب للنفس عا أنجز ناه جنى المعرفة ، والدع الكنب ، وذلك بالربط بين انساع احدارانها المنوعة في شتى مجالات العامة للحتاب ، وذلك بالربط بين انساع احدارانها المنوعة في شتى مجالات معروع القراءة للجميع ، لكننا أخبرًا أكد ما ضرورة استمرار احدارات منبغ متناول المحيع . وقد كلازم نشاط مكنبة الأسرة اسنوات عدة مع فعاليات الأسروع القراءة للجميع ، لكننا أخبرًا أكد نا ضرورة استمرار احدارات منبغ من معول العام ، انطلاقًا من حكمة قد مية مازالت تعاصرنا ، وهى أن

سوزان مبارکٹ









۲ جنيهات