







# برنامج رمضاني

# مستوحى من الهدي النبوي

على صاحبه أفضل الصلاة وأتم التسليم

إعداد د/نوال بنت عبد العزيز العيد

















الحمد لله رب العالمين، والصلاة والسلام على أشرف الأنبياء والمرسلين، وبعد:

رمضان شهر يرتقبه المؤمنون، لأنه موسم الطاعات، فيه تقال العثرة، وتغفر الزلة، ويزاد في الأجر، رمضان فرصة للهداية، وموسم للتغير، وسأطرح بين يديك في هذه الورقات.

رمضان فرصة وموسم، أتأمل وإياك فضائل رمضان كما جاء في كتاب الله، وصحيح سنة رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، واقفين على الفوائد والمعاني.

البرنامج الرمضاني المقترح المستقرء من حديث رسول الله صَالَلَتَهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ وَسَالَمَ وَسَالَمَ وَسَالَمَ وَسَالَمَ وَسَالَمَ اللهِ عَالَمَ عَالَمَ عَلَيْهِ وَسَالَمَ وَسَالًا وَسَالًا العَظرة.

### رمضان فرصة وموسم:

() ألم يستوقفك اختيار الله لشهر رمضان من سائر الشهور لإنزال جميع كتبه وليس القرآن فحسب، وفي مسند أحمد وصحح الألباني(١) من حديث واثلة





<sup>(</sup>١) الصحيحة برقم (١٥٧٥).

عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «أنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، و أنزل القرآن لأربع و عشرين خلت من رمضان » وفي كتاب الله: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِيَّ أُنزِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيّنَتٍ مِّنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ اللَّ ﴾ وقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِي لَيْلَةٍ مُّبَدّرَكَةٍ ﴾ وفي هذا كله أن أفضل الأوقات لتربية النفس وتهذيبها وتزكيتها شهر رمضان، كما أنه موسم للهداية، ألم يقل الله عنه ﴿ وَلِتُكِمِلُوا الْعِدَّةَ وَلِتُكَبِّرُوا اللَّهَ عَلَى مَا هَدَىٰكُمْ وَلَعَلَّكُمْ تَشْكُرُونَ ١٠٠٠ الله الله على علمة ﴿ مَا هَدَكُمْ ﴾ لأنه في رمضان يشعر الذين آمنوا بقيمة الهدى الذي يسره الله لهم، وهم يجدون هذا في أنفسهم في فترة الصيام أكثر من كل فترة، مكفوفو القلوب عن التفكير في المعصية، ومكفوفو الجوارح عن إتيانها، وشاعرون بالهدى ملموساً محسوساً ليكبروا الله على هذه الهداية، وليشكروه على هذه النعمة، ولتفيء قلوبهم إليه بهذه الطاعة، كما قال لهم في مطلع الحديث عن الصيام: ﴿ لَعَلَّكُمْ تَنَّقُونَ ﴾.

٢) رمضان مدرسة يتعلم فيها المؤمن تقوى الله، ويتربى على مراقبته، ففي اليوم شديد الحر لا يمنعه من جرعة ماء إلا مراقبة الله، فلنحقق هذا المقصد في جميع سلوكياتنا، تأمل: ﴿ يَتَأَيُّهُا اللَّذِينَ ءَامَنُوا كُنِبَ عَلَيْكُمُ الصِّيامُ كَمَا كُنِبَ عَلَيْكُمُ السَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهِ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَيْكُمُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ







- تأمل معي أجر الصيام «جنة من النار»، وفي رواية لأحمد «وحصن حصين من النار»، علك تتساءل لم؟! قال ابن العربي: إنما كان الصوم جنة من النار؛ لأنه إمساك عن الشهوات، والنار محفوفة بالشهوات، فالحاصل أنه إذا كف نفسه عن الشهوات في الدنيا كان ذلك ساترا له من النار في الآخرة. (۱) فيا أرض الهوى ابلعي ماءك، ويا سماء النفوس أقلعي...، مدت في هذه الأيام موائد للصوام، فما منكم إلا دعي (۲).
- للطاعات يوم القيامة رائحة تفوح، للصيام بينها ريح المسك، تأمل ما جاء في البخاري: «لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك» زاد مسلم: «أطيب عند الله يوم القيامة» والخلوف رائحة فم الصائم المتغيرة، ويؤخذ من قول رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ: «لخلوف فم الصائم أطيب عند الله من ريح المسك» أن الخلوف أعظم من دم الشهادة لأن دم الشهيد شبه ريحه بريح المسك، والخلوف وصف بأنه أطيب".
- ٥) اختص الصيام من بين سائر الأعمال بأنه لله كما في الحديث القدسي «إلا الصيام فإنه لي، وأنا أجزي به» لأسباب عدة منها:

أن الأعمال قد كشفت مقادير ثوابها للناس وأنها تضاعف إلى سبعمائة إلى ما شاء الله، إلا الصيام فإن الله يثيب عليه بغير تقدير.





<sup>(</sup>١) فتح الباري.

<sup>(</sup>٢) نداء الريان.

<sup>(</sup>٣) ابن حجر في الفتح



وقيل: إن جميع العبادات توفى منها مظالم العباد إلا الصيام. وعن ابن عيينة: إذا كان يوم القيامة يحاسب الله عبده ويؤدي ما عليه من المظالم من عمله حتى لا يبقى له إلا الصوم، فيدخله بالصوم الجنة.

وفي الحديث عند أحمد: «كل العمل كفارة إلا الصوم، الصوم لي وأنا أجزي به». وقيل: سبب الإضافة إلى الله أن الصيام لم يعبد به غير الله، بخلاف الصلاة والصدقة والطواف ونحو ذلك.

- 7) للجنة ثمانية أبواب، ثبت منها: باب الصلاة، والصدقة، والجهاد، والوالد، ولا حول ولا قوة إلا بالله، وباب الريان يدخل منه الصائمون، وسمي بالريان مبالغة من الري وهو مناسب لحال الصائمين الذين ظمئوا لوجه الله، وفي الحديث الصحيح: "إن في الجنة بابا يقال له الريان يدخل منه الصائمون يوم القيامة لا يدخل منه أحد غيرهم فإذا دخلوا أغلق فلم يدخل منه أحد، ومن دخله لم يظمأ أبدا»(۱).
- اعظم بأجر صيام يوم احتسب المؤمن فيه الأجر، وابتغى به وجه الله.
   وفي الحديث الصحيح: «ما من عبد يصوم يوما في سبيل الله تعالى إلا باعد الله بذلك اليوم وجهه عن النار سبعين خريفا».

وفي رواية: «من صام يوما في سبيل الله جعل الله بينه وبين النار خندقا كما بين السماء والأرض»(٢).







ومن معاني: «في سبيل الله» أي: ابتغاء وجه الله.

استحضر وأنت ترفع التمرة إلى فيك وقت الفطر أن نفحة ربانية من نفحات الكريم في هذا الوقت تهب فاغتنمها .. شرف زمان، وإجابة دعاء وغفران، وعتق من النيران.

فالعتق الذي يكون كل ليلة يكون مع الفطر «لله عَنَّوَجَلَّ عند كل فطر عتقاء»، وفي الآخر «ثلاثة لا ترد دعوتهم: الصائم حتى يفطر والإمام العادل ودعوة المظلوم»، فطوبي لمن أجاب فأصاب، وويل لمن طرد عن الباب فخاب.

المحروم الحقيقي من حرم بركة هذا الشهر.

وفي الحديث الصحيح: «إن هذا الشهر قد حضركم وفيه ليلة خير من ألف شهر من حرمها فقد حرم الخير كله ولا يحرم خيرها إلا محروم»(١)، إن تكرار تصريف الحرمان أربع مرات لتأكيد على معنى المحروم من لم يوفقه الله لقيام ليلة القدر، وأن قيامها يحتاج إلى الاستعداد لها من أول الشهر، فتأمل.

١٠) كل مافي الكون يتغير في رمضان.

فَفِي صحيح البخاري: «إِذَا دَخَلَ شَهْرُ رَمَضَانَ فُتِّحَتْ أَبْوَابُ السَّمَاءِ، وَغُلِّقَتْ أَبْوَابُ جَهَنَّمَ، وَسُلْسِلَتْ الشَّيَاطِينُ» زاد الترمذي: «وينادي مناد (وفي رواية ملك) يا باغى الخير أقبل ويا باغى الشر أقصر، ولله عتقاء من النار وذلك كل ليلة».







### وفي الحديث وقفات:

\* لماذا تفتح أبواب الجنة، وتغلق أبواب النيران في رمضان ؟

والجواب: حمل الحديث عَلَى ظَاهِرِهِ وَحَقِيقَتِهِ، وَأَنَّ ذَلِكَ كُلَّهُ عَلَامَة لِلْمَلَائِكَةِ لِدُخُولِ الشَّرِّ وَتَعْظِيم حُرْمَتِهِ وَلِمَنْعِ الشَّيَاطِين مِنْ أَذَى الْمُؤْمِنِينَ.

قيل: وَيَحْتَمِلُ أَنْ يَكُونَ إِشَارَةً إِلَى كَثْرَةِ الثَّوَابِ وَالْعَفْوِ، ويؤيد هذا رواية مُسْلِم «فُتِحَتْ أَبْوَابُ الرَّحْمَةِ».

وَالْأَوَّلُ أَوْجَهُ، وَلَا ضَرُورَةَ تَدْعُو إِلَى صَرْفِ اللَّفْظِ عَنْ ظَاهِرِهِ.

وَأَمَّا الرِّوَايَةُ الَّتِي فِيهَا «أَبْوَابِ الرَّحْمَةِ وَأَبْوَابِ السَّمَاءِ» فَمِنْ تَصَرُّفِ الرُّوَاةِ، وَالْأَصْلُ أَبْوَابِ الْجَنَّةِ بِدَلِيلِ مَا يُقَابِلُهُ وَهُوَ غَلْق أَبْوَابِ النَّارِ.

\* فَإِنْ قِيلَ كَيْفَ نَرَى الشُّرُورَ وَالْمَعَاصِيَ وَاقِعَةً فِي رَمَضَان كَثِيرًا فَلَوْ
 صُفِّدَتْ الشَّيَاطِينُ لَمْ يَقَعْ ذَلِكَ؟

فَالْجَوَابُ: أَن الْمُصَفَّد بَعْض الشَّيَاطِينِ وَهُمْ الْمَرَدَةُ وجاء في رواية ابن خزيمة «سلسلت مردة الجن».

أَوْ الْمَقْصُودِ تَقْلِيلِ الشُّرُورِ فِيهِ وَهَذَا أَمْرِ مَحْسُوسِ فَإِنَّ وُقُوع ذَلِكَ فِيهِ أَقْل مِنْ غَيْرِهِ، إِذْ لَا يَلْزَمُ مِنْ تَصْفِيد جَمِيعهمْ أَنْ لَا يَقَعُ شَرِّ وَلَا مَعْصِيَة لِأَنَّ لَا يَقَعُ شَرِّ وَلَا مَعْصِية لِأَنَّ لِلْكَانَ لَا يَقَعُ شَرِّ وَلَا مَعْصِية لِأَنَّ لِلْكَانَ لَلْكَانَ لَا يَقَعُ شَرِّ وَالْعَادَات لِأَنَّ لِلْكَانَ لَلْكَانِ الشَّيَاطِينِ كَالنَّفُوسِ الْخَبِيثَةِ وَالْعَادَات







الْقَبِيحَة وَالشَّيَاطِينِ الْإِنْسِيَّة.

قال شراح الحديث: وفِي تَصْفِيد الشَّيَاطِين فِي رَمَضَان إِشَارَة إِلَى رَفْع عُذْر الْمُكَلِّف، كَأَنَّهُ يُقَالُ لَهُ: قَدْ كُفَّتْ الشَّيَاطِينُ عَنْك فَلَا تَعْتَلَّ بِهِمْ فِي عَذْر الْمُكَلِّف، كَأَنَّهُ يُقالُ لَهُ: قَدْ كُفَّتْ الشَّيَاطِينُ عَنْك فَلَا تَعْتَلَ بِهِمْ فِي تَرْكِ الطَّاعَةِ وَلَا فِعْلِ الْمَعْصِيةِ، فإن استمريت على المعاصي فلخبث نفسك.

لا وفي الحديث رحمة الله بعباده، ولطفه بهم، فمع خيره العظيم بفتح أبواب الجنة وغلق أبواب النار، يأمر ملكا أن ينادي كل ليلة نداء تسمعه قلوب المؤمنين وبصائرهم، «يا باغي الخير أقبل وياباغي الشر أقصر».

11) في رمضان ليلة القدر ليلة خير من ألف شهر، ﴿ وَمَاۤ أَذَرَكَ مَا لَيْلَةُ ٱلْقَدْرِ ۚ اللَّهِ اللَّهُ هِيَ حَتَّى مَطْلِعَ ٱلْفَجْرِ اللَّهِ اللَّهِ اللهِ اللهُ عمال حتى تربو عن عبادة نيف و ثمانين سنة.

يقول الشيخ السعدي: «تعادل من فضلها ألف شهر، فالعمل الذي يقع فيها، خير من العمل في ألف شهر خالية منها، وهذا مما تتحير فيه الألباب، وتندهش له العقول، فمن رحمته تَبَارَكَوَتَعَالَى على هذه الأمة الضعيفة القوة والقوى، بليلة يكون العمل فيها يقابل ويزيد على ألف شهر، عمر رجل معمر عمرًا طويلا نيفًا وثمانين سنة».





11) لفت نظري أثناء قراءتي لآيات الصيام في سورة البقرة قول الله تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ قَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُوْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرُشُدُونَ ﴿ الله مما جعلني أتساءل عن حكمة إيراد هذه الآية في معرض ذكر شهر رمضان وليالي الصيام، وماذاك إلا لإرشاد العباد بأن شهر رمضان من أعظم الفرص لإجابة الدعاء، وأن هناك صلة وثيقة بين رمضان والإجابة.

وما أعظم هذه الآية لمن تأملها ففيها إضافة العباد إلى الله ﴿عِبَادِى ﴾، والرد المباشر عليهم منه إذ لم يقل: فقل لهم: إني قريب، إنما تولى بذاته العلية الجواب على عباده بمجرد السؤال ﴿قَرِيبُ ﴾ ولم يقل: أسمع الدعاء، إنما عجل بالإجابة: ﴿أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدِّلِعِ إِذَا دَعَانِ ﴾ إنها آية عظيمة تسكب في قلب المؤمن الود المؤنس، والرضى المطمئن، والثقة واليقين، لكن للإجابة شروط ينبغي للسائل أن يتأدب بها ويلتزمها ﴿ فَلْيَسَتَجِيبُوا لِي وَلْيُؤْمِنُوا بِي العباد له، ولاشك أن من استجابة الله للعباد مرجوة حين يستجيب العباد له، ولاشك أن من استجاب لله سيحصل له الرشد الذي هو الهداية للإيمان والأعمال الصالحة، وما أجمل أن يرى الصائم أثر طاعته وحبس نفسه في قربه الخاص من ربه، وتحقيق الله له مراده.

أخرج البيهقي بسند صحيح من حديث أبي هريرة مرفوعا: «ثلاث دعوات مستجابات: دعوة الصائم، ودعوة المظلوم، ودعوة الصائم».

وروى البزار عن أبي سعيد الخدري قال: قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إن لله تَبَارَكَ وَتَعَالَى عتقاء في كل يوم وليلة – يعني في







رمضان - وإن لكل مسلم في كل يوم وليلة دعوة مستجابة» وصحح الحديث الألباني.

ومن ظاهر النصوص النبوية يُلحظ أن أحرى وقت للإجابة وقت الفطر، وقد روي «إن للصائم عند فطره دعوة لا ترد» وماذاك إلا لأن هذا الوقت وقت الكرم الإلهي الذي يجود فيه الرحيم الكريم بعتق العباد من النار. وفي سنن ابن ماجة بسند صحيح عن رسول الله صَأَلْتَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إن لله عند كل فطر عتقاء وذلك كل ليلة»، فهل مشاعر الإيمان والرجاء تتحرك في وقت الفطر لتستشعر النفحات الإلهية والكرم الرباني فتردد من قلب مخبت خاشع اللهم اجعلنا من عتقائك من النار، أم أن معترك الحياة وصخب العمل قد أخذ مناكل مأخذ فتجد السيدة في مطبخها قد اشتغلت بإعداد مأدبة الإفطار، والرجل قد خالط عينه النعاس، أو أنه أمام القنوات قد اشتغل بمتابعة البرامج والأحداث، والصغار والكبار في شغل عن سويعات قصيرة يتجلى فيها كرم الرب وغفلة العبد، إن علينا أن نعد أنفسنا لاستغلال المواطن التي ترجى فيها الإجابة لنسأل الكريم ونحن موقنون بأن الله تعالى يستحى أن يبسط العبد إليه يديه يسأله فيهما خيرا فيردهما خائبتين كما أخرج ذلك الترمذي عن رسول الله صَّالِّلَهُ عَلَيْهُوَسَلَّم، وموقنون أيضا بحديث عبادة بن الصامت عن رسول الله: «ماعلى ظهر الأرض من رجل مسلم يدعو الله عَنَّوَجَلَّ بدعوة إلا أتاه الله إياها، أو كف عنه من السوء مثلها، مالم يدع بإثم أو قطيعة رحم»، لكن علينا أن



لانعجل لأن الله سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى يقدر الاستجابة في وقتها بتقديره الحكيم الذي هو عين الصواب والحكمة.

يقول ابن القيم: «وإذا اجتمع مع الدعاء حضور القلب وجمعه بكليته على المطلوب وصادف وقتا من أوقات الإجابة الستة، وهي: الثلث الأخير من الليل، وعند الأذان، وبين الأذان والإقامة، وأدبار الصلوات المكتوبات، وعند صعود الإمام يوم الجمعة على المنبر حتى تقضي الصلاة، وآخر ساعة بعد العصر من ذلك اليوم، وصادف خشوعا في القلب وانكسارا بين يدي الرب وذلالة وتضرعا ورقة واستقبل الداعي القبلة، وكان على طهارة، ورفع يديه إلى الله تعالى، وبدأ بحمد الله والثناء عليه، ثم بالصلاة على محمد عبده ثم قدم بين يدي حاجته التوبة والاستغفار، ثم دخل على الله، وألح عليه في المسألة، وتملقه، ودعاه رغبة ورهبة، وتوسل إليه بأسمائه وصفاته، وتوحيده، وقدم بين يدي دعائه صدقة، فإن هذا الدعاء لايكاد يرد أبدا» تقبل الله من المسلمين دعاءهم، وحقق للجميع سؤله.

١٣) رمضان فرصة لمغفرة جميع الذنوب المتقدمة والمتأخرة لمن صحت منه النية، واحتسب الثواب والأجر.

ففي صحيح البخاري: «من قام ليلة القدر إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه». ذنبه ومن صام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه».

زاد النسائي: «وماتأخر» وحسن الحافظ هذه الزيادة، وألف في ذلك كتابا: «الخصال المكفرة في الذنوب المتقدمة والمتأخرة»







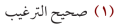
ثلاثون يوما كفيلة بمغفرة جميع ذنوبك المتقدم منها والمتأخر، فهل استشعرت الفضل؟ وقد دعا جبريل وأمن رسول الله صَلَّاتَتَهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ بالتعاسة لمن دخل عليه رمضان وخرج ولم يغفر الله له.

وفي حديث كعب بن عجرة رَضَالِللهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَالِللهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ: «احضروا المنبر فحضرنا، فلما ارتقى درجة، قال: آمين، فلما نزل قلنا: يا الثانية قال: آمين، فلما نزل قلنا: يا رسول الله لقد سمعنا منك اليوم شيئا ما كنا نسمعه، قال: «إن جبريل عليه السلام عرض لي فقال بعد من أدرك رمضان فلم يغفر له، قلت:آمين، فلما رقيت الثانية قال بعد من ذكرت عنده فلم يصل عليك، فقلت:آمين، فلما رقيت الثانية قال: بعد من أدرك أبويه الكبر عنده أو أحدهما فلم يدخلاه الجنة قلت آمين» يالله ما أعظم هذا الحديث دعوة خرجت من الروح الأمين، وأمن عليها سيد المرسلين، فياخبة من أصابته تلك الدعوة.

١٤) من صام رمضان وقامه ألحقه هذا العمل المبارك العظيم عند الله بمرتبة الصديقين والشهداء.

وفي الحديث الصحيح: «جاء رجل إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمً، فقال: يا رسول الله أرأيت إن شهدت أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله، وصليت الصلوات الخمس، وأديت الزكاة، وصمت رمضان وقمته، فممن أنا؟ قال: من الصديقين والشهداء»(۱).







(١٥) رمضان شهر مضاعفة الطاعات فاستكثر منها، فإنه فرصة العاقل، ألا ترى أن من صامه إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه، ومن قامه إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه، وعمرة في رمضان تعدل حجة مع رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، وسئل رسول الله أي الصدقة أفضل؟ قال: صدقة في رمضان، فالصيام والقيام والعمرة والصدقة تتضاعف في هذا الشهر كما ثبت في الحديث، فهل من مستكثر.

وأما حديث: «من تقرب فيه بخصلة من الخير كان كمن أدى فريضة فيما سواه» ومن أدى في فريضة فيما سواه» فمنكر وانظر السلسلة الضعيفة للألباني.

١٦) في رمضان يجتمع للمؤمن الصيام والقرآن شفيعان مباركان.

وفي الحديث الصحيح: «الصيام والقرآن يشفعان للعبد يوم القيامة، يقول الصيام: أي رب منعته الطعام والشهوة فشفعني فيه، ويقول القرآن منعته النوم بالليل فشفعنى فيه قال فيشفعان».

وبعد استعراض سريع لما صح في فضائل الشهر، يطيب لنا أن نعيش في برنامج رمضاني مقترح مستوحى من الهدي النبوي على صاحبه أفضل الصلاة والسلام:

### \*\*\*







# أولا: للمؤمن تميّز يميزه عن غيره من الناس عند استعداده لمواسم الطاعات

إنه يكمن في نية صادقة تستثمر دق وجل تلك المواسم الخيّرة، فتجده يفكر كيف يعمر كل لحظة رمضانية بقربة إيمانية، وليبشر إن كانت نيته صادقة فإنها تبلغ به ما لا يبلغ عمله.

وتأمل المعاني الجليلة في حديث الأعرابي الذي جاء إلى النبي حديث الأعرابي الذي جاء إلى النبي حديث الأعرابي الذي جاء إلى النبي فآمن ثم قال أهاجر معك فلما كانت غزوة خيبر وقد غنم النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ سبيا فقسم له فأعطى أصحابه ما قسم له وكان يرعى ظهرهم فلما جاء دفعوه إليه فقال: ما هذا؟ قالوا: قسم قسمه لك النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ، فأخذه فجاء به إلى النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمٌ فقال: ماهذا؟ قال «قسمته لك» قال: ماعلى هذا اتبعتك ولكني اتبعتك على أن أرمى إلى هاهنا - وأشار إلى حلقه بسهم - فأموت فأدخل الجنة، فقال «إن تصدق الله يصدقك»، فلبثوا قليلا ثم نهضوا في قتال العدو فأتي به النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله على قال النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمُ الله فصدقه» ثم كفنه النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمٌ في جبته فصلى عليه (۱).

بل إن شرط مغفرة الذنوب في رمضان النية الصادقة والاحتساب، وقد تقدم عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «ومن صام رمضان إيمانا واحتسابا غفر له ما تقدم من ذنبه».





<sup>(</sup>١) صحيح سنن النسائي

يقول الحافظ: «والمراد بالإيمان الاعتقاد بحق فرضية صومه، وبالاحتساب طلب الثواب من الله تعالى».

\*\*\*









### ثانيا: شهر رمضان شهر القرآن

وقد اختص الله هذا الشهر المبارك بنزول الكتب الإلهية فيه.

وفي مسند الإمام أحمد بسند حسن عن رسول الله صَالَسَهُ عَلَيْهِ وَسَامَرَ: «أنزلت صحف إبراهيم أول ليلة من رمضان، وأنزلت التوراة لست مضين من رمضان، وأنزل الإنجيل لثلاث عشرة ليلة خلت من رمضان، وأنزل الزبور لثمان عشرة خلت من رمضان، وأنزل القرآن لأربع وعشرين خلت من رمضان»(۱).

وفي كتاب الله: ﴿ شَهُرُ رَمَضَانَ ٱلَّذِى أُنْ زِلَ فِيهِ ٱلْقُرْءَانُ هُدًى لِلنَّاسِ وَبَيِّنَتِ مِنَ ٱلْهُدَىٰ وَٱلْفُرْقَانِ ﴾ وقوله: ﴿ وَٱلْكِتَبِ ٱلْمُبِينِ ۚ آَ الْمُرِينَ اللهُ فَى لَيْلَةٍ مُّبُكِرَكَةً ۚ اللهُ مُنذِرِينَ ۚ ﴿ وَقوله: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۚ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۚ ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ ۚ ﴿ وَكَانَ جَبِرِيلَ يَدَارِسِ إِنَّا كُنَّا مُنذِرِينَ ﴿ وَقُولُه: ﴿ إِنَّا أَنزَلْنَهُ فِى لَيْلَةِ ٱلْقَدْرِ اللهِ وَكَانَ جَبِرِيلَ يَدَارِسِ رَسُولُ الله صَلَّالَتُهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ القرآن في كل ليلة من ليالي رمضان، وعارضه في السنة التي قبض فيها القرآن مرتين.

وفي هذا إشارة إلى أن على المؤمن أن يخص الوقت الذي اختاره الله لبداية نزول كتابه، واختاره لمراجعة مانزل على رسوله، وفي هذا رسالة لنا معاشر البشر أن نخص ما خصه الله بكثير تلاوة وتدبر وتأمل، واحرصي على التدبر لأن بركة القرآن لا تُنال إلا بتدبر كتاب الله...

ولقد كان السلف يستشعرون هذا المعنى وهم يقرءون القرآن، حتى





إنهم كانوا يتلقونه تلقي الغائب الغريب لرسالة جاءت على شوق من الحبيب، قال الحسن بن علي رَضِّيَكُ عَنْهُ: «إن من كان قبلكم رأوا القرآن رسائل من ربهم، فكانوا يتدبرونها بالليل، ويتفقدونها بالنهار»(۱).

إنه لشيء عظيم باهر - لو تأملنا - أن يخص الإله الكبير المتعالي مالك الملك سبحانه هذا الإنسان الضعيف الصغير القليل بخطابه وكلامه، وأن يحبه ويمنحه شرف التحدث إليه ومناجاته.

قال ابن الجوزي رَحْمَهُ اللهُ: «ينبغي لتالي القرآن العظيم أن ينظر كيف لطف الله تعالى بخلقه في إيصال معاني كلامه إلى أفهامهم، وأن يعلم أن ما يقرأه ليس من كلام البشر، وأن يستحضر عظمة المتكلم سبحانه، ويتدبر كلامه»(٢).

إنه تشريف للبشر وأي تشريف وكرامة لهذا المخلوق لا تعد لها كرامة.

قال ابن الصلاح رَحْمَهُ أَللَّهُ: «قراءة القرآن كرامة أكرم الله بها البشر، فقد ورد أن الملائكة لم يُعطوا ذلك، وأنها حريصة على استماعه من الإنس»(٣).

وإنما تكمل هذه الكرامة بقراءة القرآن إذا كان بإخلاص، فإن الإخلاص كما قال الإمام النووي رَحمَهُ اللّهُ: «أول ما يجب على القارئ، فينبغي أن يستحضر في نفسه

<sup>(</sup>٣) الإتقان في علوم القرآن، للحافظ جلال الدين عبدالرحمن السيوطي، (١/ ٢٩١)، دار التراث،



<sup>(</sup>١) التبيان في آداب حملة القرآن، للإمام محيي الدين النووي، صفحة ٢٨، مكتبة المنار، الأردن.

<sup>(</sup>٢) مختصر منهاج القاصدين، صفحة ٤٦.



أنه يناجى الله تعالى» $^{(1)}$ .

تأمل أخي المسلم: أن الله تعالى وتقدس أعطاك إذن مناجاته، واعلم أنه بذاك أعطاك سر محبته؛ فالقرآن دليل محبته.

ولأن القرآن هو الدال على الله وعلى محاب الله، فلا جرم أن كانت محبته هي طريق القلب والعقل لمعرفة الله وما يحبه الله، فمنه تُعرف صفات الله وأسماؤه، وما يليق به وما يتنزه عنه، وما أمر به وما نهى عنه من الشرائع المفصلة الموصلة إلى محبته ورضاه.

لهذا فإن رجلاً من أصحاب النبي صَالَاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَم، استجلب محبة الله بتلاوة سورة واحدة وتدبرها ومحبتها، هي سورة الإخلاص التي فيها صفة الرحمن جَلَوَعَلا فظل يرددها في صلاته، فلما سئل عن ذلك قال: «لأنها صفة الرحمن، وأنا أحب أن أقرأ بها». فقال النبي صَالَة للهُ عَلَيْهِ وَسَلَم: «أخبروه أن الله يحبه»(٢).

فلابد لمن أحب القرآن أن يحب الله لأن صفته فيه ويحب رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْدِوسَكَّمَ لأنه هو المبلغ له.

قال عبدالله بن مسعود رَضِوَاللَّهُ عَنْهُ: «من أحب القرآن، فهو يحب الله ورسوله».

ولا شك أن من أكبر الدلائل على محبة القرآن: السعي إلى تفهمه وتدبره والتفكر في معانيه.

<sup>(</sup>٢) أخرجه البخاري (٧٣٧٥) فتح الباري (٣٦٠/١٣)وأخرجه مسلم (١/٥٥٧) (٨١٣)



<sup>(</sup>١) انظر: التبيان في آداب حملة القرآن، للإمام السيوطي، صفحة ٣٨.

كما أن من دلائل خفة تلك المحبة أو عدمها: الإعراض عن تدبره و تأمل معانيه. قال تعالى ذاماً المنافقين على عدم تدبر القرآن: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ الْقُرْءَانَ وَلَوْ كَانَ مِنْ عِندِغَيْرِ اللّهِ لَوَجَدُواْ فِيهِ الْخَيْلَاهَا كَثِيرًا ﴿ اللّهُ ﴿ (١).

إن تدبر القرآن يعالج أمراض القلوب، فهو يسري فيها فيشفيها من أمراضها وينظفها من أوضارها، ويجيب على الشبهات والنزغات التي يمررها على تلك القلوب شياطين الإنس والجن.

﴿ أَفَلاَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ... ﴾ قال القرطبي: «عاب المنافقين بالإعراض عن التدبر في القرآن والتفكر فيه وفي معانيه»(٢).

وإنما جُعل عدم التدبر عيبًا، لأن من لا يتدبر القرآن، كأنما لا يهتم بحال قلبه، ولا يأبه بسلامته ونظافته، ولا يعمل حسابًا لعواقب ذلك في العاجل والآجل، بينما يحسب المتدبر لكتاب الله حساب كل هذا ويطالع في عواقب كل هذا، فذلك هو المقصود أصلاً من التدبر.

قال الرازي: «التدبير والتدبر، عبارة عن النظر في عواقب الأمور وأدبارها» (٣) ثم إن تدبر القرآن هو الطريق إلى إدراك معانيه وفهم مراميه التي هي أصل

<sup>(</sup>٣) التفسير الكبير، المعروف بـ (تفسير الرازي لفخر الدين الرازي (١٠١/١٥٦) دار الكتب العلمية



<sup>(</sup>١) (النساء: ٨٢)

<sup>(</sup>٢) الجامع لأحكام القرآن، المعروف بـ (القرطبي) لأبي عبدالله محمد بن أحمد الأنصاري القرطبي (٥/ ٢٩٠) الهيئة المصرية للكتاب، القاهرة.

تكاليف الدين، ومعرفة تكاليف الدين واجبة وجوب العمل بها ولهذا كان تدبر القرآن واجباً من واجبات الدين.

قال القرطبي: «دلت هذه الآية وقوله تعالى: ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ قُلُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ أَفَلَا يَتَدَبَّرُونَ ٱلْقُرْءَانَ أَمْ عَلَىٰ فَكُوبٍ أَقْفَالُهَا ﴿ اللَّهُ الللللَّا اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الل

فإذا كانت الأمة المحمدية هي خير الأمم كما قال سبحانه ﴿ كُنتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُمَّةٍ فَإِذَا كَانت الأمة وخاصة الخاصة فيها هم أهل القرآن.

وقد نص الرسول صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ على تلك الخيرية في حديث لفظه صريح وسنده صحيح رواه عنه ذو النورين عثمان بن عفان رَضَيَّلِيَهُ عَنْهُ قال: قال رسول الله صَالَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «خيركم من تعلم القرآن وعلمه»(٣)

فهم خيار في الخيار، وهم خاصة الخاصة كما قال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في حديث آخر: «إن لله عَزَّوَجَلَّ أهلين من الناس» قيل: من هم يا رسول الله ؟ قال: «أهل القرآن، هم أهل الله وخاصته»(٤)

إن هذه الخيرية، وتلك الخصوصية لأهل القرآن، لما يُغبطون عليه، ذلك لأن من آتاه الله القرآن ورزقه حبه؛ فإنه سيرقى معه إلى مرتبة عالية في العبادة

<sup>(</sup>٤) رواه ابن ماجه في سننه من حديث أنس بن مالك( ٢١٥) (١/ ٧٨) وصححه الألباني في صحيح ابن ماجة (١٧٨) ورواه احمد في مسنده (٣/ ٢١، ١٢٨، ٢٤٢) والحاكم (١/ ٥٥٦)



<sup>(</sup>١) سورة محمد: آية ٢٤.

<sup>(</sup>٢) سورة آل عمران: آية ١١٠.

<sup>(</sup>٣) أخرجه البخاري في صحيحه (٥٠٢٧) فتح الباري (٨/ ٦٩٢).

عندما يتلوه ويقوم به.

قال صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم: «لا حسد إلا في اثنتين: رجل آتاه الله القرآن فهو يقوم به آناء الليل وآناء النهار، ورجل آتاه الله مالاً فهو ينفقه آناء الليل وآناء النهار»(۱). وإنما يغبط على ذلك الذين يقيمون حروفه ويحفظون حدوده.

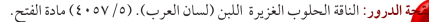
أما الذين يقيمون حروفه ولا يحفظون حدوده، فإن القرآن حجة عليهم لا لهم \_ نسأل الله العافية \_ فهؤلاء ليسوا عن العقاب بمنأى إن لم يتوبوا، أما الوعاة الحافظون للقرآن حروفاً وحدوداً فهؤلاء المعنيون بالأثر: (لا يعذب الله قلباً وعي القرآن).(٢)

ولابد لاكتمال الوعي بالقرآن من تدبره، فبركة هذا الكتاب مودعة فيه كالكنوز، لا يستخرجها إلا المتدبرون.

قال تعالى: ﴿ كِنْبُ أَنزَلْنَهُ إِلَيْكَ مُبَرَكُ لِيِّنَبَّرُواْ ءَاينتِهِ وَلِيَتَذَكَّرَ أُوْلُواْ ٱلْأَلْبِ (اللهُ (اللهُ (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ (اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ (اللهُ اللهُ اللّهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ ال

قال الإمام البقاعي في تفسير هذه الآية: «أي لينظروا في عواقب كل آية وما تؤدي إليه، وما توصل إليه من المعاني الباطنة، التي أشعر بها طول التأمل في الظاهر، فمن رضي بالاقتصار على حفظ حروفه كان كمن له لقحة درور(١٤) لا يحلبها، ومهرة

<sup>(</sup>٣) سورة ص: ٢٩.





<sup>(</sup>۱) أخرجه البخاري في صحيحه (٥٠٢٦) فتح الباري (٨/ ١٩٦)، وأخرجه مسلم في صحيحه (١٨) (٨/ ٥٠٨) واللفظ له.

<sup>(</sup>٢) الأثر رواه الدارمي عن أبي أمامة الباهلي موقوفًا. (٣٣١٩) (٢/ ٥٢٤).

نتوج<sup>(۱)</sup> لا يستولدها، وكان جديراً بأن يضيع حدوده فيخسر خسراناً مبيناً»<sup>(۲)</sup> أما إذا أراد أن يفوز فوزاً عظيماً، فليكن ممن يتلونه حق تلاوته.

قال تعالى: ﴿ إِنَّ الَّذِينَ يَتْلُونَ كِنْبَ اللَّهِ وَأَقَامُواْ الصَّلَوٰةَ وَأَنفَقُواْ مِمَّا رَزَقَنَهُمْ سِرًّ وَعَلانِيَةً يَرْجُونَ بِجَكَرَةً لَن تَبُورَ ۞ لِيُوقِيَهُمْ أَجُورَهُمْ وَيَزِيدَهُم مِّن فَضَالِهِ ۚ إِنَّهُ, غَفُورٌ شَكُورٌ ۞ ﴿ أَن اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللهِ من حصوله (١٠).

وهذا كله لا يكون إلا بالتدبر، قال ابن الجوزي رَحَمُ دُاللَّهُ: « التدبر هو المقصود من القراءة، وإن لم يحصل التدبر إلا بترداد الآية فليرددها».

فقد روى أبو ذر رَضَّالِلَهُ عَنْهُ عن النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَنه قام ليلة بآية يرددها: ﴿ إِن تُعَذِّبُهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّهُمْ فَإِنَّكُ أَنتَ ٱلْعَزِيزُ ٱلْحُكِيمُ اللهُ ﴾(٥)

فالوقوف مع الآية وإعادة النظر فيها والتأمل لمعانيها مما يستشعر به المرء حلاوة القرآن.

قال بشر بن السُّرى: «إنما الآية مثل التمرة، كلما مضغتها استخرجت حلاوتها».





<sup>(</sup>١) المهرة النتوج: أنثى الفرس الكثيرة الولادة. لسان العرب (٦/ ٤٢٨٧) مادة (مهر).

<sup>(</sup>٢) نظم الدرر في تناسب الآيات والسور لبرهان الدين إبراهيم بن عمر البقاعي (١٦/ ٣٣٧٥) دار الكتاب الإسلامي بالقاهرة.

<sup>(</sup>٣) فاطر: ٢٩، ٣٠.

<sup>(</sup>٤) تفسير القرآن العظيم المعروف بتفسير ابن كثير للحافظ أبي الفداء إسماعيل بن كثير (٦/ ٥٣١) طبعة دار الشعب.

<sup>(</sup>٥) سورة المائدة :١١٨.

فحُدِّث بذلك أبو سليمان فقال: «صدق إنما يؤتى أحدكم من أنه إذا ابتدأ السورة أراد آخرها»(١)

إن للقرآن صحبة، فمن أحسن صحبة القرآن أحسن القرآن صحبته، أما من هجر القرآن فإن القرآن يهجره، فلا يُرى له شوق إلى تلاوة كتاب الله كذلك الذي يجده كل حين الموصول بصحبة القرآن.

وصحبة القرآن تصحب العبد حتى تقوده إلى الجنة في درجاتها العالية.

قال رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ: «يقال لصاحب القرآن: اقرأ وارتق ورتل كما كنت ترتل في الدنيا، فإن منزلتك عند آخر آية تقرؤها»(٢) فكهذا يرتفع القرآن بصاحبه إلى المعالي، فيكون معه كالصاحب الصديق الرفيق الذي لا يرضى دون رضى صاحبه.

وهذا المعنى يوضحه بألفاظ جلية حديث رسول الله صَرَّاللَهُ عَلَيْهُ وَسَلَمَ الذي رواه عنه بريدة رَخِوَاللَهُ عَنهُ، قال: «إن القرآن يلقى صاحبه يوم القيامة حين ينشق عنه قبره كالرجل الشاحب فيقول: هل تعرفني، فيقول: ما أعرفك، فيقول: أنا صاحبك القرآن، الذي أظمأتك في

<sup>(</sup>۱) البرهان في علوم القرآن للإمام بدر الدين محمد بن عبد الله الزركشي. تحقيق محمد أبي الفضل إبراهيم (١/ ٤٧١) دار التراث بالقاهرة.

<sup>(</sup>۲) أخرجه أبو داود (۱۶۲۱) (۲/ ۱۵۳) والترمذي (۱۹۱۰) (۸/ ۱۱۷) وقال حسن صحيح وأحمد (۲: ۱۹۲) والحاكم (۱/ ۱۵۳) وقال الذهبي صحيح كلهم من حديث عبد الله بن عمرو وأخرج ابن ماجة نحوه من حديث أبي سعيد الخدري (۳۷۸۰) (۲/ ۱۲۶۲). وسنده فيه عطية العوفي وهو ضعيف لكن تابعه أبو صالح عن أبي سعيد عند ابن أبي شيبه (۱۰/ ۸۹۶/ ۱۰۱۰) مثل لفظ حديث عبد الله بن عمرو. والحديث صححه أحمد شاكر في تعليقه على المسند (۱۸/ ۵۰) وصححه الألباني في صحيح سنن أبي داود (۱۳۰۰) وراجع الصحيحة (۲۲۲).

الهواجر وأسهرت ليلك، وإن كل تاجر وراء تجارته، وإني لك اليوم من وراء كل تجارة. فيعطي الملك بيمينه، والخلد بشماله، ويوضع على رأسه تاج الوقار، ويكسى والداه حُليتين لا تقوم لهما الدنيا فيقولان: بم كسينا هذا؟ فيقال: بأخذ ولدكما القرآن، ثم يقال: أقرأ واصعد في درج الجنة وغرفها، فهو في صعود ما كان يقرأ،هذا كان أو ترتيلاً».(١)

وإذا كان هذا تكريم حامل القرآن في الآخرة، فإن هناك كرامة ينبغي أن تكون له في الدنيا؛ قال رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إن من إجلال الله تعالى إكرام ذي الشيبة المسلم، وحامل القرآن غير الغالى فيه والجافي عنه، وإكرام ذي السلطان المقسط»(٢)

إن صحبة القرآن لمن أحسنها شرف وأي شرف، فصاحب القرآن وحامله هو حامل لواء الإسلام.

قال الفضيل بن عياض (٣) رَحْمَهُ اللهُ: «حامل القرآن حامل راية الإسلام، لا ينبغي أن يلغو مع من يلغو ولا يسهو مع من يسهو، ولا يلهو مع من يلهو، تعظيمًا لله تعالى »(٤)

فهذا يستحق شرف حمل هذه الراية التي هي أشرف الرايات.





<sup>(</sup>۱) رواه ابن ماجة (۳۷۸۱) (۲ / ۱۲٤۲) وقال الألباني في صحيح ابن ماجة: يحتمل التحسين ح (۱) رواه أحمد (٥/ ٣٤٨) والدارمي في سننه (٢/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٢) رواه ابن ماجة (٣٧٨١) (٢ / ١٢٤٢) وقال الألباني في صحيح ابن ماجة: يحتمل التحسين ح ( ٣٠٤٨) ورواه أحمد (٥/ ٣٤٨) والدارمي في سننه (٢/ ٤٥٠).

<sup>(</sup>٣) الفضيل بن عياض: أحد العباد الزهاد، والعلماء الأولياء، ولد بخراسان ثم استقر بمكة، بدأ شبابه قاطع طريق، ولكن الله تاب عليه بسبب آية سمعها بغير قصد {ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق} فقال: بلي. توفي سنة ١٨٧هـ (البداية والنهاية ١٠/ ٢٠٦).

<sup>(</sup>٤) مختصر منهاج القاصدين: ٥٥.

قال تعالى: ﴿ لَقَدُ أَنزَلْنا ٓ إِلَيْكُمْ كِتَبَا فِيهِ ذِكْرُكُمْ ۖ أَفَلًا تَعْقِلُوكَ (١) ﴿ اللَّ

قال ابن عباس: فيه شرفكم (٢) وقال تعالى: ﴿ وَإِنَّهُۥ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ۗ وَسَوْفَ تُسْعَلُونَ ﴿ وَإِنَّهُۥ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِقَوْمِكَ ۗ وَسَوْفَ تُسْعَلُونَ ﴿ وَإِنَّهُۥ لَذِكُرٌ لَكَ وَلِهم إذا قاموا بحقه (٤)

وأخبر النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عن ارتفاع شأن أهل القرآن به فقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: «إن الله يرفع بهذا القرآن أقواماً ويضع آخرين» (٥)

ولابد لحامل راية الشرف تلك أن تكون له أحوال غير حال الناس.

قال ابن مسعود رَضَالِلهُ عَنهُ: «ينبغي لحامل القرآن أن يعرف بليله إذ الناس نائمون، وبنهاره إذ الناس مفطرون، وبحزنه إذ الناس يفرحون، وببكائه إذ الناس يضحكون، وبصمته إذ الناس يخوضون، وبخشوعه إذ الناس يختالون» (٢) فهذه ضريبة الشرف التي يحملها حامل القرآن.

على أن حامل القرآن، عليه ألا يعجب بنفسه أو يغتر أو يتكبر على الخلق بما أكرمه الله به، قال تعالى: ﴿ قُلُ إِنَّ ٱلْفَضْلَ بِيكِ ٱللَّهِ يُؤْتِيهِ مَن يَشَآءٌ وَٱللَّهُ وَسِعُ عَلِيمُ ﴿ اللهُ اللهُ عَلَى اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلِيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيْ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ اللهُ عَلَيمُ عِلَيمُ عَلَيمُ عَلَيْ عَلَيمُ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْ عَلَيْكُولِ عَلَيْ عَلَيمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُ عَلَيْكُمُ عَلَي عَلَيْكُمُ عَلَيمُ عَلَيْكُمُ عَلَيمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيْكُمُ عَلَيمُ عَلَيمُ عَلَيْكُمُ عَلَ

من الصفوة. للإمام ابن الجوزي (١/ ١٧٢).





<sup>(</sup>١) سورة الأنبياء آية ١٠.

<sup>(</sup>۲) تفسیر ابن کثیر (۵/ ۳۲۷).

<sup>(</sup>٣) سورة الزخرف آية ٤٤.

<sup>(</sup>٤) تفسير الجلالين للإمامين: جلال الدين المحلي وجلال الدين السيوطي ص ٩٩٥ دار الريان بالقاهرة.

<sup>(</sup>٥) رواه مسلم في صحيحه (٢٦٩) (١/ ٥٥٩).

# يَخْنَصُّ بِرَحْ مَتِهِ ، مَن يَشَاءُ وَاللَّهُ ذُو اللَّهُ لِلَّهِ الْعَظِيمِ (١٧) ﴿ (١)

ولا يمنع شعوره بالتقصير من استشعاره للنعمة وذكره لها فإن ذلك من شكرها، فصاحب القرآن في نعمة لا تدانيها نعمة إذا كان من أهل العمل به.

قال عمر بن الخطاب رَضَالِللَهُ عَنهُ: «يا معشر القراء، ارفعوا رؤوسكم، فقد وضح لكم الطريق، فاستبقوا الخيرات، ولا تكونوا عيالاً على الناس»(٢)

ولعلك ستسأل عن أفضل الوسائل لكمال الانتفاع بالقرآن، فجوابك في قاعدة جليلة جعلها ابن القيم على رأس الفوائد التي أوردها رَحمَدُاللَّهُ في كتابه (الفوائد)؛ قال: «إذا أردت الانتفاع بالقرآن، فاجمع قلبك عند تلاوته وسماعه، وألق سمعك، واحضر حضور من يخاطبه به من تكلم به سبحانه، منه إليه، فإنه خطاب منه لك على لسان رسوله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم، قال تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْع وَهُو شَهِيدُ ﴿ إِنَّ فِي ذَلِك أَن تمام التأثير لما كان موقوفاً على مؤثر مقتض، ومحل قابل، وشرط لحصول الأثر، وانتفاء المانع الذي يمنع منه، تضمنت الآية بيان ذلك كله بأوجز لفظ وأبينه وأدله على المراد.

فقوله تعالى: ﴿إِنَّ فِي ذَلِكَ لَذِكَرَىٰ ﴾ إشارة إلى ما تقدم من أول السورة إلى هاهنا، وهذا هو المؤثر؛ وقوله ﴿لِمَن كَانَ لَهُ, قَلْبُ ﴾ فهذا هو المحل القابل، والمراد به القلب الحي الذي يعقل عن الله.





<sup>(</sup>١) سورة آل عمران: آية ٧٤، ٧٤٠.

<sup>(</sup>٢) التبيان في آداب حملة القرآن ص ٢٨.

<sup>(</sup>٣) سورة ق آية ٣٧.

كما قال تعالى: ﴿إِنْ هُوَ إِلَا ذِكُرٌ وَقُرْءَانٌ مُّبِينٌ ﴿ لَيُنذِرَ مَن كَانَ حَيًا ﴾ (١)، أي حى القلب.

وقوله تعالى: ﴿ أَوْ أَلْقَى ٱلسَّمْعَ ﴾ أي وجه سمعه وأصغى حاسة سمعه إلى ما يقال له، وهذا شرط التأثر بالكلام.

وقوله تعالى ﴿ وَهُوَ شَهِ يدُّ ﴾ أي: شاهد القلب حاضر غير غائب.

قال ابن قتيبة: «استمع كتاب الله وهو شاهد القلب، والفهم، ليس بغافل ولا ساه، وهو إشارة إلى المانع من حصول التأثير وهو سهو القلب وغيابه عن تعقل ما يقال له والنظر فيه وتأمله، فإذا حصل المؤثر ـ وهو القرآن ـ والمحل القابل ـ وهو القلب الحي ووجد الشرط – وهو الإصغاء – وانتفى المانع ـ وهو اشتغال القلب وذهوله عن معنى الخطاب وانصرافه عنه إلى شيء آخر ـ حصل الأثر، وهو الانتفاع والتذكر»(٢)

وليستعد المرء بعد ذلك للعمل والامتثال بعد أن أحسن التعلم والاستقبال، فإن العلم يهتف بالعمل، فإن أجابه، وإلا ارتحل.

قال في زاد المعاد: «قال بعض السلف»: «نزل القرآن ليُعمل به، فاتخذوا تلاوته عملاً، ولهذا كان أهل القرآن هم العالمون به، والعاملون بما فيه وإن لم يحفظوه عن ظهر قلب، وأما من حفظه ولم يفهمه، ولم يعمل بما فيه، فليس من

الفرائد، للإمام ابن قيم الجوزية ص ٣.





<sup>(</sup>١) سورة يس: آية ٢٩، ٧٠.



أهله، وإن أقام حروفه إقامة السهم»(١)

وهناك مشروع رمضاني مقترح يقوم على قراءة جزء يوميا من تفسير الشيخ السعدي، وقد جربت بنفسي قراءة الجزء من التفسير فكان وقتا يسيرا لكن بركته كبيرة.







<sup>(</sup>١) الفوائد، للإمام ابن قيم الجوزية ص ٣.



### ثَالثًا: ثبت من قول رسول الله صَأَلْتَهُ عَلَيه وسَلَّمَ التأكيد على قيام رمضان

جاء في صحيح البخاري: «من قام رمضان إيمانا واحتسابا، غفر له ما تقدم من ذنبه».

وكان رسول الله يُرَغبُ في قيام رمضان من غير أن يأمرهم بعزيمة، وجاء رسول الله رجل من قضاعة فقال: يا رسول الله! أرأيت إن شهدتُ أن لا إله إلا الله، وأنك رسول الله، وصليتُ الصلوات الخمس، وصمت الشهر، وقمت رمضان، وآتيتُ الزكاة؟ فقال رسول الله: «من مات على هذا كان من الصديقين والشهداء»(١).

وكان رسول الله صَلَّاللهُ عَلَيْ وَسَلَم يَصلي بأهله وأصحابه القيام أحيانا، وفي حديث أبي ذر رَضِّلِيَهُ عَنهُ قال: صمنا مع رسول الله رمضان، فلم يقم بنا شيئًا من الشهر، حتى بقي سَبْعٌ فقام بنا حتى ذهب ثلث الليل، فلما كانت السادسة لم يقم بنا، فلما كانت الخامسة قام بنا حتى ذهب شَطْرُ الليل، فقلت: يا رسول الله! لو نَفَّلتنا قيام هذه الليلة، فقال: "إن الرجل إذا صلى مع الإمام حتى ينصرف حُسِبَ له قيام ليلة، فلما كانت الرابعة لم يقم، فلما كانت الثالثة جمع أهله ونساءه والناس، فقام بنا حتى خشينا أن يفوتنا الفَلاح. قال: قلت: ما الفلاح؟ قال: السحور، ثم لم يقم بنا بقية الشهر». وركعاتها إحدى عشرة ركعة.

يقول الألباني رَحْمَهُ ٱللَّهُ في صلاة التراويح: «ونختار أن لا يزيد عليها اتباعا





لرسول الله، فإنه لم يزد عليها حتى فارق الدنيا، فقد سئلت عائشة رَضَالِلهُ عَنَهَا عن صلاته في رمضان و لا عن صلاته في رمضان؟ فقالت: ما كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم يزيد في رمضان و لا في غيره على إحدى عشرة ركعة، يصلي أربعا فلا تسل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي أربعا فلا تسل عن حسنهن وطولهن، ثم يصلي ثلاثا.

وأما القراءة في صلاة الليل في قيام رمضان أو غيره، فلم يَحُدَّ فيها النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَّ حداً لا يتعداه بزيادة أو نقص، بل كانت قراءته فيها تختلف قصراً وطولاً، فكان تارة يقرأ في كل ركعة قدر يا أيها المزمل وهي عشرون آية، وتارة قدر خمسين آية، وكان يقول: «من قام بعشر آيات؛ لم يكتب من الغافلين، ومن قام بمئة آية؛ كتب من المقنطرين».

وقرأ صَالَاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَمَ في ليلة وهو مريض السبع الطوال، وهي سورة (البقرة)، و (آل عمران)، و (النساء)، و (المائدة)، و (الأنعام)، و (الأعراف)، و (التوبة).

وفي قصة صلاة حذيفة بن اليمان وراء النبي عَلَيْهِ الصَّلاَةُ وَالسَّلامُ أَنه قرأ في ركعة واحدة (البقرة) ثم (النساء) ثم (آل عمران)، وكان يقرؤها مترسلاً متمهلاً.

وثبت بأصح إسناد أن عمر رَضَيَّكُ عَنهُ لما أمر أُبيَّ بن كعب أن يصلي للناس بإحدى عشرة ركعة في رمضان، كان أُبيُّ رَضَيَّكُ عَنهُ يقرأ بالمئين، حتى كان الذي خلفه يعتمدون على العِصِي من طول القيام، وما كانوا ينصرفون إلا في أوائل الفجر.





وصح عن عمر أيضاً أنه دعا القُرَّاءَ في رمضان، فأمر أسرعهم قراءة أن يقرأ ثلاثين آية، والوسط خمساً وعشرين آية، والبطىء عشرين آية.

وعلى ذلك فإن صلى القائم لنفسه فليطول ما شاء، وكذلك إذا كان معه من يوافقه، وكلما أطال فهو أفضل، إلا أنه لا يبالغ في الإطالة حتى يُحيي الليل كله اتباعاً للنبي صَالَّلَهُ عَلَيْهِ وَسَالَةً.

ووقت صلاة الليل من بعد صلاة العشاء إلى الفجر، لقوله: «إن الله زادكم صلاة، وهي الوتر فصلوها بين صلاة العشاء إلى صلاة الفجر».

والصلاة في آخر الليل أفضل لمن تيسر له ذلك لقوله: «من خاف أن لا يقوم من آخر الليل فليوتر أوله، ومن طمع أن يقوم آخره فليوتر آخر الليل، فإن صلاة آخر الليل مشهودة وذلك أفضل»(١)

ومن صلت مع الإمام لا تنصرف حتى ينصرف الإمام ليكتب لها قيام ليلة، وفي الترمذي من حديث أبي ذر عن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ: "إنه من قام مع الإمام حتى ينصرف كتب له قيام ليلة» وصححه الترمذي.

### \*\*\*







### رابعا: الكرم على وجه العموم، والصدقة على الخصوص

وقد ثبت في البخاري: «كان رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَجُود الناس، وكان أجود ما يكون في رمضان حين يلقاه جبريل، وكان يلقاه في كل ليلة من رمضان فيدارسه القرآن، فلرسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُجُود بالخير من الريح المرسلة».

ومعنى أجود الناس: أكثر الناس جودا، والجود الكرم، وهو من الصفات المحمودة. وقد أخرج الترمذي من حديث سعد رفعه: «إن الله جواد يحب الجود».

والمرسلة أي: المطلقة يعني أنه في الإسراع بالجود أسرع من الريح، وعبر بالمرسلة إشارة إلى دوام هبوبها بالرحمة، وإلى عموم النفع بجوده كما تعم الريح المرسلة جميع ما تهب عليه.

ووقع عند أحمد في آخر هذا الحديث: «لا يسأل شيئا إلا أعطاه».

وثبتت هذه الزيادة في الصحيح من حديث جابر «ما سئل رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهُ وَسَلَّمَ شبئا فقال لا».

فإن سأل سائل: لما زاد عطاء رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ في رمضان؟

فالجواب: «الحكمة فيه أن مدارسة القرآن تجدد له العهد بمزيد غنى النفس، والغنى سبب الجود، والجود في الشرع: إعطاء ما ينبغي لمن ينبغي، وهو أعم من الصدقة. وأيضا فرمضان موسم الخيرات، لأن نعم الله على عباده فيه زائدة على غيره، فكان النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يؤثر متابعة سنة الله في عباده.



فبمجموع ما ذكر من الوقت والمنزول به والنازل والمذاكرة حصل المزيد في الجود. والعلم عند الله »(١)

قال النووي: في الحديث فوائد: «منها الحث على الجود في كل وقت، ومنها الزيادة في رمضان وعند الاجتماع بأهل الصلاح. وفيه زيارة الصلحاء وأهل الخير، وتكرار ذلك إذا كان المزور لا يكرهه، واستحباب الإكثار من القراءة في رمضان وكونها أفضل من سائر الأذكار، إذ لو كان الذكر أفضل أو مساويا لفعلاه».

وأخرج الترمذي من حديث أنس قال: سئل النبي صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّم أي الصوم أفضل بعد رمضان؟ فقال: شعبان لتعظيم رمضان، قيل: فأي الصدقة أفضل؟ قال: «صدقة في رمضان».

ورمضان شهر التقوى، وإخراج الصدقات صفة من صفات المتقين: ﴿هُدَى لِلمُنَقِينَ اللَّهُ اللَّهِ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَةُ اللَّهُ اللَّا اللَّا اللَّالَّ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وقوله: ﴿وَسَارِعُوٓا إِلَى مَغْفِرَةٍ مِّن زَّيِكُمْ وَجَنَّةٍ عَهْهُ السَّمَوَتُ وَالْأَرْضُ أَعِدَتْ لِلْمُتَّقِينَ ﴿ اللَّمَانِ اللَّهَ السَّرَآءِ وَالضَّرَّآءِ ﴾.

وثق أنك ما أنفقت نفقة إلا أخلف الله عليك خيرا منها، ﴿ قُلْ إِنَّ رَبِّ يَبْسُطُ ٱلرِّزْقَ لِمَن يَشَآءُ مِنْ عِبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَهُ وَمُمَّا أَنفَقْتُم مِّن شَيْءٍ فَهُو يُخْلِفُ أَه وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴿ آ ﴾. لَمَن يَشَآءُ مِن عَبَادِهِ وَيَقْدِرُ لَه وَمُو لَهُمُ مِّن شَيْءٍ فَهُو يَخْلِفُ أَه وَهُو خَيْرُ ٱلرَّزِقِينَ ﴿ آ الرَّزِقِينَ ﴾. وقوله: ﴿ مَّثَلُ ٱلَّذِينَ يُنفِقُونَ أَمُو لَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللّهِ كَمَثُلِ حَبَّةٍ أَنْبَتَتْ سَبْعَ سَنابِلَ وقوله: فِي كُلِ شُنْبُكَةٍ مِّائَةُ حَبَّةٍ وَٱللّهُ يُضَعِفُ لِمَن يَشَآءٌ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمُ ﴿ آ الَّذِينَ يُنفِقُونَ فَي اللّهُ مِن يَشَآءٌ وَاللّهُ وَاسِعٌ عَلِيمُ ﴿ آ اللّهِ اللّهُ عَلِيمُ اللّهُ اللّهِ عَلَي اللّهُ اللّهِ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَي مُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَي مُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ اللّهُ عَلَي اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ





أَمُواَلَهُمْ فِي سَبِيلِ ٱللَّهِ ثُمَّ لَا يُتَبِعُونَ مَآ أَنفَقُواْ مَنَّا وَلَآ أَذَى لَهُمْ أَجُرُهُمْ عِندَ رَبِّهِمُ وَلَا خَوْفُ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ اللهِ .

وفي البخاري عن رسول الله: «ما من يوم يصبح العباد فيه إلا ملكان ينزلان فيقول أحدهما أعط منفقاً خلفاً، ويقول الآخر: اللهم أعط ممسكاً تلفاً» فاستشعر دعاء الملك لك إذا أنفقت.

وتأمل ما صح عن رسول الله: «من تصدق بعدل تمرة من كسب طيب ولا يقبل الله إلا الطيب فإن الله يقبلها بيمينه ثم يربيها لصاحبها كما يربي أحدكم فلوه حتى تكون مثل الجبل». رواه البخاري ومسلم.

وفي رواية لابن خزيمة: «إن العبد إذا تصدق من طيب تقبلها الله منه وأخذها بيمينه فرباها كما يربي أحدكم مهره أو فصيله، وإن الرجل ليتصدق باللقمة فتربو في يد الله أو قال في كف الله حتى تكون مثل الجبل فتصدقوا».

وعن عائشة رَضَالِللهُ عَنْهَا أنهم ذبحوا شاة فقال النبي صَالَاللهُ عَلَيْهِ وَسَالَمَ: «ما بقي منها قالت ما بقي منها إلا كتفها قال بقي كلها غير كتفها» رواه الترمذي وقال حديث حسن صحيح.

والصدقة فكاك المؤمن من النار، وفي الحديث: «ليق أحدكم وجهه النار ولو بشق تمرة» رواه أحمد بإسناد صحيح، فأكثر من النفقات في الرمضان.









# خامسا: حافظ على أذكار الصباح والمساء لا سيما قبل طلوع الشمس وقبل غروبها

تأمل: ﴿ فَأَصْبِرَ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَبِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ غُرُوبِهَا ۗ وَمِنْ ءَانَآيِ ٱلْيَلِ فَسَيِّحْ وَأَطْرَافَ ٱلنَّهَارِ لَعَلَّكَ تَرْضَىٰ ﴿٣٠﴾.

وقوله: ﴿ فَاصْبِرْ عَلَى مَا يَقُولُونَ وَسَيِّحْ بِحَمْدِ رَبِّكَ قَبْلَ طُلُوعِ ٱلشَّمْسِ وَقَبْلَ ٱلْغُرُوبِ
﴿ وَمِنَ ٱلْيَلِ فَسَيِّحُهُ وَأَذَبَكَرَ ٱلشُّجُودِ ﴿ ﴾.

وقوله: ﴿ وَلَا تَظُرُدِ ٱلَّذِينَ يَدُّعُونَ رَبَّهُم بِٱلْغَدَوْةِ وَٱلْعَشِيِّ يُرِيدُونَ وَجْهَهُ

والحق بركب الذاكرين الله كثيرا ﴿ وَالذَّكِرِينَ الله كَثِيرا ﴿ وَالذَّكِرِينَ اللهَ كَثِيراً وَالذَّكِرَتِ أَعَدَّ اللهُ لَهُم مَّغْفِرَةً وَأَجْرًا عَظِيمًا ﴿ آَنَ ﴾ (١)

قال ابن عباس رَضَالِللهُ عَنهُ المراد: «يذكرون الله في أدبار الصلوات وغدواً وعشياً، وفي المضاجع، وكلما استيقظ من نومه وكلما غدا أو راح من منزله، ذكر الله تعالى»(٢)

وليس شئ يقوي على طاعة الله كالمحافظة على ذكر الله، وفي كتاب الله ﴿ فَأَذَكُرُونِي ٓ أَذَكُرُونِي وَلَيْهِ مِنْ اللهِ عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى عَلَى اللهِ عَلَى عَ

يقول ابن القيم: ولو لم يكن في الذكر إلا هذه وحدها لكفي بها فضلا وشرفا

كار للإمام النووي ـ تحقيق على الشوربجي وقاسم النوري ص ٣٥ مؤسسة الرسالة.



<sup>(</sup>١) سورة الأحزاب: آية ٣٥.



وقال صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فيما يروي عن ربه تَبَارَكَ وَتَعَالَىٰ «من ذكرني في نفسه ذكرته في نفسي ومن ذكرني في ملأ ذكرته في ملأ خير منهم» والذكر يورث حياة القلب.

يقول ابن القيم: وسمعت شيخ الاسلام ابن تيمية قدس الله تعالى روحه يقول: «الذكر للقلب مثل الماء للسمك فكيف يكون حال السمك إذا فارق الماء».

فاحرص على الاستزادة من العمل الصالح بمداومة ذكره سبحانه، والله يقول: ﴿ يَأَيُّهَا ٱلَّذِينَ ءَامَنُواْ ٱتَّقُواْ ٱللَّهَ وَقُولُواْ قَوْلًا سَدِيدًا ﴿ ﴾.

وقوله: ﴿ وَهُ دُوٓا إِلَى ٱلطَّيِّبِ مِنَ ٱلْقَوْلِ وَهُدُوٓا إِلَى صِرَطِ ٱلْحَمِيدِ ١٠٠٠ ﴾.

\*\*\*







### سادسا: أكثر من الدعاء

لا تحمل هم الإجابة، فقد تكفل الله لمن تعرض إليه أن يعطيه سؤله وزيادة.

قال تعالى: ﴿ وَإِذَا سَأَلَكَ عِبَادِى عَنِى فَإِنِي قَرِيبٌ أَجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ فَلْيَسْتَجِيبُواْ لِي وَلْيُؤْمِنُواْ بِي لَعَلَّهُمْ يَرْشُدُونَ ﴿ ﴿ اللَّهِ ﴾. إذن سرعة إجابة دعوة من رفع يديه إلى السماء. فوعده حق وقوله صدق.

هذا جواب سؤال، سأل النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَمْ بعض أصحابه فقالوا: يا رسول الله أقريب ربنا فنناجيه، أم بعيد فنناديه؟ فنزل: ﴿ وَإِذَا سَأَلُكَ عِبَادِى عَنِي فَإِنِي قَرِيبٌ ﴾ لأنه تعالى الرقيب الشهيد، المطلع على السر وأخفى، يعلم خائنة الأعين وما تخفي الصدور، فهو قريب أيضاً من داعيه بالإجابة ولهذا قال: ﴿ أُجِيبُ دَعُوةَ ٱلدَّاعِ إِذَا دَعَانِ ﴾.

وقد تقدم الإشارة إلى فضل الدعاء، وأحرى أوقاته بالإجابة.

\*\*\*







### سابعا: رمضان موسم العفو

اكتظت محلات المواد الغذائية بالمبتاعين لاقتناء أصناف المطعومات والمشروبات استعدادا لاستقبال رمضان، وزاد زوار المواقع الالكترونية المعتنية بالطهي من قبل السيدات، واختلفت استعدادات الناس لاستقبال هذا الشهر الكريم.

وفي خضم هذا كله نسينا أو تناسينا الالتفاتة إلى ما نحمله بين أضلعنا والعناية بطبه، إذ أنه ليس للمرء أروح ولا أطرد للهموم ولا أقر للعين من أن يعيش سليم القلب مبرأ من وسواس الضغينة، وثوران الأحقاد، إذا رأى نعمة تنساق إلى أحد رضي بها، وأحس فضل الله فيها، وفقر عباده إليها، وذكر قول رسول الله: «اللهم ما أصبح بي من نعمة أو بأحد من خلقك فمنك وحدك لا شريك لك، فلك الحمد ولك الشكر» فيصبح ولسانه يشكر نعم الله عليه وعلى إخوانه المسلمين، وإذا رأى أذية لحقت مسلما حزن لحزن أخيه إذ أنه له كالجسد الواحد إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الجسد بالحمى والسهر، وبذلك يحيا المسلم ناصع الصفحة، نقي القلب، مشرق الروح، مستريحا من نزعات الحقد الأعمى، لأن الحقد والغل داء عضال يردي القلب طريحا بالمرض بل قد يقتله.

وتأمل حال النبي صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ الذي حكى عنه نبينا أنه ضربه قومه حتى أدموه، فجعل يسلت الدم عنه، ويقول: «اللهم اغفر لقومي فإنهم لايعلمون» كيف جمع في هذه الكلمات أربع مقامات من الإحسان قابل بها إساءتهم العظيمة إليه، أحدها: عفوه عنهم، والثاني: استغفاره لهم، والثالث:



اعتذاره عنهم بأنهم لايعلمون، والرابع: استعطافه لهم بإضافتهم إليه، فقال: «اغفر لقومي» كما يقول الرجل لمن يشفع عنده فيمن يتصل به: هذا ولدي.

\*\*\*







### الخاتمة

إن سلامة القلب في الدنيا كفيلة بسلامة البدن الذي يحوي هذا القلب في يوم الكرب الطويل ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُ وَلَا بَنُونَ ﴿ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ الْكَرَبِ الطويل ﴿ يَوْمَ لَا يَنفَعُ مَالُ وَلَا بَنُونَ ﴿ اللَّهِ إِلَّا مَنْ أَتَى اللَّهَ بِقَلْبِ سَلِيمٍ ﴿ اللَّهُ عَالَى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّاللَّالَّا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ ال

وسئل رسول الله: أي الناس أفضل؟ قال: «كل مخموم القلب صدوق اللسان» قيل: صدوق اللسان نعرفه، فما مخموم القلب؟ قال: «هو التقي النقي لا إثم فيه ولا بغى ولا غل ولا حسد».

ولربما عجز الشيطان أن يجعل من الرجل العاقل عابد صنم، ولكنه لن يعجز عن ضرب القلوب واختلاف الكلمة وإيقاع العداوة والبغضاء.

وفي الحديث: «إن الشيطان قد يئس أن يعبده المصلون في جزيرة العرب، ولكنه لم ييأس من التحريش بينهم»، فيخسر المتخصمان ويربح الشيطان في إيقاع العداوة والبغضاء، بل إن صوم العبد وصلاته وقيامه وما يعمله من صالح الأعمال عند رأسه لايرفع لربه مادام أنه قد هجر مسلما أو خاصمه.

وعند أبي داود بسند صحيح أن رسول الله صَلَّاللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قال: «تفتح أبواب الله عند كل يوم إثنين وخميس فيغفر في ذلك اليومين لكل عبد لا يشرك بالله شيئا إلا من بينه وبين أخيه شحناء، فيقال: انظروا هذين حتى يصطلحا».





فانظر إلى أثر الخصومة إذا تفرعت أشواكها شلت زهرات الإيمان الغض، ولم يعد في أداء المفروضات خير، إن المحبة والاجتماع رحمة، والتنافر والفرقة عذاب ﴿ وَلا يَزَالُونَ مُغَنَلِفِينَ ﴿ اللَّهِ مَن رَّحِمَ رَبُّكَ ﴾.

فالمرحمون مجتمعون على الخير، نقية قلوبهم، مرتاحة ضمائرهم، تقوم علائقهم على عواطف الحب المشترك، والود الشائع، والتعاون المتبادل، والمجاملة الرقيقة لامكان عندهم للفردية المتسلطة، يقول تعالى ﴿ وَالَّذِينَ جَاءُو مِنْ بَعْدِهِمْ يَقُولُونَ رَبّنا اَغْفِرْ لَنَا وَلِإِخْوَنِنَا ٱلَّذِينَ سَبَقُونَا بِٱلْإِيمَنِ وَلَا تَجَعَلْ فِي قُلُوبِنَا غِلَّا لِيَنْ عَامَنُوا رَبّنا آيَكَ رَءُونُ رَحِيمُ اللهِ .

فانظر إلى الآصرة الوثيقة التي تربط أول هذه الأمة بآخرها، وآخرها بأولها في تضامن وتكافل وتواد وتعاطف، وشعور بوشيجة القربى العميقة التي تتخطى الزمان والمكان والجنس والنسب، وتتفرد وحدها في القلوب، تحرك المشاعر خلال القرون الطويلة، فيحمل المؤمن لأخيه الحب حيا وميتا، ويدعو له، ويسأل الله أن ينقي قلبه من الغل، هذه هي قافلة الإيمان، وهذا دعاء المؤمنين، فأنعم بالقافلة، وأكرم بدعائهم، إن رمضان فرصة عظيمة ومشروع كبير لالتفاتة إلى القلوب وتنقيتها، ووصل ما أمر الله به أن يوصل، وفي ذاك الأجر العظيم.

وفي الحديث: «ألا أخبر كم بأفضل من درجة الصيام والصلاة والصدقة» قالوا: بلى. قال: «إصلاح ذات البين، فإن فساد ذات البن هو







الحالقة، لا أقول تحلق الشعر، ولكن تحلق الدين» أدام الله على قلوب المؤمنين الصفاء والنقاء، وألف بين قلوبهم، وأظهر أمرهم، وجمع كلمتهم.

أسأل الله أن يتقبل منك الصيام والقيام، وأن يجمعني بك في الفردوس الأعلى.







# فمرس الموضوعات

| الموضوع                                                                             | رقم الصفحة |
|-------------------------------------------------------------------------------------|------------|
| رمضان فرصة وموسم                                                                    | ٣          |
| ولا: للمؤمن تميّز يميزه عن غيره من الناس عند استعداده لمواسم الطاعات                | 10         |
| تانيا: شهر رمضان شهر القرآن                                                         | 14         |
| الثا: ثبت من قول رسول الله صَلَّاللَهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ التَّاكِيد على قيام رمضان | ٣٠         |
| إبعا: الكرم على وجه العموم، والصدقة على الخصوص                                      | **         |
| خامسا: حافظ على أذكار الصباح والمساء لاسيما قبل طلوع الشمس وقبل غروبها              | *7         |
| سادسا: أكثر من الدعاء                                                               | ٣٨         |
| سابعا: رمضان موسم العفو                                                             | 44         |
| لخاتمة.                                                                             | ٤١         |





