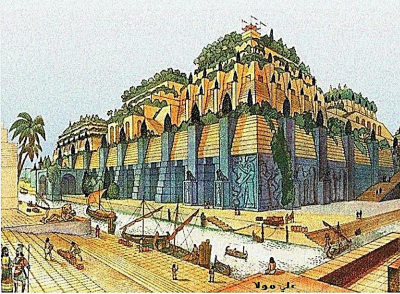


إشراف: ف. دياكوف / س. كوفاليف

# الحضارات القديمة

الجزء الأول

ترجمة: نسيم واكيم اليازجي





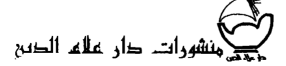
# الحضام ات القديمة الجزء الأول

# إشراف: ف.دياكوف س.كوفاليف

# الحضامات القدعة

الجزء الأول

ترجمة نسبيم واكيــم اليـــازجي



# حقوق النشر محفوظة لدار علاء الدين

دمشق - الطبعة الأولى ٢٠٠٠ - ١٠٠٠ نسخة

التنضيد الضوئي والإخراج الفني: سملام أبوكرم. التدقيق اللغوى الأستاذ: صالح جادالله شقير.

يطلب الكتاب على العنوان التالي : دمشق ص.ب : ٩٩٥ ٣ وطلب الكتاب على العنوان التالي : ٩٩٥ - ٣٠٥٩٨ - ٩١٣٢٤١ -

- جميع الأفكار والآراء الواردة في الكتاب تعبر عن وجهة نظر المؤلف.

في حال أخذ أية مادة من الكتاب يرجى التنويه إلى المصدر.

# القصل الأول

# المجتمع البدائي

#### المقدمة

النظام المشاعي البدائي: يدرس الفصل الأول من التاريخ ولادة، تطور وتفكك النظام المشاعي البدائي. نقصد بهذا التعبير التشكيلة الاجتماعية والاقتصادية التي عاشت حقبة طويلة من الزمان، أي منذ ظهور المجتمع البشري حتى تشكيل الدول الأولى. وبينما قسم تاريخ المجتمع الطبقي (عبودية، إقطاعية، رأسمالية) ولم يتجاوز خمسة آلاف سنة، فقد استمر النظام المشاعي البدائي مئات آلاف السنين.

ما هي سماته المتميزة؟ في المجتمع البدائي، بنيت علاقات الإنتساج على الملكية الجماعية لوسائل الإنتاج، وعلى رأسها، الأرض. بسبب ضعف مستوى القسوى المنتجسة، الذي يحول دون الامتلاك الفردي لوسائل العيش الضرورية: كان الناس ملزميس بالعيش والعمل سوية والعمل الجماعي يولد الملكية الجماعية لوسائل الإنتاج وثمسار العمل. ما يجنيه الناس معا يخصهم معا. لم تكن قد ولدت بعد فكرة الملكية الخاصة لوسائل الإنتساخ، ولا الطبقات.

فالنظام المشاعي البدائي مرحلة واسعة من تاريخ البشرية وعامة، هذا يعنسي أن كسل الشعوب مرت من هنا، وان المجتمع المنقسم إلى طبقات غير خاص بشسعب دون آخسر، وأن المجتمع بنى على يقايا النظام المشاعى البدائي.

يخص تاريخ المجتمع البدائي العصور الغابرة، التي تخولنا دراستها إلقساء الضوء على مسائل هامة مثل أصل الإنسان، ولادة الدين، والفنسون والعلوم، تشكل الطبقات والدولة، كما يتقصى الدرب الصعب الذي شقته البشرية، والنضال البطولي الذي خاضسه جدودنا لمواجهة الطبيعة.

إن تاريخ المجتمع البدائي، كغيره، عام: غرضه درامة قوانين ارتقاء النظام

المشاعي البدائي. ولا أحد يستطيع دراسة هذه القوانين إلا على ضـــوء الماديــة الجدايــة . والتاريخية.

لقد توقف بناة الماركسية على قضايا التاريخ البدائي في العديد من أعمالهم. في "الإيديولوجيا الألمانية"التي كتبت في ١٨٤٥ ــ ١٨٤٦، أشار ماركس وانجلز، عند بدايسة نشاطهما الإجتماعي، أن الناس، منذ فجر المجتمع البشري، يوم كانوا يعيشون على الصيد والقنص والزراعة، وتربية الدواجن، عرفوا ملكية العشيرة، أي هيمنة الملكيسة التعاونية. "ورأس المال"، "انتي دوهرينغ"وأعمال أخرى مثل رسائل ماركس وانجلز تتضمسن ملاحظات قيمة في مختلف مشاكل نظام المشاعية البدائيسة. وفي العام ١٨٧٦، كتب انجلز "دور العمل في انتقال القرد إلى إنسان "الذي يعطي شسرحاً معمقاً علمياً ومادياً، للتطور المعقد لظهور الإنسان.

كان العلم البورجوازي قد كدس حوالي العام ١٨٨٠ كثاً من الوثائق؛ ولدى دراستها بطريقة نقدية، شرع ماركس وانجلز بعمل توليفي حول تاريخ المجتمع البدائي. بدأ العمل ماركس الذي اطلع وعلق على أهم ما جاء في كتاب للعالم الشهير الأمريكي ل.هسمورغن. وبعد موت ماركس، تابع انجلز العمل وأنجزه؛ ونشر في العام ١٨٨٤ كتابا هامل بعنوان: "أصل الأسرة، والملكية الخاصة والدولة"، يكشف، استناداً إلى وقائع عديدة، عسن القوانين الأساسية لارتقاء المجتمع البدائي ويعطى تاريخه الأول الجاد العلمي.

لم يكتف ماركس وانجلز بنقد النظريات اللا-علمية وتعليل قوانين ارتقاء المجتمع البدائي، بل دللا على الخاصة المؤقتة لمؤسسات مثل الطبقات، الملكية الخاصة والدولسة. وهكذا أفادا من تاريخ المجتمع البدائي ليبينا نظرية الإشتراكية العلمية.

كان لينين قد عمق علم المجتمع البدائي. وظهرت ملاحظات هامة، تتعلق بالسسمات الأساسية للنظام المشاعي البدائي، في أعماله من هم أصدقاء الشعب وكيف يناضلون ضد الإشتراكية الديموقراطية، والقضية الزراعية و"ملاحظات ماركس ومؤتمره في الدولة".

# مصادر أخبار النظام المشاعي البدائي

لدراسة المجتمع البدائي خواصها. فبينما تركت لنا حقب التساريخ البشري التاليسة نصوصا عديدة ومتنوعة (مخطوطات، مدونات، وغيرها)، كان النظام المشساعي البدائسي، بعامة، يجهل الكتابة، الأمر الذي يلزمنا البحث عن آثار من نوع آخر.

لقد استقينا المعلومات الأساسية حول المجتمع البدائي من مصدرين تاريخيين: على العاديات وعلم العراقة. الأول يعيد تركيب ماضي البشرية استناداً إلى آثار الثقافة الماديسة؛ بعدف البحث عنها، وضعها وتصنيفها. تتضمن هذه الآثار معلومات عن العمل، والأسلحة والأواني، مخلفات السكان والسكن، الأعمال الفنية ومواد الطقوس والشعائر. وتميز بقايا العاديات أيضاً، إلى مدى ضيق، أيديولوجيا الماضي. يسبر علماء الآثار التجمعات القديمة، أي المحطات، قرى) ونقوشات وأنصاب شخصية أو اجتماعية؛ يحفرون الطبقات الأثريسة، أي الأرض التي تضم المخلفات اللاعضوية والعضوية للحياة والنشاط البشري، والتي يتجاوز عمقها أو سماكتها أحياناً عشرات الأمتار. في هذا المجال، تمكننا الجيولوجيا، البقايا الحيوانية القديمة، وكذلك النباتية من تحديد دقيق لتتابع الحضارات. واقد أعدت حديثاً سبل فيزيائية حكيماوية لمعرفة عمر اللقي. سبل مؤسسة على دراسة التحولات التي تعرضت لها البقايا العضوية خلال آلاف السنين. كما يكشف الباحثون في العظام، في فضلات المحارق، وغيرها، كمية النظير الكربوني المشع، المسمى "كربون 14". ولدى معرفتهم أنه يعود لحوالي ، ٥٠٥ سنة، يحددون تاريخ النقش أو الحفر أو التجمع.

يدرس علم العراقة تقافة وأخلاق القبائل والشعوب، بخاصة، الشعوب القديمة. ففي القرن التاسع عشر وحتى القرن العشرين، كانت مناطق أفريقية، أمريكية، أسيوية، محيطية، وبعض أقاليم روسيا، تسكنها شعوب ما تزال تحافظ على بقايا من النظام المشاعي البدائي. كانت هذه التجمعات الشعبية كثيرة جداً منذ ألفسي عام، في زمن هيرودوت، ستر ابون، تاسيت وكتاب آخرين من العصور الغابرة، الذين تحدثوا عن أشياء هامة.

يعالج علم العراقة: الإنتاج، النقافة المادية، النظام الاجتماعي والحياة الروحية لسهذه الشعوب، ويعيد تركيب سمات المجتمع البدائي استقاداً إلى بقاياه؛ وكذلك المعطيات الانتية هي الوحيدة التي تثير تاريخ الأسرة، التنظيمات الإرشادية، التقاليد الشفهية والحسق في المجتمع البدائي. ولجمع وثائق غنية، يجب على علماء الشعوب أن يبقوا مدة طويلة في كنف هذه القبيلة أو تلك، يتعلمون لختها، يتعرفون عاداتها. مثلاً، كان ل. هسد. مورغس ضيف قبيلة السينكواز، وعاش الرحالة الروسي الشهير ميكلوكوف سماكلاي مدة طويلة عند البابو في غينيا الجديدة، يدرسان عاداتها وحتى يجهدان في الدفاع عنها ضد الاضطهاد الاستعماري.

تشكل المواد الاتتية، على قيمتها الكبرى، نواقص عميقة. بداية، كانت القبائل الأكسثر تخلفا التي لم يدرسها أي اتتوغرافي قد تطورت فعلا لدى اتصالها بالشعوب المتحضرة وخضعت للتأثير المدمر الذي تنشره الرأسمالية. فأخلاقها وعاداتها توفسر غالبا مزيجسا غريبا من التشبه بالقديم ومن العناصر الجديدة.

بالتالي يعطي العلماء الذين درسوا تجمعات شعبية من مستويات ارتقاء متباينة، سمات عامة. أما كيف نعرف أشكال اقتصادها وتنظيماتها الاجتماعية والايديولوجية، وأيسها أقدم، وكيف ننتقل من الوصف البسيط للأدوات، للمساكن، للنقوش إلى تساريخ المجتمع. دون تحديد الوثائق المتوفرة في سرير 'DE PROTUSTE للمخطط التحكمي؟ لا يمكن تخطى هذه العقبة إلا بتعاضد مواد العاديات مع المواد الأثنية.

#### حقب تاريخ المجتمع البدائي

خلال آلاف السنين، تعرض المجتمع البدائي إلى تبدلات هامة اقتصادية واجتماعية. فلا بد إذن من تمييز عدة مراحل في تاريخه. لنعرف حسب أي مبدأ يتم هذا.

منذ النصف الثاني من القرن الماضي، أدخل عالم الآثار الدانمركي ش. تومسون في تصنيف اللقى فكرة ثلاثة "أعمار" أو عصور: عصر الحجر، "السبرونز والحديد، حسب المادة الأساسية المستخدمة في صناعة الأدوات، واختار هذا المبدأ لتقسيم ما قبل التساريخ. وبالتالي قسم كلا من هذه العصور إلى محطات: مثلا، في عصر الحجر، مديز الحجر القديم PALEOLITHIQUE، الحجر الأوسط MESOLITHIQUE، والحجر الجديد القديم NEOLITHIQUE، التي تختلف من حيث عمل الحجر ومهمة أو وظيفة الأدوات. وقسمت هذه المحطات إلى حجر قديم أبعد وأقرب وإلى مراحل أو حضارات تمتاز بسهذه الأثار المادية أو تلك؛ تسمى المرحلة بشكل عام باسم المكان الذي اكتشفت فيه المواد الخاصة به (شاليان، أشليان، موستريان، الخ).

يقدم هذا التصنيف مكاسب أكيدة قبلها علماء آثار ومؤرخو العالم قاطبة. لكنها تعاب كونها وحيدة الجانب، وترجع الفرق بين مراحل التاريخ البدائي إلى طبيعة المادة الأولى بأداة وأسلوب عملها: قد يفضي هذا إلى تفسيرات آلية للتاريخ، وإلى فصل التطور التقنسي

<sup>&#</sup>x27; -- de procuste أسطورة يونانية تقول إن بروكست هذا كان ينهب ويعذب المسافريين.

عن تطور المجتمع. وهكذا، تخص نفس الحقبة الآثارية غالبا شعوبا من مستويات تطسور، بينما انحل وتفكك النظام البدائي في أمكنة أخرى وفي بعض الأمصسار تكون الزراعة وتربية الدواجن في بدايتها ويستمر النظام القبلي في الحياة. وهكذا لا يمكسن ربط هذه النماذج الثلاثة بنفس المحطة التاريخية.

وحوالي العام ١٨٨٠، اقترح ل.ه... مورغن تصنيفا آخر، في كتابه المجتمع القديم بخلاف التصنيف الأول، لا يكتفي التنصيف الجديد بالمعيار التكنولوجي بل يبنى على الخصيصة العامة للثقافة المادية لكل حقبة. يميز مورغن محطتين في التاريخ البدائي: الوحشية والبربرية. تنتهي الأولى مع اختراع القوس والنشاب؛ وتبدأ الثانية باختراع الفخار وتشمل ولادة وتطور الزراعة والتدجين. تقسم كل محطمة إلى شلات درجات: سفلى، وسطى، وعليا.

يعتمد انجلز تصنيف مورغن في الفصل الأول من كتابه أصل الأسرة، والملكية الخاصة والدولة. لكنه يراه غير كاف ويشير إلى أن جمع المواد الأولسي تكرهه على إفساح المجال لنهج آخر.

وفي الوقت الراهن، يرى بعض العلماء أن التقسيم المورغاني لتاريخ المجتمع البدائي عفى عليه الزمن، ولم يعد ينسجم مع المكتشفات الأخيرة لعلمي الآشار والعراقة؛ لكن ليس ثمة حل شامل عام حتى الآن.

ولقد تلت محطة القطيع البدائي محطة النظام القبلي، الذي ترافق أوجهه بعامة مع نظام الأمومة، أي المساواة بين الرجل والمرأة.

أخيرا، وشم تطور القوى المنتجة، ولادة التدجين، حراثة الأرض بالسكة الحديدية ومعالجة المعادن(البرونز والحديد)، بداية مرحلة الاستغلال الأولسى والملكية الخاصة: استبدلت الأمومة بالأبوة، والديموقراطية القبلية بالديموقراطية العسكرية التي هيأت إرساء أسس الدولة.

<sup>&#</sup>x27; ــ إقرأ ف. انجاز أصل الأسرة، والملكية الخاصة والدولة، المنشورات الإجتماعية، بـــلريس ١٩٥٤ ص ٨٠٠ ولينين، الأعمال الكاملة، مجلد ٣٥، ص ٩٣، (منشورات ـــ روسية).

طبعا، لا يجوز أن ننظر الآن إلى هذا التصنيف المبني على سمة العلاقات الاجتماعية إلا كفرضية.

فالتقسيم إلى مراحل أو محطات يمكن من تقديم تنسيق التطور التاريخي. والصعوبة الأخرى الكأداء هي التسلسل التاريخي لهذه المحطة أو تلك. وغالبا ما نكون أمام استحالة تحديد دقيق لبداية أو نهاية هذه المرحلة أو تلك مما قبل التاريخ: فكلما توغلنا في الزمسن، كان التسلسل التاريخي المطلق غير أكيد.

#### نظرة في التأريخ

لمدة طويلة، بقيت حياة الإنسان الأول غامضة. كان كتاب التاريخ القديسم يسرددون خرافة العصر الذهبي الذي كان في فجر البشرية، أو يرسمون كاتنات حيوانيسة سلحها يداها، أسنانها وهراواتها. ففي العصر الوسيط، حالت هيمنة الكنيسة دون تطسور الأفكسار العلمية حول الأزمنة البدائية: يعلم اللاهوتيون أن الناس الأولين، آدم وحواء، خلقسهم الله، وتؤكد الكنيسة سلطتها بطردهما من الجنة، والطوفان وحكايا التوراة السساذجة. وكانت الأنباء حول أخلاق الشعوب المتخلفة مجرد خيالات: كانوا يتصسورون هؤلاء الناس برؤوس كلاب أو حتى بدون رأس، والعينان في الصدر.

فقط، المكتشفات الجغرافية الضخمة التي تمت من القرن الخامس عشر حتى التامن عشر، بدءا برحلات كولومبوس ومساجلان (وبخاصة رحلات المستكشفين السروس كراتشنينكوف، بالاس، ميللر)، التي أطلعت علماء أوروبا على حياة الشعوب المتخلفة، دشنت علم العراقة وسهلت طرح مسألة التاريخ البدائي.

فغي بداية القرن الثامن عشر، كان المبشر لافتو، الذي عاش طويلا في كنف هنود أمريكا الشمالية، أول من نشر فكرة تقول :إن عادات الأوربيين تقدر أن تعلل وتجلو تاريخهم البعيد. مع ذلك، وحتى منتصف القرن التاسع عشر، اكتفى العلم بالفرضيات التحكمية حول ما قبل التاريخ، وتحدث كثير من المتشككين بالعزوف عن دراسته، بدعوى أننا لن نعرف المرحلة الغامضة، بل الطلاسم، التي سبقت اكتشاف الكتابة.

لقد اصطدمت أولى الحفريات الأثرية التي كشفت أدوات الناس بين الحيوانات المتحجرة في بداية العصر الرابع (مسنري في انكلترا حوالي ١٨٣٠ وبوشردي بيرش فسي فرنسا حوالي ١٨٤٠)، اصطدمت بالجحود، بل الموقف المعادي بصراحة، رغم أنها

طرحت أسس علم الآثار وإناسة العالم البدائي وانتقال الفرضيات النظرية إلى وثائق جادة حول مجتمع ما قبل التاريخ. ولم يعرف العالم المتقف القيمة الصحيحة لأعمال مسنري وبوشردي بيرش إلا بعد كشوفات داروين.

كان تاريخ المجتمع البدائي موضع اهتمام عميق لدى الديموقر اطبين الثوريين الروس، وفي مقدمتهم تشرنثفسكي، الذي قال: إن المجتمع الأبوي الذي افسترض العدالة بين الناس، كان محطة شاملة. واهتم بخاصة بانتقال مشاعية الأرض إلى الملكية الخاصة، فسهل عليه فهم تاريخ الزراعة الروسي.

في القرن التاسع عشر، أسهم العلم البورجوازي بسيعة بتتهيج المعارف حول المجتمع البدائي. ولقد اعتمد القانوني السويسري ج.ج. باشوفن علي دارسي العصور القديمة للتدليل على وجود عهد الأمومة، الذي تلاه عهد الأبوة. وتقصيل ل.ه. مورغن كنصير للمادية العفوية أو الطبيعية طبيعة النظام القبلي، فأيد فكرة وحدة ارتقاء البشرية وجهد في إجلاء التطور التاريخي لليونان والرومان مستنداً إلى دراسة التنظيم الاجتماعي لدى هنود أمريكا الشمالية. وطرح العالم والسياسي التقدمي الفرنسي ج. موتليت وعالم الآثار السويدي او. موتليوس أسس تصنيف آثار العصر الحجري والبرونزي. ودرس العالم الروسي م. كوفالفسكي المجتمع الأبوي ويرهن أنه كان شكلاً انتقالياً بيسن الأمومة والأسرة وحيدة الزواج المعاصرة. أخيراً، كتب ن. سيبر، الذي كان أول مسن عصم في روسيا نظرية ماركس في الاقتصاد، مقالات حول الثقافة الاقتصادية البدائية التي لم تفقيد أهميتها حتى يومنا هذا.

لقد جمع علماء العراقة والآثار البورجوازيون في القرن العشرين وشائق واسعة وفيرة حول تاريخ المجتمع البدائي، الأمر الذي خولهم تقويم الكثير من بيانان أسلافهم النظرية، التي كانت بالضرورة تقريبية، بسبب نقص الوقائع المعروفة. وبينما أشار مورغن ومورتليت إلى خط واحد لارتقاء المجتمع البشري، استطاع علماء القرن العشوين ترسم طرق معقدة وعديدة لتقدم الإنسان، حتى في العصر الحجري الأقدم PALEOLITHIQUE إذ أنجز المؤرخ الإنكليزي ج. كلارك ميزان الأعمال المنجزة قبله ودل إلى التطور الاقتصادي لحياة مختلف التجمعات البدائية في أوروبا انطلاقاً من العصر الحجري الوسيط MESOLITHIQUE .

لكن بعض مؤرخي الحقبة الامبريالية، بنقدهم الأفكار البيانية لعلماء القسرن التاسع عشر حول الارتقاء البشري، أنكروا إنكارا قاطعا مبدأ الارتقاء. وحسب نظريسة الروابسط التقافية، لعالم العراقة الألماني ف. غريبنر لم تكن الثقافة البشرية، عوضا من التطور عسبر الزمن، سوى ثقافة متنوعة، وكانت البشرية كلها جملة من الحلقات الثقافية الجسامدة. كما لجأ العالم الألماني او. مانجن إلى علم الآثار لنشر أفكاره ناكرا عمليسة الارتقاء. تسرك فلسفة المعطيات، ويقدم تاريخ المجتمع البدائي كمحصلة لهجرات القبسائل المنتعسبة إلسى مختلف الحلقات أو الروابط الثقافية. أفضت هذه النظريات إلى المفاهيم الرجعية المكشوفة لصاحبها ج. كوسينا، الذي جعل من تاريخ المجتمع البدائي تمجيسدا لحمسلات وغروات أسلاف العرق الأرى".

يبرهن العديد من علماء العراقة البورجوازيين على الطبيعة الأبدية والثابتة للملكية الخاصة، لاستغلال الإنسان للإنسان، والدور التابع للمرأة في الأسرة وفي المجتمع والكشير من قاذورات النظام الرأسمالي الأخرى، ونسبوا وجود الطبقات في المحطات الأقدم مسن المجتمع البشري. كما ساهم علم العراقة البورجوازي في تبرير الاضطهاد الامبريالي في المستعمرات.

لكن علماء الآثار والعراقة التقدميين في القرن العشرين، مثل أ. اردلسكا، ج. ليبسس، ف. بواس، رفضوا هذه النظريات الرجعية وهاجموها ودافعوا عن خيرة تقساليد تطوريسي القرن الماضي. علماء الطليعة أمثال ج. شيلد، أنصار أفكار ماركس.

والمؤرخون السوفيات، الأوفياء للماركسية -اللينينية، حققوا نجاحسات ضخمة في دراسة ما قبل التاريخ. فأعمال علماء الآثار ف. غورودتسوف، ب. إفمانكو، أ. برسوف، ت. باسيك، ب. بوفتين، س. كسليف، ف. رافدوننكا، وآخرون مكنوا من متابعة التساريخ في مناطق عدة خلال آلاف السنين، منذ مراحل المجتمع البدائي الأول حتى ولادة المجتمع الطبقي. إذ أعطوا كمية من المواد والوثائق من أجل الدراسة النظرية لأهم تطورات ما قبل التاريخ. ونشرت نتائج أعمال علم الآثار بانتظام في دوريات علم الآثسار السوفياتي وأنباء معهد تاريخ الثقافة المادية.

وساهم علماء الإناسة السوفيات إ. روغنسكي، ف. بونساك، م. نستورك، وسواهم بعمق بإيضاح أصل الإنسان، العنصر الأساسي للدراسة الجادة للمحطة الأولسي للمجتمع

البشري، وتقصوا أيضا مسألة تشكل الأعراق ودللوا علم ضحالمة النظريمة العرقيمة. وعززت معرفة ما قبل التاريخ بأسلوب م. غيراسمون الذي أعاد تركيب الوجمه البشري استنادا إلى عظم الجمجمة. خلق غيراسمون عشرات البورتريمهات\_ PORTROITS ، لأناس عاشوا منذ آلاف السنين.

وأعمال علماء العراقة السوفيات س. تولستوف، م. كوسفنن د. أولدروج، س. توكريف، وسواهم، ساهمت بوضوح بدراسة نظام المشاعية البدائية أصل الزراعة والتدجين، ولادة الأديان أدركت بروح مادية، وبرهن أن الأمومة كانت مرحلة عامة من تاريخ البشرية، وعرفت بالتالي السمات المحددة لتفكك نظام القبلية وتشكل المجتمع التالي، وغير ذلك. ودوريات علم العراقة عندنا هي مجلات العراقة السوفياتي "أعمال معهد علم العراقة وحولية متحف الاناسة والعراقة".

# القصل الثاتي

# القطيع البدائي

# ظهور النظام القبلي

ظهور الإنسان: يبدأ تاريخ البشرية بظهور الإنسان والمجتمع الإنساني. لقد دعم العلماء المثاليون طويلا نظرية الحد المغلق بين الإنسان و الحيوان. تشتق هذه النظرية من الأسطورة التوراتية. عارضها داروين بفرضية تقول: إن الإنسان انحدر من عسرق قسردي راق يشبه البشر والمكتشفات اللاحقة أكدت رأيه وأثبتت أنه في نهاية العصسر الثالث أو بداية العصرالرابع عاشت فعلا قرود مشابهة عمكن اعتبارها أسلافا للإنسان.

هكذا، في جنوب أفريقيا ، اكتشف كثير من عظمام القرود العالية سميت مكذا، في جنوب أفريقيا ، اكتشف كثير من عظمام القرود العالية سميت معلى المنافع من معارات حراجية أو شبه صحراوية، تمشي على قوائمها الخلفية، وتقنص الحيوانات الأصغر، وللهجوم والدفاع، كانت تستخدم عصاة أو عظاما ضخمة طويلة، وقد أفضى الغذاء اللحمي، الوقوف واستخدام الأطسراف الأمامية لتناول الأشياء إلى كبر حجم دماغها.

إن مسألة معرفة إن كان القرد الاسترالي سلفنا المباشر، أو يشكل "فرعا جانبيا" في تكوين الإنسان، تبقى معلقة. لكن الأمر الأكيد هو أن الإنسان المتحجر ينحدر مسن قسردة مشابهة اكتشفت عظامها في أمكنة عديدة من العالم القديم، بخاصة في القفقاس. ومسن زرافات القردة الشبيهة بالإنسان انحدر ، في بداية العصر الرابع (أي منذ مليون سنة) ، قطيسع الإنسان البدائي.

' القد كان موضوع مكان إتمام تحول القرد إلى إنسان مجالا لمناظرات حادة وحيوية تبنى بعض العلماء نظرية التعددية ، وأكدوا أن التطور حدث بالتوازي في أماكن عدة وأن الإنسان انحدر من أنواع مختلفة من القردة. ليس العلماء السوفيات من هذا الرأي، بل هم يرون أن القرد تحول إلى إنسان في إقليم من الأرض الواسعة التي تشمل

جنوب آسيا ، الشرق الأدنى، شرق القفقاس و بقاع واسعة من أفريقيا؛ والوضــــع الراهـــن العلوم يسمح بتحديد التطور بدقة كبرى.

يعلل بعض الباحثين ظهور الإنسان بأسباب طارئة ، خارجية. هكذا يقدم الأكساديمي ب. سوشكين اختفاء الغابات كعنصر أساسي: فاضطرار القرد للعيش على الأرض خلسق تباينا في أطرافه وجعله يمشي منتصبا. تذكر هذه النظرية تحول القرد إلى إنسسان تحسولا منتظما.

إن تعليلا علميا فعلا للظاهرة زودنا به انجلز في كتابه دور العمل في تحويل القرد الله إلى إنسان ". حيث يشير المؤلف إلى أن العنصر الأساسي هو العمل "العمل خلق الإنسان نفسه ". لكن بم بدا هذا العمل البشري؟ كانت القردة تتناول حجرا أو عصاة كما كان يفعل القرد الأسترالي، لكن أحدا لم يستطع صنع الأداة الأكتر بدائية. فبصنع الأدوات يبدأ العمل.

إن النشاط الجاد المثابر، صنع الأدوات البدائية ،أفضى إلى تقسيم الوظائف بيسن الأعضاء الأمامية والخلفية. وتصير صناعة الأدوات المهمة النوعية للطرفين الأمساميين، الأمر الذي زاد مهارتهما وحولهما إلى يدين. وبكلمة، لم تكن "اليد عضو العمل فقسط، بسل أيضا ثمرة العمل ".

كلما أطلقت اليدان وتخصصتا بمهمة العمل، تدعمت عادة المشية المنتصبة أكثر فأكثر، وهذا أدى بدوره إلى تطور اليدين وحررهما من أجل النشاط الجاد، وعزز بالتالي تطور الحنجرة والحبال الصوتية. ولقد أثبتت دراسة عظام الإنسان المتحجرة أن تباين الأطراف يسبق ارتقاء الجمجمة، وهذا يؤكد تماما فكرة انجلز حول دور العمل في دور ظهور الإنسان.

## البشر المتحجرون

أ- ف. انجلز، ديالكتيك الطبيعة، دار المنشورات الاجتماعية، باريس١٩٥٥، ص١٧١.

٢ - المصدر ذاته، ص١٧٣.

الآثار الصيني بي اوان-تشونغ في كهف شوكو- تيان، قرب بكين، رفاة عظمية لحوالي ٢٥ نموذجا لرجل متحجر سمي إنسان بكين. كما كشفت عظام مبعثرة عديدة، أكثر ها افكاك وأسنان لكائنات قريبة من إنسان بكين، في وسط فيات نام، في جنوب أفريقيا وقرب هيلدبورغ، في ألمانيا. وفي العام ١٩٥٤، عثر علماء فرنسيون في الجزائسر على بقايا من نموذج إنسان آخر مما قبل التاريخ، سمى اتلانتروب.

إن الأحفاد المباشرين للناس المتحجرين هم النياندرتاليون ونموذجهم إنسان نياندرتال، وقد سمي هكذا لأن رفاته وجدت في وادي بهذا الاسم، قرب دوسلاروف. كمان النياندرتاليون يسكنون العالم القديم، وصودفت بقاياهم في جاوا، في أفريقيا، فمي الشرق الأدنى ومناطق أخرى أوروبية. وعلى الأرض الروسية عمثر عليهم علمهاء الآثار السوفيات: ففي ١٩٢٤، اكتشف ج. بونتش \_ اوسمولوفسكي أجزاء من هيكل عظمي فمي مغارة تشيك \_ نشاك، في جنوب أوزبكستان.

يتميز الناس المتحجرون عن البشر الحاليون بجبهة مائلة وتجويف جمجمي منخفض؛ وأقواس حواجب متينة فوق العينين، العظام الوجهية بارزة، وفقدان الذقن.

كانوا يمشون بسيقان ملتوية ويركضون وقد انحنوا كثيراً إلى الأمام؛ تشسبه أيديسهم القوائم، أي أن الإبهام كان أقل تعارضاً مما لدى إنسان هذه الأيام. غسير أنسهم يتمسيزون بوضوح عن القرود العليا بالمشية وسعة العلبة الجمجمية. من حيث الحجم، يتجاوز دمساغ ابن جاوا (۹۰۰سم۳) كثيراً دماغ الغوريلا أو الإنسان الأوسترالي، ودماغ ابن بكين أكسبر (حتى ۱۲۰۰سم۳) ودماغ إنسان نياندرتال (قرابة ۱۶۰۰سم۳) يقترب من السعة الوسسطى لجمجمة الإنسان الحالى (۱۲۰۰سم۳).

بخلاف الإنسان الأسترالي، ما كان البشر المتحجرون يكتفون باستعمال بعض المواد (عصا أو عظم)، بل كانوا يعرفون صناعة الأدوات. إذ وجدت بين رفاة ابسن بكين والنياندر تاليين، أدوات حجرية بدائية. وفي كثير من المناطق، اكتشف علماء الآثار أدواتاً ليست من عظام الناس المتحجرين.

عاش ابن جاوا، ابن بكين وابن نياندرتال في العصر الأبعسد أي الأدنسي - الأفسل تطوراً.

#### العصر الحجرى الأدنى

في بداية العصر الرابع، عند تشكل المجتمع البشري، كان المناخ ألطف وأكثر رطوبة. كانت أوروبا مغطاة بغابات شبه استوائية تسكنها الماضغات، الخرطوميات ووحيدات القرن غير الموجودة في هذه الأيام. لكن شيئا فشيئا صار المناخ أقسى: الجليديات تزحف آتية من الشمال. طبقة كثيفة من الجليد غطت مساحات شاسعة من أوروبا وأمريكا الشمالية. وجليديات أخرى كانت تهبط من سلاسل جبال الألب وهملايا.

وفي الجوار المباشرة للجليد استبدلت الغابات شبه الاستوائية بالتوندرا حيث ترعيى الماموث الوبري، الأحقب والحصان الوحش. يشمل العصر الحجري الأدنسي بالتحديد مرحلة تمتد من بدء العصر الرابع حتى نهاية العصر الجليدي (قرابة أربعين ألف سنة).

كانت صناعات العصر الحجري الأدنى بدائية. عدا السهراوات، استخدمت شطايا الحجارة ذات الحواف الحادة. وشيئا فشيئا، تعلموا أن يصنعو ا من الصوان قبضات سميكة، بشكل اللوزة، تزن أحيانا أكثر من كيلو. كانت تقطع بواسطة صوانات أخرى. أفادت هذه الأداة البدائية بتفصيل أوتاد خشبية، لقلع الجذور، لتحطيم تلعات الأرض، لذبح حيوان جريح؛ لا شك أنها لم تستخدم في الصيد بخاصة، فأي عصي تقوم بهذا الغرض. فضلا عن هذا، كان الناس يعدون صفائح من الصوان الحاد.

بهدوء، تتكدس الخبرة وتتحسن التقنية: في بقاع عديدة وسبل متباينة، ينتقل الناس الله صنع أدوات أصغر وأنعم. وتصير أهم الوسائل الصوانية النياندرتالية صفائح مثلثة الشكل: مروسة للقص أو التقب، مكاشط لسلخ الحيوانات الذبيحة. أداة القنص هي المذراة والرمح الخشبي المصنوعان من الخشب.

طبعا، لم يكن لإنسان بكين مساكن ثابتة و لا ألبسة. كثيرا ما كانت الأشجار ملاجي، للإنسان تقيه من الحيوانات المتوحشة. وانتهى إلى تعلم إعداد ستائر أو حواجز تحميه من تقلبات الجو، ثم احتل كهوف الحيوانات المفترسة التي يستخدم جلودها لصنع سرير وتوب، نوع من غطاء الرأس مجهز بأربطة أو علاقات.

لقد تعلم أناس العصر الحجري الأدنى إيقاد النار. ربما كان أولا يستخدم ويحفظ النار الطبيعية وبعدئذ أوقدها بصدم قطعتي صوان ببعضهما أو بحك قطعة خشبية بقضيب خاص. والنثار الناتج يحمى ويشتعل؛ وآنئذ تمد فتيلة صوفية أو ليفة نباتية تلتهب، ثم ينفخ

على النار انتقد. كانت صعوبة العملية تكره الناس البدائيين على معاملة النار بعناية.

كان استخدام النار ذا أهمية بالغة: فهي تقي البشر من البرد والكواسر، وتمكنهم من شوي أغذيتهم، الأمر الذي يسهل التمثل الغذائي ويغني الوجبة. إن اختراع النار"... أعطى الإنسان لأول مرة السيادة على قوة طبيعية، وبهذا، أبعده عن مملكة الحيوان".

في الاتحاد السوفياتي، كانت قد اكتشفت أقدم أدوات الإنسان المتحجر فوق تلة ساتاني \_ دار، في أرمينيا، واكتشفت آثار أخرى من العصر الحجري الأدنى في القفقاس، في أبخازيا وفي جنوب أوسيتي، في القرم، في حوض النبير والدنستر وفسي المجرى الأوسط للفولغا.

## أخلاق أول تعاونية بشرية وتنظيمها الاجتماعي

كانت التجمعات الأكثر تخلفاً، التي لم يدرسها أبداً علماء العراقة، أرقى بكثسير مسن البشر المتحجرين من العصر الحجري الأدنى. و لا يمكن معرفة حياة أول تعاونية بشسرية إلا استناداً إلى المواد الأثرية، الأمر الذي يجعل آراءنا حول تنظيمها الاجتمساعي ناقصسة جداً و فرضية.

كان إنسان العصر الحجري الأدنى يعيش من القطاف والصيد. يقتات بالثمار، بالمجذور والعنب البري، يأسر بعض الضرعيات الصغيرة، الضب والحشرات. وبدأ مبكوا بصيد الحيوانات الضخمة: في محطات قبل التاريخ، يكشف علماء الآثمار غالباً، بين الأدوات البدائية، عظام الماموث والبيزون، الأحصنة والغزلان، التي بقر أغلبها لياخذ نخاعها. كان الإنسان البدائي يأكل كل شيء، الأمر الذي مكنه من العيش في كل مكان.

كانت حياته قاسية: ما كان يستطيع منافسة الكواسر الرهيبة في بداية العصر الرابسع لا بسرعة الركض، ولا بالقوة الجسدية. كان الجوع يترصده أبدا، وكذلك الموت بين مخالب الحيوانات. وعقد زحف الجليد نضاله ضد الطبيعة. بقي الإنسان القديم على قيد الحياة بفعل سببين اثنين: بداية، صار كائنا واعيا يصنع أدوات، تسم، عمل منذ البدء متعاونا.

إن صنع الأداة نفسها غير ممكن إلا تعاونيا، لأن هذا الأخير هو السذي يصسون ويعضسد

١ - أنجاز، أنتى دو هرينغ، دار المنشورات الاجتماعية، باريس١٩٥٦، ص١٤٧.

الانجازات، الخبرة البدائية بمادة الانتاج، ويؤمسن توريئها. والصيد، بخاصة صيد الحيوانات الضخمة التي تخاف النار وتدافع برشق الحجارة نحو وهدة أو سبخة، كان يتسم جماعة.

هذا هو تجمع إنسان العصر الحجري الأدنى الذي سمي اتفاقا القطيع البدائسي. كان قليل العدد وغير مستقر ولا شك: كان يستطيع بأعضائه الانتقال إلى قطيسع أخر. كان يرأسه مشرف، رجل أو امرأة. وتسود حياته الجنسية البلبلة والاختلاط، مع إمكانيسة قيسام علاقة بين اثنين فقط، رجل وامرأة، مستقرة إلى هذا الحد أو ذاك.

إن شكل الأداة البدائي، مستوى الاقتصاد المتخلف، والنضال الضاري مع الطبيع...ة، كلها عاشت في قلب القطيع البدائي الفردية الحيوانية الموروث من الأسلاف الحيوانية، التي تتبدى أحيانا بصراعات دامية، بفصول من الكفاح من أجل الوج...ود. كما عرف... حالات من أكل لحوم البشر.

تدريجيا، ومع رسوخ التنظيم الاجتماعي في التجمع البشري ومضاعفة منجزات الانتاج، تراجعت الغرائز الحيوانية؛ كما قال لينين، أخمد القطيع البدائية الفردية الحيوانية لدى البشر الأقدمين ".

#### ولادة الفكر واللغة

تنجم ولادة الفكر من نشاط الناس المنتج. والعبور من الاستخدام الغريسزي للسهراوة والحجر إلى صناعة الأدوات، على جلافتها، أفرز النشاط العقلي لدى الإنسان، والوعسي. وشكلت منجزات الانتاج الخبرة الأولى عنده واستقرت في ذهنه.

والعمل التعاوني صان منجزات الانتاج وبصم الفكر البدائي بسمته النموذجية: في

واللغة قديمة أيضا كالفكر"... اللغة هي الوعي العملي، حية لدى الجميع، حيسة إذن عندي، واقعية، واللغة لا تولد، كما الوعي، إلا من الحاجة، من ضرورة المتاجرة مع الناس الآخرين"، كتب ماركس وانجلز. والمفاهيم الأولى العامة لا تعرف في التجمع التعاوني إلا إذا حددتها الأصوات. والتلاقي بين الناس والعمل التعاوني يستحيلان بدون اللغة.

<sup>&#</sup>x27; - العنين، الأعمال الكاملة، المجلده٣، ص٩٣ (منشورات روسية).

ليس لدينا أي فكرة عن بنية اللغات البدائية. بل يفترض العالم السوفياتي ف. بونساك أنها ولدت من الإشارات الصائتة لدى القرود شبيهة الإنسان، وتنامت مع تكديسس خبرة الإنتاج، وتطورت الحنجرة بفعل الوضع العمودي وتراجع حجم الفك الأسفل.

كانت هذه اللغات تتألف من عدد متواضع من الكلمات أو، بكلمة أدق، من عبــــارات وحيدة المقطع، منعزلة وعديدة الدلالة. وكان كلام الإنسان البدائي يترافق مع حركــــات لا تلعب مع ذلك سوى دور ثانوي.

#### الانتقال إلى العصر الحجرى الأعلى.

لقد أتى بعد العصر الحجري الأدنى، حسب التصنيف المقبول في علم الآثار، العصو الحجري الأعلى (دام من الألف الأربعين حتى الألف الثاني عشر قبل الميلاد).

تبدلت الشروط المناخية مرارا في أثناء هذه الحقبة. نراجع الجليد وصار المناخ فسي أوروبا وسيبيريا الجنوبية معتدلا. ثم عاد الجليد، هذه الهجمة الرابعة والأخيرة، الأقل عتوا مما سبق، جعلت المناخ مع ذلك قاسيا جدا. بادت الماموث، انتشر الأحقب على شاطئ البحر الأبيض المتوسط، والقرم والقعقاس.

تم الانتقال إلى العصر الحجري الأعلى بتطورات هامة في بنية الإنسان الجسدية، وكذلك بطبيعة الإنتاج والتنظيم الاجتماعي. والنموذج البيولوجي المعاصر: الإنسان العاقل وكذلك بطبيعة الإنتاج والتنظيم الاجتماعي. والنموذج البيولوجي المعاصر: الإنسان العاقل بخاصة أدوات نوعية، مخصصة لصنع أدوات أخرى، ووسائل من الخشب والعظم أو من الخشب والعظم معا؛ غادر الناس الكهف ليعيشوا في ملاجئ مصنوعة ومدفأة؛ وتشكل نمط جديد من التنظيم الاجتماعي:القبيلة البدائية؛ أخيرا، ظهرت الفنون. كل هذا خول العالمين السوفياتيين إي. روغنسكي وف. إياكموف اعتبار الانتقال إلى العصر الحجري الأعلى، وانتقال إنسان نياندرتال إلى الإنسان العاقل، كوثبة نوعية تبقى أهميتها التاريخية مع ذلك أقل من انتقال القردة من النموذج الاسترالي إلى الإنسان المتحجر مسن النموذج الحصر الحجري الأدنى.

تثبت بقايا العصر الحجري الأعلى في أوربا الغربية والشرقية تنامي القوى المنتجـة. وتتجاوز تقنيات هذه الحقبة كثيرا تقنيات العصر السابق؛ اتقنت صناعة الأدوات الصوانيـة، وضغطت مساحتها: بمساعدة قضيب عظمي، يؤخذ ببساطة، من شظية صوانية، صفيحات ناعمة، للحصول على أداة مشذبة ذات حواف حادة ومتينة. وعدا الحجر، صنعوا العظم والقرن.

كانت الوسائل المستخدمة لجني الغذاء متنوعة جدا: صنعت الرماح القصيرة ذات الرأس العاجي أو الصواني، والخناجر من القرون، والخطافات للصيد والقنص، والمكاشط والصفائح لسلخ الحيوانات الذبيحة ومعالجة الجلود؛ وخيطت الثياب من جلود المواشسي بإبر عظمية. وأعدت الأزاميل لحفر أو نحت القرن أو العظم.

اتسع صيد الحيوانات اتساعا لم يسبق له مثيل: في المحطات، يكتشف علماء الآثــــار بقايا وفيرة من الأسلاب. ففي بردقوست (تشكوسلوفاكيا) مدفسن عظسام لألف مساموث. وحوالي نهاية هذه الحقبة، مورس الصيد أيضا بسعة. حدد هذا التطور في الإنتاج أسسلوب حياة أكثر حضارية، نشهد شاهدا رائعا عليه في غنى آثار العصر الحجري الأعلى.

بيداً الإنسان باحتلال ملاجئ مصنوعة، ذات طنف، أخصاص وملاجئ محفورة في الأرض. كشف علماء آثار (ب. أفمانكو، س. زامياتنين وسواهما)عن أكواخ مسن العصسر الحجري الأعلى على ضفتي الدون وغيرها. كانت مساكن من التراب المقولسب، بشكل بيضوي. أفخاذ الماموث تدعم السقف المغطى بالتراب. في وسط الكوخ توضع موقسدة أو أكثر تغذيها عظام الحيوانات. إلى جانب المساكن حفروا حفرا لحفظ الطرائسد والأغذيسة الأخرى.

على أرض روسيا. عثروا على آثار من العصر الحجري الأعلى في شرق القفقاس، في حوض الدنيبر والدون، وعلى مجرى تشوسوفايا وفي سيبيريا.

تشكل ثقافة القبائل التي كانت تعيش بعيدا عن مناطق الجليد سمات فريدة. في أفريقيا الشمالية ازدهرت حضارة سميت كابسا (الآن غافسا، في تونسس)؛ وبخلف صيادي وقناصي الشمال، كان تجمع كابسا يعيش على القطاف؛ ما كانوا يخشون مهاجمة الوحوش كالأسد والفهد، لكن المكان الرئيسي لاقتصادهم يرجع إلى جمع الرخويات الأكولة، السلاحف، بيض النعام، وغيرها. وشروط اقتصادية مشابهة كانت، يومئذ، في شرق الأبيض المتوسط، في القرم وفي القفقاس.

#### تشكل القبيلة

لقد وطد التطور التدريجي لقوى الإنتاج والانتقال إلى الحياة المقيمة التجمع التعاولي البشري، ونجم عن هذا كبح الفردية الحيوانية". وبارح القطيسع البدائسي المكان لتنظيم إجتماعي أرقى.

ارتقت البنية القطيعية أساسا في ثلاثة مناحي. بداية، مكن نمو إنتاجية العمل النساس من الحياة في تجمعات أقل عددا، أتت من القطيع لكنها اسستمرت في إقامية علاقيات اقتصادية معه. تعتبر هذه التجمعات متقاربة ويمكن أن تساعد بعضها، بل تتبادل الدعوة إلى حقول الصيد.

ثم، منع التجمع البدائي العلاقات الزوجية الداخلية. يرتبط هذا التدبير المسمى المنواج الخارجي، بشكل متين مع التطور الاقتصادي. ولم يعد الزواج ظاهرة بيولوجية بحتة، بل مؤسسة نظمها المجتمع.

لم يدم الزواج الخارجي سوى حقبة معينة، لأن القطيع البدائي كان تعاونية مغلقة، لا تتصل بغيرها. وصار الزواج الخارجي ممكنا بعدما اعتبرت تجمعات الأمومسة والتبني ذات علاقات قربى واستمر أفرادها يتزاوجون فيما بينهم. إذن، عدا المبدأ السلبي: منع الزيجات ضمن التعاونية، أدخل الزواج الخارجي مبدأ إيجابيا: الالتزام بالزواج مسن أعضاء تعاونية أخرى، لكنها تعاونية معينة. فمن الآن فصاعدا، ارتبط تجمعان متقاربان بعادة الزواج المتبادل: لا يمكن الزواج إلا من تجمع بنوي. سميت هذه العادة التي تنسس على الزواج في حدود التعاونية الكبرى الزواج اللحمى.

هكذا تكون في الوقت ذاته قبيلة خارجية الزواج ،وعشيرة لحمية الزواج مؤلفة مسن مشاعيتين متقاربتين. اعتبر انجلز هذا الزواج المزدوج الشكل الأول لمجتمع السزواج الخارجي المبني على القبيلة. ثمة شواهد من مستويات أرقى بكثير: رآها علماء العراقة لدى شعوب معاصرة، مثل التركمان، الإيفانك، القرغيز وكراكلبك. كانت تجمعات القبيلة خارجية الزواج تتكاثر ببطء.

كان الزواج في هذه المرحلة جماعيا، أي نساء مشاعية ما هـــن نساء فعليـات أو مفترضات لكل رجال مشاعية أخرى من القبيلة. رغم أن هذا النظـــام لا يلغــي الصيغــة المؤقتة للزواج المستقر إلى هذا الحد أو ذاك، ليس لأحد حق منع شريكه.

شواهد الزواج الجماعي مستمرة لدى الشعوب التي درسها علمساء العراقة، لدى الاستراليين، مثلا، الذين تتقسم قبيلتهم إلى جماعتين أو أربع جماعات مرتبطسة زواجيسا؛ وفي روسيا، لوحظت القضية لدى النيغكس(غولياك)؛ وفي نهاية القرن التاسع عشر لاحسظ لل. سترنبرغ أن الحكومة القيصرية نفتهم إلى الشرق الأقصسي لنشاطهم فسي صفوف منظمة إرادة الشعب".

أخيرا، تتعقد بنية القطيع البدائي نتيجة ارتقاء التقسيم الطبيعي للعمل. ربما كان تقسيم العمل حسب العمر موجودا منذ ولادة المجتمع البشري، لكن رجال ونساء أنشذ كانوا يلعبون ذات الدور في الاقتصاد. فقط في نهاية العصر الحجري الأدنى انقسم العمل حسب الجنس :تخصص الرجال بالصيد وتركوا القطاف للنساء والفتيان.يفترض عالم الآثار ب. فمانكو أن الأدوات النياندرتالية تخصص الجنسين: فكانت الشظايا الحادة سكاكين للرجال،وللنساء المكاشط.

يلحظ علماء العراقة تقسيم العمل حسب الجنس والعمر لدى مختلف الشعوب.هكسذا، في استراليا، النساء و الفتيان يصيدون ويقطفون عطاءات الطبيعة. بينما الرجال يقنصسون. ينتج من هذا فرق معين أكيد بين رجال ونساء القبيلة: يخيمون منعزليسن، لا يعدون ذات الطعام، يتكلمون لهجات مختلفة. على هذا، يضع مبدأ تقسيم العمسل علسى رأس القبيلسة جماعة من الشيوخ ،كنوز الخبرة والتجربة الاجتماعية.

في بداية العصر الحجري الأعلى، فقدت التعاونية البشرية إذن بنيتها الجماعية البكو: بحسب تطور القوى المنتجة وتقسيم العمل، يترك القطيع مكانه لتنظيم أرقى: الشكل البدائي للمشاعية المبنية على القبيلة.

## تشكل النموذج البيولوجي للإنسان المعاصر

يتميز إنسان العصر الحجري الأعلى جسديا عن مثيله النياندرتالي. تثبت بنية عموده الفقري المشية بالوضع المنتصب مطلقا. لا يتجاوز حجم دماغه (١٤٠٠ سم٣) أبدا سعة قحف سلالته، لكن شكله بدل الأجزاء الصدغية، الجبهية والجدارية، أي الأجزاء المتعلقة بتطور الكلمة. التي تميز الإنسان كائنا اجتماعيا، كبرت بشكل محسوس. وبالتالي، صلرت الجمجمة مستطيلة، تحررت الجبهة، لم تعد أقواس الحاجبين كثيفة. وأخيرا، الفك الأسفل أقل بقلا وتشكل الذقن، على أثر تطور اللغة المستخدمة.

لقد حاول العلم التاريخي البورجوازي مرارا أن يثبت أن الإنسان العاقل كان قد ظهر منذ الزمن السحيق وأنه كان يعمر الأرض مع البناندرتالي في حقبة واحدة. وهكذا كان المؤرخون البورجوازيون يحاولون بتر الإنسان المعاصر عن أسلافه ويقدمدون ظهوره كأعجوبة. إذن، ينحدر الإنسان الحكيم L'HOMNE SAGE مباشرة من إنسان يناندرتال في نهاية العصر الحجري الأدنى. معروف اليوم أن أعمدة فقرية عديدة لليناندرتاليين تقدم سمات انتقالية كثيرة. اكتشف أحدها في العام ١٩٥٣ العالم الأثري أ.فورموزوف في ستاروسليا،في القرم.

إن عوامل عديدة تعلل تشكل النوع البيولوجي للإنسان الحالي. فكثافة الصيد والنمسو المكافيء لنسبة الغذاء اللحمي عززت النطور الجسدي لأسلافنا وتعقيد النشاط المنتج طور وحسن الفكر والكلام؛ والكبح المتدرج الغرائز الحيوانية وتحديد الروابط الجنسية داخل القطيع ساهم أيضا بارتقاء الكائن البشري. وانتهى النطور بظهور "APIEMS .

إن عددا من النماذج العرقية نمثل إنسان العصر الحجري الأعلى. ففي أوروبا، ثمسة النموذج الأوروبي "EUROPAIOLE" المسمى أيضا كرو سماينون (نسبة إلى كهف فسسي الميدي الفرنسي)؛ وجد منه بقايا على الأرض الروسية. كان إنسان كسرو مسانيون كبير القامة، عريض الوجه، ناتيء الذقن. وفي إفريقيا (في جنسوب الصحسراء وفسي أوروبسة الجنوبية (إيطاليا)، اكتشفت هياكل عظمية بشرية تشابه كثيرا نموذج العرق الزنجي الحالي. سكن زنوج العصر الحجري الأعلى في وقت ما أوروبا الشرقية، منها الحجسري الأعلى لنهر الدون. وفي الصين، في المغارة العليا لشو كوتيان، وفي سيبيريا، ليس بعيسدا عسن كرامنويارمك، اكتشفت رفاة إنسان من النموذج المنغولي.

إن مسألة العروق قضية إيديولوجية وسياسية حادة جدا، فقد سعى علمساء رجعيون من العالم الرأسمالي إلى النظرية العرقية محاولين تبرير العدوان على الشعوب الأخرى واستعبادها. ونشروا نظرية مغلفة بغلاف العلم حول وجود عروق عليا وأخرى دنيا. وحاول مؤرخون بورجوازيون "تلقيحها" بمفاهيم خاطئة يدعي البعض أن الأعراق وجدت في كل الأزمنة، وأن أوروبا مسكونة أبدا بإنسان النموذج الراهن. بينما الزنوج وأعراق أخرى "أدنى" انحدرت من أنواع أقل رقيا: ابن جاوا، ابن بكين واليناندرتالي. وهكذا نسرى ضرورة وضع النقاط على الحروف.

لقد قرر العلماء التقدميون أن العروق البشرية الثلاثة الكبرى (زنجى، أروبى، منعولي) لا تتميز عن بعضها إلا بالمظهر الخارجي، الثانوي (لون الجلد، شكل العينين، والشعر، وسواها). لكن حجم القحف، هيكل اليدين، الكفاءات الذهنية والجسدية متشابهة. فلا فوقية أو غلبة لعرق على آخر.

لقد كشف علماء الطبيعة أن الأعراق لا تشكل استمرارا للارتقاء التاريخي. النياندرتاليون المنتشرون في أمصار عديدة من العالم القديم يتشابهون فيما بينهم أكثر من تشابه الأعراق المتشكلة أخيرا في هذه المناطق. وبالتالي، لم تعرف النماذج العرقية إلا منذ العصر الحجري الأعلى.

كيف يعلل تشكل الأعراق؟منذ نهاية العصر الحجري الأول، لمست فوارق في الثقافة المادية في بعض الأقاليم، نابعة من تفرد الشروط الطبيعية وبخاصة المادة المتوفرة لصنع الأدوات. وتنامت هذه الفوارق في العصر الحجري الأعلى، والنظام الاقتصادي التعاوني. يذكر عالم الآثار الروسي، س.زمياتنين تميز ثلاث مناطق كبري، خسلال هذا الزمسن، سمات نوعية في ثقافتها المائية: المناطق الأفرو-أوسسطية، الأروبيسة عسير الجليديسة والصينية-السيبرية. لسبب أو آخر، كانت معزولة في بداية العصر الحجسري الأعلى، الأمر الذي حدد الفوارق الثقافية، فقد أثار انعزالها بالضرورة تكدسسا تدريجيسا لتمايزات خارجية، ثانوية، مرتبطة إلى حد ما بالشروط الطبيعية لهذه المنطقة أو تلك.

هكذا، يتلاءم تشكل النوع البيولوجي للإنسان المعاصر مع ولادة التجمع المبني علسى القبيلة، الذي بلغ أوجه في الحقب الأثرية التالية.

## القصل الثالث

# أوج النظام المشاعب البدائي

#### الخصائص الأساسية لتجمع الأمومة

كانت قمة المجتمع البدائي، الشكل الاجتماعي الأساسي، هي التجمع المبني على العشيرة أي التعاونية المتحدة بمصالح اقتصادية وروحية، ذات الأصل الواحسد وروابسط القرني. ولما كان الزواج من الخارج هو القانون الأساسي، فلن يتيسر للعشيرة الوجسود إلا بالاتصال بالعشائر الأخرى من ذات القبيلة.

التجمع البدائي العشائري، الذي ولد في نلل النظام الأمومي الجماعي، لن يكسون إلا أموميا ، أي مبنيا على وشائح القربى لجهة الأم هذا يعني، في الزواج الجماعي، أي قيسام رابطة أمومة بين عدة نساء لعدد من الرجال، عدم إمكانية قيام رابطة أبوية: الابن يعسرف أمه، لكنه لا يعرف أباه، فالأبوان ينتسبان بالضرورة إلى عدة عشائر، والابن جسزء مسن عشيرة الأم دوما.

إن عشيرة الأم هي نقطة الانطلاق في التجمع العشائري وبالتالي، هي حقبة أساسية في ارتقاء المجتمع البشري. في ظل الأمومة، المرأة تساوي الرجل في الحياة الاقتصاديسة والاجتماعية.

يجهد مؤرخون بورجوازيون لنفي هذه الفكرة التي يتبناها انجلز. هكذا، ابتغى عسالم العراقة الألماني هس. شورتز التدليل أن الرجل كان دوما رأس الأسرة، حامل المبدأ النشط، الخالق، وليست الأمومة إلا شذوذا. إن هذه المزاعم التي تهدف البرهنة على أبدية دور المرأة تابعا أو مرؤوسا، تناقض الواقع. دحضها الأدب السوفياتي في الأمومة بقلم مكوسفن. وذكر علماء العراقة السوفيات أ. أنسموف، أ.زولاتريف وآخرون شواهد أمومة لدى مختلف شعوب شمال آسيا (ايفانكس، اولتش، وسواها). إن العلم البورجوازي يعتبر ممثلا كلاسيكيا للعلاقات الأبوية.

يبدأ أوج نظام العشائر مع العصر الحجري الوسيط ويستمر إلى العصمر الحجري الجديد.

# تطور القوى المنتجة في العصر الحجري الوسيط والعصر الحجري الجديد الأدني

منذ بداية العصر الحجري الأعلى، يتراجع الجليد، وتتغطى مساحات واسعة مسن أوروبا وآسيا، الصحراوية والسهبية حتى آنئذ، بغابات كثيفة. وتباد القطعان العشبية الضخمة، التي كانت ضحايا صيادي العصر الحجري الأعلى، أو تهاجر نحسو الشمال. وفي نهاية العصر الجليدي (حوالي اثني عشر ألف سنة قبل الميلاد) وتوسع الغابات، ألغيت الشروط المألوفة لإثارة الطرائد: اقتصر الإنسان على صيد الطرائد الصغيرة والأنعام غير الجماعية، كالأيل. جعلت هذه الشروط (القاسية) الحياة المستقرة التي اختسيرت فسي أيام صيد الماموت الوفير، مستحيلة. فاضطر الإنسان من جديد العودة إلى الترحال بحثا عسن الغذاء.

تطلب هذا الوضع في المقام الأول تحسين وسائل الصيد: لذا انتشر القوس والنشاب منذ العصر الحجري الأعلى عند إنسان كابسا والقبائل القريبة منها، وبخاصة في العصر الحجري الوسيط(من الألف الثاني عشر حتى الألف السادس قبل الميلاد، طاردا الخطاف. فالسهم سلاح أكثر إتقانا من الرمح القصير أو المزراق. وهو عند الرمي أقدر على إصابة الهدف وعند الفشل، يمكن في الحال إطلاق قوس آخر. ويؤمن القصوس والنشاب صيد الطيور.

تضم محطات العصر الحجري الأوسط عسددا ضخما من الأدوات المصنوعة الصخور البركانية الثلاثية، بشكل شبه منحرف أو بشكل الهلال، بيد خشبية أو قرن، وتساهم بخاصة بترويس السهم. كشف الكثير من محطات العصر الحجري الأوسط في القرم. وعلى نهر الدونتز وغيرها.

في هذه الحقبة أتى الصياد بمؤازر هام هو الكلب. تعود أقدم عظام الكليب الأليف التسي عشر عليها، إلى العصسر الحجري الأعلى (أفونتوف غسورا، قسرب كراسنويارسك)؛ وتصادف كثيرا عظام الكلب في محطات العصر الحجري الأوسط، في القرم، كان هذا أول حيوان دجنه الإنسان وآلفه.

ولقد أكره تراجع توفر الصيد الإنسان على البحث عن مصادر غذاء جديدة وسيكون القطاف أغناها: جمعت الرخويات القابلة للأكل، الثمار، الجسوز، عسل النمل السبري، وسواها لدى قبائل الساحل، كان جني الرخويات النشاط الاقتصادي الرئيسي، كمسا تشهد الأكوام الضخمة من الأصداف المكتشفة في أمكنة عديدة وسميت قتات المطبخ".

مع بدء العصر الحجري الأدنى (حوالي الألف الخامس قبل الميلاد) يأخذ القنص أهمية كبرى. يقيم الصيادون والقناصون على شواطيء البحار وضفاف الأنهر، في جسزر البحيرات، ويبنون غالبا مساكنهم على الأعمدة، قرب الشطآن. في هذه الحقبة أتقن النساس عمل الخشب. بالبلطات والمطارق الضخمة يصنعون الطوافات، القوارب، والمساكن الخشبية. ومن العصر الحجري الأدنى جمعت بقايا بيوت ومراكب في روسيا البيضاء، استونيا، على مجاري الفولغا العليا وسواها.

حسب تراجع الجليديات، يعمر الصيادون والقناصون أقساليم جديدة: فسي العصسر الحجري الوسيط سكنت استراليا وأمريكا، ومضيق بهرينغ؛ وفي تقدمهم نحدو الشمال، وصل الناس إلى شواطىء المحيط المتجمد الشمالي قرب مورمانسك.

إن معطيات علم العراقة تخولنا الحديث بصورة أصبح عن المجتمع البدائسي خلال العصر الحجري الأوسط والعصر الحجري الجديد الأدنى، لأن بعض التجمعات البشلوية التي درست حفظت لنا بعض آثاره. لا شك أنهم ساروا دريا طويلسة تاريخية صعبة؛ فعلاقاتهم الاجتماعية وأيديولوجيتهم تختلف بوضوح عن الأشكال البدائية للمجتمع والأيديولوجيا التي تكونت في أوج عصر الأمومة. لكنهم في الشروط الطبيعية القاسية، مارسوا تقنية واقتصادا قديما. لا بل عادوا أحيانا إلى أدوات العصر الحجري القديم.

إلى الجماعات الأثنية الأكثر تخلفا ينتسب التسمانيون، الذين أبادهم المستعمرون الانكليز في ١٨٨٠ ، وسكان أستر اليا الأصليون ، والفوجيون ، بوشيوجنوب أفريقيا وقبائل أخرى. كانوا يتغذون من الصيد والقطاف، وبعضهم يهتم بالقنص، وكانوا يعيشون جماعات صغيرة وعشائر أتلفتها الشروط القاسية. الأستر اليون خير من يمثل هذه الأفخاذ.

كانوا يستخدمون في الصيد الهراوة المقذوفة والنصال الحادة التي طرقها الحداد، والرمي السهام كانوا يستخدمون أداة خاصة تقوي الضربة وتزيد مداها، كما استعملوا البلطة الحجرية.

عدا الصيد، كانوا يجمعون بيض اللقلق ،الحلزون، الضفادع، والجذور، واستنادا إلى أحد علماء الأعراق،كانوا يعرفون قرابة ثلاثمائة نوع من النباتات القابلة للأكل.

كان تقسيم العمل يخضع لمبدأ العمر والجنس: الرجال يصطادون، والنساء والأبناء، مسلحين بالعصي، يبحثون عن الغذاء في التربعة. و كان الصيد والقنص يتمان جماعة. كانت شروط القارة الأسترالية الطبيعية القاسية تكره السكان على الترحال المستمر بحثا عن الماء و الغذاء، ولاتقاء البرد كانوا ينصبون أكواخا أو أخصاصا بسيطة، فضلعن عن قدرتهم على بناء نوع من البيوت المتينة بأغصان و قشور الأوكالبتوس أ. وثيابهم، البسيطة جدا، تتحصر أحيانا بأنواع من النبات الكثيف المربوط عند البطن. كان الأستراليون يعيشون أسرا من أربعين فردا يتنقلون على "أرض غذائية" محددة، محرمة على "الغير". وعلى رأس الأسرة الشيوخ.

#### العصر الحجرى الأعلى

يتميز هذا العصر بتقنية جديدة لعمل الحجر: الصقل، التقب، والنشر. يتم الصقل على شرائح من البلاط المصنوع من الصلصال المبلل. ويتم الثقب بواسطة حجر صوان أو أنابيب من سيقان الخيزران المقاوم، أو العظام المجوفة، تبرم باليد أولا، ثم بواسطة حبال مقوسة؛ على الخشب المروس يصب الرمل الرطب. أن صقل وثقب الصخر الصلب تطور طويل جدا: فصنع بلطة جيدة، بهذه الطريقة، يدوم عدة سنين.

استمرت غالبية قبائل العصر الحجري الأعلى بالحياة على الصيد، القنص والجمسع. ففي شمال القسم الأوربي من الاتحاد السوفياتي، كانوا ينكبون بخاصة على صيد وقنص الطيور المائية. كانت المحطات الحجرية في هذه المنطقة تجاور الماء بشكل عسام: كان الناس يسكنون كهوفا محفورة في الأرض أو بيوتا مرفوعة على أوتساد، على ضفاف البحيرات. وكان صيد الطرائد الضخمة (كالأيائل، وسواها) يلعب دورا اقتصاديا هاما.

وكان الاقتصاد المؤسس على الصيد والقنص، في العصر الحجري الأعلى، معروفا في مناطق أخرى من الاتحاد السوفياتي: على شطآن بحر أزوف، حول بحيرة بايكال، في أسيا الصغرى. وعلى شواطىء أمر داريا، اكتشف العالم السوفياتي س تولستوف آثار

١ - شجر حراجي يزرع في المناطق الحارة - المترجم.

ثقافة مبنية على الصيد والقنص، سميت حضارة كلتمينار (من نهاية القرن الرابع حتى بدايـة القرن الألفى قبل الميلاد).

إن مناطق عديدة من الكرة الأرضية سكنتها قبائل ماتزال تقافتها تحافظ على خصيصة العصر الحجري الجديد. هكذا، في نهاية القرن السابع عشر، صادف الرحالة القوزاقي ف.أتلاتوف في كاماشاتكا الاينلمن الذين وصف نظامهم وبدقة المستكشف الشهير س.كر اشنينكوف. كانت قبائل الايتلمن قد صنعت البلطات الحجرية، انشغلت بالصيد، بالقنص وبالالتقاط. ولقد دجنوا وربوا أعدادا ضخمة من كلاب الجر وعاشوا حياة مستقرة وثابتة في مخيمات محصنة.

توفر لنا مواد علم العراقة فكرة تامة عن الصيد، والقنص والالتقاط لدى القبائل البدائية. كان الصيد يتطلب جهودا شاقة، ومهارة ودما باردا: يبقى الصياد فسترة طويلة يترقب ويكمن للطريدة لمسافة واسعة. ابتكر الصيادون العديد من أنواع الشرك: فخ مطمور بالتراب، أي أجهزة يكفي أن تلمس لكي ينطلق النبوت إلى الحيوان ويرميه أرضا؛ المقلاع والشباك للطيور والأيائل. كانوا مهرة بالتقرب من الطريدة، مقنعين بجلد الدواب، فيشدونها بتقليد صوتها. ومن أهم نجاحات صيادي الشمال هو ابتكار التزلج الذي يخولهم مطاردة الحيوان عبر حقول الثلج.

ومن أجل صيد السمك، كانوا يقيمون السدود على الأنهار، والشباك والصنارات (المعروفة منذ العصر الحجري الوسيط)؛ ويأسرون السمك بالقفف، والرماح القصيرة والخطاطيف.

ولقد أفضى تحسين القطاف إلى تشكل القبائل التي يسميها ج.ليبس القاطغون". ومنذ نهاية العصر الحجري الوسيط، سكن الحوض الشرقي للبحر الأبيض المتوسط شعب ينتسب للحضارة المسماة "ناتوفيين" (الألف الرابع قبل الميلاد)، شعب حصد سنابل الحبوب البرية؛ ولقد تكاثرت هذه القبائل في العصر الحجري الحديث.

يطلعنا علم العراقة بوضوح على أخلاق القاطنين الذين حصدوا بانتظام الرز البري والتقطوا ثمار الصنوبر والسنديان. وفي أيام نضج البلوط، كان هنود كالفورنيا يرتحلون جميعا (كل القرية) إلى غابات السنديان، يسقط الرجال الثمار ضربا بالعصى، تحمله النسوة بالسلال، ينزعن قشرته، يجففنه ليصنعن منه مؤونة يحفظ في خصائص مبنية على الشجر

أو الأوتاد، يعد الخبز ومشتقاته من البلوط المسحوق. كان القاطفون يعرفون طرقا عديـــدة لحفظ الحبوب؛ بخاصة التخمير. لكن القنص يبقى المصدر الأهم للغذاء.

ومن جهة أخرى، يتسم العصر الحجري الأعلى بالزراعة والتدجين البدائيين.

لقد صاغ عالم الجغرافيا والعراقة الألماني ي. هاهن نظرية مثاليسة في ظهور الزراعة والتدجين، هادفا لتعليل هذا النقدم بالأفكار الدينية. يرى أن التدجين نجم من عبدة الحيوانات، وبدأ بتأهيل الحيوان المقدس. أما الزراعة، فقد ولدت من عبدة الأرض \_ الأم، واشتق الحرث من نحلة تقديس خصوبة التربة.

لكننا لسنا بحاجة للجوء إلى النحل والطوائف لنفهم كيف ترك الحصاد البري المكان تدريجيا للزراعة البدائية، ولتنمية النباتات؛ فبالإنتقاء الاصطناعي، التهجين وخلق الشروط المناسبة (تعمير الأرض، الري، الاصلاح والتحسين)، عدل الناس الأنسواع شيئا فشيئا وحسلوها. بداية، كان الحراث يحرثون بالعصا المروسة المستخدمة في اللقط؛ ثم ابتكسرت المجرفة. وخلق القاطفون أيضا سكين الحصاد وجرن الحبوب.

كانوا يبذرون غالبا الأراضي السبخية، الغنية بالطمي والمغمورة بالفيضان. وكسانت الأرض الخصبة، المشربة بالماء، تمونهم بمحاصيل وفيرة. لهذا كسانوا يعتسدون علسى الغابات. كان العمل هنا قاسيا: يمكن قطع العليق والأغصان بالبلطة الحجرية، لكسن قسص الأشجار الضخمة مستحيل؛ كانوا يعرونها من قشورها والجنوع تشخص هنا وهنسا في الحقول. ثم يحرقون الخشب اليابس ويذرون الرماد كسماد. وبعد أعسوام، عند استنفاد التربة، يستصلحون قطعا آخر. كان هذا يسمى زراعة الفرج.

أصول التدجين غير واضحة. على كل حال، يفترض أسلوب حياة مستقرة، ظهر بوضوح لدى القاطفين. بداية، كانت الحيوانات المقنوصة تشكل مصدر اهاما للغذاء: تزرب في الأحواش، حيث يتدجن هذا أو ذاك فجأة. ولقد مضى زمن طويل قبل أن ينجسح الناس في جعلها تتكاثر عندهم. مع ذلك، لم يكن التدجين أبدا ذا قيمة اقتصادية. فسالتدجين الفعلي بدأ مع بدء تأهيل الأنعام، وخلق عروق جديدة، أليفة. فكانت هذه النقلة، الناجمة عين نشاط الإنسان الواعي بطيئة جدا.

<sup>&#</sup>x27; - بعكس زراعة السهول. حيث لا أشجار.

لقد اطلعت المرأة بالزراعة البدائية المتولدة من عملية القطاف، أما التدجين، المشتق من القنص، كان أساسا مهمة الرجل. وهكذا، حرض تطور هذين المنهاين الاقتصديين على تقسيم العمل حسب الجنس.

كان التدجين والزراعة في البداية جنينيين. ارتقاؤهما وانتشارهما فسني الاقتصاد لا يلحظان إلا نادرا في العصر الحجري الحديث: أيا كان الأمر، إنها بداية مرحلسة جديدة تاريخية.

يدعي أنصار نظرية الحلقات الثقافية"، مثلا، الأثني الألماني أو ما نجن، أن الزراعــة والتدجين تشكلا في نفس المكان، ومنه انتشرا إلى أقاليم أخرى. بينمـــا بــدأ العمــل فــي الأرض وتأهيل الحيوان في بقاع مختلفة في العالم القديم والجديد.

تقع المواطن الأولى للزراعة والتدجين في الشمال الشرقي من أفريقيا، وفي غرب إيران وفي وادي النيل، التي تعود إلى الألف الخامس قبل الميلاد، أن الشعب المقيم في شمال شرق أفريقيا كان يربي الخراف، البقر والخنازير، ويبذر القمح والشعير. لكن الصيد والقنص استمرا طويلا في لعب دور هام.

كانت أقدم آثار الزراعة والتدجين قد اكتشفت في تركمانيا، في طبقات هضبة أنوو (في الألف الرابع قبل الميلاد)، حيث عثر على عظام بقرة، خنزير وخروف، وبقايا قمح وشعير. وعند تخوم الألفين الرابع والثالث، ظهرت الزراعة في شرق القفقاس وفالورال: يشهد الكثير من المعاول المصنوعة من العظم والقرون في محطة العصر الحجري الجديد للسهم (قرب نجني ساعي، في الأورال) أن الزراعة وجدت هناك في زمن بعيد مما قبل التاريخ.

فغي القرن الثالث قبل الميلاد، كانت بعض قبائل اروبا تبذر القمح، الشمير، المذرة البيضاء، العدس، الحمص، الجزر، وبدون ريب الثفاح. وكانت شمعوب الشرق الأدنسى تعرف آنئذ كثيرا من النباتات البقلية والمثمرة: البلح، الزيتون، الكرمة، النيسن، اليقطين، البصل، الثوم، الخس والسمسم.

أول الحيوانات الأليفة المنتشرة في منطقة الغابات هي الخنزير والبقرة؛ ولقد تأخر تدجين الخروف. وشعوب قديمة من أمريكا والمحيط مارسوا طويلا الحرث البدائي للأرض، قبل أن يقدروا على تربية الحيوان، لقلة الحيوانات القابلة للتأهيل وأسباب أخرى طبيعية غير مناسبة. هكذا، البابوس في غينيا الجديدة الذين درسهم العالم الشهير ميكلوكو مماكلي، كانوا أرقى من الايتلمن، لأنهم زرعوا البقول. ووجدت بذور الزراعة لدى العديد من قبائل الصيادين في البرازيل: أما بعض قبائل الهنود في شمال أمريكا، فقد عرفوا الفاصوليا، الذرة، اليقطين، والنبغ.

#### أدوات وسلاح قمة نظام العشائر

تطلعنا معطيات علم الآثار والعراقة على بعض نقاط المجتمع البشري في أوج نظام العشائر. إنسان تلك الحقبة أرقى بوضوح من أسلافه المتحجرين، الذين اقتصارت أداتهم على سلاح صواني بدون تسوية. لكن تجربة وخبرة الأجيال أفضات إلى خلق أدوات متنوعة ومعقدة.

إن أدوات وأسلحة كانت قد صنعت من صخور مختلفة، بخاصة من الصوان، العظم القرون، الخشب، القواقع، الأوتار والجلد وسواها. ففي الصيد، تستخدم كل الوسائل. كسان للمزراق والرمح رؤوس حجرية وعظمية، مصنوعة بعناية ومهارة؛ ولزيادة قوة الضربسة ومداها، كانوا يستخدمون شطيرة قذف تشبه الشطيرة الاسترالية. كان الابتكار الأهم هو البوميران، المعروف لدى الاستراليين وبعض شعوب الهنود وأمريكا الشمالية: إنه قطعسة خشب مقوسة تطير وهي تدور وتضرب الطريدة فجأة؛ ومنها ما يعود إلى قدمي الصيساد إذا أخطأت الضربة.

القوس والنشاب هما السلاح الأكثر انتشارا في ذلك العصر. ثمسة أقواس خشبية بسيطة ذات قبضة، وأخرى مؤلفة من نصل خشبي، من قرن وعظم. أبعادها متباينة جدا، تبلغ أحيانا قامة الإنسان. يصنع الحبل من القنب أو الألياف النباتية؛ والسهام مصنوعة عادة من الخشب أو الخيزران، مع ترويسة حجرية أو عظمية وريشة تتظم التحليق. كانت أساليب القذف متباينة جدا. للتسديد على طير، مثلا. ينام بعض الصيادين على ظهورهم، القوس مضغوط بين الساقين، ويمدون الحبل باليدين. كثير مسن القبائل يسمم أسهمه، ويستجمل هنود شمال أمريكا أسهما مشتعلة.

لم يكن ثمة فرق كبير بين أسلحة الصيد والمعركة؛ كانت فروس الهنود الحمر

مستخدمة كبلطات بيتية. وكان السلاح الدفاعي يلعب مع ذلك دورا نوعيا قتاليا: كالدرع ذي الأشكال والأبعاد المتباينة جدا، المصنوع من الخشب، والأكمام المجدولة من الجلد، وسعف النخيل، والخيزران، وسواها.

لم تكن الأدوات الزراعية أقل تنوعا. كانت التربة تنكش بمنكاش يقتصر على عصاب بسيطة معقدة ومصنوع في حالات أخرى من نصل حجري أو من قرن الأيل ومن نراع خشبي. وللحصاد، تؤخذ السكاكين والمناجل الحجرية أو الغضارية، تركب عليها صفيحة قاطعة، يضرب القمح بالعصبي، ولطحن الحبوب يستخدمون الأجران، حجارة واسعة عالية الحواف أحيانا، وأيدى الأجران البيضوية.

كان إنسان العصر الحجري الحديث يصنع أدوات نوعية، صقيلة دوما أو تكاد: أزاميل، بلطات، سكاكين، صحون وغيرها. تتكيف البلطة الصقيلة مع ذراع مكوع يضغط نوعا من الحجر؛ ثم يثبت بالأحزمة والقطران. وتركب البلطة المتقوبة على ذراع مستقيم. لقد عزز ظهور هذه الأدوات التي مكنت الإنسان من قطع الأشجار الضخمة، عزز ارتقاء المسكن وصقل فن العمل بالخشب.

ولصناعة النسيج، ابتكر مغزل جهز طرفه الأدنى بمعـــزل حجــري أو غضــاري؛ ظهرت مهنة النسيج، كما تثبت لقى العصر الحجري الجديد في وادي النيل؛ كانت الألبســة تخاط بإبر عظمية.

أفي أثناء الهجرات، كان الناس يحملون متاعهم؛ كانت وسيلة النقل الأبسط عربسة تجرها الكلاب، تحمل الخيمة وأوعية المنزل الصلبة. ومنذ الألف الرابسع قبل الميلاد، استعمل الحمار كدابة، ولركوب متن الأنهار والبحيرات، صنعت، منذ العصر الحجري الوسيط، فلوكات من جذوع الأشجار المحفورة أو من الخشب والقشور.

### المسكن، الأثاث، الألبسة

بقيت المغارة المحفورة في الأرض، المستخدمة في العصر الحجري القديم، الشكل الرئيسي للسكن في الإقليم المعتدل في العصر الحجري الحديث.

فضلا عن هذا، كانت الخيمة القائمة على أعمدة مغطاة بالجلود، بلحاء الشجر، وفيي المناطق الاستوائية، بسعف النخيل. ثم ظهر البيت المستطيل أو البيضوي، بجدران وسقف. كان سكان المناطق المعتدلة في أوربا يبنون بيوتهم بعامية بسالعصي الصخمية؛

أحيانا كانت الجدران من حصر الصغصاف المطلية بمزيج من الغضار والروث. وكسانوا يغطون البيوت بالقش، بالخيزران، بلحاء الشجر وبتلع الأعشاب؛ وكسان السقف مسائلا تسهيلا لانسياب ماء المطر. وفي شبه جزيرة البلقان تبنى البيوت بالآجر؛ وفسي جزيسرة كريت، من الحجارة الكلسية؛ هنا، كان السطح منبسطا، مخصص لجمع ماء المطر وليسس لتسريبه. وكانت أرض البيت مغطاة بقشر السندر أو حصير القصب.

كانوا يرفعون البيوت على أعمدة خشبية، غالبا في المناطق المستقعية، وعلى البحيرات، وفي الأمكنة الجافة، ليتقوا الوحوش والعداء. تثبت على الأعمدة شرائح خشبية وفوقها يقوم العرزال. كشف التنقيب في سويسرا عن آثار هذه الأكسواخ، التي صنعها السكان بأدوات العصر الحجري الحديث، العائشين على الزراعة وتربية المواشي والطيور.

لم تكن المساكن الأولى مجهزة بأبواب أو نوافذ: حصيرة بسيطة تسد المدخل. أما في أثناء العصر الحجري الحديث، جهزت قبائل الشرق \_ الأدنى بيوتها بـأبواب تـدور فـي أجران حجرية. وإن كان الموقد في الداخل، يفتحون تغرة لتهريب الدخـان. يستضيئون بفتيلة تسبح في كوب مليء بالشحم أو المشاعل.

ينام الناس على الأرض، على طبقة من الأغصان، من الجلد والحصر، أو في ينام الناس على الأرض، على طبقة من الأغصان السرير إلا في العصر الحجري أراجيح. والوسادة تكأة خشبية. لم تعرف مناطق الشمال السرير إلا في العصر الحجيث الحديث، وكانوا يقعدون على الحصر أو الجلود؛ وتعود المقاعد إلى زمن أبعد. كانت أنيسة المائدة من الجلد، من الخشب، من الأغصان المحفورة أو من القشور؛ وجيدع الخيزران المحفور والكرنيب يستخدم كوعاء أو أنية. لكن ابتكار صناعة الخيزف أو الفخيار مكن الناس من طهي الغذاء بشكل منهاجي، الأمر الذي أغنى إلى مدى بعيد انتقاء الأغذية وجعلها أكثر قابلية للهضم. وأقدم طريقة لصناعة الفخار تكمن في الحصول علي خليط من الغخار والرمل، لصنع مكاو نابضية تنضد بشكل حلقي أو حازوني. وهذه الأواني تشوى بالنار. وكان عندهم قدور مدببة أو دائرية.

كانت النساء تمارس هذا الفن: ولدى بعض الشعوب، كان محرما على الرجال الاقتراب من أمكنة صناعة الأواني حيث تزين النسوة أوعيتهم بصمت مطلق. فافضت صناعة الفخار إن إلى تقسيم العمل حسب الجنس.

يثبت ظهور الأوعية الغضارية أسلوب حياة أكثر استقرارا، إذ يستحيل نقل هذه الأوعية الثقيلة وسريعة العطب مرارا متتالية.

وتستخدم الألبسة لوقاية الجسم من البرد والهواطل (المطر والثلج وسهواه). أشكالها الأقدم هي الصدار، القبعة، المريلة والتنورة، لكن هذا لم يكن متوفرا لدى كه الشهوب. مثلا، يقتصر لباس الغوجيين على مريلة ومربع جلدي مرمي على الكتفين. وبعد هذا وفي بعض الأمكنة فقط فهرت الأكمام والسراويل. السترة والسروال هي أيضها مهن أصل أحدث. والمادة الأولية المتنوعة لصنع الثوب، ترتبط بشروط طبيعية: الجلد، أوراق الشجر ولحاؤه، والأسل؛ وبعد ابتكار الغزل والنسيج، صنعوا ثيابا من الصهوف وأنسجة من ألياف النبات: كالقراص، الكتان، القنب والقطن.

استخدام الحذاء، الذي تخلف عن اللباس، تحدد في بعض الأمصار، وقد صنع من الجلد والفرو، وأحيانا من الخشب والتيل.

# تنظيم الإنتاج

في أوج النظام العشائري، كان الشكل الأساسي للإنتاج هو التعاون البسيط، العمسل المشترك من كل عناصر العشيرة. غارات الصيد، والصيد بالشبك، والقطاف المنظم \_ مساكان يمكن تحقيق كل هذه الأشكال من العمل إلا تعاونيا.

لم يلغ تطور الزراعة البدائية الصفة التعاونية للعمل، بـــل رســخه: لأن صعوبــات حرث التربة بأدوات بدائية صلبة (بلطة من حجر لإصلاح الأرض. منكاش من خشــب أو عصبي بسيطة لتسوية التربة وتمهيدها) كانت تفرض وحدة الجهود.

عاش العمل التعاوني في الأرض مع كل الشعوب التي مارست الزراعة؛ بابوغينيسا \_\_ الجديدة بدأوا بتسوية التربة بالعصى المدببة؛ وخلف صغوف الرجسال المكلفيس بهذا العمل، تأتي النساء المسلحات بمعزقة بدائية، ثم الأبنساء الذين يفتتون الكدر بأيديهم ويرفعون الحصى. وكل العمل اللاحق (البذر، العزق، التسييج، الحمايسة من الطفيليسات، الطيور والقواضم، والجني) بقع على كاهل النسوة فالعمل إذن مشترك وتعاوني.

العمل الجماعي يفترض الملكية الجماعية. ترى العشيرة حقل صيدها ملكية مشتركة وتصد بحزم دخول الغرباء والطفيليين إليه. للعشيرة(أو جزء منها) المساكن وأحيانا حتى بعض الأدوات(المراكب الكبيرة، وشباك الصيد)؛ بداية، كانت الدواب ملكية جماعية، هي

الأخرى. أخيرا، نثبت المخلفات الأثنية أن بعض التجمعات الشعبية(مثلا، النيفيك والايفيك) كانوا يعتبرون النار ملكية جماعية و لا يتركونها إلا للأقرباء.

بينما كانت غالبية الأدوات ملكية شخصية. القوس والسهام، المناكيش، البلطات، السخ، تخص من استعملها وصنعها. وكذلك الحلي ووسائل الزينة. وانتقال هذا يسسرعة إلسى المواشي. غير أن الملكية الشخصية لوسائل العمل، كالأنعام والحلي كانت خاضعة للملكية الجماعية لوسيلة الإنتاج الأساسية: الأرض، وانتقال الأشياء الشخصية لسم يتسم بسإرادة صاحبها: التركة تبقى بشكل عام في العشيرة؛ وعلى من يذبح خنزيره أن يسوزع اللحسم للأهل؛ ليس لأحد أن يكتنز، لأن الرأي العام يريد أن تقسم الفضلة بين أعضاء العشيرة.

التدبير المنزلي كان أيضا ذا طبيعة مشتركة. كانوا يسكنون في بيوت تتســـع حتــى لمئات الناس. الشكل الأولى للمسكن الضخم تمثله مساكن حضارة كلتمنار فـــي المجــرى الأسفل لنهر آمو \_ داريا، التي أعاد تشكيلها س. تولستوف؛ كان بيتــا واسـعا بمخطـط دائري، في وسطه تتقد النار باستمرار. تبني الأسر فيها مطبخها قرب مواقد مقامة حولــه وهنا ليبيتون.

في تلك الحقبة، كانت قبائل العصر الحجري الحديث في أوروبسا الوسطى، الذيسن يعملون في الأرض بالمنكاش في المناطق الغابية للدانوب والرين، تبني بيوتا واسعة حتى ٥ مم طولا) بجدران من حصر الصفصاف قامت على أعمدة. وتدريجيا، في أثناء الألسف الثالث قبل الميلاد، تقلصت أبعاد المسكن، وفي نهاية العصر الحجري الحديث عم الكوخ الصغير المصنوع من الأغصان.

يطلعنا علم العراقة على تربية وأخلاق سكان "البيوت الضخمة". يقصص مورغسن أن الإروكو كانوا يعيشون جماعات كبيرة العدد في بيروت شاسعة مصنوعة بالأعمدة، مخصصة لخمس حتى عشرين أسرة. لكل أسرة حيز يشرف على الرواق العام حيث أليمت المواقد. الجماعة الكبرى تدير بيتها شراكة: كل ثمار الصيد والقنص والزراعة تحت تصرف التعاونية. لكنه لاحظ لدى الإروكوا بداية فردانية الإنتاج، فالصيد بالقوس خول الإنسان أن يجني غذاءه بشخصه وحده. كانت تقافة عهد الفخار فردية جزئيا، وما تزال إتوزع الأنصبة بين الأسر. إنما ما تزال القبيلة تحافظ على حقوقها في ملكية الأرض. لكل شاب هندي يتزوج، قطعة من الأرض لا يجوز له التصرف بها، مقتطعة من الأرض لا يجوز له التصرف بها، مقتطعة من الأرض المشتركة.

هكذا إذن، في أوج نظام العشير، كان يهيمن الإنتاج والإدارة التعاونيان؛ لكـــن مــع تطور القوى المنتجة يتفرد الإنتاج، الأمر الذي أفضى إلى انعزال الأسر. تشهد على هـــذا الأكواخ الصغيرة لأبناء الدانوب في العصر الحجري الأعلى. ومع ذلــك، بقيـت وسـائل الإنتاج الأساسية بيد العشير.

اقتسام العمل حسب الجنس، الذي يعود إلى العصر الحجري الأنسى، تدعم أكسر فأكثر مع تطور أشكال الاقتصاد الجديدة. فالصيد والتدجين المشستقان منسه هما مهمسة الرجل، بينما تضطلع المرأة بالقطاف والجمع، بحرث التربة وتتفسرغ للشسؤون الإداريسة والتدبيرية، بما فيها صنع الفخار. ينجم من هذا روابط ذكرية وأنثوية متميزة، لها محالسها وأعيادها وطقوسها الخاصة.

### العشير الأمومى

كانت الوحدة الأساسية للمجتمع هي العشير الأمومي. أعطت الزراعة والفخار أهميسة واسعة للدور الاقتصادي للمرأة، وفي أوج نظام العشير، شغلت المرأة أحياناً موقعاً أوسسع من موقع الرجل.

وكما دل مورغان، كانت عادات الإروكوا تمثل سمات الأمومة بوضوح؛ فبعد الزواج، ينتقل الزوج إلى عشير زوجته ويقيم في ابيتها الواسع. وإن لسم يستطع تسأمين غذائه يمكن طرده، حتى ولو كان والد أسرة عديدة الأبناء، إلا إذا ناصرته خالسة أو جد متنفذ. وأبناء الإروكوا ينتسبون إلى عشير الأم.

في أوج النظام العشيري، تدعمت الأسرة، دون أن تصير مع ذلك الخلية القائدة في أوج النظام العشيري، تدعمت الأسرة، دون أن تصير مع ذلك الخلية القائدة في المجتمع. وبسبب الزواج الخارجي، كان الأزواج ينتسبون إلى عشائر عديدة، وبعد تفكي العائلة كانت أرزاقها توزع بين التعاونيتين. لم يكن للأسرة بشكل عام حقل مغذي: تبقى الأرزاق منفصلة؛ كان الزوج غالباً مرتبطاً بمصالح اقتصادية بأعضاء عشيره ويشترك بنشاطهم الإنتاجي. تؤخذ الأسرة إذن من اتحاد زواجي غير مستقر، مؤلت؛ يعقد السزواج دون صيغ وطقوس متميزة، وينفسخ بسهولة بطلب أحد الزوجين. وكانت تستمر بقايا الزواج الجماعي بشكل زنا مشروع، زواج السلف (إلزام الأرملة على النواج من الأخت الصغرى (حق ممنوع للرجل أن يتزوج شقيقة زوجته، بعد موتها).

كان أبناء العشير يقطنون سوية أو يشكلون عدة بيوت أو أسر، تسمى اسسر كبسيرة أمومية: وكان لهم حقوق محدودة. للرجل والمرأة حق الانتخاب، وحسب الحاجة، يخلعون رئيسهم والقائد العسكري المسمى أو المعين لمدة الصراع أو الخصام. كان أفراد العشسير مستعدون للتآزر والدفاع المتبادل. وللعشير أعياده الدينية ومقابره.

وثمة تنظيم اجتماعي أوسع هو الأخوة المؤلف من عدة عشائر (في الأصسل، عدد زوجي). كان عشيرا كبر ثم تفتت. كان تضامنه يتبدى بمجلس عام وأعياد مشتركة؛ وفسي أثناء النزاعات المسلحة، تصير الأخوية وحدة مقاتلة. والوحدة التي تلت المجتمع البدائسي كانت القبيلة التي تملك أرضا خاصا بها تجاور منطقة محايدة، عادة غابيسة، لسها لغتها وعبادتها. ومجلس القبيلة، الذي يضم قادة العشائر والقادة العسكريين، يعلن الحرب ويعقد السلم، لكن القرارات تؤخذ بالضرورة بالإجماع. ورئيس القبيلة، وهو عادة رئيس العشير، لم يكن ذا سلطة واسعة.

نفوذ الرئيس يتعلق بمناقبه الشخصية: مهارة في الصيد، يقظة في المعركة، الحكمة، الاريحية، وسواها. وسلطته غير ورائية، بل مبنية على رضى الجمهور وليس على القوة البدنية: الرئيس معرض دوما للإزاحة. ليس أغنى من الآخرين. يقتسم مع ذويه حصت من الصيد والمنتوج الزراعي. وهذا يساهم بتوطيد مقامه.

يعترف للمرأة باحترام واسع، إنها التي تضطلع بإدارة المنزل وقد تكون المنظم الفعلي للنشاط الإنتاجي للعائلة الأمومية الكبرى؛ والرئيس نفسه يشركها في شوون العشير. وتنظيم العشير ديموقراطي كليا: لا ميزة لأحد والكل أحرار. الإنسان البدائسي لا يميز بين واجباته وحقوقه: اشتراكه بالإنتاج، الاجتماعهات، وبالمعارك الحربية حق وواجب. رغم أن هذا النشاط تطوعي، رفضه يعرض الرافض عمليا للإبعاد الاجتماعي. لكننا نخطئ إن نظرنا إلى هذا العهد نظرة مثالية. فالافتقار إلى القوى المنتجة، والاكسراه الشخصي في الصراع الضاري مع الطبيعة، نترجم بعادات قاسية، فظة، بخاصة وأد حديثي الولادة المشوهين جسدا وذهنا.

العشير والقبيلة مؤسستان مغلقتان. وبينما تسوى الخلافات الداخلية بمشاركة كل عناصر العشير، تستوجب الأضرار التي يسببها عشير آخر الثار أو الانتقام: الكل يدافع عن المتضرر. والقبيلة مغلقة هي الأخرى: كل شيء خارجي، هو خارج القاندن. في

الحديث عن الحرب في المجتمع البدائي، يلذ للكتاب البرجوازيين الرجعييسن أن يذكروا "وحشية" قصص سلخ الرأس، وصيادي البشر، وأكل لحم البشر، والتعنيب وسواها. رغسم ندرة هذه الواقعات أصلا، فهي تكثر فقط بتأثير المستعمرين الأوربيين، المسستفيدين مسن إثارة القبائل ضد بعضها. وليس صدفة أن يتحدث مكلوكو - مساكلي عسن مسزاج البسابو المسالم.

وإن بالغ العلماء البرجوازيون بدور الحروب في المجتمع البدائي، فذلك ليثبتوا أنسها قائمة أبدا وليبرروا ايدلوجية الفتن غير الإنسانية. في الحق، ليست الحرب ظاهرة طبيعية. فالأستر اليون ، مثلا، لا يقتتلون تقريبا أبدا وتدور معاركهم تحت نظر شيوخهم الذين يوقفونها ما أن تذهب الأمور بعيدا . ونادرا ما كانت هذه "الحروب" دموية. فقط في نهايسة العصر، يوم وصل نظام العشير إلى أوجه، كثرت النزاعات المسلحة و توحشست. فمسع توطد أسلوب الحياة المستقر و تكديس المؤن، كانت القبيلة الحبيسة ضمن تخوم محددة ،

تبدو أكثر عدانية تجاه الجوار. و تجر الحروب غالبا الدمار و المذابح. و ليس بدون سبب أن تحاط القرى من الآن فصاعدا بالأسوار أو تبنى في أمكنة حصينة صعبة المنال.

أحيانا، يلتحق المنهزمون بعشير من القبيلة المنتصرة . وفي أثناء الاحتفال، يأخذ أحمد الأسرى ثدى امرأة عجوز، رمزا لتكوين القرابة عن طريق الأم.

و لقد ظهر أخيرا أن ضيق نظام العشير، في الواقع، و تقاليده تخنق مصالح الفـــرد، تحد حريته، وروح المبادرة لديه. فكان لا بد من تفكك النظام المشاعي البدائي.

# الثقافة الروحية في أوج نظام العشير

القد أكد تنامي قوى النتاج تطور الحياة الروحية للبشرية. فتجويد وسائل الصيد والقنص، وتدجين المواشي، وتقافة المزروعات، وتنفيذ تقب، نشر وصقل الحجر، وبناء البيوت، وصنع الفخار، والنسيج -كل هذا وسع شيئا فشيئا تجربة وخبرة الإنسان التقنية وأغنى روحه وفكره.

يتبدى تقدم الفكر الإنساني بخاصة بتكوين الآراء المجردة، التسبي ساهمت بتعميق مبادرة فن الحساب. ففي فجر التاريخ، لم يكن الإنسان يحسب أو يعد ٣٠٢،١ على الأكثر. لكن الذاكرة الأريبة طورت هذه الطاقة الحسابية إلى مدى جيد: كانوا يتذكرون كل خووف من القطيع، كل شجرة مثمرة، لكنهم لم يتوصلوا بعد لفهم تجريدي لعدد الأشجار أو

الخراف. ولم يتطور الحساب إلا في مرحلة متقدمة من ارتقاء الفكر.

الخبرة المكتسبة في مجال الإنتاج أثرت مباشرة على اللغة. تكشف أعمال مؤسسي الماركسية—اللينينية جوهر وخصيصة اللغة كظاهرة اجتماعية وتجلو إسكالية تطورها المعقد. ولما كانت اللغة مرتبطة صحيحا بنشاط وطاقة الإنسان الإنتاجية، فقد تأثرت مباشرة بالتبدلات التي عرفها الإنتاج. بداية، تمتاز اللغة بطبيعتها المحددة، بسبب التطور البطيء للفكر المجرد. يشير علماء العراقة أن لغات غالبية الشعوب المتخلفة المعاصرة فقيرة بالمفهومات المجردة. إنها تخلو من كلمات مثل سمكة "اطير"، حيوان"، بينما تكثر وسواها. وتظهر هذه السمة الوصفية أيضا في بنيتها القواعدية، مثلا، في وجود المثنى والمثلث، في مضاعفة الأنواع (الصفوف) والأغراض، وغيرها. ونمو مكتسبات العمل والمثلث، في مضاعفة الأنواع (الصفوف) والأغراض، وغيرها. ونمو مكتسبات العمل والخبرة التي الخرتها الأجيال مكنت الإنسان البدائي من التلاؤم في الوسط المحيط: يعرف الصياد، استنادا إلى البصمات أو الإمارات، مع أي حيوان يتعامل، ذكرا أم أنشي، يعرف الصياد، استنادا إلى البصمات أو الإمارات، مع أي حيوان يتعامل، ذكرا أم أنشين في الأمكنة الملائمة. ومشية الحيوانات وهيئته تنبئه بمجيء الربيسع. إن روابط عديدة في الأمكنة الملائمة. ومشية الحيوانات وهيئته تنبئه بمجيء الربيسع. إن روابط عديدة وعلاقات منطقية، تكون خبرة البشرية البدائية.

هكذا تطورت معارف الإنسان الإيجابية، وأفكاره حول نفسه وحول العالم المحيـــط. والمسير الطويل في السهوب والأحراج ألزمه أن يسترشــد بـالنجوم، وبالتـالي اســتنادا إلى الخريطة الكوكبية"، وضع النجوم في السماء. وتعلم بسرعة أن يرسم علــي الرمــل أو القشور خرائط جغرافية بدائية.

عودت الزراعة الإنسان على الفصول التي يجب معرفتها لتنفذ في الوقـــت المعيــن الأعمال، والبذور، مثلا، وأفضت مراقبة الفصول إلى خلق تقويم بدائي، شــهوره(القمريــة بعامة) غير متساوية.

لعلاج الأمراض لجأوا إلى الأمور البسيطة، كالتدليك وسواه. لكن هذا الطب البدائي، التجريبي تماما، غير مؤسس بعد على معرفة الجسم البشري.

لم يتوصل الإنسان إلى تركيب الخبرة التي جمعها جيلا بعد جيل إلا ببطء شديد: فقد عرف تحضير سم زعاف دون تعليل فاعليته.

وفي أيام نظام العشير عرف أول أشكال الكتابة: LA PICTOGRAPHIE) الكتابسة بالرسم).

لرسم حصان مغطى بالبقع يتصور الإنسان البدائي موتان الفحم. وثمة طرق أخرى للنقش أو الحفر: صفائح، أوتار أو حبال معقدة. في هذه الحالة، لكل شارة معناها التوافقي. وظهور أول أشكال الكتابة تشهد على تطور كبير في الفكر المجرد.

تتنقل الخبرة في مجال الإنتاج ويذور المعارف العلمية في العشير أو القبيلية إلى الجيل الجديد بواسطة التربية. وفي ظل نظام العشير، التربية نفسها ذات طبيعية عامة: يوضع الذكور والإناث تحت رقابة كبارهم. يستقل الأبناء بسرعة ويساهمون وهم صغار بنشاط العشير الإنتاجي، بخاصة الصيد، حيث يبدون الصبر والمواظبة والمهارة الغربية. يستطيع صغار الكنغول البقاء لساعات طويلة في الكمين دون حركة، والحبوب في يدهم المبسوطة: وما أن يقع طير على لقيته، حتى يلتقط بحركة رشيقة.

مختلف مكاسب العمل، التدريب الجسدي والصحي، بذور المعارف العلمية وتقاليد العشير \_ هي العناصر المكونة للتربية في المجتمع البدائي. وعند حلول المراهقة، بخضع الصبية وأحيانا البنات لسلسلة من الاختبارات تسمى المبادرة ". تتم في أيام الأعياد وفي جورسمي. إنها فريضة موروثة في أثناء أدائها يلتزم الصبية أن يثبتوا ليس فقط أنهم يعرفون تقاليد العشير والقبيلة، بل أيضا أنهم يتحملون جيدا مصاعبها: يصفعون، تكسر أسنانهم، تشرط أجسامهم بعمق، ويكرهون أيضا على التمدد فوق محطبة مغطاة بالأغصان الخضراء، ويستمرون رغم الحرارة وأذى الدخان، حتى يأمر الشيوخ بإنهاء العذاب.

فقط، ذاك الذي عبر المحنة أو المبادهة يصير عضوا كامل العضوية في العشير، بينما يحال الضعفاء إلى الامتهان العام.

في المجتمع البدائي، ظهرت بدايات الفنون التشكيلية. وفن العصر الحجري الأعلسى تعبيري بحت. ففي عمق الكهوف المظلمة، على ضوء الجمر الشاحب، وضسع الفنانون رسوما ملونة: أحصنة غضوب، بيزون تخب أو تنام نوما هادئا، ومناظر صيد واسعة. وفي الحقبة ذاتها، نقشت بالعاج أو بالقرن تماثيل لأيائل منطلقة بأقصى سرعتها أو كائنسات بشرية (بخاصة نساء) يعتمرن قبعات غريبة ويتدلى من كفلهن حزام أشبه بالذيل. وبدءا، من العصر الحجري الأوسط، فقدت الفنون في الغالب واقعيتها: صارت الرسسوم تشابكا

من الشارات التوافقية التي لا تشبه أحيانا الكائن الذي تمثله.

الإنسان البدائي يهوى الزينة والمظهر: يشم وجهه أو يديه، يحمل الأساور والأطواق لا بل يصقل أسنانه، يخضب جلاه ويصبغ شعره. يزين بعشق مسكنه، أواني المنزل وبعض أثاثه. وخزفه بعامة مفتول أو مضلع أو محفور. الأعمدة والأواني الخشبية منقوشة وملونة. للوشم والنقش على الخشب معنى رمزي: الدوائسر والزخسارف عليسه تلخسص أساطير وخرافات عائلية وملاحم.

الموسيقى البدائية غير معروفة طبعاً إلا من المعطيات الأثنية. الوسسيلة الموسسيقية الأقدم هي القوس: أحد أطرافه يدخل الفم المستخدم كصندوق رنين، بينما يؤخف الصوت من الوتر بضربه بقضيب صغير. ثم أعطى القوس صندوق رنين مصنوع، الأمر السذي أفضى إلى ابتكار أدوات وترية. كما حاز الإنسان البدائي أدوات وتريسة ينقرها السهواء والصدم. كانت الطبلة الصغيرة (الطنطن) أكثرها انتشاراً. وكان الرقص المديد يرافق الموسيقى البدائية في أغلب الأحيان. وكثيراً ما يستبدل هذا الرقص برقص إيمائي.

والنقليد الشفهي (الفولكلور)يتميز بتنوع واسع لكل القبائل أساطير ها التي تستدعي أصل العالم والناس الأولين، وماضي القبيلة، نضال الإنسان ضد الطبيعة وانتصاراته على الوحوش والعمالقة. أساطير مليئة عادة بالنفاؤل والثقة بانتصسار الإنسان على القوى المعادية.

# الدين البدائي

عدا الآراء الصحيحة حول العالم، كان لدى الإنسسان مفاهيم خاطئة، خيالية، أو معتقدات دينية. لإيضاح أصل الدين، نشر ي.ب.تايلور، العالم الإنكليزي للقسرن التاسع عشر، نظرية مثالية تقول إن المعتقدات الدينية صدرت من تأملات الإنسان البدائي. وبدفع التفكير بالأحلام والموت، خلص الإنسان إلى أنه له مثيل، روح قادرة على ترك الجسم، ثم بسط هذه الفكرة على الطبيعة، ووهب أرواحاً أو نفوساً للحيوانات، للنباتات وللحجارة. إنما، في الحق، لا ينبع الدين من تأملات لغو، لا نفع فيها، بل من نشاط الإنسان المنتجز نتيجة تطور بسيط، غير كاف في الخبرة والفكر البشري، نتكون في الأغلسب آراء خطاً حول موقفه من الطبيعة.

في ظل نظام العشير، كان الإنسان يزعم أنه جدير بممارسة سلطة فـوق \_ طبيعيـة

على الطبيعة، والحيوانات والنباتات، بواسطة حركات سحرية، تولد مع المعتقدات الدينية. وثمة إيماءات تقلد الصيد حفظت حتى نهاية القرن التاسع عشر لدى عدد كبير من التجمعات الشعبية، بما فيها تجمعات شمال روسيا. الاتلمن، مثلا، يعدون قبل صيد الحوت مجسما لمه، مصنوعا من الأعشاب، يوضع على ظهر امرأة. وهذه تزحف حول الموقد، وينقض الأبناء عليها ويحيلون المجسم إلى نثار. الأمر الذي يؤمن نجاح المشروع. وينظم الهنود الحمر قبل صيد البيزون رقصات تدوم أياما مستمرة، يجب أن تؤشر على الحيوانات، وتقنعها بالاستسلام للقتل. ولمشاهد الصيد المرسسومة في مغائر العصر الحجري الأعلى مغزى سحري.

في الشعائر الأقدم، كثيرا ما تذكر أنواع الطرائد. وتدريجيا، ومع تطور هذه العبادة، يميز من بين جملة هذه الحيوانات(أو النباتات بالنسبة لمن ينكب على القطاف)نوع معين يدعى أنه عضو في العشير المقصود. هو الطوطم، الذي يتصور العشير أنه انحدر منه هكذا كانت الطوطمية، وهي عبادة الحيوان المصطاد، ثم ترتبط بتطرور الإنتساج بشكل مغلوط.

نحن نتصور أفكار الاستراليين التي تتصور أن كل جمع اقتصادي قريب هذا الحيوان أو النبات أو ذاك (أمو '، كنغر '، وسواها). والشعيرة الأساسية لهذه العبادة تكمن في أن أحد الأقدمين يداعب بطن الناس بحجر خاص، مرددا: "ليكن غذاؤكم وفيرا" يعني هذا، بداية، تأمين نجاح النشاط المنتج عن طريق السحر.

لكن المعتقدات الطوطمية تحسوي التناقض الذي اشترط تطورها اللاحق: فالطوطم (المعبود) هو بنفس الوقت غنيمة الصياد والجد العام للعشير. إنن، الصيد للطوطسم هو صيد لأحد الأهل، وقتل الحيوان الموقر يجب أن يعسرض سمعة الصياد للثام أو يعرضه هو للخطر، بل يدينه. تتبدى هذه الثنائية بخاصة في عبادة الدب، التي يمارسها الايفانك وكثير من شعوب سيبيريا الأخرى العائشة على الصيد، التي نتدم وتطلب عفو وغفران الحيوان الذي اصطادته.

ا - طائر من فصيلة النعاميات.

 <sup>-</sup> جنس حيوانات أستر الية من فصيلة الجرابيات، نو أيد قصيرة وأرجل طويلة.

ثمة عنصر رئيسي آخر في العبادة في ظل نظام العشير هو فكرة "الإلهسة"، المرأة الخبيرة في العرافة والسحر والرقي. يكمن هذا في أساس عشير الأمومسة، حيث تجسد المرأة اتحاد التعاونية. بينما ينتسب الرجال إلى فخذ أو عشير آخر أو حتى إلى عدد مسن الأفخاذ الغريبة. والاعتقاد بقيم المرأة السحرية يعود إلى العصر الحجري الأعلسي، كمسا يتبت النصب النسوية لتلك الحقبة، المكتشفة في أوروبا وجنوب سيبيريا. وبترمسيز سسحر النساء، تشهد هذه النصب على العبادة المنحدرة من الجدة، مؤسسة العشيرة.

في ذات العصر تتشكل عبادة"الروح"أو"النفس"التي تحيي الطبيعة. وهذا مــــا يسـمى الإيحائية أ. فالنفس، حسب المفاهيم البدائية، كحيوان مستنفر، يسكن كل الأشياء.

لدى إنسان العصر الحجري الأعلى فكرة مشوشة جددا حول الموت: بدايسة، لا يفصلون العالم الواقع عن الغيبي". والخوف من الموتى أتاهم شيئا فشيئا، حسب الشمائر التي تهدف تلطيف الأمر، وحماية الأحياء من الأموات.

في أثناء تطور الزراعة والتدجين، انزاحت الطوطمية، الديانة المهيمنسة في أيسام الصيد والقطاف، إلى المقام الثاني لتحل محلها أفكار شديدة التعقيد. فالأرض، طاقسة الخصيب، تصير مطرح العبادة التي، في شروط نظام الأمومة، تختلط مع تقديس الإلهسة؛ هذا هو أصل عبادة الأرض المرضع، الهادفة المساهمة بخصب التربة والمتجسدة بممارسة سحر خصيها.

ارتقاء الاقتصاد والفكر يدفع الإنسان إلى تمييز قوى الطبيعة المعتبرة حتى أنئذ ككل. ويسند مقام هام إلى القوى الفضائية والظاهرات الطبيعية: الشمس، المطر وغيره، التي تؤمن المحصول، ومن هنا كان المجتمع البشري. مع ذلك، كثيرا ما اختلطت عبيدة الطبيعة مع بقايا الطوطمية، فتولدت صور هجينة مثل الشمس \_ الحيون أو الشمس \_ الطبيعة مع بقايا الطوطمية، فتولدت صور هجينة مثل الشمس \_ الحيون أو الشمس \_ الطبير.

من جهة أخرى، غير توطيد نظام العشير ،عبادة الموتى. فلا ينظر إلى المتوفين كقوة معادية يجب التخلص منها بأسرع ما يمكن: بل بدأوا يرون فيها أصولا تحميهم. نجم هذا من أن الإنسان، وقد عرف شيئا عن الطبيعة بالتجربة، انتقل من عبادة الجد

<sup>&#</sup>x27; – الاعتقاد أن النفس هي مبدأ الفكر والحياة العضوية في وقت واحد.

الحيوان • الطوطم) إلى عبادة الجد البشري. في هذه الحقبة بدأت خرافات انتصار الإنسان على أخوته الطيور والحيوانات والتجسيم • خلع الصفات البشرية على الله وتشبيهه بالإنسان).

وفي عبادة الأرض، وقوى الطبيعة والجدود، يعسود السدور الأول إلى التضحيسة والصلاة. والصلاة هي التعبير المباشر عن الرغبة: تسأل أرواح الحيوانسات، والأطفسال، موسما وفيرا. وتكمن التضحية الأولى في تغنية الروح لكسب رعايتها. تسروي الخرافسة المساذجة لدى هنود الشيبويز ،أن الشمس عندما تجوع ترمي فتى جميلا بحجر وتمرضسه؛ فلا يتبغى حتى يقدم لها تضحية.

وهكذا، بالأصل، كانت الشعائر ترتبط بتطورات المنتوج وتطرح هدفا لـــها التــأثير على الطبيعة عن طريق السحر. وفي الوقت ذاته، كانت المنعكس الخيالي للقوى المهيمنــة على الناس في حياتهم اليومية.

اعتقادا بقدرتهم على التأثير على الطبيعة بالسحر لتأمين نجساح الصيد، القطاف، والقنص، ما كان للناس، بالمحصلة، إلا تعزيز علاقتهم بالطبيعة: وكسان السحر يحول اهتمامهم عن الحاجات الفعلية، ويحجم طاقتهم الخلاقة. وهكذا كرس الدين البدائسي عجرز الإنسان أمام الطبيعة، العجز الذي كان هو نفسه منعكسا.

# القصل الرابع

# تفكك النظام المشاعي البدائي. تشكل الطبقات والدولة

### الزراعة والتدجين الراقيان. بداية التعدين

إن تفكك نظام العشير وتشكل مجتمع منقسم إلى طبقات هدف أولاً إلى تطور القسوى المنتجة وبخاصة الزراعة والتدجين، وقد صدارا فرعى النشاط الاقتصادي الرئيسيين.

ففي بعض البلدان ترجع ولادة الزراعة والتدجين الراقيين إلى العصر الحجري الأعلى؛ لكن اتساعهما بدأ في عصر النحاس. يبدأ العمل بالنحاس فسي الشرق الأدنسي حوالي الألف الرابع قبل الميلاد. وصل إلى أوروبا متأخراً، في الألسف الثالث. بدايسة، استخدم الناس النحاس الطبيعي وعالجوه بارداً. واكتشاف إمكانية صهره وجعلسه بالشكل المطلوب، طور صناعة الأدوات. كان المعدن المنصهر يصب في قوالب، وبعسد تسبرده تخضع الأداة إلى التشذيب والتمليس بالمطرقة الحجرية.

مع ذلك لم يستطع النحاس إبعاد الحجر، الذي لم يكن آنئذ أقسى منسه. فمن أجل أعمال الزراعة، وقطع الأشجار وحتى العمل بالنحاس، كسانوا يستخدمون دوماً أدوات حجرية من العصر الحجري الحديث، أو العظم أو الخشب.

ذكر أنجلز طريقين أساسيين لتطور المجتمع في تلك المرحلة. عن الطريق الأول، يذكر قبائل نصف الكرة الغربي. كان لدى هنود المكسيك الجديدة وقبائل أخرى أمريكية، أثناء الغزو الإسباني، تقنيات راقية، مبنية على حرث الأرض بالمعول؛ حيث تزرع النسلم الذرة المروية... وكانوا يبنون منازل واسعة بالأجر أو الحجر، تحسوي حتى خمسمائة غرفة؛ مع استمرار صناعة الفخار وتطورها بوضوح؛ لكن العمل بالنصاس، كسان قد عرف.

واتبعت الطريق الثاني قبائل من العالم القديم، كان اقتصادها مبنيسا على التدجين الراقى، بينما لعبت الزراعة دورا مساعدا واستعمل الدخن علفا رئيسيا.

تثبت المعطيات الأثارية المكتشفة بعد موت أنجلز هذا التحديد للأمور؛ فقد اكتشف، بخاصة في العالم القديم، آثار حرث التربة يشبه حرثها في المكسيك الجديدة، وقسد انتشر في أمصار عديدة: وادي النيل، الفرات، الهند وهوانغ \_ هو، آسيا الصغرى، شبه جزيرت البلقان، آسيا الوسطى (حضارة أناوو)، وأوكرانيا.

في الألف الرابع قبل الميلاد، كان وادي النيل آهلا بحراث مقيمين يعرفون صنع السكاكين، الأبازيم والصنارات من النحاس، مع استخدامهم بخاصة البلطات والسكاكين من الصخور الصلبة، ومرتدات من خشب وأغراض من العاج. وعرفوا تقنية مياه النيل نحصو حقولهم، وكان هذا الري الملائم لخصب التربة وحرارة المناخ يضمن محاصيل وفيرة ونموا سريعا للقوى المنتجة. وكانت أعمال المصريين الهدروليكية مع ذلك بدائية: وكانوا يحفرون أقنية في أجراف النيل لتسهيل وصول الماء إلى الحقول، وأقاموا سدودا لتسوية أمور البيع.

عندما لا تسمح الشروط الطبيعية للحراث في العصر الحجري الجديد أن يروي أرضه، كان يتباطأ نمو القوى المنتجة طبعا. ففي الألف الثالث قبل الميلا، كان في أوكرانيا، رومانيا، وبلغاريا حضارة زراعية، سميت تريبوليسة، اكتشفها علم الآثار الروسي ف. كفويكو، ودرسها بعمق العلماء السوفيات، وعلى رأسهم ت. باسيك. كان عمل التريبوليين الأساسي حرث الأرض بالمنكاش؛ لكنهم كانوا يربون أيضا أنواعا عديدة من الدواب. كانت معاولهم ومناجلهم بعامة من الحجر أو القرن؛ وكان النحساس يستخدم لصنع البلطات. وبيوت الآجر، الواسعة والمستطيلة، كانت نتألف من عدة بيسوت مبنيسة حول ميدان مركزي.

كانت مادة الأثاث الأساسية هي الآجر: صنعوا منه المناضد، المقاعد، والأقران. كانت فخاريات التريبوليين غريبة تثير الفضول، شديدة التنوع، مع قواعد منبسطة (فالقدر المدبب لا يمكن وضعه على المائدة أو في الفرن)عدا أواني المطبخ الضخمة، عثر علي الكثير من القدور المدهونة، المزدانة بالحازنات وأحيانا برسومات تمثل وجوه الحيوانات.

بين المواد الأكثر تمايزا لهذه الحضارة، كان ثمة نصب آجرية تمثل الجدود، وتؤكسد

عهد الأمومة، طبعا في شروط الزراعة البدائية، التي تمارسها النساء أساسا.

يعود تشكل قبائل الأبوة إلى عهد أقل قدما: عهد السبرونز. والسبرونز، خليط مسن النحاس والقصدير أو مواد أخرى، اكتشف في الألف الثالث قبل الميسلاد. كانت الأدوات البرونزية امتن وأرق من الأشياء النحاسية، لكن انتشارها كان بطيئا: بداية، استخدم هذا المعدن لصنع الأسلحة والحلي. فالنحاس، القصدير، والرصاص التي تشكل البرونز، نادرة في الطبيعة واستخراجها صعب. فقط إتقان الصناعة المنجمية المكشوفة، قليلة العمق فسي منتصف الألف الثاني، سمحت بحفر مناجم بعمق حتى مائه متر. وحتسى هذا العصسر استخدم المنكاش والمناجل البرونزية، لكن هذا الخليط، كما النحاس، لم يستطع أن يطسرد الحجر.

ساهم استخدام الأدوات المعدنية بإتقان العمل بالخشب. فصار نجارو عصسر البرونز يقدرون أن يبنوا بيوتا متينة، بربط العوارض بالأسنان أو الحدود. لكن الابتكار الأهم هو ابتكار العربة. التي ظهرت في الشرق الأدنى قبل ٣٠٠٠ عام من الميلاد. ومنذ منتصف الألف الثالث، كانت قد عرفت في سهوب أوربا الشرقية: في kourgane من شط الدنيبر المستقيم، اكتشفت بقايا عربة خشبية، ذات عجانين، تعود لتلك الحقبة. كانت عجلاتها الكثيفة، المستديرة، المصنوعة من قطعة، ذات تقوب دائرية من اجل المحور. إلى هذه العربات الثقيلة كانوا يقرنون الثيران. وحوالي بداية الألف الثاني ابتكرت العجلة الدائرية، الذي مكن من صنع عربات خفيفة، تجرها أحصنة رشيقة.

لم تكن الأشكال القديمة لتربية الطيور والمواشي الموجودة أكثر أيام السنة ترعى في الغابة، الأوراق والبلوط، لم تكن توفر النمو السريع لهذه الأنعام. وكان ارتقاء هذا الفسرع الاقتصادي عنصر تشكيل الشعوب المتنقلة التي تربي قطعانها في الوديان في أثناء الشاء، والمناخ معتدل، وفي الصيف في الجبال. وكان استخدام الحصان كراحلة ركوب وابتكسار العربة شروطا طبيعية للانتقال إلى حياة الترحال، وبتعبير آخر، ولادة تدجين واسع. وإلى عنصر الزنك بالضبط يعود تشكيل شعوب هيكسوس، كاسيت، الآبين، الذين ربوا الخيسول والحيوانات الأخرى وتميزوا بترحالهم. وفي الألف الثاني كانت المنطقة الغابية في روسيا أهلة بالقبائل الرعوية لحضارة فاتيا نوفو، التي كانت تربي الأبقار، الخسراف، الخنسازير والخيول. وحتى على الجانب الشمالي للبحر الأسود، صسارت تربيسة المواشسي أساسسا

اقتصاديا: كان أحفاد التريبوليين، مع الحياة المستقرة، يفضلون التدجين على الزراعة.

لكن وضع التدجين كان مغايرا في سهوب جنوب سيبريا، الأهلة في منتصف الألسف الثاني قبل الميلاد بالمدجنين والزراع القاطنين كهوفا واسعة مستطيلة ذات عدة مواقد. ففي نهاية الألف الثاني، صارت تربية الأعنام الشاغل الأساسي: كان سكان السهول ينتقلون بالعربات، خلف قطعانهم. وهكذا، تحولت التربية التي كانت في البداية مستقرة ومرفقة بزراعة مساعدة، إلى تربية راحلة واسعة.

في هذه الحقبة، كان التدجين في مداه الأوسع في القفقاس، أحد مراكز صناعة البرونز. وعصر البرونز في آسيا الوسطى لم يدرس بعد جيدا، وثمة مجال لاكتشافات هامة فيه.

كانت بعض شعوب الاتحاد السوفييتي في مستوى من التطور الملائم المماثل عند بدء اتصالها مع الروس. فالتشوكتش، الذين حافظوا على تقنية العصر الحجري الحديدث. كانوا يربون قطعانا واسعة من الرنة ، معها يتجولون عبر السهول الواسعة في الشمال.

عرف الإنسان الحديد بعد البرونز. والاستخدام المتفرق للحديد النيزكي قد وجد حتما منذ الألف الثالث والثاني، لكن صناعة الحديد الفعلية لم تظهر إلا في نهاية الألف الثالث. انتشر هذا المعدن انتشارا واسعا، وأبعد الحجر والبرونز إلى الخط الثاني. صفتان أمنتا لله الانتصار على المواد الأولية الأخرى: بداية، يعطي أدوات أصلب وأرق؛ ثم، هدو واسمع الوجود في باطن الأرض ولا يتطلب استخراجه أجهزة معقدة.

نقد أمن تطور صناعة الحديد الناس أدوات متينة وفيرة. صنعوا البلطات والمعاول، المناجل، الرفوش، عدا الأسلحة. وسهل استخدام الأدوات الحديدية العمل بالحجر وأتقنت تسوية الحجارة تقنية البناء. والبلطة والرفش مكنا من استئصال أرومات الأشجار، واستصلاح مسلحات واسعة من الغابات من أجل الحرث والرعي.

يتلاءم عصر الحديد مع حرث مناطق واسعة بواسطة سكة الحديد. فالمحراث البسيط، الذي ظهر بدون شك في الشرق الأدنى في الألف الرابع، كان من الخشب، لكن صناعة هذه الأداة، المؤلفة على الأقل من جزئين مترابطين، لم تكن ممكنة إلا بعد انطلاق

<sup>&#</sup>x27; - جيوان مجتر من فصيلة الآيليات.

النجارة، الناجم من استخدام أدوات معدنية. في أوربا، لم يعرف المحسرات قبل العصسر البرونزي. كان يخدش التربة فقط، وكانوا يضطرون لحرث الأرض طولا وعرضا. ولسم تعرف سكة المحراث المعدنية إلا في بداية عصر الحديد، واستئصال الجذور الكثيفة نشسر استخدام السكة في كل المناطق معتدلة المناخ. وكانت أهم حيوانات الجر الثور والحمار.

### العبودية البطزيركية

إن حرث الحقول والمراعي بالمنكاش في الأراضي المرويسة، والتنجيس الواسع وبخاصة العمل بالأرض بالسكة الحديدية، زاد كثيرا من إنتاجيسة العمل: صدار بوسع الإنسان من الآن إنتاج كثير من الأشياء تؤمن له صيانة قواه وتربية الأبناء. وبدأ الحسرات والمربون يجنون من المنتوج أكثر من الصيادين والقناصين؛ وكان نتاجهم أكثر أمانا مسن الطريدة المعرضة للهرب بسهولة. وراحت القبائل الزراعية تدخر كمية من المؤن تحفظ في حفر أو صناديق خشبية؛ وتجني القبائل الرعوية من قطعانها الحليب واللحم، الصوف والجلد، اللباد لبناء المسكن، العظام والروث الجاف للتدفئة. وهكذا توصل الإنسان لإنتساج أكثر ما يستهلك. نجم عن هذا الاستغلال، تمكين الإنسان من تملك ملكية منهاجيسة لأكسثر مما يستهلك، وهو منتوج عمل شخص آخر. وعوضا عن قتل المساجين لتقديمهم ضحاب الملهة أو لأكلهم، أو بشكل أصبح ضمهم إلى الفخذ أو القبيلة، مكنت من زيادة الإنتاج مسن استغلال جهدهم، واستثمارهم كأسرى.

تطلعنا مخلفات الأعراق على العبودية البدائية، التي تذكسر بالعلاقات الاجتماعية الوليدة في أثناء تشكل أولى الطبقات. تطور هذا بشكل ملحوظ لدى الهنود صيادي شسمال غرب أمريكا الشمالية (جزيرة فانكوفر، جنوب ألاسكا). كانت هدذه التجمعات تستخدم بعض الأدوات الحجرية، يدخر النحاس لصناعة الحلي فقط؛ كانت زراعتهم متخلفة ويعيشون أساسا على الصيد، لكن وفرة السمك مكنتهم من إنتاج فضلات ضخمسة. فكان المردود الكبير للصيد الأساس الاقتصادي لتطور العبودية لدى الهنود الحمر فسي أمريكا الشمالية.

حسب إحصائيات علماء العراقة بلغ عدد العبيد في ذاك البلد ٧/١ السكان ولا غرابة، وفي بعض الأحيان الثلث. كان المصدر الأساسي للعبودية هـــو الحــرب؛ كــان الــهنود يهاجمون جيرانهم غالبا في الليل ويقتادون الأسرى، نساء ورجالا. ومن يؤسر أثناء القتــال

يتحول إلى عبد. وتشكل العبيد بطريق النخاسة. كان جهدهم يستغل فسي مختلف فسروع الاقتصاد: يقيمون الحواجز من أجل الصيد، يجدفون على المراكب، ينظفون الأسماك، ويقومون بأعمال إدارة المنزل الصعبة. ونادراً ما اشتركوا بالأعمال النبيلة: صيد الحوت، بناء المراكب، وصنع السهام. كان العبد محروماً من الحقوق وليسس لحياته أي قيمة. وكانوا يذبحون في مآتم القيادات. يقص الضابط البحار الروسي ج. دافيدوف، الذي تواجد في ألاسكا في بداية القرن التاسع عشر، يقص أن الهنود في أثناء الاحتفاء بسهذه المسآتم، يرقصون عبيدهم ويطلقون عليهم السهام. ويقتل العبيد لدى بناء بيت جديد وعند وصول القائد؛ وكان أكل لحوم البشر يمارس أيضا. كانت هذه المذابح واحدة من بقايا فسترة عدم الإفادة من عمل أسرى الحرب. وكانت غزوات الشهياب السهنود ذات طبيعة أخسرى: يرهبون العبيد بحرق وسلب أكواخهم.

العبودية هي الشكل الأول لاستغلال الإنسان على يد إنسان آخر. وظهورها حادثة طبيعية ومنطقية، ناجمة من تطور القوى المنتجة. على ذلك، عرف هدذا العسهد تطورا واسعا. فاستغلال العبيد ساهم بتكديس الخيرات الناتجة حتما من النمو اللاحق للإنتاج؛ كما غززت العبودية تقسيم العمل.

أقدم أشكال العبودية هو ما يسمي العبودية الأبوية (أو الأهلية)؛ في ذلك الزمسن، لم يكن العبودية بعد دور في الإنتاج، كان العبد يعمل إلى جانب الرجل الحر، كمساعد لمه. كما كان له أن يمتلك خصا، وقطيع خنازير وقطفة أرض. وكان يرتدي ثيابا مشابهة لثيلب الحر وأبناؤهما يلعبون سوية؛ ولم يكن التزاوج بينهما نادرا: ليست المرأة فقط تتزوج مسن حر وتنجب له أطفالا أحرارا، بل العبد أيضا يتزوج حرة ويعيش معها فسي بيته. على ذلك، كان ملكا لسيده الذي له حق الحياة والموت.

# الإنتاج البضاعي

لقد نتج عن تطور الزراعة والتنجين زيادة إنتاجية العمل، وولد تبــــادل المنتوجـــات بانتظام. التداول المتفرق، النادر عرف منذ عصور قديمة، أما الآن فقط تعمم هــــذا النـــهج إلى هذا الحد أو ذاك.

من حيث أن القبائل الرعوية تمتاز عن كتلة البربر، رأى انجلز أن بدور التقسيم الاجتماعي الواسع للعمل، يختلف عن تقسيمه حسب العمر والجنس، الذي عرف في أيسام

نظام العشير."إن القبائل الرعوية، يقول انجلز، تنتج ليس فقط أكثر، بل تنتج أغذية أخسرى غير بقايا البربر. أوبدأ القاطفون والصيادون يكثرون من تبادل منتوجهم مسع القبائل الرعوية المجاورة.

لكن التقسيم الثاني الواسع للعمل الاجتماعي قواهم وحثهم، فافترقت المهنة عن الزراعة. وعقد اكتشاف البرونز ومعالجة فلزات الحديد صناعة الأدوات بشكل ملحوظ. كان فلز النحاس قد استخرج من المناجم، نقلته العربات في دلاء جلدية وحطه بمطرقة حجرية؛ ثم صب مع الفحم الخشبي في أفران محفورة في التربة، يصلها الهواء بانهابيب آجرية. وللحصول على الحديد بدءا بالفلز، استخدموا موقدا واطئا من حجر وآجر. لكن لا بد من تحديد هذه العقدة الضخمة للحصول على معدن صلب، لهذا يحمى حتى الاحمرار ويطرق بسكبه فوق الفحم الخشبي. يستخدم الحداد كل أنواع الأدوات السندان، المطرقة، القارص، النصل، وسواها. تطلب تعقيد تطور التعدين توفر صاهرين وحدادين مختصين.

جعل تطور التعدين التقنية المهنية أكثر تعقيدا، وهذا ما أفضى إلى تباين المهن.

ففي الهند، في فارس، فيما بين النهرين، في مصــر، ظـهر منـذ الألـف الثـالث الفخاريون الحرفيون الذين، عوضا من صنع القواعد باليد، صنعوها بوضعها على قـرص يدور، سمي قرص الفخار". وفي البلقان، لم يعرف هذا القرص إلا فـي الألـف الثـاني. وتعود أقدم الأوعية المكتشفة في تركمانيا إلى الحقبة ذاتها. واستخدم الفخاريون أيضا فرنا خاصا للطهي والخبز. وإلى الفخـاريين، الصـاهرين والحداديين أضيف النجارون، النساجون، الصائغون، ومعدو الحجارة وغيرهم. وهكذا، تفرعت من الاقتصـاد الخدمي عدة فروع كي يصل إلى أيدي المختصين؛ وانفصلت الحرفة عن الزراعة.

سابقا، لم تتم أغلب المبادلات بين أشخاص منعزلين، معرضين للأخطار والأخطاء، بل بين عشائر يمثلهم الرؤساء أو الشيوخ. وكان التبادل البدائسي يتسم بين مختلف المشاعيات، لأن كلا منها تنتج ذات الشيء، الأمر الذي يجعل التبادل محالا. كانوا يتبادلون بخاصة مواد الزينة والحلي، وأوعية من النحاس والسبائك. ولدى تطور التبادل بين القبائل، لعبت بعضها، بفعل موقعها الجغرافي، دور الوسيط.

غير التقسيم الثاني الواسع للعمل الاجتماعي من طبيعة التبادل وأفضى إلى الإنتساج

أ ... ف. انجاز . أصل الأسرة، الملكية الخاصة والدولة، دار المنشورات الاجتماعية، باريس ١٩٥٤.

البضاعي، يعني صنع منتوجات معدة خصيصا للتبادل. فالحرفيون (الحدادون، الفخارون، والنساجون، الغ) لا يستطيعون الحياة إلا بتبادل ثمرة عملهم مع مواد أخرى. وكلما انتظم التبادل برز أكثر مفهوم القيمة والسعر. بداية، كان التبادل تحكميا: اليسوم خازير مقابل حقين، وغدا سنة خنازير. ويستقر التبادل المعادل شيئا فشيئا، ويساهم تطور المهن فيه إلى حد بعيد. ففي العمل الحرفي (الأكثر استقلالا عن الصدفة مسن الصيد والقطاف مسن الزراعة والتدجين البدائيين، حيث يلعب الحظ والوقت دورا واسعا) يتعلم الإنسان ويعسرف العلاقة بين كمية العمل المبنول وكمية البضاعة الناتجة. فالحرفي هو أول من قاس قيمسة المنتوج بكمية العمل المبنول لإنتاجه.

يسعى الإنتاج البضاعي إلى تكديس الثروات، الأمر الذي يولد الحاجة لبضائع قابلـــة للحفظ والتخزين. فالحبوب، الثمار، السمك والمواد الغذائية الأخرى سريعة التلـف، بينمــا الماشية، القواقع النادرة والمعادن الثمينة تقوم تماما بهذا الدور. يشـــير مــاركس إلــى أن تداول البضائع منذ حالتها الجنينية، يولد الميل إلى تقليد ليس المنتوج نفســـه، بـل شــكله المتبدل خروجه الذهبي . عوضا عن تكديس الاحتياط بشكله الطبيعي، يسعى النــاس إلــى استبداله بالقواقع النادرة أو المعادن الثمينة، التي، عند الحاجة، يمكن تبديلها بمواد غذائيــة، البسة، أوعية، الخ. ويعبارة أخرى، تهدف فضلة المنتوج إلى التحول إلى كنز، إلى مـــال. والكنوز المكدسة شاهد فعلى على قدرة الأسرة الأبوية.

كلما تطور التبادل وحدد مفهوم القيمة، صار المال مقياس القيمة ووسيلة التداول. وتترك المقايضة المكان للتبادل النقدي. بداية، استبدل النقيد بالماشية، شم بالقواقع أو المحارات، والمعادن الثمينة، وغيرها.

# تحول الأمومة إلى أبوة

لقد بدل تطور التدجين الرعوي وحرث الأرض بالسكة الحديد والتقسيم الثاني الواسع للعمل الاجتماعي نظام العلاقات الأسرية. يصف أنجلز هذا التبدل فيقول: ثورة في رحصم الأسرة. فبينما كانت المرأة في ذروة نظام الأفخاذ تتمتع بحقوق الرجسل ذاتسها و، لدى

ا - الله. ماركس، رأس المال، المجاد الأول، الكتاب الأول، دار المنشورات الإجتماعية، باريس، ١٩٥، ص ١٩٠.

المزارعين البدائيين، كانت تتمتع حتى بالهيمنة كونها ترشد الاقتصاد وتديره، أمن تحسول الزراعة والتدجين إلى فرعين اقتصاديين أساسيين، أمسن للرجل، الراعبي والحارث، الأفضلية وتصدر المجتمع، وألغيت مواقع المرأة حتى في المنزل، الذي انتقل كتير من فروعه إلى مجال عمل الصناع الحرفيين(الرجال). وهكذا، استبعدت المرأة نسهائيا من الإنتاج، ولم يبق لها سوى مهام منزلية لا أهمية لها. فضلا عن استخدام المنزل العبيد أكثر فأكثر، الأمر الذي زعزع أعمال المنزل وساهم أيضا بتحجيم المرأة إلى وضع قريب من العبودية. "حتى في البيت، يقول أنجاز، أخذ الرجل بيده الإدارة؛ أبعدت المرأة استعبدت، وصارت عبدة ملاذ الرجل وأداة عادية من أدوات الإنتاج!".

في بعض الحالات تيسر للأبوة أن تقوم لدى شعوب ليست من الرعاة ولا من الحراث، بل حيث يحوز عمل الرجل \_ صيادا كان أم قناصا \_ لسبب أو آخر، قيمة الحراث، بل حيث يحوز عمل الرجل \_ صيادا كان أم قناصا \_ لسبب أو آخر، قيمة اجتماعية أعلى بوضوح من قيمة العمل المنزلي الباقي في يدي المرأة. بالعكس، حيث بدأ تفكك نظام الأفخاذ في شروط الزراعة البدائية (مثلا، في قبيلة الآشانتس الأفريقية)، كسانت المرأة تساوي الرجل أو تفضله. أخيرا، فقد بقيت المرأة، لدى بعض الشعوب، محترمة مكرمة. هكذا، كانت نساء مربي الخيول السومرية تحمل السلاح، الأمر الذي سهل خلسق الخرافة الأغريقية حول قبائل الأمازون.

تم انتقال الأمومة إلى أبوة ببطء، ويأشكال منوعة. بداية، بقيت أرومة الأمومة وتعايشت مع أرومة الأبوة: أعتبر أعضاء عشير الأب أهلا للأبناء، دون أن يققد عشير الأم حقوق الأهل. نجم من هذه الخؤولة، نظام علاقات يحتل الخال الدور الأول فيه، أي الذكر الأقرب من جهة الأم. فلا الأب ولا الأم، بل أخ الأم هو المكلف بتربية وحماية الأبناء: وهو أهم من الأب. وتمركز الزواج يتبدل رويدا رويدا. في الأمومة، كان السزواج أموميا: يقيم الزوج في كنف عشير زوجته (أو في عائلة الأمومة الكبرى)؛ وعند الانتقال إلى الأبوة، صار أبوى المركز: تقيم المرأة لدى عشير زوجها.

لا يقتصر تشكل علاقات الأبوة على تغيير تمركز الزواج ومفهوم القرابة، بـــل ولـــد نظام أسري جديد: الأسرة الأبوية. تتألف الأسرة الأبوية الكبرى مـــن عـــدة أجيـــال مــن

١ - ف. أنجلز، أصل الأسرة، الملكية الخاصة والدولة، ص٥٧.

الرجال، من صلب أب واحد، يقطنون مع نسائهم في دار واحدة، يتغذون ويلبسون من نفس المصدر ويشتركون في كل ما يملكون. وكما دل العالم الشهير الروسي م. كوفانفسكي، الأسرة الأبوية الكبرى هي انتقال أسرة الأمومة إلى أسرة أحادية الزواج.

على رأسها أحد الشيوخ، سيد البيت، الذي يرشد ويوجه كل حياة المشاعية البدائية. وسيد البيت هذا غالبا منتخب؛ يحد سلطته مجلس الأسرة، المؤلسف من نساء ورجال راشدين، يقدم الحساب لهم. الشؤون الهامة: نقل الأرزاق، التدابسير الانضباطية التسي يفرضها على أعضاء الأسرة، زواج الشابات، الخ، من اختصاص المجلس.

في الأسرة الأبوية، الهيمنة للرجل. ويبدو دور المرأة الثانوي في السزواج السذي نراجع في الأغلب إلى شراء الخطيبة من أبيها. والزواج الواحد مفسروض على المسرأة فقط: عدم وفاء الزوجة ثمنه عقوبة صارمة، بينما يحق للزوج اتخاذ خليلات لمه مسن الأسرى. بوسع الزوج إرسال زوجته، دون أي دعوى، إلى دار والدها، بينما لا يحق للزوجة الطلاق إلا نادرا. فضلا عن هذا، عند وفاة الزوج، على الحليلة أو الخليلة أن تضمي أحيانا، لتدفن مع الحصان، والسلاح وأغراض الميت المفضلة.

لم تنجم إزاحة المرأة عن أفضاية الرجل الطبيعية"، كما يدعسي بعض المؤرخيس المؤرخيس البورجوازيين؛ بل هي محصلة ثورة اقتصادية. يكتب أنجلز في هذا أيضا: "ليتحقسق عتسق المرأة وتحررها، يجب عليها أولا أن تشارك في الإنتاج على نطاق اجتماعي واسسع وأن لا يشخلها العمل المنزلي إلا في حدود ضيقة". ولا يمكن ممارسة هذا المبدأ إلا في ظلل الاشتراكية التي تؤمن المساواة الفعلية بين المرأة والرجل.

من جهة أخرى، حفظت أسرة الأبوة بقايا من الأمومة: المرأة الأكبر سنا التي توجه عمل النساء الأخريات والبنات الشابات، تتمتع بسلطة واسعة. وتضم الأسرة الأبوية أيضها العبيد.

لقد هدم تشكلها البطيء، نظام العشير. وفي البداية كان العشير الأبوي الذي حافظ على عناصر المشاعية والوحدة: ملكية العشير للأرض، ميراث متبادل في رحم العشسير، عند عدم وجود ورثة مباشرين من جهة الأب. الأرزاق، على رأسها الأرض، يجهب أن

<sup>· -</sup> ف. أنجاز، أصل الأسرة، الملكية الفردية والدولة، ص١٤٨.

#### ولادة الملكية الخاصة

أفضى نمو انتاجية العمل إلى جعل الإنتاج فرديا. فالتدجين والزراعــة المتطـوران، عدا الصناعة الحرفية، لا تفترضان التعاون البسيط إلا في حالات استثنائية، مثــلا، لبناء وترميم منشآت الري. فالإنتاج الفردي هو المبدأ الاقتصادي الذي أنتج الملكيـــة الأسـرية وتكديس الثروات بين يدي بعض الناس.

يمكننا أن نرى المرحلة الأولى من التطور لدى هنود شمال غرب أمريكا الشمالية، حيث ما يزال العشير يملك مجاري المياه وأرض الصيد والقطاف، بينما تمتلك الأسر الأدوات، السلاح، العبيد وحواجز الصيد على الأنهار، القوارب والفراء.

ما يزال الاقتصاد الفردي يتطور لدى القبائل الرعوية والزراعية. فيعطي مردود التدجين كل أسرة إمكانية مصارعة الطبيعة. وسمحت البلطة الحديدية لاستصلاح الأرض وسكة المحراث الحديدية المقرونة إلى ثورين، سمحت للأسرة أن تحرث الأرض التي لسم يكن حرثها سابقا إلا على أيدي ومساعدة التعاونية الزراعية المجهزة بالمعول فقط.

كما نجم عن الإنتاج الفردي تمركز الوفر بين أيدي بعض الأسر، التي حققت الغنسى. ومنذ انهاية الألف الرابع قبل الميلاد، ظهرت في وادي النيل أسر غنية لم تعد تضع موتاها في حفر بسيطة تعلوها طبقة عليا هشة من الآجر، بل في قبور فخمة، مؤلفة من عشسرات الغرف. وعلى الأرض الروسية، أقدم أثر يثبت وجود أسر غنية، هــو KOURGANE مايكوف، الذي يعود إلى الألف الثالث. فقد كشفت التنقيبات، تحت ردم سماكته أحد عشر مترا، بقايا رجل بثياب تزدان بسبائك ذهبية تمثل أسودا وثيرانا، يحيط رأسه إكليلان؛ سستة أنابيب من الفضة، ونصب ضخمة لثيران، كانت تحمل سرادق في السابق. ويضم الرمس أوان ذهبية، فضية، وحجرية، وأغراضها نحاسية (خنجر، بلطات، الخ)، وجثتين لامرأتيسن، ضحيتين ولا شك للمأتم لمرافقة المتوفى إلى العالم الآخر.

، عدد كبير من الآثار المماثلة يعود إلى الألف الثاني قبل الميلد، لدى انطلاقه صناعة البرونز والتدجين. لقد نقب ب. كوفتين في جيورجيا عن رموس رعاة فسي بدايسة

الألف الثاني، كان موتاها محمولين على عربات خاصة. وعدا عظام الحيوانات والفخاريـــات، وجنب أوان ذهبية وفضية مزدانة برسوم حيوانات وعظام. ووجنت قبور غنيــة أخــرى مــن عهد البرونز في السهوب الجنوبية لشاطىء البحر الأسود وحوض الغولغا.

في الأصل، لم تكن الثروات المكنوزة ملكا حصريا للأسرة. فقوانين الضيافة والتعاضد تلزم الأغنياء الجدد بترك جزء من أرزاقهم إلى أعضاء القبيلة الآخرين: فالرؤساء، والشيوخ. كانوا يلتزمون من حين إلى آخر بنبح الماشية للأعياد وتوزيعها: وعند وفاة أحد الأثرياء، ينفق جزء من ثروته لوجبة المأتم، وجزء آخر يدفن مع الجدث، وجزء ثالث يعود ليوزع في العشير. فالشروة الشخصية، المعارضة لتقاليد النظام العشيري، كانت بداية مقسمة.

مع ذلك، ولد تكديس الثروات بين يدي الأسر الملكية الفردية التي، بخلف الملكيسة الشخصية التي تشكلت في أوج النظام العشيري، استخدمت لاستثمار عمل الآخر. فالملكيسة الفردية في الأسرة تتناول الماشية، المسكن، الثروة، بينما بقيلت الأرض طويلا ملكيسة تعاونية، جماعية. والسمة المميزة للملكية الفردية هي بعامة قابلية التصلوف ب: العبيد، الماشية، المراكب، الخ .، التي تخص الأسرة الأبوية، تصلير بضائع يمكن بيعها أو تبديلها وهكذا هربت الملكية الفردية من مراقبة المشاعة.

# تفكك نظام العشير

أفضى تطور الإنتاج إلى نشر اللامساوة التي تمثل بداية الصفة الجمعية: تشكل في القبيلة ثلاث شرائح تتمتع بحقوق متباينة. كان هذا إحدى محصلات قسمة العمل: كما أشار ماركس وانجلز، ولدت قسمة العمل البدائية نظام الفئات المغلقة. وبالفعل، حوالت قسمة العمل الاجتماعية الكبرى المهنيين، وعلى رأسهم الحدادون، إلى فئة مغلقة، متميزة في بعض الحالات، مهانة في حالات أخرى. وكان المحاربون يقدرون أن يشكلوا فئة خاصة بهم. وهكذا تشكل، شيئا فشيئا نظام التراتب.

تراكم المدخرات الكبير والمتعاظم ، منذ ظهور الكنوز ،وتحوله إلى نقود، خلق الغرق بالثروة بين أفخاذ وعائلات أبوية في نفس العشير. إذ امتلكت بعيض العيائلات الكبرى أخصب الأراضي وأوسعها، القطعان العديدة، والكثير من العبيد. وافتقرت عائلات أخرى، فقدت مواشيها، وأرهقتها الفاقة في السنين القاحلة. كما ولد اتساع الملكية الخاصية التناحرات التي ساهمت أيضا بتفكك العشير. فمن جهة، يسعى قائد العائلة إلى امتلاك كيل ما يخص المشاعة الأبوية، والتأثير على أرزاق ومصائر أعضائها؛ أوصل هذا السعى،

في النهاية العائلة الضخمة إلى العبودية، رابطا إياها بسلطة رب البيست المطلقة. ومسن طرف آخر، هدم تزايد فردية الإنتاج على أثر تطور الزراعة بسكة الحديد، العائلة الكبرى من الداخل. ففي أحشائها، ولدت الأسر الصغيرة التي حصلت على ملكيتها الخاصة، و مسكنها و غذاتها. حدث تجزؤ العائلة الكبرى بالضرورة قبل هذا: فمن المشساعة الأبويسة المتضخمة، انفصلت مشاعة بنوية، كبرت و تجزأت بدورها. لكن كلمها تهكد الاقتصداد الفردي و توطد، ازداد توزع و تجزؤ العائلة الكبرى و أفضه إلى انفراط منهجي للعائلات الصغرى المزودة بملكيتها.

قضى تطور الملكية الفردية بالتدريج على عادة توزيـــع الأرزاق و أرسى حقوق الأبناء الوراثية. ينجم من هذا أن العائلة الصغرى، أو العائلة الفردية، تأسست على هيمنــة الرجل و هدفت إلى ولادة أبناء لا ريب في انتسابهم الأبوي.

إن تبدد المشاعة إلى عائلات صغيرة أغلبها سيعيش وحده، كان كثيفا بخاصة في المشاعات الغنية في المشاعات الغنية في المشاعات الغنية في الحفاظ على تقاليد العشير، وهذا لعدة أسباب أهمها الإبقاء على طاعة عبيدها. و بالتالي، يأخذ تعاضد العشير في أثناء تشتت المشاعة معنى آخر. وبينما كان في السابق يتوجب على أعضاء التعاونية الأوفر حظا أن يقتسموا مع الآخرين نتاج عملهم، كلما كانت السروة أكبر، يطلب هؤلاء الذين يقومون بهذا التوزيع هدايا بالمقابل. وينظم رؤساء العائلات الكبرى الغنية ما يسمى "بوتلاتش"، يوم توزع الأدوات، المواشي، الجلود، المنع، على رجال العشير والقبيلة. وبعد فترة زمنية، بعيد من أخذ ما أخذ وزيادة. وفي حالات أضوى، رجال العشير والقبيلة. وبعد فترة زمنية، بعيد من أخذ ما أخذ وزيادة. وفي حالات أضوى، الدائن. أخيرا، يتيسر للرؤساء والأعضاء الأغنياء، الأغنى أرضا، ومصائد ومراعسي، أن يعتمنوا دوما على مساعدة الآخرين الذين، لهذا الواقع، يعملون مجانا. وهكذا تصير مبادئ التعاضد، المندحرة في أثناء تفكك نظام العشير ونمو الثروة، وسيلة استغلل الأغنياء اللقسراء. من هنا كان صالح الأثرياء في الحفاظ على علاقات كانوا هم أنفسهم أدانوها منذ برهة.

هكذا كانت الأسر الأبوية الغنية بالضبط هي التي تحسافظ علمي التقاليد وترعاهما بالظاهر. وبينما كانت المشاعات الفقيرة تتفتت إلى أسر صغيرة تنتقل إلى أفخساذ أجنبيسة، يتعزل الأغنياء كنبلاء بالولادة. وهم وحدهم يتذكرون أصلهم ويفخسرون بسه، ويتحدثسون

<sup>&#</sup>x27; \_ مهر جان ديني عند الهنود الحمر، تتبادل فيه الهدايا.

دوما عن جدودهم الأماجد وهكذا تلتحق النروة ب"النبل" الوراثي. في هـذه الحقبـة مـن الزمن كان العنى يرافق النبل أبدا. والفقراء، ما أن يخرجوا من العشير، حتى يفقدوا دعـم المنظمة التي كانوا آنئذ قوتها الواقية الوحيدة. لذا يشـند ارتباطـهم بالأغنياء، بـالنبلاء: يدفعهم عوزهم الاقتصادي والاضطهاد الذي يمارسه أغنياء العشيرة إلى وضـع أنفسـهم تحت حماية الرؤساء والشيوخ، فيتحولون أخيرا إلى شبه عبيد. ويتفـاقم التناقض بيـن الأغنياء والفقراء من الآن ومعه بين العبيد والرجال الأحرار، وعقبت فوارق الـنروة فـي رحم العشير والقبيلة شراكة المصالح البدائية، مخلفة الاستثمار والتناحر.

بداية، بقيت الأسر المستقلة، المنحدرة من العشير الأبوي، على تواصل. لكن فسوارق الثروة والتناحر بين غني وفقير قطع كل أواصر القربى. أحيانا، كسانت إقامسة العسائلات الصغيرة عند عشائر أخرى تتم التفكك. فذابت وحدة العشير والأرض، وهي إحسدى أهسم سمات المجتمع المشاعي البدائي. ولم تعد الأفخاذ الجديدة تبنى على أساس القرابة الدمويسة، بل على أساس الجوار؛ الأمر الذي نسميه مشاعيات "الجوار" أو "الأرض".

يمكن أن تتكون من أسر كبيرة وصغيرة متقاربة، وأيضا من أسر انحدرت من أفخاذ مختلفة، لكن في الحالين لا يعتبر أعضاؤها أقرباء. فخلق مشاعيات الجوار سهل النشاط الاقتصادي؛ وعند تفكك العشير، كانت الشكل الوحيد الممكن للاتحاد بين الناس، تحفظ في بنيتها بعض سمات العشير: المشاعة تتمتع، مثلا، بحق الأفضلية على أراضي أعضائها، الحق الذي يمكن أن يترجم أحيانا إلى تقسيم جديد دوري، له موظفوه الخاصون. إذن، تتضمن كل مشاعة ثنائية، كانت تسمى تناقضات بين ملكية الأرض المشاتركة والملكية الخاصة لكل عائلة: البيت والباحة، الماشية والأدوات. ففي رحم مشاعة الجوار "الزراعية المجزأة، والملكية الفردية للثمار، تعطي الفردية انطلاقة لا تقاس بتنظيم مشاعات أكثر بدائية وصمير هذه الثنائية مع الزمن مصدر تشتيت مشاعية الجوار

. وحسب الشروط الطبيعية والتاريخية، تشكلت نماذج عديدة مـن مشـاعيات الجــوار المتميزة بدرجة تطور الملكية الخاصة.

# الديموقراطية العسكرية

إن تفكك نظام العشير كان يثور العلاقات الاجتماعية القائمة ولا يمكن أن يتم سلميا. ويشير مؤسسو الماركسية أن الاضطهاد هو قابلة المجتمع القديم، وأم المجتمع الجديد. كلن

النبل الولادي بحاجة لتنظيم يتكفل بالدفاع عن الثروات وكبح كفاح العبيد والفقراء؛ أي بحاجة لبناء فوقي سياسي يعزز مجيء مجتمع جديد طبقي.

بداية، اضطلعت بهذه المهام اتحادات سرية ذكرية. في تلك الحقبة والسثروة تحتسل اهمية بالغة، لم يكن القبول في الاتحادات السسرية مشسروطاً بالمبادرة، إنما بسالولائم والهبات: فالشاب الذي لا يستطيع أبوه أن يذبح لماذبة ما كفايسة مسن الخنسازير، أبسواب الاتحاد مخلقة في وجهه. إذن، في ذلك الحهد، لم تكن الاتحادات السسرية ترفسض العبيسد والنساء فقط، بل أيضاً الفقراء الأحرار. ويعارض الاتحاد كلياً من ليس عضواً فيه ويجهد، بالتالي، أن يؤثر على السر. وتعمل الاتحادات السرية على إخافة الجهلاء، وتقتص منهم، وتذلهم. هيمنت هذه الاتحادات على ظاهرات الحياة الاجتماعية الجديدة، وفي رأسها الأبسوة والثروة.

كان لها الحق في أن تعلن قداسة ملكية أعضائها وتعاقب بقسوة وفظاظة من يجسرو على الاعتداء عليها. وبالمقابل، كانت ملكيات الجهلاء أو الدنيويين غير محمية وتتعسرض للنهب. ويضطهد الاتحاد المرأة والعبيد، ويبرز سطوة الرجل والسيد. يلزم المدنيس المتخلفين بالوفاء وفي حال العجز يصادر أرزاقهم. وقد يتولى القضاء أحياناً النظسر في الخلافات بين القرى. تمنع إراقة الدم أثناء جلساته القضائية العليا. لكن القرية المدانة كلنت تعاقب بلا رحمة: محاربون مقنعون يهاجمونها ليلاً، علسى ضسوء المشاعل وصخب الصاخبين المتسكمين، ويسيئون معاملة الناس ويسطون على المواشى.

كلما توطد تفوق الأغنياء والنبلاء، تترك الديموقراطية القديمة المكان لفوقية سياسسية جديدة: الديموقراطية العسكرية. يقودها، كما العشير، قائد، مجلس شيوخ وجمعية شسعيية. لكن هذه التنظيمات كانت ذات طبيعة أخرى. الرئيس الأكبر يختار من الرؤسساء الأغنى في الأسر الأبوية؛ ثم تصير مهمته وراثية في حدود هذه الأسرة النبيلسة أو تلك. تسستند سلطته إلى غناه، وعدد ذويه وعبيده وناس قبيلته، قبل مناقبه الشخصية. وكثيراً ما دعم سطوته بتصرفات بربرية. هكذا، عند موت زعيم داهومي (أفريقيا الغربيسة)، يقتل على القير أولئك الذين حفروه؛ فضلاً عن دفن نسائه، ثمانون راقصاً وخمسون مقاتلاً أحيساء؛ وطيلة ١٦ شهراً النالية عترسل له رسائل للاطلاع على أحداث البلد. يقر الزعيم ومجلس الشيوخ دوماً كل القرارات، بينما يقتصر دور الجمعية الشعبية، المكونة فقط مسن المحاربين، على الإصغاء لهما منفعلة بالصراخ وقعقعة السلاح.

إن سمى البناء الفوقي السياسي لزمن تفكك العشير ديموقر اطية عسكرية، فذاــــك لأن

الحرب وتنظيم الشعب لهذه الغايات يصير آنئذ وظائف عادية للحياة البشرية. وتبدل الحرب طبيعتها: سابقا كانت تنشب الحرب للثار من خرق الحدود أو لبسط حقول الصيد، أما الآن تهدف الحرب النهب؛ ويصير الإغتناء مهنة في هذه الحروب، تتشكل الاتحادات القبلية، يأمرها زعيم منتخب من بين رؤساء القبلة وتعزز حروب السلب سلطتها التي تتبسط لتتحول إلى سلطة أبدة. وفي الوقت ذاته، نرى ولادة المؤسسة التي تدعم جدا سلطة الزعيم: جمعية السلاح. فحرب السلب تهيء مكانا لشركات أو حلقات خاصة تتعرض للأخطار والأهوال، مستقلة عن العشير. يجمع الرئيس حوله رجالا يعشقون السلب ويتحدون بالوفاء وليس بالقربي كان ثمة أبناء نبلاء وعبيد أيضا. وبدعم من جمعيته، يصل الرئيس العسكري أخيرا إلى السلطة المطلقة. هكذا تنفصل المنظمات التي توجهها الديموقر اطية العشيرية من الشعب وتصير نقيضه: منظمات هيمنة واضطهاد موجهة ضد الشعب.

# ولادة الدولة

ليس في التأريخ البورجوازي مسألة أكثر ضبابية من مسالة الدولسة. فالمؤرخون الفلاسفة والحقوقيون البورجوازيون يقدمون الدولة كمنظمة تهدف الخير العام. ويجسهدون في تجميلها وجعلها مثالية، المحامي عن كل الناس، أيا كانت طبقتهم.

في الحق، الدولة هي"...جهاز مرهون للحفاظ على هيمنة طبقة على أخرى"\". آلــــة مؤذية تولد حيث تكون الطبقات قد وجدت؛ يشهد تأسيسها تناقضات لا حل لها مــن أجـل منظمات النظام العشيري. وبعبارة أخرى، ما أن تتشكل طبقات من عبيد وأناس أحــرار، ويظهر التناحر بين العبيد والأحرار، بين الأغنياء والفقراء، حتى تظهر الحاجة للمنظمات التي عوضا من إخماد هذه التناقضات، تضغط على مصالح طبقة لمصلحة طبقة أخــرى، تضطهد العبيد والفقراء لمصلحة النبل العبودي.

لقد نهضت الدولة على أنقاض نظام العشائر، الذي ربى في رحمه منظمات الدولة. تتميز الدولة بسمتين:بداية، وجود سلطة عامة منعزلة عن المجتمع وتعارضه (أركان هدف السلطة هم أخوة السلاح والمحكمة المكونة من الزعماء والشيوخ)؛ وبالتالي، يتحد النساس حسب مبدأ الأرض وليس مبدأ القربى. تقوم الدولة بمهمتين أساسيتين: كبح مقاومة الجماهير الشعبية (أولا) وتوسيع حدودها أو تدافع عنها ضد الجوار.

يجد تباين الطبقات والدولة تعبيره الإيديولوجي في الدين. ففسي أيسام انسهيار نظــــام

<sup>&#</sup>x27; - لينين، الدولة، للنشر باللغات الأجنبية، موسكو ١٩٥٤، ص ١٥

العشائر، كانت عبادة الأجداد تقدس وتمارس بحماس في كنف الأسر النبيلة، بينمــا يفقـد الِقَقَراء، الزاحفون بأفخاذهم وأخلافهم، بشكل طبيعي حتى ذكرى أصولهم. تنبع مسن هدذا فكرة الفرق بين أقدار مصائر المتوفين بالنسبة للأغنياء (النبلاء) والفقراء. يتصور بعسض الشعوب أن الفقراء يتحولون بعد الوفاة إلى حيوانات، بينما يسؤول الأغنيساء إلسى أرواح إنسانية الشكل. وتعتقد قبائل أخرى أن أرواح الأغنياء والقادة فقسط خسالدة بينمسا تتفسيخ أرواح الفقراء والمرؤوسين. في أثناء تفكك نظام الأفخاذ، يعود دور يزداد بـــروزا لعبـــادة الرئيس والقبيلة. ينتقل هذا منذ الأن كرمز لرفاه التعاونية. ويطلب منه أيضا النقاء المطلق: لا وجود للعاهات والجروح؛ لا تناول إلا الغذاء الخاص، مثلاً حليب قطيع معهن. والقيافة تشهد على الازدهار العام: تزدهي قبائل الزولو المحاربة ببدانة زعماتها المفرطة، فبعضهم ينتقل أو يتحرك بصعوبة بدون معونة. لا ينشغل هؤلاء القادة بالإنتـاج، تطـول أظافرهم وتطول. وروح القائد المتوفى قوة سحرية واسعة، قادرة على مؤازرة الآخرين. فتطلب عبادة فخمة وتقديساً فريداً وفي أثناء محو ذكرى الوجود الحقيقي للزعيم، تصمير روحه روح حامي القبيلة . هو ذا تعدد الآلهة الممزوج بالمعتقدات القديمة: فكــرة الســلف الحامي الإنساني الشكل تختلط بفكرة الطوطم وقوى الطبيعة. من هنا أدرك الله بداية إلــــهاً \_ حيواناً، إلها \_ شمساً، إلها \_ قمراً، الخ. فتشكلت تدريجياً شريحة مغلقـة مهنتـها إدارة العبادة. هي الاكليروس الذي يدعى أنه الأقرب إلى أرواح الجنود ويطلب لسهذا السبب حـق التأثير عليهم. فمن الآن وصاعداً، التأثير على الأرواح، أي علم الطبيعة، همو امتيازها. مرتدياً تثياباً باذخة مزدانة بالتمائم، خافي الوجه وراء قناع حيــوان، يصـــير الكــاهن، المســلح بالطبلة وقضيبها الموروث، وسيطاً بين المجتمع وقوى الطبيعة: ومحتكراً هذا الحسق، يحول الأفكار السانجة في تمكنه من التأثير بالسحر على الحيوانات والنباتات بواسطة التسائير علسى المجتمع ذاته. ففي أيدي فئة مغلقة قليلة العدد تدافع عن مصالح النبالة عصير العبادة الدينية فـــي المجتمع المنقسم إلى طبقات وسيلة ضغط. والتفسير الخيالي لظاهرات الطبيعة التسي تسهيمن على الإنسان، يستغلها النبلاء، لاستعباد الكادحين، إخضاعهم لقوى فوق - طبيعية والقوى الاجتماعية الجديدة. ويصير الدين أداة هيمنة في يد طبقة على أخرى.

لقد ولدت الطبقات والدولة في شروط وفترات متباينة. وهكذا، بفضل الري، يتوصل سكان وادي النيل، قبل اكتشاف البرونز إلى إنتاجية عمل تمكن من تشكل طبقات. وفي هذه المنطقة، وكذلك فيما بين النهرين، تشكلت الدولة في العصور الحجوري الجديد، أي نهاية الألف الرابع قبل الميلاد. في حالات أخرى، أمن ارتقاء الزراعة واتساع التنجيس

اقتسام المجتمع إلى طبقات في عصر البرونز، كما لدى الحثيين وبعسص شعوب آسيا الأخرى. إنما الأمر بالنسبة لأغلب شعوب أوروبا، آسيا وأفريقيا، يتفكك النظام العشائري ولا تظهر الطبقات إلا بعد خلق صناعة الحديد. وفيما يخص العالم الجديد، انتقال عدد صغير فقط من القبائل (بخاصة في المكسيك والبيرو)، عند اكتشاف أمريكسا، إلى تفكك النظام العشائري وأسس أولى الدول. مع أن الحديد لم يكن قد عرف بعد.

اللوحة الأولى: تاريخ المجتمع البدائي

| طبيعة العلاقات         | تشـــــكل | عصور وحقب      | تأريخ مطلق    | الأزمنـــة       |
|------------------------|-----------|----------------|---------------|------------------|
| الاجتماعية             | الإنسان   |                | -             | الجيولوجية       |
|                        |           | العصر الحجبوي  |               | بليئستوسين       |
|                        |           | الأدنى         |               |                  |
| قطيع بدائي             | ظهور      | بريسليان       | منذ مليون سنة | محطة قبل         |
|                        | الإنسان   |                |               | الجليدية         |
|                        |           | سليمان         | من ٤٠٠٠٠٠ ــ  |                  |
|                        |           |                | 1,,,,,        |                  |
|                        | إنسان     | آشلیان         | من ۱۰۰۰۰۰ _   | بدايسة المحطسة   |
|                        | نياندرتال |                | ٤٠٠٠٠         | الجلينية         |
|                        |           | موستريان       | حوالمي ٤٠٠٠٠  | التوسع الجليــدي |
|                        |           |                |               | الأقصى           |
| بداية عصر الأمومة      | الإنسان   | العصر الحجبوي  | مـن ٤٠٠٠٠ ــ  | نهايسة المحطسة   |
|                        | العاقل    | الأعلى         | 17            | الجليدية         |
| انطلاقه نظام العشائر   |           | العصر المجوي   | سن ۱۲۰۰۰ س    | الدرابع          |
|                        |           | الأوسط         | 7             |                  |
| تفكك نظام العشير       |           | العجسر الجنيسد | مــن ٤٠٠٠ ـــ |                  |
| وظهور الطبقـــات فـــي |           | الأعلى         | 7             |                  |
| الشرق                  |           |                |               |                  |
| تفكك نظام العشير فسي   |           | عصر البرونز    | مسن ۳۰۰۰ ـ    |                  |
| المنطقة السهبية من     |           |                | Y             |                  |
| أوروبا وآسيا           |           |                |               |                  |
| تشكل الطبقات فسي       |           | عصر الحديد     | 1             |                  |
| اليونان وروما          |           |                |               |                  |

# القصل الخامس

# الشرق

#### تمهيد

#### بلدان الشرق القديمة:

في الشرق تكونت أولى الدول. الشرق القديم مساحة شاسعة يبدأ من مصر حتى الصين ويضم الجزء الجنوبسي من آسيا وشمال مشرق أفريقيا. يطلعنا تاريخ شعوبه على ولادة وتطور أقدم دول العبوديسة، المبنية على اقتسام المجتمع البدائي إلى طبقات.

يضم بلدان هذا الشرق شرط طبيعي فريد هو تتسالي الوديان الخصبة مسع أمصار واسعة صحر اوية والسلاسل الجبلية. خمسة وديان واسعة نهرية: وادي النيل في أفريقيا الشمالية، وادي دجلة والفرات (ما بين النهرين)في الجنوب الغربي من آسيا، قرب الخليج العربي، وديان المهندوس والغانج في الهندستان ووادي هوانغ مو في الصين. تحد وادي النيل من الغرب الصحراء الكبرى؛ تتاخم بين النهرين من الغرب الصحراء العربية وفي الشرق سلسلة زاغروس؛ في الشمال والشمال الشرقي من وادي الغانج، تنتصب جبال همليا؛ ويضم وادي هوانغ مع في الشمال والشمال الغربي منساطق منغوليا الصحراوية.

إنها لوديان ملائمة جدا للزراعة. تروي فيضانات مجاري المياه هنا الحقول، المناخ حار، التربة ترية ومهيأة للعمل. وقد بدأت الزراعة هنا قبل غيرها و وتطورت بسرعة.

في أثناء تاريخها، خلقت مجتمعات الشرق حضرارات غرابرة مارست تراثيرا عظيما على ارتقاء بليدان القديمة أوروبا. كرانت الحضرارات الأكرش نفوذا هي حضارات مصر، ما بين النهرين وبلدان وسيطة بين فلسطين وسوريا. أقامت

هذه البلدان، الواقعة في منطقة البحسر الأبيسض المتوسط، علاقسات تجاريسة وتقافيسة مع جيرانها، بما فيها مناطق الشاطئ الأوربسي، التسي أخذت قبائلسها وشعوبها مسن مصر، ما بين النهرين، فلسطين، سوريا والهند الكثير مسن عنساصر ثقافتها انتقاست هدده المقتبسات إلى شعوب أوروبا الحديثة وصارت وقفا علسسي الحضسارة الأوروبيسة.

يبدأ تاريخ الشرق بتشكيل المجتمع العبودي والدولة، أي نهاية الألف الرابع قبل الميلاد. لا يريد التقليد ان ينتهي التساريخ القديم بتوقيت أو حتى بقرن محدد: ففي الغرب، وصل بنا حتى انهيار إمبراطورية الفرس (القرن الرابع قبل الميلاد)، بينما استمر تاريخ الهند والصين حتى قيام النظام الإقطاعي، الذي بسزغ في القرون الأولى للميلاد.

هكذا، كانت الأطر الإقليمية والمتسلسلة زمنياً للتاريخ القديم للشرق اتفاقية: لا يشمل بعامة تاريخ الايجيين قبل-الهللينيين، الذين عاشسوا في الألف الشاني قبل الميلاد ولم يقيموا علاقات مع بلدان الشرق. كان المجتمع العبودي والدولة في الشرق ذا سمات نوعية يمكن معارضتها بالسمات القديمة اليونانية الرومانية.

### هذه السمات هـي:

ا ـ تطسور ضعيف للنهج العبودي، استمرار طويل للعبودية الأبويسة وأشكال استثمار شبه ـ أبويسة. ٢ ـ تطور ضعيف في ملكية الأرض الخاصة واستقرار مشاعة الجوار. ٣ ـ بناء فوقي سياسي مبني أساسياً على سلطة ملكية عاتية (الـ"استبداد الشرقي").

لكنّا ونحن نشير إلى هذه الخواص الاقتصادية والسياسية، يجب أن نتذكر أنها لم تكن دوماً ملازمة لكل الدول؛ وبالتالي، كانت تظهر هنا خصائص واضحة للمجتمع العبودي الكلاسيكي. ومن جهة أخرى، حفظت دول اليونان والرومان القديمة بخاصة في بداية تاريخها كثيراً من العناصر النمونجية للأنظمة الاجتماعية في الشرق.

ليس ثمـــة أي فـرق مبدئـي بيـن دول الشـرق والقديـم الكلاسـيكي: الخصـائص الثانوية التي تميزها لا تمنعنا من تصنيفها في نفـس الشـكل الاجتمـاعي والاقتصـادي.

يقدم تاريخ الشرق فائدة كبيرة: منها ولدت أول المجتمعات المقسومة إلى طبقات

ووضعت أسس الثقافة المادية والروحية التي تشبهت بها شعوب اليونان وروما وصــــارت أخير ا وقفا على الحضارة المعاصرة.

### مصادر تاريخ الشرق القديم

يجب تقسيمها إلى ثلاث مجموعات: نصوص يونانية ولاتينية، بقايا آثار ونصـــوص بلغات الشعوب الشرقية.

النصوص اليونانية واللاتينية، التي درست منذ زمن، والتوراة ،الذي سنتناوله فيما بعد، تقدمتها حتى بداية القرن التاسع عشر إعادة كتابة تاريخ الشرق القديم. إنسها أعمال مؤرخي وجغرافي العصور القديمة، الذين زار بعضهم مصر، سوريا وما بين النهرين، بينما بني البعض الآخر على معلومات متداولة أو فسروا كتبا اختفت الآن. بينن هولاء الباحثين، يعين مكان خاص لهيرودوت، الكاتب اليوناني في القرن الخامس قبل الميلد، الذي ارتحل كثيرا، لا حظ وتحدث عن أعراف وعادات البلدان التي زارها؛ ويذكر أيضا خرافات كثيرة حول ماضي مصر ودول أخرى.

لكن كتابات هيرودوت أنت بأخطاء جسيمة انعكست على أعمال بداية القرن التاسيع عشر. لقد عاش هيرودوت في نهاية التاريخ القديم للشرق: كان معاصرا لملبوك فارس، لكن ٢٥٠٠ عام تفصله عن المراحل الأولى لتاريخ مصر وما بين النهرين؛ فضلا عن أنه لم يكن يعرف اللغات الشرقية. وإن كانت هذه الأخبار عن فارس ذات قيمة فعلية، فما يقصه عن مصر سطحي. متناقض وخرافي. فعمل هيرودوت لا يمكن أن يكون مصدرا إلا لدراسة الحقبة الأخيرة من التاريخ القديم للشرق. وينطبق هذا أكثر على باحثين أحدث (سترابون، ديودور، بلوتارك) الذين لا يقدمون سوى معلومات متفرقة غير مترابطة حول هذه المسألة أو تلك.

بين المؤرخين الذين كتبوا باليونانية، يجب تمييز الكاهن المصري مانيتون (القرن الثالث قبل الميلاد): لقد دخل دور محفوظات المعابد وأمل أن يطلع قراء اليونان على تاريخ بلدهم. للأسف، لم يحفظ كتابه ونحن لا نعرف منه إلا استشهادات واردة في أعمال لاحقة. وهذا ما وقع لأعمال الكاهن البابلوني بيروز، معاصر مانيتون، الذي جاول أن يكتب تاريخ ما بين النهرين.

ان نصوص الباحثين القدماء لا تتضمن إلا معطيات عجفاء حسول التاريخ القديم

للشرق الأدنى؛ وقليلا ما تناولوا الهند(ثمة بعض الأخبار حول النظام الاجتماعي والسياسي لهذا البلد في حدود القرنين الرابع والثالث قبل الميلاد في كتاب ميغاستيم، سفير اليونسان لدى الهند، لكنه لم يصلنا إلا ناقصا)؛ أما الصين، يكاد مؤرخو القديسم لا يعرفون عنها شيئا. لذا بقي العلماء حتى بداية الحفريات الأثرية في الشرق بدون وثائق حول تاريخه فللا يقدرون إنجاز دراسة معمقة عنه.

بدأت التنقيبات المنهجية في الشرق الأدنى في منتصف القرن التاسع عشر. كشف بوتا ولايار آثارا في القصور الملكية الآشورية. ثم سبروا خرائب مدن ما بين النهرين الأدنى، منها بابل ولاغاش. وشرع بأعمال ضخمة في مصر، حيث تدرس بقايسا المعابد والقبور.

زودتنا حفريات نهاية القرن التاسع عشر وبداية القرن العشرين ببعض المعسارف الشرقية. فقد عثر ج. مورغن في مصر وغرب إيران على آثار سبقت ولادة المجتمع الطبقي؛ ودرس الإنجليزي فلاندر بتري بخاصة مدينة كاهون، ليس عنواحة الفيوم وفي آسيا الصغرى،قرب بوغاز كووي، سبر واكلر وماكريدي بي هاتوزا، عاصمة الحثيين.

كان نشاط علماء الآثار كبير الفائدة بخاصة فيما بين الحربين ١٩٢٠ ــ ١٩٣٠. فقي هذه الفترة اكتشفت حضارة الهند القديمة (تنقيبات موهاندجو ــ دارو وهارابا في حــوض الهندوس)، وتنقيبات عن مدينة صينية قرب آنيان، مقابر ومدن سومرية تخــص المجتمع البدائي وأول مجتمع طبقي، دراسة المدن الأكادية (كيش، آشنوناك، الخ)، واكتشاف مملكة مارني في المجرى الأوسط للفرات ومدينة أوغــاريت الفينيقيــة، وتنقيبات فــي شــمال سوريا (مدينتا ألالا وسامال)وكثير من اللقى الأخرى التي غيرت بعمق أفكارنا حول تــاريخ الشرق. وأعمال العشرينات والثلاثينات، المنفذة بمهارة رائعة كالتي وردت الآن، كشـــفت عن تجليات حضارة منسية حتى آنئذ أو يشار إليها لماما.

وتمت مكتشفات هامة في تلك الحقبة في مصر: نجحوا منذ ١٩٢٢ في العثور على رمسس سليم لأحد الفراعنة، وقبيل الحرب العالمية الثانية اكتشف رمس آخر في تانيس. ورغم أن الرمس الأول (توتأنخامون) لم تعش سوى عدة سنوات وماتت شابة ،والثاني(شيشانك الأول) الذي حكم في نهاية تاريخ مصر القديمة، يوم لم تعد البلاد تستطيع ادعاء السيادة في الشرق-الأدنى، فللرمسين أهمية استثنائية لدراسة تاريخ وثقافة مصر. وفسي شامكارا

ليس لمكتشفات العقد الأخير أن تنافس لقى ماري وأوغاريت، هارابا وآلالاه، لكنها أضاءت بعض قضايا التاريخ القديم: لقد حددت تنقيبات تل-حسون (الآسسوري) وأمكنه أخرى آراءنا حول بدء الزراعة والتدجين وحول ظهور مدن في الشرق-الأدنى، وتشسهد حفريات جيزير، هاتسور، بيت-تسور مراكز أخرى في فلسطين على الثقافة الرفيعة لهذا البلد في العصر الكنعاني وتسهل بعمق إلقاء نظرة جديدة على تاريخه. وفي حلوان (مصر) بدأوا حفريات لمدينة أموات واسعة تعود إلى أيام تشكل الدولة المصريسة، وفي الصين، قرب دانيان، اكتشف قبر ضخم من النصف الثاني من الألف الثاني قبل الميلاد.

تزودنا أعمال علماء الأثار السوفيات في شرق القفقاس وآسيا الوسطىأيضا بمسواد رفيعة الأهمية: حرر ب.بيوتروفسكي خرائب حصن أورارتي في كارمير -بلسور قسرب ايريفان، ثم اكشفت في نفس المنطقة بقايا قلعة أورارتي آخر على هضبة آريسن-بيرد. وعثر س.تولستوف وزملاؤه على عدد كبير من الآثار التي تتحدث عسن تساريخ القبائل الرعوية وولادة دول عبودية في آسيا الوسطى.

فقد أغنى علم الآثار بعمق معارفنا حسول معرفة الشرق، وأزال النسيان عسن حضارات مهولة أو تكاد تكون غير معروفة. فحفريات مراكز قديمة ثقافية شسرقية تسأتي دوما بأنباء جديدة تدرس وتعمق معرفتنا. تضيء الحفريات قبل كل شيء الآثسار الماديسة التي توضح بذاتها تاريخ الشرق الاجتماعي والاقتصادي: الأدوات، الفخاريات، عظام الحيوانات، وبقايا أخرى تكشف ارتقاء الاقتصاد؛ وترسم خرائب القصور والمساكن البسيطة صورة عن المدينة القديمة. فقد أعطت حفريات عالم الآثار م.زغوبيم، الذي كشف سنة ١٩٥٤ قبر سمحماحيت، أحد فراعنة الأسرة الثالثة غير المعروف حتى آنئذ، أعطت موادا هامة حسول مصر. وأتاحت أعمال باروت في ماري إعادة تركيب قصر ملكي، ومعبد للإلهة عشار، ومدرسة ملحقة بالقصر. وكانت البيوت الشعبية مبنية بطمي الأنهار.

وتشهد مقبرة ماري على فارق كبير في الثروة: فإلى جانب قبور بسيطة ترابيسة، وجدت قبور فخمة من البلاط الحجري. ولوحة مشابهة قدمتها مدن قديمة أخسرى في الشرق، منذ كاحون في واحة القيوم حتى آنيان على ضفة هوانغ-هو.

لكن البقايا المادية لم تميز العلاقات الاجتماعية إلا باختصار: فللحصول على صدورة صحيحة لمجتمع العبودية، ولأشكال الملكية أو البنية الفوقية السياسة، لابد من الكلام عسن التاريخ المدني. ونحن نولي أهمية خاصة لمعرفة الرسوم الموجودة على المسواد الأكتر تنوعا: معدن، حجر، عظم، ألواح آجرية، البردي والرق. فلم تحظ أغلب نصوص لغسات شعوب الشرق القديم بالدراسة إلا بعد حفريات القرن التاسع عشسر والعشرين. بال إن بعضها فقط عرف (بخاصة باللغتين الصينية والهندية) استنادا إلى مخطوطات محفوظة في بعض المكتبات، وهكذا كان وضع التوراة.

إن التوراة، أحد أعقد مصادر تاريخ الشرق-الأدنى، فهو جمع لتقاليد من كـــل نــوع مخرافات سامية وبخاصة عبرانية، وجدت في حقب متبايئة بدءا بالألف التساني وجمعست حوالى القرن الثاني قبل الميلاد. تعرض قسم أساسي منه والشك لتحريفات وتعديات مقصودة، خدمة لمصالح الكهنوت. التوراة هو كتاب العبرانيين المقدس، وبعدهم لبعيض المسيحيين: وبعد زمن طويل اعتبر من وحي الله نفسه. فمن الطبيعي أن تقبل المعلومـــات الواردة فيه حول تاريخ العبرانيين وجيرانهم، في العصر الوسيط دون شكوك أو انتقادات. فقط، نقد التوراة، الذي تطور في النضال ضد الصورة للعصر الوسيط، الاقطاعي، عن "المقدس". كان المبادر الأول لهذا النقد هــو الغيلسـوف المـادي للقــرن الســابع عشــر ب.سبينوزا، وقبله، آبن ايزرا، أحد علماء القرن الثاني عشر، الذي أشار إلى تناقضات في النص التوراتي. وتابع باحثون بورجوازيون آراء سيبينوزا، (ج.ويلهوزن، س.مونكل وأخرون)، وخطأ مؤرخون سوفيات (ن.نيكولسكي، أ.رانوفيتش) خطوة أخرى على هــــذا الطريق: عوضا من الاكتفاء بالنقد الأدبي البحث للنص، جهدوا في تحرير الآراء الاجتماعية في كل كتاب والأصول الاجتماعية للتعديلات والتحريفات التي أدخلها المنقحون لأغراض معينة ،أولها خدمة الأكليروس قديما وخدمـــة للسياســـة حاليــــا. ولقـــد دعمت نقد التوراة النصوص العبرية القديمة المكتشفة في العام ١٩٥٠ في الأردن؛ تعـــود هذه النصوص إلى الحقبة الممتدة من القرن الثالث قبل الميلاد حتى القسرن التساني بعسد الميلاد ،وتتضمن فيما تتضمن أجزاء من التوراة تختلف بشكل ملموس عن النص التقليدي، المعروف في نسخات القرن الوسيط. يدل هذا أن معطيات التوراة لاتساهم في دراسة تاريخ الشرق الأدنسي (مبدئيا في الألف الأول قبل الميلاد) إلا بشرط تمحيصها بحذر وأستذة.

أهم بما لايقاس، من وجهة النظر التوثيقية، الكتابات المصرية، السومرية، الأكاديسة، الحثية، الأورارتية ،وغيرها التي عثر على أغلبها في أثناء التنقيبات. كسان علماء مسن القرن الثامن عشر قد اطلع على هذه الآثار (نقوش على الصخر والجسدران، والسبردي)، لكن أحدا لم يستطع أن يتقصاها، لأن فن قراءة الهيروغليفية (وهي كتابة أغلسب شسعوب الشرق الأدنى) كان قد أهمل تماما وقبل دراسة هذه النصوص، كان يجسب تعلم إزالسة رموزها.

كان شامبوليون قد حل إشكالية الكتابة المصرية المعروفة بثلاثة أشكال، منذ العام . ١٨٢٢ . اعتمد على نقش مسمى "حجر الرشيد، أو صخرة روزيت"، الموجود في مرفأ مصري بهذا الاسم. تكرر النقش ثلاث مرات: باليوناني، بالهيروغليفي القديم وبحروف ديموظية (سريعة مصرية من أصل أحدث).

كشفت قراءة النص اليوناني أن هذا قرار الفرعون بتوليمية الخامس، بنقوش على الصخرة باللغة المصرية (مرتين) وباليونانية. فحصلنا على ترجمة النص المصري. كان معروفا قبل شامبليون، أن الأسماء الملكية محاطة بإطار بيضوي، اسمه "كرتوش" بفضل كرتوش، حدد شامبليون الحروف الهيروغليفية التي تشكل اسم الفرعون ووجد مفتاح الكتابة المصرية.

وبالطريقة ذاتها، قرأ في نقوش أخرى أسماء كليوباترا، بيرينيه، الكسندر، تسم حلسل رموز الأسماء المصرية تحوتمس ورمسيس. وبامتلاكه عددا كبيرا مسن الشسارات قسرأ الأسماء ونصوصا كاملة. ومعرفة اللغة القبطية (لغة مصرية مسيحية)، والعربية والعبريسة أعانته على تذليل هذه المهمة. وضع معنى لكثير من التراكيب الهيروغليفية وأنشا كتساب صرف ونحو (قواعد) مصرية. ومنذئذ، صار للغة المصرية أساس متين.

ولقد تم حل رموز الكتابة المسمارية على يد غروتغاند واولنسون.

في العام ١٨٠٢، نجح غروتغاند، بقوة المثابرة والطروح المبتكرة، بترجمة القسم الأعظم للنقش الفارسي لأيام كيركسس، المرسوم بثلاثة أنماط من الحسروف المسمارية. لكنه لم يجد معنى لكل الإشارات، المسألة التي أقلقت علماء العالم قاطبة طيلة نصف-قسون

تقريبا. كان نص بابل هو النص الأصعب، الذي تمثل شاراته مقاطع وكلمات كاملة، دون الاهتمام أن كل شارة لها عدة معاني. وكانت الكتابة المسمارية البابلية قد حلت رموزها نهائيا حوالي العام ١٨٥٠م، حصيلة لاكتشاف راولنسن نقشا ضخما للملك داريوس بشلاث لغات -susienne، الفارسية القديمة والبابلية - على صخرة بأستون be'histoun. كسان النص الفارسي، وقد قرئ بدون صعوبة، يتضمن حوالي ٢٠٠ اسم ملك، وبلسد وشعب الأمر الذي مكن راولنسون ، هانكس وأوبيرت من حل لغز الجسزء الفارسي أولا، شم الجزء البابلي من النقش؛ باستخدام لويحات مدرسية، وجدت آنئذ في بقايا قصسر آشور بانيبال. كانت تحمل، إلى اليسار، شارات تمثل كلمات تامة (رموز فكرة)، وإلى اليمين، نات الكلمات مرسومة بمقاطع وشارات صوتية. فالكتابة المسمارية المستخدمة فيما بين النهرين كانت إن بالغة التعقيد وتبدو بثلاثة أنواع من الحروف: رموز فكرة، مقطعي وصوتي -رمزي phonogramme.

كانت قراءة النصوص الحثية والأورانية سهلة، لأنها كانت بالحروف الأكادية؛ لكنسها كانت صعبة على الفهم، لأن العلماء كانوا يجهلون هاتين اللغتين. ومنذ منتصف القرن التاسع عشر حاول العالم الانجليزي سايس قراءة وترجمة عدة نقوش أورانية؛ فقد أقسام عالم الأسلحة ك.كاتكوف لدراسة هذه اللغة وساعده عالم الآشوريات المعروف م.نكولوسكي والعالم السوفياتي ج.فلكشفيلي. وبدأ ب.هروزني بدراسة اللغة الحثية في أثناء الحرب العالمية الأولى؛ وفي العام ١٩٥٧، نشر ج.فريدرك اول قاموس حشي. والآن تحقق تقدم واسع في قراءة النصوص المسمارية. وبالتتابع حل أربعة علماء رموز الرقيم الفينيقية لكتابة الأبجدية.

كانت الهيروغليفية الحثية صعبة على الفهم؛ لكن تنقيبات كارا-تيبي (فسي سيليسيا) التي جرت في العام ١٩٥٠ زودت العلماء بنقوش مزدوجة اللغة من القرن السابع قبل الميلاد، بحروف فينيقية وهيروغليفية حثية. وهكذا وضعت القاعدة اللغوية الضرورية لهذه الدراسة.

لم تحل رموز الكتابة الهيروغليفية للغة الهندية القديمة، التي اكتشفت أثارها في أنتاء التنقيب في موهاندجر-دارو وهارابا. فضلا عن ضرورة بذل جهود كسبرى أخرى من الجل لغات الشرق الباقية: تحديد القواعد، تأليف المعاجم، تحقيق صحة القراءة. فليس بدون

سبب يرى العلماء أنفسهم مضطرين باستمرار على تغيير تدوين أسماء العلم، التعمابير، وتصحيح الترجمات الموجودة.

إن النصوص بلغات الشرق القديمة بالغة التنصوع. يمكن تصنيفها في عينتين رئيسيتين: وثائق وأخبار. ينتسب للعينة الأولى قبل كل شيء القوانين. عدا التشريع العبراني، الملحق بالتوراة، يجهل علماء القرن التاسع عشر قوانين دول الشرق القديمة: ففي عامي ١٩٠١-١٩٠٢ اكتشفت شريعة حمورابي، ملك بابل. ثم، اغتنى العلم بشرائع أخرى (مقاطع متناثرة غير كاملة ولا مترابطة) من ملوك مابين النهرين، الحثيين، الأشوريين؛ وقد اكتشف حديثا في توما الجبل (هرموبولس القديمة) أجزاء من الشريعة المصرية تخص الملكية، الإيجار والميراث.

نتألف أغلب المصادر الوثائقية من نصوص رسمية: علاقصات الموظفين، عناوين الشراء، كتب العبادة، أعمال التبادل، عقود الإيجار، قرض وإيداع، إلخ. في أثناء التنقيصب في مدن ما بين النهرين المنخفضة (شورباك، لاغاش، لارسا وغيرها)، جمعت مئات آلاف الرقم الآجرية تحمل وثائق من هذا الشكل، التي تتيح -بسبب عددها ذاته التغلف في حياة البلاد الاقتصادية في الألفين الثالث توالثاني قبل الميسلاد. واكتشف أرشيفات مشابهة في مدينة كحوريت دي نوزي، في ماري، في مركسز مقاطعة غانيز وغيره. وظهرت بعض الرقم في حفريات كارمير بلور. وقد نشرت الرقم المسماة "الكنز"، أصول بيرسبولس، مصادر ثمينة لدراسة موضوع ما يزال مجهولا: وضع المنتجين المباشرين في فارس القديمة. أما الوثائق المصرية، البردي أو الحجارة والصخور المنحوتة، فقد وصلتنا بعدد أقل بكثير من عدد الرقم الآجرية؛ فضلا عن أنها تعود إلى أيام السيطرة الفارسية.

المكان الهام تحتله الوثيقة المسماة "اكتشاف حـــران"، لائحــة بمواطـن المعمريـن الأشنوريين في هذه المنطقة، بما فيها المواشي، الأعمال الهيدروليكية، والعبيد، الخ.

بتتضمن المصادر الوثائقية أخيرا رسائل الأشخاص المتميزين، الموظفين والملوك، الواصلة إلينا بعدد كبير؛ أهم هذه المراسلات هي رسائل حمورابي، التي تعالج مختلف القضايا الاقتصادية، الإدارية والمالية. وثمة مجموعتان من الرسائل لها أهمية كبرى أفهم تاريخ السياسة الخارجية في الشرق الأدنى: أرشيفات ملوك ماري التي تجلو العلاقات بين

بابل، بلد ماري، وآشور في النصف الأول من القرن الثامن عشر قبل الميلاد، والرسائل المسماة تل الحمارنة، المرسلة إلى الفراعنة آمنوفس الثالث وأخناتون (نهاية القرن الخامس عشر بداية الرابع عشر قبل الميلاد) من المتنفذين السوريين وملوك آشور، بابل، ميتاني ودول أخرى. وجدت في مكان عاصمة أخناتون، التي تقع خرائبها قرب تل الحمارنة.

تشكل بعض النصوص التاريخية أهم المصادر الإخبارية. هي النقوش الموقوفة للحملات العسكرية، التي نحتها الفراعنة على جدران المعابد الخارجية؛ سير أو تراجم شخصية كاملة للملوك، مثل سيرة إيدريمي، ملك آلاش (القرن الخامس عشر قبل الميلد)، منقوشة على نصب؛ وقائع تاريخية تشبه واقعات الحثيين، تتحدث بالتفصيل عن النزاعات في السياسة الخارجية بين القرنين الخامس عشر والثامن عشر.

ونموذج آخر من المصادر، النصوص الادبية، الأخبار، الحكايات والخرافات التسي تطلعنا ليس فقط على تاريخ الثقافة الروحية، إنما على العلاقات الاجتماعية أيضا.

هكذا، يمتلك العلماء الآن نصوصا متنوعة مكتوبة بعدة لغات شرقية. يزداد عدد هذه النصوص من عام إلى آخر. وهي المصادر الرئيسية لدراسة تاريخ الشرق.

### دراسة تاريخ الشرق القديم

رغم الأعمال الحثيثة، منذ القرن الثامن وبداية التاسع عشر، لمباشرة دراسة تاريخ الشرق القديم، لم تتمكن هذه المحاولات أن تنجح؛ فنقص المصادر جعل الكتابات خيالية وسطحية. فقط تكديس المعطيات الأثرية وحل رموز الكتابة خولت العلماء فلي النصيف الثاني من القرن الماضي الانتقال من المخططات النظرية إلى محاولة إعادة كتابة تاريخ مصر ومابين النهرين استنادا إلى معطيات ملموسة ومحددة. اكتفى بعض دارسي مصلو وأشور بعامة بنشر النصوص والتعليق عليها، لكن في نهاية القرن التاسع عشر ظهرت مؤلفات توليف جمعي لـ آد.إيرمن، ج.ماسبيرو وغيرهما.

في هذه الحقبة إذن انبعثت قضية العلاقات بين الحضارة المكتشفة وحضارات الشعوب القديمة الأخرى؛ أرادوا حلها بنظريسة الوحدة البابليسة، لواضعيسها العالمين فدينيتزش وهدوينكلر. تتضمن هذه النظرية ولاشك فكرة صحيحة: بمقارنة الخرافات البابلية بالأساطير التوراتية (وفيما بعد، بعد اكتشاف شريعة حمورابي، الحق البابلي إلى

الحق العبري، استخلص ديليتزش ووينكلر أن التشريع والخرافات السواردة في التسوراة ولدت بتأثير الثقافة البابلية، الأقدم جدا من العبرية. إنه استنتاج هام يساعد بخاصة في نقسد التوراة. لكن أنصار هذه النظرية (الوحدة البابلية) لم يقفوا عند هذه الملاحظة الصحيحة (بل الفريدة): إنما عمموها مدعين أن الحضارة الإنسانية كلها تأخذ جذرها من بابل، التسي كانت مهد الثقافة المصرية، اليونانية، الصينية وحتى البيرووية (نسبة إلى البيرو).

هكذا وصلوا إلى خلاصة خاطئة كليا ،وهي أن القيم الرئيسية للحضارة خلقت حتى نقطة معينة (في بابل)، لتشع بالتالي في أنحاء العالم قاطبة.

ليس هذا كل شيء. بل على تخوم القرنين التاسع عشر والعشرين، حينما كتب وينكلر أعماله، لم تكن الثقافة القديمة السومرية قد كشفت بعد وكان العلماء يجهلون ولادة الحضارة السومرية البابلية. لذا اتسمت الثقافة البابلية، كما يتصور ها وينكلر، بصبغة أسطورية: وكأنها سابقة الوجود، انبعثت جاهزة في لحظة معينة، كما أثينا التي خرجت من رأس زيوس مسلحة.

وبعبارة أخرى، العيب الأساسي في نظرية الوحدة البابلية، هو جمودهـــا الارتقـاء؛ الأمر هام جدا بالنسبة لنظرية ظهرت في ظل الامبريالية.

لقد انتقدها بعض العلماء البورجوازيين، في مقدمتهم إد.ماير، مؤلف تاريخ العصور القديمة (١٩٠٢-١٩٠٢) في عدة مجلدات، الذي يتضمن فضلا عن الشرق الأدنى اليونان وروما. استنادا إلى دراسة مصادر عديدة، يتضمن كتاب ماير الكشير من الملاحظات والخلاصات الهامة. كان المؤلف محقا في استقائه وجهة نظر التاريخ العام ليدلال على طريق التطور الوحيد لشعوب العصور القديمة. لكنه أخطأ الدرب، لأنه عصرن التاريخ القديم، غير مبال بطبيعة مجتمعاته العبودية وقدمها كإقطاعية في الحقبة الأولى من عسهدها وكرأسمالية في الحقبة التالية. إن هذا التعليل اللا-تاريخي للنظام الاجتماعي لبلدان الشرق وكرأسمالية في الحقبة التالية. إن هذا التعليل اللا-تاريخي للنظام الاجتماعي لبلدان الشرق القديمة اتبعه كثير من الباحثين، مثل ج.ه.بريستد الذي يجد في تاريخ مصر، حقبة التفكك الإقطاعي والاستبداد المستنير. ولقد عاشت نظرية الإقطاع الشرقي في العصور المقديمة حتى يومنا هذا وهي بادية في مؤلفات ل.ديلابورت "شعوب شرق البحر الأبيسض المقديمة حتى يومنا هذا وهي بادية في مؤلفات ل.ديلابورت "شعوب شرق البحر الأبيسض المقومط" (١٩٥٨).

نهة علماء في الغرب يتبنون التأريخ الفاشي، ويدرسون تاريخ الشرق القديم بــــالروح

العرقية، ويقيمون من القبائل الهند-أوربية (الآرية) عرقا متفوقا، حامل التقدم، ومن جهـــة أخرى، ينادون بالملكية المستبدة باعتبارها خير الأنظمة.

إيحاول آخرون بعفوية إعطاء دورة التاريخ تعليلا مادريسا فتوصلوا، بدراسة ذات المصادر، إلى وعي خصائص ارتقاء مجتمع الشرق القديم أو نظامه السياسي. نذكر هنسات. هـ.. جاكويسون الذي شكك، في كتابه المخصص النظام السياسي الأولى الدول السومرية، بالنظرية الرجعية حول خلود الاستبداد الشرقي. ويهتم المؤرخون الأجانب الحاليون بحيوية بولادة الحضارة في الشرق؛ وأعمال المؤرخ الانكليزي ج.شيد تعالج هذه المسالة. ويهتمون أكثر فأكثر بالبلدان الواقعة وراء "الشرق الكلاسيكي": الهند والصين.

لكن رغم النتائج القيمة، ورغم وفرة الوثائق، لم يستطع العلم البورجوازي المعساصر أن يؤلف التاريخ القديم للشرق؛ يشهد على ذلك المجلسد الأول مسن "تساريخ الحضسارات القديمة" المنشور في باريس ١٩٥٣، ومؤلفات مثل "تاريخ العالم" (بسيرن، ١٩٥٢–١٩٥٣)، والنظرة المثالية المائية المائية المائية المائية المائية المائية المجلمع المجاور: النضائات الاجتماعيسة، الحسادة المن تظرية الركود، وغيرها من السمات النوعية الأغلب المؤلفات المعاصرة حول تساريخ الشرق.

### تسلسل الأحداث (تاريخيا)

إن تسلسل الأحداث واحدة من أعقد قضايا تاريخ الشرق. فالشعوب الشرقبة تسؤرخ الأحداث استنادا إلى سني الملك أو غيرها من الظاهرات الطارئة ("السنة التي تلت تأسيس دورماتي")؛ فليس ثمة نقطة انطلاق عامة. ولتثبيت تسلسل الأحداث في الشرق تستخدم لوائح الملوك والأسر المالكة مع إشارة لمدة الملك؛ لوائح الملوك الآشوريين، مثلا كاملة وتثبح تدوين واقعات التاريخ الآشوري انطلاقا من العام ٩١١ قبل الميلاد. تستخدم وثائق مشابهة لتسلسل الأحداث في أزمنة غابرة. هكذا وضع مانيتون لائحة الأسر المالكة المصرية، ويردي تورين تعطي لائحة الفراعنة (مع ثغرات ضخمة، لغير هذا، وليس لتاريخ مصر كله). والعلماء أيضا لم ينجحوا بإعادة كتابة إلا تسلسل الأحداث النسبي النصوص (نتابع) أحداث الألف الثالث والثاني قبل الميلاد؛ وذكر الظاهرات الفلكية فسي النصوص

القديمة كانت تخول الباحث من تحديد تسلسل الأحداث المطلق لبعض الفترات التاريخيسة؛ لكن تصبوص الألفين الثالث والثاني لاتذكر منها سوى القليل. والتزامن الوارد في بعسض الوثائق (منها رسائل تل الحمارنة) يذكر رجسال السياسة المعساصرون وسسبل تحقيق التواريخ.

ساهمت كل هذه العوامل لوضع التسلسل الحدثي العام الذي حدد، مشلا، ملك حمورابي في القرن الواحد والعشرين ،أو العشرين قبل الميلاد. لكن المراسلة الدبلوماسية التي وجدت في ماري و"اللائحة الملكية كورساباد" التي نشرت في ١٩٤٧-١٩٤٣ مكنت من مراجعة كل التسلسل الحدثي في الشرق. وكما دل وا.ف.البرايت، يجبب "تقليصها" وبخاصة، حكم حمورابي يعود إلى القرن الثامن عشر. أيدت هذه النتيجسة الطبقية الماكتشف في الالاه وأوغاريت، التي تشهد على تشابه كبير بين فخاريات أيام حمورابي والقرن الخامس عشر قبل الميلاد. لايمكن قبل فارق ٠٠٠ عام، فضلا عن العشور على آثار من عهد حمورابي في طبقة أرضية أحدث من تلك التي حوت الأشياء المصرية مسن عبد أمينسميت الثاني، وإن دراسة الثقوم المصرية مدن منذ زمن بعيد فسي النصدف

حتى اليوم لم تحل ذل قصايا الخلاف حول تسلسل الأحداث في الشرق، وكثير مسن العلماء يفضلون على التسلسل "القصير" لأولبرايت التسلسل "الوسطي" الدي يطرحه سيميث وأ.انياد. لكن القول بثقة أن التسلسل "الطويل"، المعمول به قبل الحرب العالميسة الثانية، فات زمانه. وستفضي مكتشفات جديدة إلى تحديد أكيد لتسلسل الأحداث في مسابين النهرين ومصر.

لم يعد تسلسل أحداث البلدان الأخرى للألف الثاني (مملكة الحثيين، ميتاني، ســـوريا، الخ) إعدادا مرضيا، وسيوضح في الأغلب بفضل النزامن مع تاريخ بابل ومصر.

### القصل السادس

# سوهر وأكاد

### جغرافيا مابين النهرين

إن وادي دجلة والفرات، الذي حمل الاسم الإغريقـــي ميزبوتــامي ('بلــدان مــابين النهرين")، هو مهد الدول التي تعد بين الأقدم في العالم.

ينبع دجلة والفرات من جبال أرمينيا. في البداية، يكونان قريبين جداً من بعضهما، شم يتباعدان جداً ولايقتربان مرة اخرى إلا عند دخولهما أرض العراق الحالي. هنا يبدأ الوادي المسمى ميزوبوتامي. يقسم الوادي قسمين، الأعلى والأدنى، يختلفان في شروطهما الطبيعية.

في الغرب، يتاخم ما بين النهرين أرض العرب على طول الوادي تقريباً؛ في الطرف الشمالي الغربي فقط، في القطع الأقرب إلى البحر الأبيض المتوسط، ينضاف إلى وادي أورانت الخصب. في الشرق، على طول ميزوبوتامي، تنتصب جبال زاغروس التي تفصلها عن إيران. يصب ميزوبوتامي في الخليج العربي. لعب هذا الوضع الجغرافي دوراً هاماً في تاريخ البلاد القديم. كانت الشعوب التي تقطنه في صراع مستمر مع القبائل الجبلية والسهبية الراغبة في ولوج الوادي الخصب واحتلاله. أما العلاقات التجارية والتقافية، كانت شعوب الميزوبوتامي تباشرها مبدئياً مع بلدان البحر الأبيض المتوسط (عن طريسق وادي الأورانت).

تتألف تربة الميزوبوتامي – الأسفل بخاصة من الطمي. من الألف الرابع حتى الألف الأول قبل الميلاد، كان الشط الذي يحده الخليج العربي إلى الشمال مما هو عليه الآن ب ٢٥٠ كم تقريباً، وكان لدجلة والفرات مصباتها الخاصة. في الأزمنة الغابرة، كانا يصبان ولاشك في البحر في النقطة الأكثر تقارباً بينهما الآن. وتربة الطمي للميزوبوتامي الأسفل خصبة جداً. لكن حراثتها تكلف الناس بذل جهود مضنية.

تتأتى الصعوبة أساساً من جفاف الصيف ، والاجتياحات التي يسببها الفيضان. فتفيض الأنهار على مساحة أرضية واسعة تبقى غارقة حتى شهر تموز. وأثثاء الفيضان وبعدده، حتى تشرين الثاني، يكون الطقس جميلاً، وتجف التربة بالتدريج، لكن بصورة غير منتظمة أبداً. في المناطق العالية، يتم الجفاف عاجلاً، وتقسو التربية كالحجر، وتتشقق؛ وفي المنخفضات، بالعكس، يتجمع الماء ويشكل أهواراً، مواطن للحميات. إن لم تحارب هذه الشروط السلبية يعاني الشعب الجوع والأمراض التي تهلكه. هذا مايكشفه لنا التاريخ الحديث والمعاصر للميزوبوتامي. لكن الجزء المنخفض من هذه المنطقة كان في العصور القديمة مناطق خصبة تغذي جماهير غفيرة؛ وفي ذلك العصر، كان عمل الأجيال العديدة قد خلق شبكة معقدة من المنشآت التي تنظم الفيضانات وتؤمن احتياطات من الماء من أجلل الغصل الجاف.

كان فقدان المواد الأولية (الحجارة والمعادن)، بشكل تام تقريباً، وهو مالا غنى عنسه لتطوير الاقتصاد، إحدى سمات هذه المنطقة. ومن حيث الشجر، لاينبت هنا سوى النخيل، ثماره غذاء، لكن خشبه ليس مادة بنائية. كان الغضار هو الثروة الوحيسدة: يصنسع منسه الآجر، والأواني وحتى الرّقم الكتابة.

أما في الميزوبوتامي الأعلى، التربة والمناخ شيء آخر، فيضاناته أقل إيذاء. وحياتــــه الاقتصادية أيضاً وأخلاقه مختلفة.

### تشكل الطبقات والدول في الميزوبوتامي-الأسفل

أقدم قرية اكتشفت في الميزوبوتامي هي تل-حسون، في شمال البلاد: مــن العصــر الحجري القديم والألف الخامس تحديداً. في هذه المنطقة سارع الناس نحو الزراعةالبدائيــة. وهنا أقام أوائل المزارعين والمدجنين. ويرى كثير من العلماء أن الناس انتقلوا من هنا فــي بداية الألف الرابع إلى ميزوبوتامي-الأسفل (سومر) وشرعوا يصلحون الأراضي السبخية في مجرى الفرات الأدنى.

لقد استقر الشعب السومري قديما على المرتفعات التي لاتصلها الفيضانات. كانوا يعيشون من الصيد، من الزراعة بالمنكاش، ومن تربية المواشي، و يصنعون الخزف الملون وأدوات نحاسية (الخطاطيف، السكاكين، إلخ). كان الناس يقطنون أكواخا من أجرو وخيزران وكانوا أيضا يجهلون الفارق الاجتماعي والرزقي، كما تشهد وحدة شكل القبور

والمآتم. ونصب المرأة الآجرية المكتشفة، تجعلنا نقول أن عهد الأم في ســومر دام حتــى النصف الأول من الألف الرابع.

لقد وسعت منشآت الري كثيراً القوى المنتجة، لأنها أمنت سقاية الحقول بشكل منتظم، لمنع التربة من الانهيار والسبخية. وكانت المياه الزائدة تساق من الأمكنة المغمورة نحو مجمعات وغدران، وفي وقت الجفاف، يصل ماء التجمعات والأنهار نفسها إلى الحقول بالأقنية. ولاتقاء اجتياح الأراضي المنخفضة، تحاط بالسدود. بداية، كانت أعمال الري تتم بمآزرة هذه المشاعة العشيرية أو تلك، لكن إنجازها على مدى واسع كان يتطلسب توحيد جهود عدة تعاونيات.

لقد أفضى التطور اللاحق للقوى المنتجة إلى تفكك النظام المشاعي البدائي وإلى تشكل طبقات اجتماعية. فالأعمال الفنية في النصف الثاني من الألف الرابع تمثل معارك، مقلتلين على العربات، ولتخاذ أسرى. ثم ينحدر الأسرى إلى عبيد ويستخدم عملهم فسي اقتصساد النبلاء أو في بناء منشآت للري.

ترافق هذا التقدم الاجتماعي الهام مع تبدلات تقافية عميقة: ظـــهور الكتابـة (بدايــة نقشية)، بناء صروح دينية (معابد) من الطمي الغضار. ولقد وصلتنا من ذاك الزمن نقـوش عديدة تمثل مشاهد الصيد أو العبادة وأختام دائرية، الأولى في ميزوبوتــامي: يدحرجونــها على الآجر الطري حيث تترك بصمة تخدم مثلا كإشارة على الملكية الخاصة.

يربط مؤرخون بورجوازيون مثل سبيسر وباروت هذه التطورات الاقتصادية والتقافية بغزو عروق جديدة: وإلى هذا الزمن يرجعون غزو السومربين، الآتين من الخارج، حاملين الكتابة، النقش أو الحفر والأختام وفق البناء الدقيق والجميل. إن هذه النظرية التسي تنكر الجمالا، فكرة الارتقاء التقدمي وتقيم مقامه تقدم هجرة شعب ما هجرها بعض الأخصلايين الغربيين بخاصة فرانكورت وشياد اللذين أثبتا وجود استمرارية بين السكان الزراعييسن البدائيين لميزوبوتامي الأسفل وسومري النصف الثاني من الألف الرابع. لذا يدعو شيلا سكان هذه المنطقة الأقدمين قبائل جدود السومريين.

تظهر طبقية المجتمع ثابتة في الخفريات التي كشفت مدينة الأموات الملكية في أور، في جنوب سومر (بداية الألف الثالث). بخلاف قبور العشير. كانت مدينة الأمروات هذه مبنية بالآجر، مؤلفة من عدة غرف؛ والميت المزدان بالحلي كان مدفونا مع عربات مقرونة

إلى تيران، ومحاربين مسلحين، وقصيل من العبيد من الجنسين. وقبور الملسوك فسي أور (ومراكز أخرى من ميزوبوتامي، مثل كيش وماري) تشهد على تشكل الدولة في هذه البلاد في بداية الألف الثالث.

في الأصل، تشكلت هنا دول مستقلة (أريدو، أور، شوروياك، أوما، لاغاش، ليــــش، ماري، إلخ)، كان سكانها غير متجانسين: أكاد، الواقعة في شمال سومر، والمجرى الأوسط للفرات تسكنهما قبائل تختلف عن السومريين، من حيث الشكل واللغة. تتكلمان لغة سـامية (الأكادية) وتقرب قبائل السهوب التي تعيش في غرب ميزوبوتامي؛ لاشك في أن سـاميي أكاد أنوا من الغرب.

مع ذلك، لم يكن السومريون والاكاديون في بداية الألف الثالثـــةيختلفون مــن حيـــث مستوى التطور الاقتصادي: كان الشعبان يشكلان دولا عبودية في محطتها الأولى.

### اقتصاد ومجتمع سومر وأكاد

إن نصوصا عديدة رسمية (آتية بخاصة من أرشيفات شــوروباك ولاغــاش تطلعنــا بالتفصيل على اقتصاد ميزوبوتامي في منتصف الألف الثانث. أساس الزراعة يقوم علـــى الري، شبكة واسعة من الأقنية، السدود والحراجز التي تتيح سقاية منتظمة للحقول. ويتـــم العمل بالأرض بواسطة محراث بسيط من الخشب، تجره الحمير أو الثيران؛ وكان المنكاش مستخدما بتوسع. والمنجل منشار من صوان بغمد آجري. يقطع ساق القمح بعامــة تحــت السنبلة تماما، وبعد الحصاد تجلب الماشية إلى الحقول. لدرس السنابل، تدوسها على البيـدر الثيران والحمير، يجمع الحب في أكوام، يذرى بالمذراة وينقل إلى الاهراء. ثم يــهرس أو يسحق بالحجر.

كانت الحبوب الأكثر انتشارا هي الشعير والحنطة الرومية التي تستخدم لصنع الخبز والجعة. وكان السومريون يزرعون الكتان، العدس والسمسم لاستخراج الزيت. والشهرة المثمرة الأهم هي النخيل؛ من خشبها تصنع الأوعية المنزلية، وبأليافها الحبال والحصهر؛ تشكل ثمارها أغذية منوعة. وبذورها المنقوعة بالماء تستخدم علفا. وتسأتي الكرمة مسن سومر، وكان خمر الشمال هاما بشكل عام.

· كانت نربة المواشي أيضا متطورة في ميزوبوتامي السفلى: فالنصوص الأقدم تنكـــو وفرة الغنم. نرعى المواشي في المراعي المستنقعية والجبليــــة؛ وفــني الزراتـــب، تغـــذي

بالحبوب. وتعطى الأبقار اللحم والحليب الذي يصنعون منه الزبدة والجبن؛ وتربى الخراف للحمها وصوفها؛ وكما قانا آنفا، تستخدم الحمير والثيران دابة ركوب. لم يعرف العنومريون الحصان. أخيرا، لعبت تربية البط والحبش دورا واسعا.

ينتج من هذا أن الأشكال القديمة بحثا عن الغداء -الصيد والقنص- تراجعـــت إلـــى المقام الثاني، رغم أن جمهرة من الميزوبوتاميين استمرت في العيش على الصيد.

بقيت الأدوات حتى الألف الثالث بدائية جدا: أغلبها من الحجر والآجر، كان النحساس قد ظهر منذ الألف الرابع، لكنهم لم يتعلموا صنع البرونز إلا في النصف الثاني من الألف الثالث. بالمقابل، كان الفخار السومري، الحرفي حتما، يستخدم في صنع الأواني والأوعيسة المشوية. وكان النجارون يعرفون صناعة العربات والقوارب، ويطسرق صناع السلاح الخناجر والسهام. والثياب منسوجة من الصوف والكتان، وأسلحة الوقاية هي مسن جلسد. ويتقن الجواهريون صناعة الحلى من الذهب والغضة والحجارة الثمينة.

تقنية بناء المسكن بدائية تماما: البيوت البسيطة من الغضار والخيزران، وتشاد المعابد والقصور فقط من الأجر العريني. تزدان هذه الصروح بنقوش قليلسة السبروز استمدت عناصرها من الأسطورة والتاريخ.

طبعا، لم يكن الحرفي منعزلا أبدا عن الزراعة وتجهيز الإنتاج البضاعي. على ذلك، ومنذ الألف الثالث، يستورد السومريون من بعيد المعدن والصخور أو الحجارة، وخسب الأرز والخمر. كانت طرق المواصلات الرئيسية هي الفرات ودجلة وكذلك الأقنية الواسعة الفاصلة بينها. وتنقل كل الأحمال على ظهور الحمير.

والشكل الاستثماري الأقدم، الناجم عن التطور الكبير بقوى الإنتاج، هو استغلال عمل العبيد. وحسب إحصائيات (تقريبية جدا طبعا) لـ أ.دياكونوف، كان عبيد لاغاش يشكلون نصف السكان، في أواسط الألف الثالث، وعدد النساء يتجاوز عدد الرجال. كانت المصادر الرئيسية للعبودية الحروب وشراء العبيد من البلدان المجاورة (بعامة قليلة العدد)؛ واستثناء، كانوا يشترون الفتيان. وتحول الناس المدنيين الأحرار إلى عبيد، لم يكن في البدء موجودا: الشير إلى هذا الأمر لأول مرة في وثائق القرن الرابع عشر قبل الميلاد.

كانت العبودية في سومر وأكاد ذات طبيعة أبوية: لايحتل العبيد حيزا خاصا بهم في الإنتاج ويعملون بالتساوي مع الناس الأحرار، وغالبا في عمل واحد. كان كدحهم مستغلا

في المنزل؛ ويرسلون أيضا لبناء منشآت الري، وإلى حراثة أرض البقول وبساتين الثمار؛ كان ثمة عبيد رعاة وعبيد حصادين ويخصص عدد كبير منهم للمعابد وحكام المدن، وكان الأعيان بمثلكون عبيدا أيضا.

تتألف جمهرة السكان من مالكين عقاريين، وأعضاء المشاعة. ولقد ولسدت مشاعة الجوار السومرية الأكادية عند تطور الزراعة المروية: كان التنظيم الاقتصادي العادي في ميز وبوتامي السغلي يرتبط بالتوزيع المنتظم الماء. كانت مشاعة الجوار إنن شديدة الاهتملم بأن تبقي بين يديها الملكية العليا لمصادر الماء خطاعات الأنهار والأقنية، أكثر من اهتمامها بالإدارة العليا للأرض. وفي الوقت ذاته، كان إنشاء منشآت الري، فتح وإغسلاق المسدود، تنظيف الأقنية حكان كل هذا يعضد المشاعة، لأنه يفرض التعاون البسيط، العمل المتكانف بين أعضائها: وكانت هذه الاهتمامات تتطلب الإنجاز بوقت قصير وتحتم توافسر جهود مئات الأيدي. والدور المهيمن لملكية الماء في ميزبوتامي السفلي سمح بتسمية مشاعة السومريين -الأكاديين مشاعة المياه والأراضي.

كانت مشاعة المياه والأراضي تضم عائلات كبيرة وصغيرة؛ وكانت هذه العسائلات دوما ذات طبيعة أبوية، تحددها هيمنة الزراعة بسكة حديدية للمحراث وتربيسة الدواجس، رغم نفوذ الكثير من بقايا عهد الأمومة، بخاصة فسي جنسوب البلاد. كسانت المواشسي والأراضي ملكية خاصة للأسر الصغيرة، لكن الأسرة الكبيرة كالمشاعة لها حقوق واسسعة تحدد حقوق المالكين. يتضح هذا في عقود الشراء في شوروباك (القرن السسادس عشسر والرابع قبل الميلاد). فحسب هذه العقود يبيع الأرض عدد من الشركاء المشسايعين، بينمسا يتلقى ذووهم (أ, جوارهم) هدايا لقاء خسارتهم حقوق تملكهم الأرض المباعة. تطلق عليسهم الوثائق التعبير المعبر "آكل-مساهم بالسعر". وعرفت أيضا انتقالات حيث تبيسسع الأسسرة الكبيرة مشاعة الجوار الأرض: بدون شك، كان جزء من الأرض يخص مشاعة الجسوار والأسر الكبيرة.

الم تكن إعادة توزيع الأرض، المواشي والأرزاق الأخرى بين أعضاء المشاعة عادلة: كان نبلاء الدم يمتلكون أراضي واسعة تبلغ ١٠٠-٣٠٠ هكتا را. وكانت ملكية الأشراف تبقى في يد العائلات الكبرى. وكان النبلاء بالولادة يعملون على دعم تقاليد نظام العشير في المرحلة الأخيرة، ويستند نفوذهم غالبا إلى الحفاظ على علاقات الأسر الكبيرة والعشير.

وكان النبلاء يشغلون في أراضيهم ليس العبيد فقط، بل أيضا ذويهم الذين كـــانوا أحــرارا وافتقروا.

كانت ملكية المعابد تحتل مكانا هاما في اقتصاد البلاد: حوالي منتصف الألف الشلاث، كانت المعابد في لاغاش تمتلك نصف أراضي المملكة المحروثة. تتكون سيادة الاكليروس من النبلاء، وتفيد ملكية المعابد إذن في دعم سلطة النبلاء بالولادة.

كانت أملاك المعابد تستغل بطريقتين: يؤجر قسم إلى مزارعين أحرار، يتلقون غالبا أيضا المواشي وحبوب البذار ويؤدون لقاء التمتع بهذه الأرض جزءا من محصولها؛ وكلن القسم الثاني، الموضوع تحت رقابة المعبد المباشرة، يحرثه العبيد ومزارع وأحسار، يتوجب عليهم تسليم كل الموسم إلى أهراء المعبد ويستلمون حبوبا لقاع تعبسهم وأحيانا منتوجات أخرى.

يضم جهاز المعبد، عدا الكادحين، حرفيين، كتابا، مرتلين، وسواهم. ويوظف رهطا يشكل جزءا هاما من مرتزقة الدولة. لاتنفصل الأراضي المؤجرة للخدم، كونسها أمسلك معبد، لكن العلاقات الأبوية، وهي دوما في خدمة مشاعات الجسوار، قدد فقدت دورها الرئيسي هنا.

يتمتع كبار القسس أيضا بأراض واسعة إلى هذا الحد أو ذاك، يحرثها عبيد، رجال أحرار ومأجورون ومزارعون. ويسلب النبلاء حصة الذئب من مردود تربيسة المواشبي ويتلقون حصصا ضخمة مما يعتبر احتياط المعبد.

### النظام السياسى لسومر وأكاد

في منتصف الألف الثالث كان في ميزوبوتامي كثير من الدول الصغرى المستقلة. لانتجاوز مساحة إحداها، المسماة لاغاش، (بما فيها الأراضي غير المروية)، ٣٠٠٠كـم وتضم دستة محلات هامة إلى هذا الحد أو ذاك، محاطة بأسوار، وعدد الناس الإجمالي ليس أكثر من ١٥٠٠٠٠ إنسان. وفيها ٢٠ معبدا ومحرما، وقفا على عدة مقدسات.

على رأس الدولة عاهل يسمى باتيزي (يقرأ بعض العلماء هـذه الكلمـة السـومرية انزي"، وأحيانا لوغال (السيد:بالمعنى الأدبي). بشكل عام، يجب اختيار هذا الباتيزي مـن أسرة شهيرة، بحيث يكون خلفه أحد أبنائه. كان يمارس مهام الكاهن الأكبر ويمثل الآلهـة؛ يقود مرتزقة المعبد، يحكم اقتصاد المعبد، أهمها أعمال البناء والري. بداية، كـان يعتـبر

الملك-الكاهن، وأيضا عادة القتيل أو المصير الشعائري للملك، المرتبط بهذه الفكرة، التـــي عاشت طويلا في ما بين النهرين، لاتتبدى إلا بشكل طهارة " دورية للشخص الملكي.

في منتصف الألف الثالث لم يكن الباتيزي بعد هو المالك الأعلى لكل أراضي الدولــة. وأحيانا كان ملوك سومر وأكاد يشترون أراض من الأسر الكبرى أو المشاعات المجــاورة. ولايسمح للباتيزي أن يتصرف بأملاك المعابد.

أنهي المدن، كان يوجد جمعيات شعبية ومجالس شيوخ، تتولى الحقوق الفعلية: تنتخب (وتقيل ربما) العاهل، تحقق العدالة، تتخذ التدابير الإدارية، تناقش مع الباتيزي المسائل السياسية الأساسية (إعلان الحرب، مثلا)، يقبلون مواطنين جددا في المشاعة، تدير الأملاك العامة، إلخ. ومن مجلس الشيوخ يسمى ممثلو الإدارة، مثل مرعى المشاعة.

كان الجيش ما يزال منظمة شعبية: كان جنوده بنفس الوقت حراثا، رعاة، مزار عيسن في أرض المعابد. كل هذا يخولنا أن نؤكد استمرار مظلامه هامسة من الديموقر اطيسة العسكرية في الميزوبوتامي السفلي-على الأقل حتى منتصف الألف الثالث.

من جهة أخرى، بزغت خصائص سياسية جديدة: ظهرت وظيفة إدارة المعابد، التي يديرها الموظف، الذي يصدر توجيهاته لفصيل من الكتاب؛ وتشكل حرس خاص البلتيزي. كل هذا النهج، المرتبط مباشرة بالباتيزي، بختلف جذريا عن تقاليد الديموقر اطية العسكرية.

لقد أثارت الحاجة للاستفادة الحكيمة من شبكة الري، وحصر العلاقات الاقتصادية بين المناطق التوجه إلى توحيد سومر سياسيا. وشددت ضرورة تعميق السلطة على العبيد هذه الحركة المركزية. ادعت بعض الدول المسيطرة ونجحت بضم أراض واسعة. وبدأ ملك كيش أور هذا الدور، لكن ايناتوم، عاهل لاغاش (القرن الخامس عشر)، نجح فسي دحر هنين الخصمين وبسط سيطرته حتى حدود ماري. غير أن هذه الإلحاقات لم تكن مستقرة.

### الصراع الاجتماعي في سومر وأكاد

لقد ترافق تشكل الطبقات والدول فيما بين النهرين الأسفل طبعا بنصال ضـــار بيـن العبيد والسادة، بين الناس الفقراء ونبلاء الدم. وبالعنف والاضطهاد مورست السيطرة علـى العبيد المزارعين، الهيمنة التي تثير غضب ومقاومة المنتجين المباشرين. أخيرا، كانت نبالة الدم القديمة، المستقوية بأرزاقها الشاسعة ويموقعها المتميز في المعابد، تناقض وتعــارض الارستقراطية الحديثة، الناشئة من غزوات القتال والإدارة. للأسف، المصـادر التاريخيــة

لاتقول شيئا هاما في هذا المجال.

إن أحد النصوص التي تعكس بحيوية النضال بين الشرائح الاجتماعية في لاغاش هو نقش الملك أوروكاجينا. نقرأ في هذا النص أن سلفه، الساتيزي لوغالندا، آذي حقوق المشاعات لصالح "المتنفنين"، مزق "قرارات الماضي"، أقام رقباء في كل مشاعات لاغاش، الذين فرض عليهم ضرائب تعسفية لمصلحته ومصلحة كهنته. وهـــولاء الرقباء، غيير المكتفين بالضرائب، راحوا ببساطة ينهبون الناس. انستزعوا من الفلاحين مواشيهم، طيور هم، الأواني النحاسية، الألبسة، خيرة الأشجار وأطيب الثمار، ويطلبون أسعارا باهظة لدفن موتاهم أو إقامة المآتم أو الولائم. ويصادر الباتيزي ورجاله صوف أجمل الخراف البيضاء ، ويفرضون على الخراف الأخرى فريضة خمسة شديكلات من الفضدة لكل رأس؛ويدخلون أيضا حقوق الجمارك على الوئائق والأعمال القضائية. ولدى مجيئه (حوالي • ٢٣٧ قبل الميلاد) أعاد اوركاجينا ضوابط الضرائب القديمة، منع الابتزاز ودفع المال، وعزل المراقبين من المشاعات. وكان يزدهي، في نصه المنقوش، بأنه "أرسى الحريسة". لكن النبلاء حافظوا، حتى بعد هذه الإصلاحات، على سلطة واسعة اقتصادية لـم يستطع الباتيزي أن يلغيها. واستمر تفكك مشاعية الجوار. ويعيدئذ، فقدت لاغاش استقلالها. وجدد باتيزى أوما ولو غالجيزى الصراع ضد أوركاجينا، مستفيدا من الاضطرابات التي نشببت في هذه الدولة، هزم جيشها وألحق لاغاش. جعله هذا النصر قويا ليخضع مؤقتا كل سومر. و جعل مدينة أوروك القديمة عاصمة لدولته.

## ميزويوتامي تحت حكم ملوك أكاد

في غضون ذلك، صار عواهل أكاد عتاة أقوياء في شمال البلاد. كانت مدينة أكساد واقعة بين الفرات ودجلة، في نقطة اقتراب النهرين من بعضهما كثيراً. وليس بعيداً منها، على الفرات، كانت مدينة سيبار، مع معبد إله—الشمس شاماش، الذي شيده السومريون لكن الساميين احتلوها ووسعوها؛ وعلى دجلة بنوا مركزاً هاماً، أوبيس. وفي جنوب سيبار، أيضاً على الفرات، أنشئت كيش، أقدم مدينة في ميزوبوتامي. وبين دجلة والفرات، وجسد معبر قوافل في غربه طرق أرابيا وفي الشرق الطرق الواصلة إلى جبال زاغروس. ويقدم موقع أكاد المركزي مكسباً كبيراً لملكها، مكنه من احتلال أراض تقع بين سيبار وأبيسس. وكان سارغون، ملك أكاد أول من نجح هنا حوالي ٢٣٦٩ قبل الميلاد.

لم يكن سارغون من سلالة باتيزي أكاد؛ فأسس أسرة جديدة. غير معروف بــــالضبط

ظروف وصوله إلى السلطة. بل كباقي قادة العصور القديمة، استوحى خرافسات يصعب إرجاع بذورها إلى التاريخ.

اعتمد سارغون بعد وصوله إلى حكم أكاد على الجيش: خلق جحفلا من ٥٤٠٠ مقاتل محترف. وبينما كانت ميليشيا المعابد السومرية المؤلفة من جنود ثقيلي السلاح، يقاتلون بأرتال متراصة ويرمون الأعداء بحراب طويلة، كان الدور الأول في جيش سارغون يعود إلى السهام ورماتها. كان أكثرها محروما من ملكية الأرض، قطعوا صلاتهم بمشاعاتهم وصاروا رصيدا للملك.

في هذه الحقبة، نضجت ميزوبوتامي السفلى لتبني المركزة. فبدونـــها، لـن يتيسـر التطور للاقتصاد المبني على لاري؛ فالاقتصاد معوق بحدود الدولة الصغرى التي تملك كل منها قطعا مختلفة القياس والمساحة. أخيرا، كان توسع العبودية يفرض منظمـــة سياســية قادرة لتأخذ في قبضتها الصارمة شرائح العبيد.

بدأ سارغون توحيد أكاد. فبعد أن صار ملك كيش ورئيسا لكل الدول الأكادية، شهد هجمات موفقة على الجنوب. انتصر على لوغالز اجيزي، استولى على أور ولاغاش، بلخ الشط وأخضع جنوب البحر كله. فتحت سلطة سارغون وأتباعه خلقت أول مملكة موحدة في ميزوبوتامي.

اشتد ساعد أكاد بشكل فريد في أيام حفيد ســـارغون، نارامسـين (القــرن الثــالث والعشرون قبل الميلاد)، الذي لقب بـــاملك أقطار العالم الأربعة". أخضع منطقـــة مــاري وقبائل جبال زاغروس ومدن عيلام. وفي الشمال، بلغت قواته جبال أرمينيا.

بدأ ملوك أكاد أعمالا إنشائية ضخمة؛ أعاد سارغون بناء كيش، احتل قصر أكده وبنى عدة معابد. وأخذت أعمال الري بعدها الأوسع: بخاصة، حفرت قناة وصلت دجلة بالقرات. فتأزم وضع المشاعات التي أكره أفرادها على المشاركة بأعمال القصر؛ بنفسس الوقت، وسع ملوك أكاد حقولهم، بإلزام المشاعات ببيع أراضيها. فقد عثر على نقش أكدي يتحدث عن شراء أراضي الناس من قبل الملوك؛ كانت الأراضي مقسمة إلى أسهم واسعة تقيس حتى ٢٠٠٠ هكتار. ورغم أن البيع قرر في الجمعية الشهبية (ذكر هذا في القش الملكي)، كان سعر الشراء (من الحبوب، النقود، الثياب، العبيد، إلخ)، يدفع إلى عميد العشائر وقرابته.

لقد أثار توسع الأعباء، احتكار أراضي المشاعات، وأخيرا، حروب الغزو الصارية،

نقمة الشعب. ثمة مصادر، أحدث، تتحدث عن عصيانين نشبا في نهاية مُلسك سارغون. وكانت انتفاضة هامة في أيام نارامسين. قاد الانتفاضة النبسلاء الذيس خشوا استيلاء الأرستقراطية الجديدة العسكرية والإدارية، مدعومة من السلطة الملكية في أكساد، وأبدوا غضبهم من اتساع الأملاك الملكية على حساب المدن والمعابد. واصطدم الملك أيضا بمقاومة الحكام السومريين، المعادين لمركزة دولة كهذه.

كبح نارامسين كل التمردات، لكن أتباعه لن ينجحوا بالحف اظ على وحدة مملكة "الأقطار الأربعة"؛ وإلى الاضطرابات السياسية الداخلية، أضيف التهديد الأجنبي. وحوالي العام ٢٢٠٠، هوجمت أكاد وسومر من قبل LesGouti، السذي سماهم الميزوبوت اميون أبالسة الجبال". سحق الغوتي مملكة أكاد، استباحوا مدنها (بخاصة مدن الشمال)، وفرضوا على الناس ضريبة باهظة. كانت معاناة مدن الجنوب السومرية أخف لأنهم عرفوا كيسف يحافظون على استقلالهم. قادوا النضال ضد الغوتي، هزموهم ودحروهم من البلاد. وبعد زمن، توحدت سومر وأكاد من جديد، بزعامة أور هذه المرة.

## زعامة أور (٢١١٨-٢٠٠٧ق.م)

سمي ملوك أور الذين وحدوا تحت سلطتهم ميزوبوتامي-السفلى "ملوك سومر وأكاد"؛ ثم سموا أسرة أور الثالثة. كان أشهرهم شولجي، الذي حكم قرابة خمسين عامـــا. ونجــح باخضاع أشور (على دجلة) وحقق عدة انتصارات على محاربي عيلام.

في أيام أسرة أور الثالثة، استمرت الزراعة المرويسة والمهن بالتطور؛ أصلح السومريون والأكاديون مساحات واسعة من الأرض على طول مجرى دجلة، لم تكن تخمر ها الفيضانات: أقاموا تقنيات نوعية لرفع الماء إلى مستوى "الحقول العالية".

مارسوا الزراعة بالسكة الحديد في كل مكان؛ فعوض المحراث البسيط الذي لايتجاوز "هرش" التربة، استخدمت سكة الحديد التي تقلب التربة؛ وعوض الحمير، قرنوا التسيران. وأصلحت سومر الكثير من الحقول لزراعة النخيل وفي أكاد غرسوا الكروم.

تشير نصوص عديدة من الألف الثالث إلى ورشات البرونز، الفخار، النجارة الدقيقة، النسيج ومستودعات المعادن، الصوف، الخشب، إلخ. ووسع ارتقــــاء الزراعــة والمــهن والإنتاج البضاعي ومتن العلاقات بين مختلف مناطق البلاد.

خلق التطور الاقتصادي في نهاية الألف الثالث تيارين للتقدم الاقتصادي والاجتماعي. قبل كل شيء تدعمت الملكية الخاصة للأرض، في الحقول العالية والتي تسقى طبيعيا.

وراحت الملكيات العامة تنتقل شيئا فشيئا إلى أيدي الأسر الصغيرة والكبيرة، الأمر السذي أفضى إلى فوارق الثروة. وفقد كثير من الناس أرضهم وصساروا أجسراء أو مزارعيسن صغارا يعملون في حقول المالكين الكبار ويباعون أحيانا كعبيد يؤمن لهم الحد الأدنى مسن الغذاء واللباس ، ويحدد حجم الأعمال.

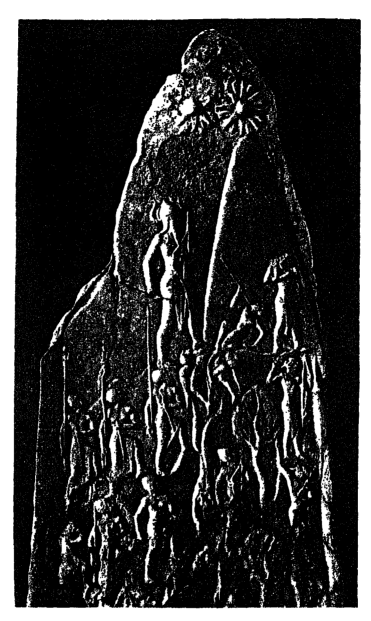
تفاقم تطور الربا الناجم عن اتساع الإنتاج السلعي، وضع النساس الأحرار؛ فسراح المقرضون (بخاصة الرهبان والراهبات) يضاربون على المراعي، الحقسول، والبيوت، يقرضون الفقراء الحبوب، المال، الأجر، بربا فاحش؛ فيتحول المدين العاجز إلى الخدمة: يعمل عندهم هو أو نووه.

كرس تشريع أسرة أور الثالثة تطور الملكية الفردية. والتيار الآخر هو ترسيخ اقتصاد القصر. واستمراراً لسياسة أسلافهم احتل ملوك الأسرة الثالثة أراضي المعابد وأخضعوها كلياً لإرادتهم. وألحق العاهل عدداً كبيراً من أرزاق المشاعة. وجعلها ملكيات كبرى تعمل فيها جمهرة من النساء العبيد والـ "غوروشي". كان الغروشي (الأسرى وأبناء البلد) يعملون في المجال الملكي طيلة العام، فتعزلهم وسائل إنتاجهم.

عدا الغروشي، كان القصر يستخدم، بخاصة أثناء الحصاد، جمهرة مياومين أحراراً. وكان الغروشي، والنساء العبيد يخدمون في ورشات الملك.

إن توطيد الاقتصاد الملكي ، وملكية الملك العقارية ساهمت بمركزة البلسد سياسياً. كانت سلطة الحكام في مدن سومر وأكاد عملياً باطلة: إذ لم يكونسوا إلا موظفين يعينهم ويسرحهم عاهلم؛ وهكذا أطلقت طلقة الرحمة على سلالات النبالة القديمة. والإرساء سلطتهم، أله ملوك أسرة أور الثالثة أنفسهم: وشلغي وابنه أعلنا إلهين. والأعمال الفنية لتلك الحقبة تقدم غالباً الآلهة يسلمون إمارات السلطة الملكية وشعاراتها إلى عاهل سومر وأكاد.

لكن الاتساع غير المحدود للاقتصاد الملكي، حول العمال الأحسرار إلى غروشي محرومين من كل الحقوق، وطور الربا والخدمة لقاء الدين، كل هذا كان يضعف المملكة. كان خلفاء شولغي يصدون بصعوبة قصوى ضغط الجوار: كانت عيسلام التي مساتزال تعترف بسلطة ملوك أور، قد استعادت استقلالها وانتقات إلى الهجوم؛ وفي الغرب، تغلغلت في البلاد قبائل رحل من الصحراء السورية، كانوا يتكلمون إحسدى اللهجات السسامية، العمورية. وفي العام ٢٠٠٧ هدم العيلاميون المدن السومرية وسجنوا آخر ملوك الأسرة. ثم أسس العموريون في مدن أكاد وسومر عدة أسر مستقلة.



مسلة لانتصار نارامسين من القرن ٢٣ ق.م



منجل يده من خشب ونصله من الصوان



إنينا إلهة الخصب

### القصل السابع

## بابسل

### تأسيس الامبراطورية البابلية

بعد سقوط أسرة أور الثالثة، أقام العموريون في ميزوبوتامي-السفلى. وأسسوا في سها مملكتين، بعاصمتين هما :إيزن ولارسا. ثمة وثيقة تلفت الانتباه من السلطة الملكية في إيزن هي القانون الذي كتبه ليبيتشتار، باللغة السومرية. وإلى الشمال قليلا، وجدت دولة مساري و أشنوناك. كانت هذه الدول تتحارب من أجل السيطرة فيميزوبوتامي السفلى والوسسطى. ولم يحقق أحد مشاريعه: وحد جزء واسع من البلاد على يد عاهل بابل، المملكة الصغيرة العمورية، التي أسست في القرن التاسع عشر قبل الميلاد. أفاد ملوك بابل من موقع هذه المدينة المناسب، المبنية عند نقطة اقتراب دجلة والفرات من بعضهما، عند تقاطع الطسرق التجارية للشرق الأوسط؛ فضلا عن دعم الوضع السياسي لملوك بسابل: كانت مساري وأشنوناك قد ضعفتا جراء الصراع ضد أشور التي كانت سطوتها تتسع، بينما كانت لارسا تواجه ضغط العيلاميين حتى احتلتها إحدى أسرهم بدورها (نهاية القرن التاسع عشر قبسل الميلاد).

إن حقبة وجود امبراطورية بابل القديمة (١٨٩٤-٥٩٥١ق.م) هي فصل هـــام مــن تاريخ ميزوبوتامي. تشكلت هذه الجنسية البابلية وكذلك حضارة بابل، التي امتصــت كــل ماكان أنجز سابقا في ميزوبوتامي. ومدينة صغيرة لاشأن لها فـــي عــهد أوائــل الملــوك العموريين، صارت بابل مركزا هاما تجاريا، سياسيا وتقافيا، وحافظت على دورها حتــــى العهد الهليني، رغم النائبات والعداوات.

لم تتم وحدة ميزوبوتامي تحت سلطة بابل إلا بعد صراع دام مائة عام وفي أيام الملك السادس للأسرة، الشهير حمورابي. كان الهم الأول لملوك بابل هو دحر الإمارات العمورية الأخرى المحتلة من مراكز أكادية ضخمة.

أنجز حمورابي الوحدة في منتصف القرن الثامن عشر. بدأ بضم المدن السومرية أوروك وإيزن. لكن جنوب سومر بقيت تحت سيطرة العيلامي ريمسين. وفي الشمال كانت السلطة البابلية غير مستقرة، رغم اتحاد حمورابي وملك ماري زيمريلين. لم تكن الظروف لصالح بابل. أخيرا، وبعد أن دحر مملكة أنوناك وصان الحدود الشمالية في ثلاثينات حكمه الأولى، تصدى حمورابي لريمسين في العام التالي ووحد كل الجنوب. وخوفا من سطوة بابل القادمة، تخلى زيمريلين عن مواجهته. وبينما كان حمورابي يشن حملة ضده، احتسل ونهب مدينة ماري.

ثم تابع تقدمه نحو الشمال وأخضع مملكة أشور الصنغيرة.

خلقت هذه الظروف امبراطورية بابلية مستبدة مركزية. لأنها وحدتـــها. وقـــد نجــم تلازمها عن عوامل عديدة.

أضعف ملوك أور نبلاء سومر وأكاد، لكن العموريين والعيلامين قضوا عليهم نهائياً. لم يعد أمام ملوك بابل إلا القبائل العمورية والمشاعات الحضرية والزراعية لسومر وأكد، التي يسهل حكمها ضمن المناطق، أو الأقاليم التي يديرها موظفون ملكيون.

لم تعان أكاد، وهي القطر الزراعي الرئيسي في ظل سسارغون، ماعانساه الجنسوب السومري من الاحتلال. كان الاحتلال العموري تسرباً تدريجياً, وكان شعب أكاد قريب المحتلين، يتكلم لغة يفهمونها، يبجل نفس المقدسات، وذا عادات مشابهة. فكانت سومر، المدمرة، رزقاً وشعباً، تابعة تماماً لاقتصاد أكاد.

أفاد ملوك بابل من الخبرة الإدارية والسياسية التي كونها ملوك أسرة أور الثالثة وملوك إيزن ولارسا. تحقق هذا بوضوح فريد فيما يخص الحق. فقانون حمورابي عكسس كثيراً من شريعة ليبيتشتار ؟ نصوص البيع والشراء والدين حافظت على الصيغ والعبارات السومرية. على ذلك، أوجدت شريعة حمورابي مؤسسات جديدة.

خلقت ايديولوجيا جديدة لتبرير التصرف المطلق، وعبادة جديدة أرسيت في كل أنحاء الامبراطورية: عبادة مردوخ، الإله الأعظم. كان مردوخ سابقاً إله بابل. وبعون كهنته ومساعيهم، خلقوا له أساطير جديدة، أضيفت إلى الخرافات السومرة القديمة وأحيتها. وهكذا صار مردوخ الإله المعظم.

### حكومة وشريعة حمورابى

قدر الملك السادس من الأسرة البابليـــة الأولـــى، حمورابـــي (١٧٩٢-١٧٥٠ قبــل الميلاد)، إن يوحد ميزوبوتاميا ويكون الامبراطورية البابلية.

كانت الامبراطورية مقسومة إلى إقليمين إداريين حسب مبادئ مختلفة. حكم أكداد وشمال سومر حكام يحملون ألقابا متنوعة، حسب منطقة عملهم ومهامهم. عينوا للأقداليم والمدن؛ ولقبهم "شوكالو"، رجال مكلفون بجمع الضرائب، بإرسال الناس إلى الورشدات الملكية، وعند هؤلاء جهاز ضخم من المفوضين ومجندي اليد العاملة. يهتم الشوكامو أولا بالضرائب، بــــ"أعمال للقصر" وتنظيم الجيش. في أيام حمورابي (وقبله أيضا) كسان ثمة جيش دائم، مكون من محاربين من مختلف الرئب. من أجل عملهم، يملكون قطعا من الأرض. تذكر الوثائق أربع مراتب عسكرية: ديكوم ولوبتوم للضباط، ريدوم وبيروم للجنود (حتى هنا لايعرف بالضبط مايميزهم).

نصف الامبراطورية الآخر، سومر الجنوبية، يحكمه الوزير سينيدينام. يضم الاقتصاد الشخصي للملك، أرزاق عقارية وقطعان ضخمة كانت تخص ريمسين. يراقب الوزير المدراء والموظفين الآخرين، ويصرف كل المكاتب الإدارية والمالية التابعة.

هكذا ظهرت بكل وضوح مهمة الاستبداد الشرقي الذي وصفه ماركس سرقة الشعب. والمهمة الثانية، سرقة الشعوب الأخرى، كانت أقل أهمية في حكم حمورابي مما كان فسي مملكة سومر وأكاد في ظل أسرة أور الثالثة، أو، بعدئذ، في آشوريا. والمهمة الثالثة، الري، يكمن بخاصة بمراقبة وصيانة الأقنية والقناطر. أعمال هذا النوع مذكسورة فسي قسرارات حمورابي. وكان تنظيمها مسندا إلى رجال مختصين، اسمهم "رجال الأقنية". فتحت إدارتهم ثم خفر القناة العظمى المسماة إكراما للملك "خير-حمورابي".

لم يكن النهج الإداري الموصوف آنفا، إجمالا، جديدا، لأن قواعده كانت قد وضعمت في أيام أسرة أور الثالثة. واقتصر عمل ملوك بابل على التنفيذ والتلاؤم مع شروط الشمال والجنوب النوعية.

كان الحدث الرئيس هو إعلان وتنفيذ شريعة جديدة. ولقد فرض هذا التدبير ضرورة تبديل الشريعة السومرية، التي وضعتها أسرة أور الثالثة، وملوك ليبينشتار، التي لسم تعد تتجاوب مع الشروط الاقتصادية والاجتماعية في الامبراطورية البابلية. فضلا عن أن هذه الشريعة كانت قد كتبت بالسومرية التي لايفهمها الشعب. فشريعة حمورابي أتسر تساريخي هام لميزبوتامي ، ووثيقة ثمينة تكشف بنية المجتمع في ذلسك الزمسن، تظهر الشسرائح الاجتماعية التي كان يعتمد عليها ملوك بابل ، وعن أي مصالح يدافعون في المقام الأول.

كما أطلعتنا شريعة حمورابي على الطبقات والفئات الاجتماعية في مجتمع بابل وعلاقاتهم الحقوقية. نتألف الشريعة من ثلاثة أبواب: مقدمة، متن وخلاصة. تتضمن المقدمة عبارات تفخيم لمؤسسة "العدالة والسعادة" لكل رعايا الملك. ضم التشريع ٢٨٢مادة، ضماع منها ٣٣ مادة بسبب التلف الذي لحق المسلة البازلتية التي نقشت عليها: وحفظ بعضها نتيجة العثور على أجزاء من النقش وجدت في أمكنة أخرى. نص التشريع على الجرائم، الأسرة، الملكية، الميراث والالتزامات، عدة مواد للحق العام وغيرها للعبودية. نرى فيها، من أولها إلى آخرها، ضرورة صيائة حقوق الملكية العقارية، والكهنة، والتجار والمرابين، بخاصة حقهم في تملك العبيد. سرقة العبد وإخفاء العبد الهارب عقوبتها الموت. وفي الخلاصة، يزدهي الملك مرة أخرى بالحماية التي يحيط رعاياء بها؛ يسمى "ملك الحق ويلعن أولئك الذين يتجرؤون على تخريب المسلة حيث نقشت القوانين. تدافع هذه القوانين عن حقوق ومصالح أعيان المجتمع البابلي.

عدا الشريعة، بقي لنا من امبراطورية بابل القديمة مئات الوثائق ورسائل الشوون الخاصة، التي تخولنا تمبيز أخلاقهم واقتصادهم، رغم بقاء العديد من قضايا التاريخ الاجتماعي والاقتصادي لبابل محل نقاش.

### الزراعة، الملكية العقارية، والتمتع بالأرض

كان شعب امبراطورية بابل يعيش أساسا من الزراعة. ولم تكـــن تربيــة المواشــي الواسعة قد انتشرت إلا في الجنوب، كما في السابق، على الشط الذي يقدم مـــراع واســعة للأمكنة السبخية.

بين المزروعات، يخصص المقام الأول للقمح، للشعير والحنطة الرومية. وأهم شجرة مثمرة هي النخلة. كانت الحقول تعطي، في الشروط العادية محاصيل وفيرة تكفي حاجات السكان وتخلق فضلة أيضا، يذهب جزء منها لتعريم مخازن الملك والمعابد، بصفة فريضة عينية، وكان الباقي يباع في السوق. كان احتياطي قمح القصر والمعبد يوضع جزئيا فسي التداول (عند عبور القبائل الرعوية في الصحراء السورية). وكانت الحبوب تشكل أيضسا

القيمة الأولى في النداول الزراعي.

كان الملك اسميا المالك الأعلى لكل أرض الامبراطورية. لكسن امتداد المجالات الموضوعة تحت مراقبة القصر المباشرة أقل فعليا بالنسبة لأيام أسرة أور الثالثة. وكسانت المجالات الملكية الواسعة (في الجنوب، مثلا) في الخالب مقسمة إلى أسهم صغيرة بالأجرة للموظفي الكبار، للمحاربين أو المزارعين، الذين يدفعون عينا (قمحا). وكانت هذه الأسهم لاتنفصل عن الأرض العامة.

قسم من الأرض يخص المعابد، لكن أبعاده أقل مما كانت في الألف الثالث.و ينطبق هذا أيضا على مشاعات الجوار: وتشير المصادر أيضا إلى الأراضي العامة التي يديرها الشيوخ، لكن لم يبق منها شيء يذكر. للمشاعات حقوق حصرية على قطاعات الأقنية (حتى منع الصيد فيها على الأجانب)، لكن الأرض كانت تنتقل إلى أيدي الأسر.

من المستحيل أن نحصي الآن المساحة الكلية للأرض التي تخص العائلات الأبويسة والعائلات الصغيرة. والأمر البيّن، هو أن تطور الإنتاج البضاعي والنهج العبسودي كسان يساهم بتوطيد الملكية الخاصة. ولقد عثر على أرشيفات المرابين الذين كانوا يعتمدون على الحقول والبساتين. لكن بعكس الأسر النبيلة للدول السومرية الأولى، التسي كسانت تملسك الأملاك الشاسعة، كان الملاّك البابليون مغبونين. واستناداً إلى إحصاءات تقريبية، لم يكسن 9 % من المالكين الفرديين يملكون سوى ٨٥ هكتاراً مربعاً، والحقول التي تمسح عشرات الهكتارات تعد بالوحدات، وأوسع ملكية عرفت يومئذ كانت تمسح ٣١٥ هكتار.

كان الملاك الخاصون يؤجرون قسماً كبيراً من أراضيهم، بالأسهم، إلى منتجين صغار. وعلى المزارعين أن يدفعوا حتى ثلثي المحصول. لم تكن زراعة الحبوب في الحقول الخاصة تكفي بشكل عام وسوى تغذية المالك نفسه، وعبيده وأجرائه. وكل المالكين كانوا موظفين ممتازين ملكيين، وكهنة أو تجارياً كباراً ومرابين. لايأتي دخلهم الرئيسي من الأراضي بل من وظيفتهم (لدى القصر أو المعبد) أو العمليات التجارية والربوية. كانت الشريحة العليا من الموظفين الإدارة أو القصر يعيشون على حساب البلاط ويحظون مسن حين إلى آخر على هدايا قيمة من الملك. وكانوا يغتنون بابتزاز مرؤوسهم، ويقتسم الاكليروس عائدات المعابد المأخوذة بداية من الخزينة الملكية من أجل الصيانة. ثسم مسن تربية المواشي والربا، أخيراً من احتفالات الأضاحي، التي يدفعها الخواص والعوام.

هكذا إذا، كما في الألف الثالث، كانت هذه الشريحة من مستغلي المجتمع البابلي تعيش على حساب المشاعات الريفية والعبيد. فالمجتمع العبودي في الشرق القديم يتسم بالاستثمار المزدفوج.

#### حرف وتجارة

نتخطى الحرف في دولة بابل إطار المشاعات. فقد ظهر، في المدن، حرفيون يعيشون من حرفهم. كان لهم في باحة السوق حانوت أومنقش حيث يأخذون الطلبات وينفذونها. لكن. إلى جانب الحرفين المقيمين على نفقتهم، كان ثمة منهم من يعمل في ورشات تخصص أفرادا. تنص شريعة حمورابي، في عداد هؤلاء الحرفيين، الفخاريين، قصاصي الصخور، الخياطين، الحدادين والدباغين. لم تكن شروطهم جيدة دوما، لأن الملك التزم بتعييسن لسهم الحد الأدنى من الأجرة اليومية.

كانت التجارة تتطور بشكل محسوس. الملك والكهنة يستسلمون لتجارة الجملة بواسطة الموظفين المحظوظين والمرابين، الذين يستغلون هذا الأمر لإتمام مضارباتهم. لهم زلمسهم ومندوبوهم الذين ينتهي أمهرهم إلى تاجر. يبيع المندوبون والمرابون القمح، الصوف، زيت السمسم، البلح المواشي، الفضة والنحاس. يزاول كثير منهم الربا، يقرضون بفوائد باهظة الحبوب والنقود: ٢٠% للدراهم، ٣٣.٣% (قرابة التلث) للحبوب. لم يكن الكهنسة رجال المعابد يخجلون بهذا العمل. تتم التجارة بالمفرق في السوق، في مجال النقش أو يدا بيد.

### التصنيف الاجتماعي للناس الأحرار

تميز شريعة حمورابي عينتين من الناس الأحرار: ١- إنسان بلا أهمية (موشكنو)؟ ٢- "إنسان" أو "ابن إنسان"، عبيد ومالكون. لكن غير متساوين بالحقوق. ينجم الفرق في على بعض القرارت من التعويضات. هكذا، في حال سرقة الماشية، التعويض على الأميلو أعلى بثلاثين مرة من سعر المادة المسروقة، بينما لاتساوي أكثر من عشر مسرات في حال التعويض على الموشكنو؟ ومن يعور أميلو أو يكسر له عظما، يخضع للأذى ذاته، وإذا وقع هذا الأذى على موشكنو، يحتاج تنفيذ العقوبة إلى وكالة.

كيف يعلل هذا الفرق؟ وضع المؤرخون الروس عدة فرضيات. يرى الاكاديمي سنروفي أن "الأميلو"، المواطن البابلي المتمتع بكل الحقوق، هو المنتصر أو الفاتح العموري، وأن مصطلح "موشكنو" يعني شعب سومر وأكساد الحر الخاضع؛ وحسب

دياكونوف، الأميلو هو عضو المشاعة، بينما الموشكنو، مزارع الملك، هو مسن استعبده العجز عن تأدية ضرائب الدولة. وفي هذه العينة، يصنف الحراثون الذين يتوجب عليهم أن يؤدوا أتاوات قمحا مايدفعه الموظفون المحظيون والمرابون والكهنة الذين تلقوا أراضيسهم من الملك، كانوا يبقون أعضاء المشاعات ولم يكونوا موشكنو.

أيا كان تفسير هذه المصطلحات، يمكن أن نعرف، استنادا إلى شريعة حمورابي ووثائق الشؤون العامة، العديد من أنواع المواطنين الأحرار. فهم أعضماء المشاعات، المزارعون الملكيون الذين يؤدون ضريبة عينية، المحاربون الذين يتلقون أراض غير قابلة للتصرف، الحرفيون، الموظفون المحظيون والمرابون الذين كانوا في وقت معا تجارا، مرابين ووكلاء، أخيرا الكهنة والأرستقراطية العليا.

#### وضع المشاعات

كانت المشاعات الريفية، المؤلفة من الحراثين الأحرار، مرتبطة قبل كل شيء بالحقوق والواجبات المشتركة الخاصة بالري. وكان الري المنتظم، وبالتالي، الموسم يرتبطان بصيانة المنشآت: الأقنية، تجمعات المياه والسدود. كان يتوجب على كل عناصر المشاعة أن يساهموا بالأعمال، وهذا يعطي الحق لكل منسهم أن يروي حقله بقنوات وخزانات مياه المشاعة. وتصلح المشاعة أيضا التلف والضرر الذي تسببه مشاعة الجوار أو أي نققة أخرى، إن بخطئها خربت المياه السدود وغمرت الحقول والمراعي. وكان رفع الضرر يوزع بين كل الأعضاء.. وتتعهد المشاعة ماديا دم القتيل أو السرقة التي تقع على أرضها ولم يكتشف الجاني.

كل عضو في المشاعة، أو بالضبط، كل مشاعة عائلية تدير حقلها الخاص. وليس ثمن معلومات محدودة حول الحق الذي تأخذه لقاء هذا. ولقد وصلتنا عقود بيع حقول عقدها الحراثون، لكن الصعوبة في عدم معرفة نوع القطعة التي بيعت: موروثة أم مملوكة حديثا. وكان تفكك المشاعات يتم بخاصة جراء دمار الناس، الذين يفقدون أرضهم أو لم يحصلوا على أرض عند التوزيع على أعضاء الأسرة الكبيرة. هؤلاء الصعاليك يصيرون مزارعين أو يضافون إلى فئة الأجراء التي يشير إليها تشريع حمورابي. ويعملون رعاة، حراثين، وبستانيين؛ "تعرفة الملك" تقدم لهم أدنى الأجور؟ لكن عددهم لم يكن يكفي طلب المسالكين

اثناء الأعمال العاجلة الموسمية أو غيرها، كالحصاد، جني البلح أو غرس حقودا جديدة بالنخيل. فيضطر المالكون آنئذ أن يتوجهوا إلى المشاعات، ليعقدوا معها عقودا للحصول على اليد العاملة المطلوبة. كثيرا ماعقدت هذه العقود مسبقا. يصرف المستخدم مبلغا ما ليلزم عددا من الشغيلة ليأتوا بالوقت المحدد. في حال عدم التنفيد: تقام دعوى على المشاعات في الأوقات الحرجة.

في الوقت نفسه، كان أعضاء المشاعة يحرمون من الحقوق في بعصض المناسبات، فعندما يكون العمل في بيت الملك، مثلا، لايهتم القانون بمدة السخرة ولابطبيعتها. يطلب منهم حفر الأقنية الملكية وترميمها أوتنظيفها، بناء وإصلاح القصور والمعابد، جز الماشية، ونقل الأحمال، إلخ. ويسهر زلم الملك على ماتقدم التعاونيات من رجال راشدين وأشداء. كانت شروط العمل متساوية لدى الاحرار والعبيد. فالسوط يداعب ظهور هؤلاء وأولئك. لاتستحق السخرات الملكية أي أجر أو ثواب؛ فقط العمال الأحرار يحظون بجعالة غذائية، كالعبيد.

### الأسرة الأبوية

في الامبراطورية البابلية، كان يوجد، عدا مشاعات الجوار، مشاعات أسرية. ولم تكن النبدلات الجارية عندهم، منذ أسرة أور الثالثة، ذات أهمية.

فالمشاعة الأسرية البابلية ذات طبيعة أبوية. الرئيس هو الأب؛ نادرا، عند وفاته، ينتقل دوره إلى الأم. والأسرة الأبوية مؤلفة من الأب، ونسائه، وأبنائه وأحيانا أحفاده. كان اسمه الموقوف عليه "بيت الأب"، "البيت الأبوي"؛ ورزقه يسمى "رزق البيت الأبوي". لايستخدم تشريع حمورابي إلا هذا التعبير، لايوجد في القانون أي عبارة تشير إلى الملكيسة الشخصية. يتضمن "رزق بيت الأب" الأرض، البيت ومنشآت الاستثمار، الماشية، العبيد، الأوعية، منتوج الحقل، النحاس، الفضة والذهب.

لقد ترجمت التبدلات في وضع المشاعة العائلية بإرساء دعائم الملكية الفردية واتجاه الجيل الجديد نحو إضعاف القيود التقليدية التي كانت تقف حائلا في وجه الغنى الشخصي لأعضاء المشاعة. كان هذا واضحا في الأوساط العبودية الغنية. كانت شريعة حمور ابسي تشجع هذه الاتجاهات وتنص على تغييرات في الأوضاع الأسرية.

يقدر كل عضو في الأسرة أن يمتلك رزقا يخصه، يسمى سيبتو، الغنيمة (أي السرزق

الذي كسبه أو حازه الإنسان بنفسه، بجهده الشخصي أو وسائله الخاصة). فقد خضع قلنون التملك في الأسرة إلى تبدل أساسي: من الآن، يحق للأب ترك جزء من ثروته لولده، "الأول في نظره". تصير هذه الحصة سيبتو من جناها. ثم، توطد شرعة حمورابي القسمة وتعدلها بالتفصيل. تعين حصة الأم، البنات العازبات، الأبناء الذين لهم خليلات، مع الاحتفاظ دوما على تساوي حصص الأبناء. لكن هذه القاعدة الأخيرة غير مرعية الإجراء دوما. فاتفاقات بين الورثة تخلق قسمة غير متساوية، فيحظى الابن البكر بأكبر نصيب أو أجود حصة. يفضل الأبناء الآخرون أن يبيعوه نصيبهم أثناء القسمة. ويحدث أحيانا أن تحرم البنات وكذلك الأمهات. وهكذا أرست الملكية الفردية تفكك المشاعة الماثلية؛ لكن هذه الأخيرة استمرت بالوجود، لأن الأخوة الأبكار، بعد أن يسلبوا أخوتهم الأصغر وأخواتهم ويتزوجون، يصيرون قادة مشاعات جديدة. وينجم عن هذا، كما الأمر في المشاعات الريفية، استبعاد من الإرث له، ومنهم يؤخذ موظفو الملك العزبان، الأتباع ،ومنهم يخسرج مرتكبو الجرائم، إلخ.

في الأسرة الأبوية، المرأة أقل امتيازا من الرجل. وعقوبة المرأة الزانية أشد كثيرا من الرجل غير المخلص. طلب الزوجة بالتفريق صعب. وينص القانون على حالات تخضصع المرأة فيها لمساكنة المرأة الثانية، أو الخليلة المختارة من العبيد. على ذلك، المرأة البابليسة غير محرومة من كل الحقوق. فالمرأة الشرعية، المتزوجة بعقد، ترث، عند وفاة السزوج، مهرها، وحصة تساوي حصة الابن، إلا إذا كان الميت قد أعطاها هبة ما. ويقدر الزوج أن يطلق متى يشاء المرأة العاقر، لكنها عندئذ تأخذ مهرها. وتحصل البنات، غير المتزوجات حتى وفاة الأب، نصيب الذكر. وبعض شرائح النساء، بعامة، الراهبة والأرملة، مسموح لهن مزاولة مختلف الأعمال المشروعة باسمهن، وحيازة أملك، وامتلاكها، ويصرفن شؤونهن، يشترين أرزاقا منقولة وغير منقولة ويمارسن الربا.

### العبودية

في الامبر اطورية البابلية، حافظت العبودية إجمالا على ماكانت عليه في الألف الثالث. وحفظت العبودية الأليفة أهميتها. العبد ملكية مطلقة للمالك، يستطيع بيعه و"مبادلته بالنقود"، وأن يوصى به، وأخيرا، أن يرهنه كأي سلعة. وفي حال رفض الطاعة، يسمح القانون للمالك أن يشوه عبده كأن يبتر أحد أعضائه (المادة ٢٨٢). بعض العبيد يوشمون

واللحية التي تخفي الوشم بدون إذن عقوبتها قطع الأصابع (المادة ٢٢٦). وعند قتل عبد الغير بدون قصد، يفدي الجاني جنايته ببساطة بعبد ما (المادة ٢٣١). يمكن عتدق العبد بالتخالص أي الوفاء وبالتبني.

تتمتع المرأة العبدة بمكان خاص في المشاعة العائلية. إن كانت المسراة المشروعة عاقرا حق للزوج أن يتخذ له خليلة، وهي غالبا عبدة؛ أحيانا، تختارها المرأة المشروعة من عبيدها. في هذه الحالة لاتعتق العبدة، لكن هذا لايمنعها، إن توفرت الفرصة السانحة، مسن أن تحكم الأسرة، وتستبعد المرأة المشروعة إلى المقام التساني. أبناؤها أحرار، لكنهم لايرتون إلا إذا وافق الأب على صيغة "أنتم أبنائي".

أثمة الكثير من الوثائق الخاصة بالمعاملات التجارية أو سواها: كان العبيد يباعون ويشتر ون، يقدمون هدايا، يتركون إرثا، ومطرح تأجير، في بعض الحقول كسان عددهم كبيرا، ولايتجاوز مع ذلك العشرات. بعامة، يحتفظ البيت بخمسة منهم كحد أقصى. كانوا في الأغلب، أسرى حرب، أو عبيدا مشترين، وأحيانا مدانين.

في أيام حمورابي، ازداد عدد العبيد لعدم وفاء الدين، على أثر استبعاد المحرومين من الإرث ومن ازدياد المشاعات التي لاتملك أرضا. يحدد القانون الاستبعاد لدين بثلاث سنين. ولقد حرضت على هذا التدبير الاضطرابات الناجمة عن اتساع هذا النوع من العبيد وازدياد عدد المفتقرين والعاطلين عن العمل، علما أن المصادر التاريخية لاتذكرهم.

### الخصائص العامة للاميراطورية البابلية

في القرن السابع عشر قبل الميلاد، كانت ميزوبوتاميا في قمة الازدهار الاقتصدي والسياسي. حسنت طرق إدارة شبكة الري واستخدمت آلات الرفع على نطاق واسع، وطورت سكة الحراثة؛ واستخدم الحصان كحيوان أليف. تقدمت الحرف، بخاصة البرونزية: استخدمت المناجل والأدوات البرونزية الأخرى، التي تسهل العمل في الحجر والخشب. اتسع الإنتاج البضاعي، تطورت التجارة في داخل بابل وامتدت إلى البلدان المجاورة: عيلام، سوريا، آشور وسواها.

وطد نمو الإنتاج البضاعي الملكبة الخاصة للأرض والعبد. لكن الملكية الفردية بقيت محدودة (بخاصة فيما يخص الوصية) وحافظت العبودية على الخاصة الأبوية (بوسع العبد أن يتزوج من حرة).

الحقول الشاسعة التي بتصرف الملك، المعابد ونبلاء الدم، التي كانت تميز تاريخ ميز وبوتاميا، تقلصت جدا أو اختفت تماما. والشكل النموذج للاقتصاد هو الملكية الصغيرة أو المتوسطة المؤسسة على استغلال عدد بسيط من العبيد. وتسوارت الأشكال الأبوية لارتباط الناس الأحرار، عدا عبودية الدين؛ وعاش الغورشي أيضا أيامهم.

تزعزت القسمة في مشاعات الجوار، إذ حافظت إجمالا على حقوقها في أعمال الـوي، لكن المشاعة العائلية بقيت هي خلية الاقتصاد الرئيسية. والفرق بالثورة الذي فاقمه الربـــا والضرائب الباهظة، فكك مساحات شرائح واسعة من محرومي الإرث الذين آل بعضـــهم إلى خدمة الملك كمزارعين أو محاربين، وانحدر الآخرون إلى عبودية الدين.

ماول حمورابي كبح تحكم التانكاروم:حددت عبودية الدين بثلاث سنوات، ألغي حسق المرابي بالدخول إلى بيت المدين، واضطره التانكاروم على أخذ وكالة في عدم مساعدته. كانت هذه التدابير تهدف إلى تمتين وحدة الفئة الحرة وتوحيد مختلف شرائحها ضد العبيد. لكنها لم تنجح: تطلعنا رسائل العصر عل حالات خسرق قوانيسن حمورابي مسن قبل التانكاروم، بخاصة وضع البد أو حجز أراضي مزارعي ومقاتلي الملك التي لايجوز التصويف بها.

فالمجتمع البابلي لم يعرف التناحر بين الأحرار والعبيد فقط، بل أيضا التناقضات بين مختلف الشرائح الحرة.

كانت دولة العبودية، المدافع عن مصالح الطبقة المهيمنة، استبدادية، ملكيـــة مطلقــة حيث يحكم الملك بواسطة العديد من الموظفين والقضاة.

### سقوط امبراطورية بابل، عصر الكاسيت

انهارت امبراطورية بابل على عهد آخر ملكين من الأسرة البابلية الأولى، هاجمها أربعة أعداء ،الواحد بعد الآخر: ساميو المناطق البحرية من سومر، عيلاميسو زاغسروس، الحثيون الآتون من الشمال، أخيرا مربو الخيول الكاسيت الذين كانوا يعيشون في شمال عيلام. تحقق النصر على يد القبائل البحرية التي احتلت جنوب الامبراطورية، والكاسيت الذين أقاموا في وسط وشمال بابل.

 انجدر الكاسيت من الجبال وصاروا سادة بابل، واحتلوها بالمشاعات العشيرية. وبعسد أن احتلوا مساحات واسعة منهوبة وخالية من السكان جراء الغزوات والحروب، سسارعوا إلى الزراعة المقيمة، التي أخذوا أساليبها من البابليين. اعتمد الملوك الكاسيت على جنودهم ومجنديهم، لكنهم أوجدوا أيضا حلفاء بين كهنة بابل، بخاصة كهنة المدينة المقدسة نيبور.

انقسم العهد الكاسيت إلى مرحلتين، خلال المرحلة الأولى، حتى الربع الأخرر من القرن الخامس عشر، عاشت البلاد دمارا رهيبا وكسادا اقتصاديا. إذ شرعوا بأعمال ضخمة لترميم شبكة الري، وأعادوا بناء السدود وأداروا خزانات جديدة.

في نهاية القرن الخامس تبدأ المرحلة الثانية. خلالها تتطور الحياة الاقتصادية بسوعة قصوى. أقيمت تجارة منتظمة مع مصر وغيرها، الأمر الذي دفع ملوك الكاسيت إلى إصلاح دروب القوافل. وبذلوا جهودا جبارة لحماية هذه المسالك من اللصوص. وفي الوقت ذاته، أعيد تشييد المعابد. تفككت مشاعات الكاسيت، لذا أرسيت دعاتم الملكية الخاصة. كافأ الملوك "إلى الأبد" النبلاء بالأراضي التي انتزعوها من المشاعات. القوارات الملكية في التمليك والمكافأة منقوشة بشكل عام على الحجارة والصخور المسماة كودورو، الموضوعة على حدود الأراضي المقصودة. كانت أبعاد هذه الحقول الجديدة أكبر بكثير مما كانت في أيام امبراطورية بابل القديمة (من ٢٠-٢٠٠ هكتار)؛ لكن عددها كان حتما أقسل بكثير من زمن حمورابي.

لقد نجمت انطلاقة الاقتصاد الملكي والفردي من نهب المشاعات وأعضائها، الذين ملا ارتاحوا بعد من الحروب والدمار. وافترض ازدهار الحضارة الملكية تجدد الاضطهاد، وأفضى فتح ورشات لبناء معابد جديدة إلى تفاقم السخرات خدمة للقصر. وانتزاع أمسلاك الناس العاديين سلب أسر للفلاحين، الذين لايتلقون شيئا لقاء هدذا، لأن الأداء، إن حدث، يأخذه الشيوخ. أفادت هذه المظالم المرابين. وصارت عملياتهم اللصوصية أكرش توحشسا حتى أن بعضهم راحوا يجنون الضرائب الملكية ويسرقون الناس بدون رحمة.

## القصل الثامن

## المضارة البابلية

#### أهمية الحضارة البابلية

يعني هذا التعبير حضارة ميزوبوتاميا-السغلى. تشكلت في أثناء ارتقاء هـــذه البــلاد تاريخيا، في القرن الرابع قبل الميلاد عند أفول امبراطورية بابل القديمة. عواملها الرئيســة هي أنجازات سومر الثقافية، التي قبلها الأكاديون وطوروها، وتبعهم في هـــذا البــابليون. فالأصبح إذن أن نسميها: الحضارة السومرية- البابلية. أسســـت الحضارتان الآشــورية والكلدانية، اللتان تلتاها ولم تتخطياها. مارست الحضارة البابلية منذ الألــف الثانيــة قبــل الميلاد تأثيرا واسعا وعميقا على البلدان المجاورة: سوريا، فينيقيا وفلسطين، وعلى الحثيين وغيرهم. في الحقبة الآشورية والكلدانية، امتد نفوذها إلى الشمال الغربي، في البلدان التي يغمرها بحر إيجة، وإلى الشمال (أورارتو) وإلى الشرق (إيران). ولقـــذ نقــل العــبريون، اليونان والرومان بصمات عميقة من الحضارة البابلية إلى شعوب أوربــا، مــانزال نــرى تجلياتها في الحضارة الأوربية المعاصرة.

## الكتسابسة

كل النصوص المكتشفة في ميزوبوتاميا هي الكتابة المسماة مسمارية، المؤلفة حروفها أساسا من زوايا مرسومة أفقيا أو عموديا. ولدت هذه الكتابة في النصف الأول من الألف الثالثة قبل الميلاد، مشتقة من الصور المنقوشة في الشارات المسمارية. تخمن بسهولة الرسوم المقصودة: إنسان، حيوان، أغراس، جبال، غابات، مياه، أوعية منزليسة وأدوات. تختلف رسمة هذه الحروف حسب المواد المفيدة، ومعنى الشارات وبهدف توسيع الكتابة. وأهم وأقدم المكتشفات هي رموز فكرة منقوشة على صفائح صخرية أو حجرية، أي شارات يمثل كل منها كلمة أو فكرة. ثم صارت المادة الأكثر تداولا لكتابة من شرائح الفخار؛ النص المنقوش على الشريحة الرطبة بحيث تترك شارة بشكل زاوية.

هكذا استعيض عن الرسوم القلمية بشارات مسمارية، لكن بعضها استمر حتى منتصب الألف الثالث.

في الوقت ذاته تبدل معنى الحروف، والرموز تتغير شيئا فشيئا إلى الشارات المقطعية التي تشكل من الآن أغلب شارات الكتابة المسمارية. لكن عددا من الشارات المصورة بقيت وظهر غيرها يمثل أصواتا أبجدية. فالنهج المسماري إذن شديد التعقيد وصعب الدراسة. يعد قرابة ٢٠٠ حرف لكثير منها عدة معاني.

إن مؤسسي الكتابة المسمارية هم السومريون. تعلمها الأكلديون، تسم انتقابت إلى العيلاميين، والبابليين، والآشوريين والحثين. وأفاد منها الفينيقيون ليصنعوا أبجديتهم الأولى. واقتبسها الأورارتيون، الذين كانوا يقطنون أرض أرمينيا الحالية؛ واستوعبها وعدلها الفرس الذين غزوا ميزوبوتاميا حوالى العام ٣٥٠ قبل الميلاد.

#### السديسن

الدين البابلي، كما وصلنا في نصوص الألف الثالثة، هو توليفة من العوامل السومرية والسامية. وثمة عبادات أخرى ذات اسم مزدوج؛ ولغيرها اسم سامي أو سومري.

البانتيون البابلي، كبير العدد، لاأقل من ١٠٠ إله. في رأسهم "الآلهة الكبار" الذين كانوا المعبود المحلي في مدن سومر وأكاد. وهم: أنليل، الإله الأكبر عند السومريين وهو أيضا إله أرضي: آنوم، إله أوروك؛ إيا، إله إيرودو. في الالف التالث جمعهم الكهنة في تلاثي أسمى، وأعطي أنوم مملكة السموات، وإيا مملكة البحار والمياه الجوفية.

عدا هذا الثالوث، ثمة حلقة أخرى من العبادات معروفة ومعترف بها في أرجاء البلاد قاطبة: إله الشمس شاماش (إله مدينة سيبار)، إله القمر سنن (إلىه مدينة أور) وإلهان زراعيان: تموز وزوجته عشتار.

كان تموز وعشتار إلهي النبات والخصب. تقام كل عام أعياد موت وبعيث تموز، المترافقة بالأسرار التي تقدم عشتار تبكي زوجها، نزولها "نحو الأرض دونما عودة البحث عن المتوفى، ونضالها ضد إلهة مملكة الظلمات أرشكيغال، وبعث تموز وظهوره ثانية على الأرض. وفي مشاعات الجوار، تسجل هذه الأعياد بداية ونهاية أعمال الحقول؛ وكانت

<sup>&#</sup>x27; - مجمع الأرباب عند القدماء.

الطقوس والشعائر الدرامية، المدن الكبرى، تجرى الاحتفالات الشعبية بأبهة وإجلال، مسع أضاحى لاتحصى.

ترتبط عبادات شاموش وسن سوية أيضا بالإنتاج: عبادة شاموش ترتبط بالزراع....ة، وعبادة سن ترتبط بتربية الدواجن. لكن شاموش يمارس في البانتيون الرسمي وظائف إل...ه العدالة. كان معبده الرئيس، في سيبار، مقر محكمة اعلى الدعاوى ويوجد إلى جانبها مرك للعقود والإجراءات القضائية.

تمثل الآلهة عشتار في المثيولوجيا الرسمية الكوكب عطارد؛ بـهذا الشكل، يشكل الكهنة الكوكبة الأولى من الآلهة النجوم: شاماش، سن، عشتار.

بعد تأسيس امبراطورية بابل القديمة، صار ملك الآلهة مردوخ، الذي هو أصلا إلـــه بابل. وأعطى لقب بل (سيد)، لقب أنليل حتى آنئذ؛ ومنحه الكهنة مهمات أنليل وتموز.

باسمه، تحتفل بابل في الربيع بعيد رأس السنة، المسمى زاغ-موك. ذكـــرى نصــر مردوك على تيامات، ومجيئه إلى العرش الإلهي، خلق العالم والناس وإرساء سماء بابل.

تنفذ طقوس درامية لدى قراءة قصيدة الخلق، التي تعرض الحلقات الرئيسة. في معبد منعزل، اسمه "قاعة الأقدار"، يرأس الكهنة المستقبل أمام أنصاب الآلهة، أي بحضور هـم. ولقد لعبت هذه التكهنات دورا هاما، لأن الملك مضطر لاستيحائها في ممارسـة سياسـته. ينهي العيد بشعائر مستقاة من طقوس تموز وعشتار. يمثل أحدهما المـوت وبعـث بـل-مردوخ. ويقرأ نص يذكر بشكل فريد بقصة موت وقيامة يسوع. وطقس آخر، يرمز إلـي زواج مردوخ من زوجته ساربانيتو، وذلك لتأمين خصب الأرض.

لايقتصر الدين البابلي عند عبادة "الآلهة العظام" وآلهة الزراعة. ليس الشعب فقط، بل أصحاب العبيد أيضا كانوا يؤمنون بالإحيائية وماقبلها، التي ترجع إلى عهد المجتمع البدائي. كانوا يقبلون تعدد الأرواح، طيبة كانت أم سيئة، التي تحكم ظلاوات الطبيعة، ترسل الأمراض والموت، تؤازر الناس في عملهم وحياتهم. من هذه الأرواح، نذكو أرواح الأنهار والقنوات التي تمارس عبادتها في الدين الرسمي والأرواح الأليفة، وأرواح الأموات التي تقدم لها الأضاحي بانتظام. أخيرا يولي المجتمع البابلي كله أهمية بالغة لطقوس السحر، المستقاة من فكرة أرواح الخير والشر. ولقد تمثل علم الأبالسة والسحر الشعبي في الدين الرسمي وطورها. وإلى جانب المعابد، أنشئت المعاهد الخاصة للتعزيم التي تؤلف

علم الأبلسة وتنشر أسطورة خضوع الأرواح إلى الآلهة "الكبار" أنوم، أنليل وإيا.

وتقيم هذه المعابد الاحتفالات الرسمية لإقناع النساس بالصيغ والشعائر السحرية وهدايتهم إليها، حيث تقدم الأضحيات. وعلى أثر هذا التبدل، تتشكل طوائف خاصة، تكتمل فيما بعد على يد العبادة الآشوية.

كان إكليروس المعابد الرسمي لبابل والمدن الأخرى غفير العدد، ويقسم إلى عدة مراتب، حسب التصنيف والوظيفة. وكان ثمة راهبات من مستويات عديدة، يخدمن في معهد شاماش في سيبار، حيث بنى لهن ملك أكاد مسكنا ضخما مع استثمارة مساعدة وحديقة أشجار مثمرة واسعة. في أثناء الاحتفال يساعدهن مرتلون ومرتلات، وموسقيون وكل أنواع الخدم. ومهنة الكاهن، الجزيلة العطاء تنتقل بالوراثة في المشاعة الأسرية؛ عند اقتسام أرزاق البيت الأبوي، كانت مهنة الكهنة توزع بين الأبناء، بحيث يمارسها كل منهم لمدة سنة، ومن كان دوره يجتني أرباح تلك السنة. وإن انتقلت المهام الكهنوتية للابن البكر، ينال أخوته حصة تحسم من باقي الإرث. كان الاكليروس يتمتع بنفوذ واسع، لأنهم يتولون شؤون السلاح الأهم وهو التأليه في الحياة الدينية في تلك العهود، وكذلك مناهل خيرات المعابد الوفيرة المتسعة باستمرار عن طريق أعمال الربا.

### الأدب السومري-البابلي

لقد وصلنا عدد لابأس به من الأعمال الأدبية السومرية والبابلية من الألف النسالث والثاني. ينسب مضمونها بطريقة أو بأخرى إلى الدين. أغلبها نصوص طقسية أو سحرية، والأعمال الأخرى التي لاتخص العبادة، تعالج مع ذلك مواضيع دينية، بخاصة ميثيولوجية. والكتابات التي تخص موضوعات أخرى نادرة.

ميثولوجيا الدين الرسمي هي خلاصة الميثولوجيا الشعبية، أحد أهم عناصر التقليد الشفهي أو الفولكلوري. لا نجد في الاعمال السومرية البابلية مقاطع فولكلورية عديدة. تستخلص بكل وضوح من الأساطير المتحدة عن أصل العالم، الناس، الزراعة، الحياة الأبدية، بشكل خرافات ساذجة تشبه قصصا شعبية من المضمون ذاته استخدم شعراء بابل هذه الخرافات السومرية لخلق أعمال رائعة. أهم هذه الأعمال هو القصيدة المعنونة، حسب كلماتها الأولى، الخلق. مستلهمة من القصيدة السومرية خلق العالم، وبطلها أنليل؛ لكسن الكهنة البابليين استبدلوه بمردوخ. وأجمل إنجاز من الأدب البابلي هو القصيدة الملحمية

جلجامش. كانت النصوص الأولى التي تتحدث عن مآثر هذا المقدام الشهم بالسومرية؛ أخذها كتاب بابليون، من طبقة الكهنة على الأرجح وحوروها. وهكذا ظهرت ملحمة جلجامش البابلية، مكتوبة على إثني عشر رُقما كبيرة، تتضمن كل منها نوعا مسن الغنساء المنفرد. تخولنا فكرته ومواصفاته الشعرية بتصنيفه بين ألمع أعمال الأدب العالمي.

ليس القصيد أبدا من الأعمال الطقسية. ولاير تبط بأسطورة معينة، ولابشـــعيرة مــا. استخدم المؤلف الخرافات والحكايات الشعبية لإبداع عمل مستقل عن الحياة والموت.

كان هذا الموضوع يشغل منذ زمن بعيد المجتمع السومري -البابلي. وكان ثمة أساطير تعمل لإيضاح سبب خلود الآلهة وموت البشر. تقول إحداها: إن علة الموت البشري هـي جنون الإنسان الأول، أدابا، الابن الأعز عند الإله إيا الذي أعطاه الحكمة العظمى، وليـيس الحياة الخالدة. قدمت مناسبة حيازة الخلود يوما لأدابا، لكنه رفضها. أنذر بالمثول أمام الإله أنوم لأنه كسر جناحي ريح الجنوب. فأخطره إيا أن غذاء وماء الموت سيقدمان له وليـيس له أن يذوقهما وأثناء المحاكمة، أخذ الآلهة الأخرون الدفاع عنه وآنوم، رقيق القلب، حمـل له غداء وماء الحياة؛ لكن ادابا رفض تناولها. دهش آنوم وسأله السبب. فأجـاب: "الأخـر قال: لن تأكل ولن تشرب." آنئذ أمر آنوم بعودته إلى الأرض. تسعى هذه الخرافـة، التـي ابتكرها الكهنة إلى الوفاق بين الناس وقدرهم ولإقناعهم بعجزهم أمام الآلهـة. لكـن هـذا التعليل لم يرض مفكري المجتمع البابلي. فطرحت ملحمة جلجامش القضية مجـددا. ولـم تعط جوابا شافيا.

جلجامش هو الملك الخرافي الأوروك، المدينة السومرية الأقدم. أله بعد موته وأقيمت في يأوروك عبادة لمجده. تقدمه الملحمة كمقدام جبار، جميل وعاقل، إلىه العوام أنجر أنكيدو، صديقه ورفيق السلاح، مآثر الامثيل لها جعلته يحظى بحب الإلهة عشار. لكن جلجامش رفض هذه الهبات. غضبت عشتار وأرسلت ضده الثور السماوي الذي يخرب حقول القمح، لكن جلجامش وأنكيدو قتلاه. آنئذ، بناء على طلب عشار، أنزلت الآلهة بأنكيدو مرضا مميتا. ارتعب جلجامش لموت صديقه، وأخذه خوف فيما يخصه هو:

ججامش على قبر أنكيدو، صديقه، يبكى بمرارة ويهرب من المعمعة:

وأنا أيضا سأموبت مثل إيباني ؟ تغلغل الألم إلى أحشاني،

إني أخشى الموت وأهرب من المعركة."

يقرر جلجامش كشف سر الحياة والموت. فقد علمته الخرافات القديمة أن ثمة أناسا منحبتهم الآلهة الخلود: أوتنابشيم وزوجته. فيشرع برحلة خطرة عبر البلدان المقدسة بحتــــا عن أوتتنابشيم ليسأله كيف حصل على الخلود. وبعد تجول طويل، يجتاز عقبات رهيبة تعترض دربه ، ويبلغ شاطىء البحر السماوي. وهنا صابئية تعترضه (عـــابدة الشـمس) وتنبئه أنه يتابع هدفا خياليا، فالخلود وقف على الآلهة فقط. وتنصحه العودة على أعقابه والتمتع بالحياة. لكن هذه القناعة، المنتشرة جدا بين علية القوم البابلي لم ترض جلجـــامش مطلقا. فيتابع سبيله ويلقى أوتنابشيم الذي لايملك شيئا يعزيه يقوله له. بل يقص عليه أن الآلهة، الغاضبة على البشر، أرسلت إلى الأرض طوفانا. الكل هلك، سوى أوتنابشيم وأسرته، وأن الإله إيا، الذي كان يحدب عليه اتقى النازلة وحرص علمى بنماء مركمب. وينتهى الطوفان، وتستقبل الألهة في كنفها الزوجين الملكيين وتمنحهما الخلود. استخلاصا، يطلب أوتنابشيم من جلجامش: أي إله ضمك إلى المجموعة، لتلقى الحياة النبي عنها تبحث؟" ولما لم يكن أحد الآلهة كلف بهذه المهمة، يحاول جلجامش، بناء علي نصيحة أوتنابشيم، قهر الموت بمختلف الطرق السحرية لكنه يفشل في هذا أيضا، منهكا، محطما، يعود إلى مسقط رأسه ويستدعى من مملكة الموتى أنكيدو البعترف "بقانون الحياة" وبالحظ التعس لعناصر نرغال وأرشكيغال. نهاية الملحمة مفقودة. يجب الإقرار أن جلجامش ملت. دون أن يحل لغز الموت والحياة، لكن عمله هام، لأنه أول محاولة لنقد الدين. يجرق جلجامش على تحدي الآلهة ويتفوق عليها أحيانا، وتضطر الآلهة للصفح عن هذا التمرد.

لقد أثرت هذه الملحمة تأثيرا عميقا في أدب الشعوب الأخرى في العصور الغــــابرة. وبين الكتابات الإرشادية، أهمها "حوار السيد والعبد" الذي يعكس لاأخلاقية سادة المجتمــــع العبودي.

عاش السيد حسب مبدأ: "استغل الحياة مادمت على الأرض". وينتهي بالقرف: الحرب، الطرد أو الصيد، الحب، بناء البيوت، المكائد كل هذا يقززه. خائب الظن بالآلهة،

١ - تسمية أخرى الأنكيدو.

يستخلص أن لا الأضاحي ولا السحر تمكن الآلهة من "جعل الإنسان يتبعها كالكلب". فلـــم يبق له سوى: "أن يكسر عنقه ويرمى نفسه في الماء".

كان لدى البابليين أيضا تروة وفيرة من الحكم والأمثال والقواعد الأخلاقية، التي يرجع أحدها بالتأكيد في مجمله، إلى أيام الامبراطورية القديمة. يزخر بالخوف من المؤامرات والاضطرابات الداخلية. يعظ بأخلاق عالم التناحر والخضوع للمستغلين. تنتهي هذه التوصيات، الموجهة في الأرجح إلى أعضاء المشاعة، بنصيحة بليغة المغزى، التضسرع إلى الألهة: "التضحية تطيل الحياة، والصلاة تكفر عن الخطيئة".

في الادب الدنيوي، يجب تصنيف بعض النقوش الملكية للألف الثالث والربـــع الأول من الألف الثاني. تقص هذه النصوص القريبة من الخرافات بمضمونها، أحداثاً تاريخيـــة. مثل نقش أوركاجينا العظيم الذي يتحدث عن بؤس سكان لاغاش عند توليه العرش ويحكم عن ثروته. ونقش حاكم لاغاش، إيناتون، حول غزوته المظفرة ضد عاهل أوما.

#### بذور المعارف العلمية

في عهد امبر اطورية بابل القديمة، كان في ميزوبوتاميا-السفلى بذور علمية، تمارس في الحياة اليومية والاقتصاد. تغيد بخاصة في الفلك والرياضيات وتنفع في حساب الزمن، مسح الأراض، تسوية شبكة الري، وكذلك في أعمال التبادل والربا.

كانت عوامل الفلك، المعدة والمعدلة في ميزوبوتاميا في الألف الثالث وفي بداية الألف الثاني، والتي تطورت في أثناء العصور التالية، أساس الفلك اليوناني، ثم العربي، الذي أخذ منه الفلك الأوري جذوره.

الأفكار الفلكية لدى كهنة بابل مشتقة من علم الفلك البدائي. كانت الأرض، السامء والمحيط، في نظرهم، هي عناصر العالم الأساسية. الأرض نوع من الجبل الدائري، منتصب في وسط المحيط الأولي. وفوق الأرض يقوم، ككوب مقلوب، الفضاء السماوي أو الهوائي، الذي يهيمن عليه سد سماوي، تسكنه الآلهة، محاط بمحيط سماوي تصل أطرافه السفلى المحيط الأرضى. بداية، شبهت النجوم بخراف ترعى في السد السماوي، والشمس والقمر فلكان خلقهما الآلهة. وتحدث الكسوفات لأن أرواحاً شريرة خبأت القمر أو الشمس. وفي بداية الألف الثاني، ميز علماء الفلك من النجوم الثابتة خمسة كواكب معروفة الهوم بأسمائها اللاتينية: فينوس، مارس، جوبتير، مركوري وساتورن. في نفس الحقبة تكونست

مجموعات نجومية؛ ثم، ميز اتنا عشر مجموعة نجومية "على درب الشمس" (الكسسوفي)، المسماة زودياك، وأقر أنه قرب "دب الشمس" هذا تقع الكواكب المسماة أعسلاه. لايعسرف الكهنة تفسير الكسوف أو الخسوف يومئذ ويخلطون الظاهرات الفلكية والتغيرات المناخيسة. وعلى قاعدة الملاحظات الفلكية البدائية، أعد تقويم يشبه التقويم الذي وضعسه الصينيسون؛ والمناهج الأمريكية القديمة تمت لهم أيضاً. وقد لعب التقويم البابلي دوراً فريداً في تساريخ الحضارة، وخدم جزئياً نموذجاً متطوراً لدى الشعوب الأروبية.

كان كهنة بابل يجهدون في تفسير المستقبل استنادا إلى الظاهرات السماوية والفلكيسة. لايمكن وصف هذا النهج بترو بعلم فلك، لأن التفاسسير تسستند إلسى تطسابق النبوءات الأرصادية—المناخية والفلكية. مثلا: "إن غضب أداد (إله العاصفة) يسوم اختفاء القمسر، سيكون الموسم وفيرا وتستقر الأسعار". وكان التقديس بعامة ذا أهمية سياسية عميقة.

لقد أفضت متطلبات الحياة، في بداية الألف الثانية، إلى تطويسر ملحسوظ بعلسوم الرياضيات. وكان الانجاز الهام الذي اضطلع به الرياضيون البابليون هو ماعرف بساتهج الوضع القائم": الاعتراف أن رقما واحدا يمكن أن يكون ذا قيم مختلفة، حسب وضعه فسي العدد. بهذا الصدد، سبقت بابل اليونان والرومان. لكن العد الستيني عرقل التطور جدا. إن المصدر الفعلي لهذه الموضوعة مجهول: ربما كانت مرتبطة بالعينات العدديسة "المقدسسة"، المستخلصة من حساب الزمن: ٧، استنادا إلى عدد أيام المرحلة القمرية، و ١٢، استنادا إلى أشهر السنة. فوجود العدد ستون = ١٢ من عن النهج يكشف أنه مأخوذ أيضا من الحساب أو العد على أصابع اليد، الممارس بسعة في العصر البدائي. أما المعارف الرياضية، فقسد عرف البابليون في بداية الألف الثاني العمليات الحسابية الأربعسة، والتربيع والتجذيس عرف البابليون في بداية الألف الثاني العمليات الحسابية الأربعسة، والتربيع والتجذيسة المربع، وكذلك مبادئ الهندسة الضرورية لقياس السسطوح. وكانت الصيسغ الهندسية مستخدمة في قياس الأراضي، الحقول، المراعي والأملاك. ولقد عثر المنقبون على خرائط ممترافقة بالحسابات المناسبة.

وأخيرا، استقر العد الستون على يد البابليين، في علاقته المرجحة بقياس الدائرة التسي ترسمها الشمس في السماء. كانوا يحسبون أننا إذا رتبنا جنبا إلى جنب، على خسط السير النهاري للشمس، أقراصا مساوية للقرص الشمسي، نحصل علسى ١٨٠، إذن ٣٦٠ لليسوم الكامل. يتضح الأمر بالصيغة التالية: تخطو الشمس في اليوم ٣٦٠ خطوة. هسذه القسسمة، المطبقة على كل الدوائر، اقتبسها الرومان وتبنتها فيما بعد الهندسة الأوروبيـــة: هــي ذي قسمة الدائرة إلى ٣٦٠ درجة و(في اللاتيني gradus، الخطوة).

كان البابليون قد حددوا ١٢ ساعة للنهار ومثلها لليل؛ وفيما بعد قسمت الساعة إلى ٥٠ دقيقة والدقيقة إلى ٢٠ ثانية. ينسب هذا التفريغ إلى تاريخ العلم الأوربي.

قسم البابليون الشهر إلى لربعة أجزاء، حسب مراحل القمر؛ لكن إعطال الأسبوع سبعة أيام، لم يأت قبل منتصف الألف الأول قبل الميلاد، تأسيس الآلهة السبعة "الكبار" الأفلاك: الشمس، القمر، والكواكب الخمسة المرئية بالعين المجردة، التي منها أخذت الأيسلم اسمها. وعن طريق الرومان، انتقل الأسبوع بأيامه السبعة إلى شعوب أوروبا وعم العسالم قاطبة.

#### القنون التشكيلية

السومريون هم أصحاب أولى نماذج الفن التشكيلي والمعماري في ميزوبوتاميا؛ قلدت أكاد وبايل وطورت الطرق والأسلوب التي أبدعت في سومر. وتؤرخ أغلب الأعمال الفنية التي وصلتنا بالنصف الأول من الألف الثالثة. لكن هذ لايثبت أن الفن في ظل أسرة أور الثالثة وفي أيام امبراطورية بابل القديمة قد انهار بالنسبة إلى العصور السابقة. المقصود هو الظروف الخارجية، بخاصة السهزائم الحربية التي أتب على يد مملكة أور والامبراطورية البابلية. خلال هذه الحقب المضطربة، أتلف الكثير من الأعمال الفنية، وأغلب الأعمال الفنية التي حفظت حتى هذه الأيام نقلها المحاربون العيلاميون والحثيون

مثلت الفنون التشكيلية أساسا بالمنمنمات والنحت. أسلوب المنمنمات بدائسي: جذع بشري مواجه، وجه مجانب، أفخاذ مجانبة والواحد وراء الآخر. كل الشخوص بنموذج واحد، لكن الألبسة السومرية تختلف بوضوح عن الأكادية. تماثيل الحكام والملوك تتمسيز بكثافة الجذع؛ ورؤوسها متقنة وتوحي بالحياة.

صور الحيوانات طبيعية تماما، أنيقة وجيدة التناسب الجسدي. يتأتى هذا من أن الفسن المحيون أن ذو تقاليد قديمة جدا، تعود إلى العصر الحجري الأعلى.

<sup>&#</sup>x27; - الذي يشبه الحيوانات.

إن أجمل المنحوتات السومرية هي لوحات الثيران، البقر والعجول مع رعاتها، التسي تزين معبدا من محيط أور (ببداية الألف الثالث). نذكر أيضا منحوتات "مسلة النسور"، مسع نصب لايناتوم وغزوته المظفرة ضد أوما. للأسف لم يصلنا سوى جزء منها. ونرى فيسها أرهب كتيبة من محاربي لاغاش، برئاسة إيناتوم. بحماية السدروع، والرماح المروسة، يدوسون بالأقدام الأعداء الصرعى. وفصيلان آخران يمثلان هرما من محاربي لاغاش سقطوا في ساحة الشرف وكلفوا بحرق الأموات، وسرب من النسور ينهش جثث محاربي أوما. وعثر المنقبون أيضا على آنية رائعة فضية لأنتمينا، حاكم لاغاش، منحوتة بدقة على نقد إله الصيد إيمجيج، الطير المقدس ينشب مخالبه بأسدين. وبين أنصاب الحكام الأهم، ثمة ثلاثة لغوديا الذي حكم لاغاش في أيام سسيطرة أسرة غوتي؛ اثنان جالسان، الثالث واقف. الثلاثة للأسف مشوهة ومقطوعة الرأس؛ وقد عثر المنقبون على رأسين منفصلين.

بين أعمال أكاد الفنية، نذكر "مسلة انتصار نارامسين" وتمثال لحمور ابسي. الأولسى ذكرى لإرسالية في بلاد جبلية: العاهل، محاط بمحاربيه، يجلس قرب قمة. وحمور ابسي على المسلة التي حملت شريعته، يمثل بين يدي الإله شاماش ليسلمه القانون.

الرسم الجداري معروف منذ نهاية الألف الثالث. لدينا منه نموذج رائسع، وجسد فسي قصر ملكي في ماري. يعرض هذا الرسم احتفالا حيث يراق الخمر تكريما لاستجابة الآلهة لابتهال الناس بأن يكون الموسم وفيرا.

هكذا إذن، منذ الألف الثالثة والثانية قبل الميلاد، عرفت حضارة ماجدة في بلاد ميزوبوتاميا-السفلى: السومريون والأكاديون يمتلكون بذور المعارف العلمية، كتابة متطورة، وأدبا رائعا. لكن الانعكاس المخلص للواقع غير ممكن في زمن يهيمن فيه مفهوم للعالم يتبناه الكهنوت، حيث يمجد الدين السلطة الملكية وينذر الإنسان لإحساس الإحباط الناجم عن ضالته.

#### القصل التاسع

## مصر القديمة

#### الشروط الطبيعية

تشغل مصر الوادي الضيق للنيل المحاط بالجبال من الغرب والشرق؛ يتراوح عرض الوادي بين ١٥-٢٥م. تفصله الجبال الغربية عن الصحراء، المسماة في العصر القديم الصحراء الليبية. خلف الجبال الشرقية، يمتد شاطئ البحر الأحمر. في الجنوب تقطع مجرى النيل سيول تجعل الإبحار صعب وتعزل مصر عن بلدان الجنوب. وفي الشسمال، يعرض الوادي وينتهي بدلتا النيل. في الماضي، كانت المنطقة غير مزروعة، مستنقعية ومحرومة من الموارد الملائمة.

الوضع الجغرافي لوادي النيل يوفر له مكاسب ضخمة نسبة إلى وادي مابين النسهرين الميز وبوتاميا - الجبال المحيطة به غنية بحجارة البناء: غرانيت، بازلت، كلكير. الجبال الشرقة وبخاصة جبال النوبة تحوي مدخرات ثرة من الذهب. تنمو فسي السوادي جواهر ثمينة، كالنخيل، والأثل، والجميز -تين فرعون - تستخدم جذوعها في بناء المراكب النهرية وكل أنواع الهياكل. يصب النيل في البحر الأبيض المتوسط، الشريان الرئيس في تجارة العصور القديمة. أخيراً، الزراعة هنا أكثر منها في ميزوبوتاميا.

مصر نوع من الواحة في طرف الصحراء؛ المطر نادر جداً هنا، وينظر إلى هذا المطر النادر نذير شؤم. لكن فيضان النيل يؤمن البلاد رطوبة كافية وأجود أنواع السماد، أي الطمي. والنهر الذي يبدأ يطفح في شهر تموز، يغمر كل الوادي. يبقى المماء حتى تشرين الثاني، ثم ينخفض بالتدريج. وبعد الشح، يبقى على التربة طمي خصب، مركب من بقايا النباتات المائية العفنة والجزئيات المعدنية. وفي كانون الثاني، تفلح الأرض وتبذر. وبفعل الغرين الذي يغطيها، تعطي محاصيل وفيرة. فمن الطبيعي أن يقدس المصريون الثيل منذ أقدم العصور.

نقي الرمال والبحر مصر من الهجمات المفاجئة. ومن هذا الطرف، كان موقعها أفضل من موقع ميزوبوتاميا سهلة البلوغ. على هذا، لم تكن مصر بمنجى من الغروات، لكنها كانت أقل بكثير مما تعرضت له ميزوبوتاميا. ومصر لم تصب بالدمار الرهيب الذي تحملته بابل، مثلا.

#### سكان مصر الأولون

في العصر الحجري القديم، يوم كانت الأمطار الغزيرة تحمي النمو السريع للأشــجار والنباتات حيث تنبسط اليوم رمال الصحراء الرتيبة، لم يلج الناس أبدا وادي النيل، النيــن إذ كانوا يعتبرون فيضانه الصاخب داهية دهياء. وأدوات العصر الحجري القديم لم تكتشف إلا في الجبال الواقعة على ضفاف الوادي. فقط، تطور الجني جيد التنظيم وزراعة الأرض المروية طبيعيا، شدت الناس إلى أرض ضفاف النيل، لكن هذا كان في العصر الحجـــري الحديث والوسيط.

كانت قبائل العصر الحجري الحديث تعمر مصر في الألف الخامسة قبل الميلد، تعيش من الصيد والقنص، لكنها تهتم أيضا بالزراعة وتربية المواشي والطيور: كانت تزرع القمح، الشعير والكتان، تربي الخنازير، الأبقار والأغنام. بداية، أقسام الناس في أرباض الوادي حيث كانت الواحات (الغيوم)، حيث تسبل السيول الجبلية التي توفر المساء الضروري للحقول.

تنتسب قبائل وادي النيل إلى مجموعات أثنية مختلفة، كما تثبت أبحاث تكون الإنسان التي تكشف أن سكان مصر الأولين يضمون جماعات تمت إلى الليبيين، والزنوج وربما إلى قبائل سامية من جنوب فلسطين.

لقد توثقت معطيات الانتروبولوجيا - بالمواد الأثرية التي تشهد على وجود مختلف نماذج القبور: على المجرى الأوسط للنيل، كانت قبائل الحضارة "التازية taienne" تدفين موتاها في مقابر خاصة، تاركة أباريق مترعة بالغذاء، بينما يدفن سكان شمال مصر (مناطق حلوان، مريمدي) وفياتهم تحت تراب أكواخهم، على الخاصرة، باتجاه النيل، ولايمونونهم، مفترضين على الأرجح أن أرواح الموتى تقاسم كل يوم الأحياء وجبتهم.

<sup>· -</sup> تكون الإنسان.

أخيراً، تثبت دراسة اللغة المصرية القديمة استناداً إلى الآثار التي تعود إلى حوالي ٣٠٠٠ عام قبل الميلاد أنها تتضمن، عدا العناصر chamitiques ، عناصر سامية.

يمنحنا كل هذا الافتراض أن الأمة المصرية تكونت في وادي النيل بعد اتصال جماعات أثنية أتت من الغرب، والجنوب والشرق.

في الالف الرابعة قبل الميلاد، حققت القبائل المصرية تقدماً عميقاً في مختلف فروع الاقتصاد: فنضوب الواحات وجفاف السيول أكرههم على حراثة الأراضي التي يرويسها النيل؛ ولصنع الادوات والحلي استخدموا المعادن (الذهب، النحاس)، الأمر المذي دفع المصريين على إقامة وشائج متينة مع البلدان المجاورة؛ وإتقان صناعة الصوان والخذف. أقضى كل هذا إلى زيادة السكان، وتعزيز وضع القبائل من جهة، ومن جهة أخرى، إلى ظهور عدم المساواة بالثروة والشروط، وقسمة المجتمع إلى عبيد، أحرر وأرستقراط. وتفكك نظام العشير.

## مشاعية الجوار والقبائل (مشاعية الجوار les nomes)

في المرحلة التي تلت الارتقاء الاقتصادي، اتجه الناس لتشييد منشآت بدائيسة للسري لتنظيم وصول مياه النيل -مصدر الماء الوحيد- إلى الحقول. ومع الزمن، كون الطمسي، على طول النهر، هضاباً عالية كونت في سنة الفيض الضعيف، عقبات في وجه الغمر، وحالت دون تصريف المياه من الأراضي: وفقدان المصرف سبب المستقعات.

كانت أولى أعمال الري كانت حفراً بسيطة في جروف النيل، حيث السدود الخاصــة تنظم الصبيب. وفيما بعد، تعلم المصريون إدارة الأقنية التي تحول المياه وتســقي بــالدور الحقول المحيطة بالسدود.

رفع استخدام المحراث مردود العمل الزراعي، وابتكار الدوران حوالي ٣٠٠٠ عام قبل الميلاد يثبت أن صنع الفخار كان قد صار حرفة مميزة. وظهر صناع مهنيون جاعسة الخردوات، قصاصو الحجارة في الأرجح في الفترة ذاتها. وأقيمت علاقات غير منتظمة مع البلدان المجاورة، وربما حتى مع سومر.

وأخيراً كان ابتكار الكتابة الرسمية إنجاز العصر الأهم.

<sup>&#</sup>x27; - مجموعة لفات: مصرية، بربر، وفي أفريقيا، كوشتيك couchitique.

المعطيات الأثرية التي تميز تطور العلاقات الاجتماعية شديدة الإبجاز. يمكن أن نقول: إن العبودية بدأت في الألف الرابعة: فالتماثيل الصغيرة للأسرى وقد قيدت أيديهم إلى ظهورهم هي البرهان على هذا، كما يبدو. وإلى جانب الملكية على الشيوع، ولدت الملكية الخاصة: شاراتها، المسماة تامغا، نقشت بعامة على الدوارق؛ في الغالب، دوارق نفس القبر تحمل ذات التامغا. وتطور تربية الأنعام والطيور، والزراعة بالسكة الحديد، والمهن، قلص الدور الاقتصادي للمرأة في الإنتاج وأفضى إلى إرساء عهد الأبوة. وقد انتهت هذه التطورات إلى هدم نظام العشير وولادة مشاعية الجوار، المؤلفة من الأسر الصغيرة والكبيرة. وكما هو الامر في ميزوبوتاميا، مشاعية الجوار هي مشاعية المياه والأرض، أي الملكية المشتركة بالأرض والماء خاصة.

شكلت بعض المشاعيات جزءا من اتحادات أرضية أوسع، طبعا مسن القبائل السابقة؛كان اسمها في مصر (سبات)، لكن المؤرخين اعتادوا إعطاءها الاسم اليوناني قبيلة nome. ومن الملفت أن الكتابة النقشية—التصويرية pictagraphique المصريسة تمثل السرالسبات) بصورة حقل مقطوع من القنوات، وكان تنظيم شبكة الري واحدا مسن أهماهتمامات القبائل.

بالأصل، كانت القبائل منفصلة عن بعضها، بخاصة في الدلتا، حيث تشكل أفرع النيل والمستنقعات حدودا طبيعية.

ربما كان لكل قبيلة لهجتها؛على كل حال كان لها أساطيرها وخرافاتها، كانت أكسبر القبائل هي القبيلة الفيلية في أقصى الجنوب، و raconpolis, Abidos, 'hie في أقصى الجنوب، و Memphis et Bouto كانت القبائل نتحارب، من أجل توزيع الأسلاب أو العبيد، أو بسبب النزاعات التي يثيرها شح المياه. ثمة نقوشات على صفائح من العاج أو الحجر تمثل مشاهد المعركة؛ وتكشف أنهم كانوا يتخاصمون بشأن الماء والأرض.

ا - نسبة إلى الفيل.

أ - طائر مائى طويل القائمتين والمنقار.

مَزينة بحروف هيروغليفية تخفق فوقه: يذكر هذا المشهد على الأرجح بانتصار العقرب على العواهل الخصوم.

تحمل هذه القبضة رسم العقرب يمارس مهام الملك-الكاهن: المنكاش بالبد، يحرسه اثنان من ذويه يهشان بالمروحة، يرسم الثلم الأول لتأمين موسم وفير، ورجل آخر يرمسي الحدب في الثلم، يأخذه من سلة.

المعطيات التي بين يدينا عاجزة عن تمييز سلطة الملك العقرب. وبما أن الدولة لم تكن قد وجدت بعد، كان لابد من اعتبار العقرب رئيس قبيلة وليس ملكاً باتساع الكلمة. ينتج من هذا أن محاولات توحيد وادي النيل سبقت تشكل الدولة. وفي هذه الحقبة الزمنية، على الأرجح، تشكل اتحادان كبيران من القبائل، يحكم الأول الدلتا الإقليم المتاخم لممفيس (سمي مصر-السفلى)، والأخر (مصر-العليا) يمتد نحو الجنوب حتسى الفائين الكراكومبوليس. بداية، كان مركز مصر-السفلى بوتو Bouto. ومركز مصر-العليا هياراكومبوليس.

#### الإمبراطورية الثينية

تتشكل الدولة بعيد ملك العقرب، في أيام الأسرتين المالكتين الأولى والثانية (نهاية الألف الرابعة). قبور هذا العهد تشهد على مساواة واضحة في الثروة والشروط: الناس البسطاء مدفونون في حفر بسيطة تضم سحلية بسيطة، بينما قبور الملوك والسادة صروح معمارية فعلاً. فقبر حيماكي، مثلاً، يضم ٥٠ غرفة وجد فيها حوالي ٢٠٠٠ مادة (رغسم سرقتها فيما مضى من الزمن). ومنحوتات وأنصاب العصر تقدم عامة الشعب عارياً تقريباً، الشعور حليقة، مع أن النبلاء يرتدون أفخم الثياب والشعور المستعارة الرأس واللحى. وكان عبيد الملوك والنبلاء مدفونين قرب سادتهم.

المحطة الأولى من وجود الدولة المصرية سميت الإمبراطورية الثينية. تدوم تقريبا من القرن الثلاثين حتى القرن التاسع والعشرين قبل الميلاد. وربما ولدت الدولة في نهايسة الألف الرابعة؛ لكن الثابت أنها وجدت في العام ٣٠٠٠ قبل الميلاد. تثبت الآثسار النسادرة لاتحاد الشمال والجنوب أن النضال الذي سبقها كان طويلا وضاريا. ونحن نجسهل اسم المملك الذي وحد البلاد. وحسب موروث جمعة هيرودوت، كان مؤسس الأسرة الأولى هو مينيس. لكنه كان اتحادا غير مستقر. شريحة حجرية تقص حكاية انتصار نسارمير، ملك مصر العليا، على مصر السفلى؛ وبعد هزيمة العدو، أسر نارمير ٢٠٠٠ مقاتل. ربما كان

الحديث يدور حول إبادة تمرد نشب في الشمال.

في نهاية حكم الأسرة الثانية أعلن عصيان آخر في مصر السفلي، كلفت إيادته خمسين ألف قتيل.

#### الفصل العاشر

# إمبراطورية مصر القديمة

## الاقتصاد والنظام الاجتماعي

عاشت دولة العبودية المصرية قرابة ألفين وخمسمائة سنة: من نهاية الالف الرابعسة حتى العام ٥٢٥ قبل الميلاد يوم قهرها الفرس. وينقسم تاريخ الدولة المصرية إلى خمسس محطات: الإمبراطورية الثينية، الإمبراطورية القديمة، الإمبراطورية الوسطى، الإمبراطورية الجديدة والعهد الأخير. وتميزت أيضا حقب انتقالية. تقسم العهود إلى أسسر مالكة. الإمبراطورية القديمة التي تمتد تقريبا من القرن ٢٨ حتى ٢٤ قبل الميلاد، تبدأ مسع الأسرة الثامنة (لانعرف شيئا تقريبا عسن الأسسرتين الأولى والثانية).

في مصر كما في ميزوبوتاميا، يؤسس الاقتصاد على حراثة الحقول وتربية المواشسي والطيور، وري معقد، زراعة الكرمة، والأشجار المثمرة، مواد زراعية بدائية، من نمسوذج العصر الحجري الجديد. كان المنكاش والقفف لنقل التراب الأداتين الوحيدتين المستخدمتين في حفر الترع وتشييد السدود؛ كانوا يحرثون بالمنكاش أو المحراث الخشبي، تجره البقسر؛ وفي الحصاد استخدم نصل الصوان ذو المقبض الخشبي؛ يداس العنب بسالأقدام ويسدرس القمح بوطء البهائم الصغيرة على السنابل المنتشرة على البيدر.

كانت أدوات الحرفيين من الحجارة من الخشب ومن النحاس؛ كان أغلب الأدوات النحاسية مطروقا وليس مصبوبا أو مسكوبا. وكانت الأدوات النحاسية تستخدم بسعة لتسوية الخشب وبخاصة الحجارة الطرية.

بواسطة السكاكين والبلطات النحاسية، صنعوا المراكب (التي وجد بعضها قرب القبور الملكية، وسكةالمحراث الحديدية، ومواد أخرى؛ كان قاطعو الحجارة المصريدون، المسلحون بهذه الأدوات البدائية نفسها، يصنعون صفائح كلسية قابلة للإتقان.

لقد وصلتنا أعمال هامة، نحوت وجداريات قبور تخص الارستقراطية المصرية، تمثل أنواعا من الأعمال الزراعية ونشاطات الورشات الحرفية. بعض هذه الورشات متخصص: النجارة الضخمة والدقيقة، مدابغ، نسيج منفذ أعمال دقيقة لكنها من نوع محدد؛ هكذا صنعت ورشات النجارة حاجات دقيقة من الخشب وكذلك المراكب الضخمة.

وحلقات أخرى من مهن مختلفة: باعة الخسردوات والصناغسة، الدبساغون، قساطعو الحجارة، إلخ. أغلب الحرفيين ذكور؟ فقط النساجون، في زمسن الإمبراطوريسة القديمسة، نسوة. ومكان خاص يعود للمهن التي تعالج المنتوجات الغذائية، علسى رأسسها الأفسران ومعامل الجعة.

رغم تطور المهن يستمر الوفر في الاجمالي الطبيعي؛ إن نزل جزء من المنتوجات إلى السوق، يظل التبادل بدائيا: يبادل منتوج بآخر؛ السمك، مثلا، يبادل بالحذاء أو الخضار لقاء النسيج. ولما كانت النقود لم تعرف بعد، يبادل النحاس بالوزن. على هذا، ترسخت العلاقات الاقتصادية مع البلدان المجاورة، بخاصة مع سوريا، فمنها يأتي خشب الأرز. والسلع الآتية من سوريا وأثيوييا هي بعامة المواد الكمالية التي لاتهم طبقة الكادحين.

العلاقات الاجتماعية في الإمبراطورية القديمة غير معروفة: فلم يعثر تقريبا علسى وثائق الشؤون المصرية المماثلة لرقم الفخار السومرية للألف الثالثة؛ أما المشاهد التي تزين جدران القبور تشير جيدا إلى تقنيات الإنتاج، لكنها لاتخولنا معرفة وبسالضبط لمن تخص الأرض، ولم تكن الشرط الاجتماعي للرعاة، الحصادين أو قاطعي الطرق.

في المجتمع المصري، انتشرت العبودية. شكلت الحرب مصدراً للأسسرى وبالتسالي للعبودية (من الاثيوبيين والليبيين) الذين يأتي بهم الملوك من غزواتهم. يختال عساهل مسن الأسرة الرابعة، في نقوشه، انه أسر مرة مائة ألف أسير ومرة أخرى سسبعة آلاف. لكسن ماعدا هؤلاء الأسرى، كان بين العبيد مصريون استعبدوا: فانحدار الناس الأحرار إلى عبيد مذكور في النقوش العائدة إلى نهاية الإمبراطورية القديمة. ومعروف أيضاً أن العبيد كسانوا يشرون ويباعون.

ليست حياتهم أكثر من مكان للفرضيات. وفي كل حال، تبقى العبودية أبوية: فـــالـعبيد لايشغلون مكاناً خاصاً في عملية الإنتاج؛ الناس الأحرار وحتى الارســــتقراطيون -ســــادة وكهنة- يشاركون بالأعمال الزراعية وغيرها.

أنباء الملكية ضئيلة جداً. في الأرجح، كانت النواة الاقتصادية للمجتمع دوماً هي مشاعية الجوار التي تنظم توزيع المياه على الأراضي. وربما حفظت المشاعية المصريسة أنواعاً من العمل التعاوني في تقسيم أعمال الري ومنشآته أو درس القمح: وتدرس القسرى حبوبها على بيدر مشترك. وليس واضحاً أمر التنظيم الداخلي للمشاعية المصريسة، لكن الثابت ان الأرض والأنعام كانت، في زمن الإمبراطورية القديمة، تباع أو تسترك إرشاً. وحسب ف.أفدييف، كانت جمعية خاصة تضطلع بشوون المشاعية (توزيع المياه، والدعاوى وسواها).

كانت المشاعية تتضمن أسرا أبوية صغيرة وكبيرة. وكان المالك الرئيس هـو الابـن البكر، الذي يحصل على الثروة كلها أو الجزء الأهم؛ على ذلك، لرئيس الأسرة الحق فـي أن يوصبي بأرزاقه لشخص غريب. تتمتع سيدة البيت بنفوذ واسع: المصري هو ابن هـذه وليس ابن ذاك؛ وبقايا الأمومة كانت تبين أيضا في قدرة المرأة على حكم البلاد و(نظريا) ينتقل عرش مصر من الأم إلى البنت. وفي حقول وورشات الملـك، والمعابد والسادة، لايعمل العبيد فقط، بل أيضا الناس الأحرار، المشار إليهم في بعض النصوص باسم مـيرتو الموسادة، ويشكلون عادة طواقم يدير ها رؤوساء. ورسوم ونقوش القبـور، تقـدم هـؤلاء الرؤساء مسلحين بسوط او هراوة. لانعرف إن كان الـ(ميرتو) أعضاء في المشـاعية أم أنهم تركوها لسبب ما. يفترض بعض العلماء أنهم كانوا عبيدا، لكن غير معـروف كيـف نحدث هذا.

كان الحسبة يراقبون بدقة عمل العمال. وفي أثناء تنفيذ المهمة، كان هـــؤلاء يتلقــون أغذية: خبز، بيرة وخضار. ولانعرف كيف كانت تنظم الســـخرة؛ أمــا المؤكــد، أنــها لاتستغرق كل وقت الشغيلة: لهم أن يعملوا لحسابهم ويبيعون في السوق ماينتجون.

تشمل الطبقة السيدة نبلاء القصر وارستقراطية القبائل (النوم)، الذين انحدر أغلبهم من حكام النوم). كان السادة يملكون أراض شاسعة تشمل قرى منفصلة. وكان يدير الاقتصاد العديد من الموظفين والحسبة. كان قسم من هذه الأملاك ميراثا، لكن النبلاء يتلقون أيضا أراضى من الملك، مكافأة لخدمتهم. كان علية الكهنة ينتسبون أيضا إلى الطبقة المهيمنة.

عدا أعيان الارستقراطية، كان ثمة موظفون صغار وكهنة يملكون عبدين أوثلاثـــة عبيـــد (بعامة من النساء). ليس لهم ان يبنوا قبورا فخمة، بل يسكنون أقبية مزدانة بالنقوش والنحت.

#### النظام السياسي للامبراطورية القديمة

في أوج الإمبراطورية القديمة، كانت الدولة المصرية هيئة استبدادية تدافيع عن مصالح النبالة المستعبدة. وكانت أعتى وأشد مركزية من دولة سازغون في ميزوبوتاميا؛ يعلل هذا بخاصة في الشروط الطبيعية لوادي النيل، حيث تقيم القبائل في بقعة ضيقة على حوافي نهر فريد. والتوزيع المعقان المياه والاستثمار الطبيعي لوسائل النقل غير ممكنة إلا في مصر موحدة.

كانت ممفيس عاصمة الإمبراطورية القديمة، في مصر -السفلى. وكما تدل المعطيات الأثرية، كانت أملاك وقصور الأرستقراطية في هذه المنطقة. فحول ممفيس (في الجييزة، أبوصير، ساكاراه، إلخ.) عثر على الشهود الرئيسيين لازدهار الإمبراطورية القديمة، بينما لم يعثروا في باقي بقاع البلاد سوى على آثار منعزلة.ومصر -السفلى (بخاصية الدلتا)، المنطقة التي احتلها نارمير وملوك آخرون من الأسر الأولى، كانت تشمل غالبية المراعي والكروم الملكية، بينما كانت مروج الدلتا تغذي قطعانا ضخمة من البقر والأغنام. وكيانت الأملاك الملكية القاعدة المادية للسلطة الحاكمة.

كان الملك، الذي دعي فيما بعد فرعون (depeaa التي تعني بالمصرية "البيت الكبير") يحكم حكما مطلقا يعين الموظفين الكبار، يعزل الحكام، يفرض الأتاوات، يرسل الجيوش إلى البلدان المجاورة، إلخ. يقدر أن يصادر أرزاق رعاياه ويحكمهم بالموت بدون محاكمة. ليدعم نفوذه، قدس وأعلن "الإله الأكبر" :تعبد ابتهالي يقام حول شخصه. ويعتبر حتى تقبيل حذائه يعتبر شرفا عظيما. يقدمه فنانو مصر معادلا للآلهة.

كان الفرعون يرتكز إلى جهاز واسع من الموظفين يديرهم الوزير الأول، المسمى بالعربية السافزير". كان الوزير قائد الجيوش، والقاضي الأول؛ فرض الضرائب، أعمل الري ومنشآته، وبكلمة، كل المهام الرئيسة للحكومة المصرية تصدر عنه. تحست إشرافه "ست قاعات" تحقق العدالة، و"غرف" أخرى ترأس مختلف فروع الاقتصاد.

كان عدد خدمات الدولة المصرية الاستبدادية الرئيسة ثلاثا: العامة التي تتولى بخاصة أعمال الري؛ الجيش ("قاعة السلاح") التي تسرق الشعوب الأخرى. كان الجيش المصري ميليشيات مؤلفة من فئات تجهزها القبائل (النوم) ومتطوعين أثيوبيين. يمكن الظن أن هذه الوحدات تفتقر للانضباط؛ وفي كل حال، يذكر أحد القادة بفضر أن فصائله لاتسرق

المصريين، لاتحطم الأبواب لتنهب الخبز والحبوب. كان المحاربون مسلحين باقواس وأكوام من الحجارة، وفيما بعد استخدموا الخناجر والبلطات البرونزية كسلاح دفاعي، وتدرجوا بدروع مصنوعة من جلد الحيوانات. وكانت التكنات تشكل منشآت دفاعية حصيفة: هكذا، كانت القلعة القريبة من أبيدوس ذات سورين من الآجر، تقيس من الداخل ٢ م ارتفاعا وسماكة القاعدة قرابة ٦ م.

كانت المعابد تساهم بنشاط بتعزيز السلطة الملكية. وعند أفول الإمبراطورية القديمة، تلقى بعضها الوثائق التي توزع المرتبات الملكية على، ليس فقط الكهنة، بـــل علــى كــل الجهاز، الأحرار والعبيد.

لقد أثارت قضية الوثائق جدلا عنيفا: اعتبرها اغلب العلماء امتيازات ورأوا فيها برهانا على وجود الإقطاع في مصر القديمة. إن وثائق الإمبراطورية القديمة لاتمت بصلة إلى امتيازات العصر الوسيط: فهي لاتعطي المعابد أي استقلال، أي حسق مدني على جهازها، بل تهدف إلى حرمانها من سلطة الحكام الذين يفرضون السخرة على السكان المحليين، وبهذا تجعل المعابد دعاة لسياسة الفرعون.

## انطلاق سياسى للإمبراطورية القديمة

إن التاريخ السياسي للامبر اطورية القديمة غير معروف معرفة كافية؛ فالنقوش المحفورة على القبور لاتعطي سوى معلومات جزئية عن هذا الحدث أو ذاك (أحيانا رئيسني)؛ والنصوص الأحدث على البابيروس المصري والمانتون تتضمن بخاصة خرافات تصعب غربلتها وأخذ الوقائع التاريخية منها. هذا إذا لم نذكر أن التسلسل التاريخي للامير اطورية القديمة مستقر استقرارا تقريبيا.

كان فراعنة الأسرتين الثالثة والرابعة فاتحين غزاة. يتميز سينفرو، من الأسرة الرابعة يتميز بشكل فريد: حملة إلى إثيوبيا جلبت له الكثير من الأسرى و ٢٠٠٠٠٠ رأس من الماشية؛ وانتصر على ليبيا، وضع إلى مصر سيناء الغنية بمعدن النحاس وأرسل حملة إلى فينيقيا لتأمين خشب الأرز. وعلى تخوم مصر أقام حصونا حصينة لحماية البلاد من الغزوات. واستمرت حروب الغزو في حكم ابنه شيوبس (خوفو باليونانية) الذي غرا هو الآخر سيناء.

ويشرع ملوك الأسرتين الثالثة والرابعة بأعمال بناء ضخمة، على رأسها، الأهرامات،

التي رتبها اليونانيون مؤخرا بين عجائب العالم السبع. الأهرامات قبور رائعة للملوك، مبنية بالكتل الحجرية. أضخمها (قرب قرية الجيزة، في أنحاء ممفيس) بني من أجل خوفو؛ يبلغ طول ضلع القاعدة ٢٣٠م، وارتفاعه ٤٦,٥ ام ،ومكون من مليوني حجر زنة الواحد منسها ٢,٥ طنا. في داخل هذا الصرح العملاق أروقة وقاعات.

كان الأهرام الذي ضم جثمان الفرعون، مخصصا للطقوس الإلهيسة التسي، حسب المعتقدات المصرية، تؤمن بعث الملك ودخوله مقام الآلهة في السماء. إلى جانب الأهسرام تقام المعابد حيث يحيى الكهنة احتفالات سحرية.

كانت الأهرامات محاطة بقبور الملوك التي تسمى بالعربي مصطبة mastaba. في زمن حكم الأسرتين، الأولى والثانية، ماكان يسمح أن تكون قبور السادة أوسع من قبسور الملوك.ومصاطب الإمبراطورية القديمة، وهي صروح حجرية، تبدو ضئيلة قياسا مع الأهرامات الضخمة؛ يشير هذا الفرق بشكل ما إلى عتو ملسوك مصر وسعة نفوذهم واستبدادهم.

لبناء الاهرامات كانوا يجندون فصائل من العمال الذين يتلقون من المخازن الملكيسة مواد الإعاشة والثياب. وجدت شارات على الأهرامات خولت الأثريين حساب عدد هذه الورديات. نعرف، مثلا، أن أهرام خوفو كان يشغل أربعة ورديات، مكونة مسن قاطعي الحجارة المهرة، يقودها مهندس معماري من لدن الملك ورئيس عمال. كان يساعد البنائين جماهير من اليد العاملة، كان يوجد بينهم بالتأكيد أعضاء من المشاعات، انتزعوا من العمل الحقلي وأرسلوا إلى الجيزة لقص الحجارة، وحملها حتى الورشة على ظهورهم ورفعها، بواسطة صقالات خشبية وحبال، إلى علو مذهل.

كان البناء يتطلب جهودا جبارة. سمع المؤرخون اليونان أحاديث عن غضب الشعب الناتج عن هذه الأعمال: حسب ديودور، رمى المتمردون رفات الفراعنة خارج قبورهم الفخمة.

أيا كان الأمر، فقد عزف فراعنة الأسرة الخامسة عن بناء أهرامات ضخمة: فقبورهم المبنية في سكاراه، متواضعة جدا قياسا إلى قبور الجيزة. مع ذلك، رفع هؤلاء الملوك على شرف را، إله هليوبوليس، معابد مزينة بالمسلات البيضاء بارتفاع سبعين مترا.

تابع فراعنة الأسرة الخامسة حروب الفتوح: تتحدث نقوشهم عن نزاعات مع قبـــاتل

سيناء، الرازياس في ليبيا. تعززت مع سوريا العلاقات الاقتصادية والدبلوماسية: وجدت منحوبة تمثل مراكب آتية من شواطيء فينيقيا ويفترض بعض الباحثين تمثيل وصول أميرة سورية تزوجت الفرعون ساهورا. وفي أيام بيبي الأول، من الأسرة الخامسة، نظمت بجثات ضخمة: كانت الجيوش المصرية تتغلغل من حين إلى آخر في شمال أثيوبيا وجنوب فلسطين. والمنحوتة أووي تقص عن الدمار المرتكب في فلسطين: دمر الغرزة المحال، قطعوا أشجار التين والعنب، ورجعوا بمساجين يسميهم المصريون اسما معبرا "الموتى الأحياء".

## تنامى نفوذ أرستقراطية السانوم) وتراجع سياسة مصر

في أيام حكم الأسرتين الثالثة والرابعة، كانت السلطة الملكية تتوطد: كمان هذا ضروريا لتوحيد مصر وتأمين مسار طبيعي لنهج الري؛ وسحق مقاومة العبيد والمشماعات والحصول على سرايا العبيد من أثيوبيا، ليبيا وفلسطبين؛ أخميرا لتكنيس بقايما النظمام العشيري. كان الفراعنة سنيفرو، خوفو وأخلافهما قد نجحوا، إجمالا، بتحقيق هذه المهام.

بدءا بمنتصف الألف الثالث، لوحظ اتساع سلطة النبلاء، بخاصة حكام الـ(نوم). وفي أيام الأسرتين الخامسة والسادسة، صارت قبور السادة أفخم. لم تعد تقـــاس فــي منطقــة ممفيس، بل في الــ(نومات). كان حكام الــ(نوم) يعززون مواقعهم في الأقاليم ويصــيرون سادة وارثين ومستقلين. وكوفور، حاكم اليبانتين، الذي حكم في أيـــام الاسـرة السادســة، يخاطر ويرسل حملات إلى أثيوبيا للحصول على العاج، البخور وجلود الحيوانات. يعترف بالسلطة الاسمية للفرعون ويهديه قزما للتعبير عن الفرق، لكنه يحتفظ بأضخم الأسلاب.

كيف يعلل نمو سلطة الحكام؟ المصادر التي نملكها حاليا لاتعطينا سوى الافتراضات.

من الطبيعي أن يغضب استغلال البلاد في مصلحة شريحة ضعيفة من النبلاء تقيم في ممفيس، أن يغضب الشعب غضبا جديا، وخاصة في مصر العليا. ومن جهة أخرى، أن يقلص التوزيع المستمر للأرض على السادة والمعابد (بخاصة في أيام الأسرتين الخامسة والسادسة)، أن يقلص بوضوح الأملاك الملكية ويضعف السلطة الفعلية للفراعنة. ولقد أفضى تطور الملكية الخاصة وتفكك المشاعة المجاورة إلى اتساع أملاك الحكام؛ وكان هؤلاء يستغلون الغضب العام الذي تسببه الأعمال الضخمة الملكية، وسياسة الموظفين الضريبية. وفي نقوشهم، كان الحكام يقفون مدافعين عن الشعب: يفخر أحدهم ويتباهي

بتقديم الخيز، الجعة والثياب للبؤساء؛ ويعلن حاكم آخر أنه الأخير في المدينسة، انسه نيسل السا(نوم). وكان تعزيز وتوطيد نفوذ الحكام، يترجم إلى ضعف وتراجع لمسلطة الفراعنسة. لابل فقد آخر ملوك الأسرة المادسة كل نفوذ، ويقول لنا مانيتون: إن سبعين فرعونسا مسن الأسرة السابعة حكموا إجمالا سبعين يوما. على احتمال أن الأسرة السابعة لم توجد أصسلا، فالخرافة التي ينقلها لنا مانيتون تنبئنا عن جو تلك الحقبة المضطرب. ولم يدم ملك الأمسرة الثامنة طويلا. وفي نهاية المطاف، آلت مصر إلى نومات، أي إيالات.

لقد انعكس تصدع البلاد بعنف على الري: في كثير من الأمكنة أهملست المنشآت، وركدت المياه، مشكلة المستنقعات. ونشبت النزاعات بين النومات، ونجم أغلبها عن توزيع الماء. كان الحكام يهاجمون في الأغلب المناطق المجاورة التي يبحث سكانها عن ملجاً لهم في المستنقعات.

وترافق تخلخل امبراطورية مصر مع نضال طبقي حدد: كتابسات بعسض الحكمام لانتحدث إلا عن "الاضطرابات" التي نقلب المدن؛ ويفخر هؤلاء الحكام بكبح الاضطرابات بمؤازرة سرايا المحاربين.

وفي هذه الحقبة، على الأرجح، أفادت قبائل سامية من الصحراء السورية من خـــور الدولة المصرية لنتخلغل في شرق الدلتا.

#### القصل الحادي عشر

## اهبراطورية مصر الوسطى

#### إعادة توحيد مصر

أدى تفكك البلاد إلى مناطق منعزلة إلى انهيار الري، انسدلاع الحسروب الداخليسة، وبالتالي، الجوع. تشير مدونات العصر إلى الفقر المدقع الذي دفع إلى أكل لحسوم البشر. فكان توسيع حقول القمح، وإعادة الأرض إلى الإنتاج مسألة في غاية الإلحاح، وفي الأرجح، في خقبة الانتقال إلى الإمبراطورية الوسطى يبدأ المزارعون المصريون باستخدام الحقول التي لايغمرها النيل في أثناء الفيضان. كانوا ملزمين علسى سقايتها بواسطة الآلات الراقعة التي كان الشادوف أبسطها. وربما كانت حرائسة الحقول العالية سببا في ظهور سكة حديد متقنة، مزودة بمقبض يسهل عمل الفلاح.

طيلة المرحلة الانتقالية، تختفي الحقول الواسعة من أرستقراطية العاصمة، فقد تعبست كثيرا فرق demertou العديدة. وصارت أملاك السادة أقل اتساعا وحرثها بشكل عام عبيسد سموا "رؤوسا". في النصوص القديمة. يملك السيد ٢٠-٣٠ "رأسا أغلبهم نساء. كان قسسم من العبيد أجانب، سوريين، مثلا.

في الوقت ذاته، تأخذ العناصر الغنية في المشاعة نفوذا أوسع فأوسع: تسميهم المصادر puissanta nezes" تعني "صغير"): أي الأقوياء الصغار. امتلك هؤلاء الاقوياء الصغار أراض واسعة، ومواش وعبيدا؛ وأحيانا صاروا سادة seigneuss، في هذه الحالة، كانوا يعلنون في مدوناتهم التوصل إلى النبل بطرقهم الخاصة وليس بالولادة.

و هكذا على هذا العصر المضطرب، تتغير بنية الطبقة المهيمنة في الإمبراطورية القدمسة، كان المقام الأول وقفا على أصحاب الرتب العالية الذين يقطنون عادة العاصمة ويستغلون فسسي الطيانهم الشاسعة المصريين الأحرار، أما الآن تتألف الطبقة الحاكمة من أصحاب الحبيد، الذيسن يملكون أراض أضيق وكان بعضهم منذ مدة بسيطة أعضاء بسطاء في المشاعات.

كانت هذه الأرستقراطية الجديدة -بخاصة الأقوياء الصغار - مشغولين بتوحيد مصر، الأمر الذي يعدهم ليس فقط بإصلاح شبكة الري ونهاية الحروب الأهلية، بل أيضا بتوطيد جهاز الدولة ؛ فكانوا بحاجة لحكومة قوية لتثبيت وضعهم في البلاد وزيادة عدد عبيدهم في أثناء الامتداد.

بداية، تجقق التوحيد حول هير اكليوبوليس، التي نجح أمراؤها بإخضاع ممفيس؛ وفي البجنوب، امتدت أراضيهم حتى أبيدوس. ثمة نصص محفوظ ملفت، يرسم العلاقات الاجتماعية تحت حكم هير اكليوبوليس: هو تعليمات الملك كحيتي. يدافع كاتب هذا النصص السياسي وهو الملك بالذات أو مستشاره يدافع بوضوح عن مصالح الطبقة الحاكمة. المحروم من الملك، متمرد أبدا. ويجب على الملك أن يكون قاسيا مع الشعب. أما السادة ورثة التاج عليهم أن يصونوا ملكهم وحياتهم. لأن "ثروتهم تفيد التاج". بين الارستقر اطية التي يعتمد عليها ملك هير اكليوبوليس، يشغل الأقوياء الصغار مقاما هاما. ينصح كحيتسي الثالث وريثه برفع الناس حسب مهنتهم، بحسب "أهليتهم" وليس بناء على أصلهم.

تدل هذه الوثيقة أن كحيتي الثاني يؤسس سلطته على طبقة محددة. ويذكر أيضا السند المادي لهذه السلطة: جيش ممتهن من الشباب (ربما كانوا أولئك الذين تركوا أسرهم الأبوية المتصدعة).وتكشف وصايا كحيتي التالث عن مفهوم جديد للسلطة الملكية: لم يعد الملك "إلها"، بل هو راع صالح، حكيم يهتم بشعبه. يقدم كاتب النص عاهل هير اكليوبولس مدافعا عن "الأرملة واليتيم".

لكن الجيش المحترف والديماغوجية لم تؤمن الاستقرار لهذه الأسرة: فالوحدة أتت من الجنوب، من حكام طيبة؛ فالتناحرات الاجتماعية فيها يجب أن تكون أقل حدة مما في الشمال حيث سلطة الحكام تتجاوز غالبا سلطة الفرعون. وعواهل طيبة الذين سموا مانتوجوتيب، حكموا مصر كلها: والرواية التاريخية تربط مانتوجوتيب طيبة بالأسرة الثانية عشرة (من القرن العشرين حتى بداية القرن الثامن عشر قبل الميلاد).

# السياسة الداخلية والخارجية للامبراطورية الوسطى

إن مؤسس الأسرة الثانية عشرة أمنحيت الأول هو الذي قضى نهائيا على التوجه الانفصالي لدى الحكام وخلق دولة وطيدة. لكن رؤساء القبائل (النوم)، مع الاعتراف بسلطة الفرعون المركزية، حافظوا على استقلال محلى. وحافظت القبائل على إدارتها، وعدالتها

وخزينتها، التي تأسست في أيام الأسر السابقة، والقوى المسلحة المستقلة. كان الفراعنة مضطرين للاكتفاء بإرسال الرجال إلى الأعمال الملكية. واحتفظ أعيان القبائل بفرض الضرائب وتجنيد اليد العاملة للملك والأنفسهم.

من وجهة النظر الضريبية، كانت أملاك بعض الــ(نومات) الضخمـــة تقسم إلــى منطقتين: منطقة الملك ومنطقة الحاكم. وكان على الحكام حرؤساء النومات، بناء على أمـو فرعون، أن يتبعوه في الحملات العسكرية. لكنهم كانوا يتصرفون كملوك صغـار، سـموا "السادة" يبنون قبورا، ويشيدون معابد للآلهة المحلية.

كان فراعنة الإمبراطورية الوسطى يمارسون وظائف ويتخذون تدابير في مصر كلها. نذكر بهذا الصدد، الهم الذي يعانونه من ترميم وإصلاح نظام الري. تم أكسبر هذه الأعامل على بعد ٥٠٥م جنوب-غرب ممفيس، حيث كان يوجد من زمن سحيق القدم منخفض واسع أوطأ من البحر بـ٤٠٠م. كانت فيضانات النيل قد حولته إلى بحيرة شاسعة بحيرة موريس- المحاطة بالمستنقعات. بدأ أمنمحت الثالث (١٨٤٩-١٨٠١) أعمالا ضخمة لتجفيف المنطقة. بنيت حول البحيرة حواجز سميكة وحفرت قنوات لتغذيتها وتصريف المياه الزائدة. جففوا أكثر من ٢٥٠٠ هكتار وصنارت قابلة للزراعة. وأقيم فيها نصبان هائلان للفرعون، وقصر، ومعبد، بل ولدت هنا مدينة كاملة.

اتخذت تدابير أخرى على مستوى الوطن تهدف الدفاع عن الحدود. فحوالسي نهاية الإمبر اطورية القديمة كانت النومات السامية قد بدأت التغلغل في مصر. وإلى هذا التهديد الآتي من الشرق، أضيف خطر غزو الأثيوبيين من الجنوب. وليتفادوا كل هذا، دعموا الحدود الشرقية خلف الدلمتا. نشبت الحروب مجددا؛ وانتهت في حكم سنوسرت الثالث، والد أمنمحت الثالث، بإخضاع القبائل الأثيوبية على طول ٢٠٠٠كم من مجرى النيل. وعلى الحدود الجديدة، قرب المحال الحالية كومح وسمح، بنى سنوسرت الثالث قلعتين ضخمتين، ماز الت بقاياهما شامخة حتى اليوم. كانت حماية الحدود تحتاج إلى جيش دائسم. واحتاج الفراعنة الجيش لحماية سلطتهم أيضا في داخل البلاد. تشكل هذا الجيش مسن المصريين حصرا؛ نجهل تجنيده ونفقاته ومرتباته.

أرسل فراعنة الإمبراطورية الوسطى أيضا بعثات تجارية، أساسا إلى فينيقيا: إلى جبيل وأغاريت، في شمال البلاد. وأرسوا أيضا حركة العبور مع البلدان الإيجية. وكانت

التجارة أنشط منها في زمن الإمبراطورية القديمة، فقد وجدت في أيام الأسرة الثانية عشرة طبقة تجارة ومحاسبة هامة.

أفضت كل هذه العوامل إلى انطلاق القوى المنتجة، انطلاقة لم تعرفها الإمبراطوريسة القديمة. وساهم ترميم وإصلاح نظام السقاية في ازدهار الزراعة؛ وإتقان المسهن، تضسع التنقيبات بين يدينا معلومات هامة حول المدن المصرية. دعهم ارتقاء المهن والإنتاج والتجارة الإنتاج البضاعي بخاصة في نهاية الإمبراطورية الوسطى، وصار الذهب أسساس القيمة. ولقد أمن نفوذ هذا المعدن في مصر بالاستيلاء على مناجمه في أثيوبيا.

#### العلاقات الاجتماعية

تفاقمت التناحرات الاجتماعية في أيام الإمبراطورية الوسطى. تطورت العبودية؛ إذ لم يعد أصحاب الأطيان الواسعة النبلاء مم فقط من يملكون عبيدا، بل أيضا صار الموظفون الصغار وحتى الناس العاديون صار عندهم عبيد. واتسعت اليد العاملة العبدة بفعل الحروب التي تأتي بالمساجين من سوريا، فلسطين وأثيوبيا. لكن عموم الشعب المصري الزراع وأعضاء المشاعات لم يستفيدوا من تحسن وضع الدولة ولا من نقص الفرائض والأتاوات الملكية، لأن استقلال السادة أتقل كاهلهم بنير مرزوج، نبير الملك والسادة. ونجم عن هذا فقر شديد لدى الفلحين. وتحدثت أعمال العصر الأدبية عن بؤسهم: الجوع يجوس حول أكواخ الحراث، فالعمل المضني لايكفي لتأمين حياة العامل. كل الناس تسرقه، ينتزعون منه الحبوب التي يخصصها للسوق، ويصلون حميره، وشعيره، ويضربونه بدون رحمة ويمنعونه من الاحتجاج وإن ذهب ليشكو الاباتزاز والاغتصاب والقهر، لابجد العدل في أي مكان، حتى لدى كبار الموظفين الذين بحاول استدرار عطفهم بشكاويه وتفجعاته.

كان هذا قدر الصناع، النساجين، الحدادين أيضا، المدانين بحياة لا راحة فيها، بعمل مهلك، وبالعوز والجوع. لا أحد سعيد سوى الموظفين والمدونين الذين يدبجون لوائسح بالقادرين على المساهمة ،واليد العاملة والذين يرافقون ملاحظي ومراقبي ورشات الملك والسادة. ولقد تحدثت تنقيبات مدينة الفيوم، قرب بحيرة موريس، في أنحاء كاحوم، المدينة الحالية، عن حي فقير يسكنه صغار الحانوتيين، الصناع وباقي أصناف الكددين. وكانوا يأوون إلى الأكواخ الترابية، حيث يعيشون فوق بعضم والأحياء المجاورة،

الموقوفة على الكهنة والموظفين، تضم عمارات من ٥٠-٧٠ غرفة، في وسط حقول واسعة مزروعة على الأرجح بالكروم والأشجار المثمرة. فظهور عدد ضخم من الصناع في المدن سببه فقر الفلاحين الذين غادروا الريف بحثا عن عمل. وحي الأغنياء، في كاحوم، كان منعز لا عن حي العمال بسور سميك وكان محميا بسرية عسكرية قوية. تشهد هذه السمة المتميزة على الجو السائد الذي يخيم في مصرر الإمبراطورية الوسطى. كان المتنفذون يخشون تمرد الفلاحين المضطهدين، والصناع والعبيد. وكانوا يحسون الأرض تميد تحت أقدامهم، ومن ضعف سلطة فرعون "الإلهية" والخوف من الآلهة بالذات. فالدين الرسمي، باحتفالاته الفخمة واكليروسه الضخم، كان غريبا عن الشعب. فالكهنة أيضا يعيشون من عمل الفلاحين المقهورين والعبيد والضرائب العالية التي تهدر على المعابد.

أفضى هذا الضنك والتوتر، بعيد الأسرة الثانية عشر، إلى اضطرابات انتهت بانهيار الإمبر اطورية الوسطى.

انتفاضة الفلاحين والعبيد في منتصف القرن الثامن عشر قبل الميلاد.

ربما في هذه الحقبة وقعت الأحداث المذكورة في نصيب أدبيين. هما "نبوءات نفرتيتي" المحفوظة في متحف الأرميتاج، في لينينغراد، والثاني إنذار حكيم (جامعة ليد) في هولندا، وصف حي لوقائع توجب على المنشيء أن ينقلها إلى الملك. إيبور يطلع الفرعون على الكوارث الرهيبة التي، كما يرى، أصابت مصر بسبب حكومة ملحدة، أهملت الإجلال المتوجب للآلهة والواجبات التي فرضها الدين. واستنادا إلى لغته، يعود هذا العمل إلى عهد الإمبر اطورية الوسطى. يرى الأكاديمي ستروني أن الأحداث التي ذكرتها نفرتيتي وإيبور تعود إلى حكم الأسرة ١٣، أي نهاية الإمبر اطورية الوسطى؛ لكن بعض الباحثين السوفيات والأجانب يشكون بالأمر ويفترضون أن النصين أقدم من هذا.

ويقص "إنذار حكيم" انتفاضة جماهيرية الفلاحين، الحرفيين والعبيد، عمست مصسر

قاطبة. المتمردون بوساء لايملكون شيئا، سجنوا الملك، طردوا الأغنياء مسن قصور هم، رموا مومياءات الفراعنة خارج القبور، احتلوا المعابد ودمروا المكاتب الدينية. احتلوا المخازن الملكية، الأميرية والاكليركية، وأعلنوا القمح المخزون ملكية عامة. واحتل العصاة مساكل الأغنياء، ولبسوا ثياب السادة وتزينوا بحليهم والزموهم أن يعملوا المصلحتهم. وحسب تعبير إيبور، دارت الأرض كدورة الفواخيري". واحتل المنتفضون قصر العدل، دمروا أثاثه، ورموا في الشارع لفائف القوانين، أبادوا المدونين ولوائح الموسم. وهكذا بقي بيت الملك بدون مدخول، والمعابد بدون قرابين. لسوء الحظ، لم تذكر المصلدر السلطة التي حلت محل الفرعون المخلوع.

## الفصل الثاتى عشر

# إمبراطورية مصر المديثة

#### طرد الهكسوس وتوحيد مصر

بدأت حركة التحرر في الجنوب، حيث كانت سلطة ملوك الهكسوس أضعف مما كانت في الشمال. كانت الحركة وطنية. استلم ملوك طيبة القيادة. في البداية، لم يجدوا أي سند حول ملوك الجنوب الآخرين؛ لكنهم بمؤازرة المليشيا الشعبية قاموا شيئاً فشيئاً بمهمتهم وهم يقاتلون دفعة واحدة خصومهم والهكسوس. حفظ الشعب ذكرى مبادرة التحرر، ملك طيبة كاميس.

بعد نضال طويل، تحررت مصر وتوحدت في حوالي العام ١٥٦٠ قبل الميلاد على يد ملك طيبة أحمس الأول، الذي أخضع قادة متمردي الجنوب، ومشى نحو الشمال، دحر الهكسوس، احتل أفاريس وطرد غزاة البلاد. وبهذا الملك بدأت الأسرة الثامنة عشر، التسي في ظلها بلغت مصر الموحدة قمة نفوذها وحضارتها.

وسم توحيد مصر في عهد الإمبراطورية الجديدة بتنامي القوى المنتجة. انقنست آلات الإنتاج. ازداد مردود الزراعة والحرفة، قويت النجارة وانبسطت في داخسل البلاد وراء تخومها. ولقد توطد توحيد مصر وتدعمت السلطة الفرعونية بلجوء أحمس الأول للحركسة الشعبية في مناضلة الهكسوس والسادة الانفصاليين. ولم يبق في قيادة الأرياف سوى الحكام الطيعين والذين أعيدوا إلى حالة الحكام البسطاء، بدون حق التوريث. وتولى رجسال مسن الفراعنة حكم الأمصار.

و هكذا، في أيام الأسرة الثامنة عشر، تمركزت حكومة مصر. يجدد أحمسس تنظيم جيشه وينشره في كل المناطق. يعيش المحاربون على حساب الفرعون ويتلقى الضباط، فضلا عن هذا، أراض ذات أبعاد متواضعة. جندت القوات من الشعب المصري الريف والمديني. لم يفتقر المتطوعون، لأن البلد الذي دمرته الاضطرابات، ونهب الهكسوس

والحرب، في هذا البلد فقد مئات الناس أملاكهم وفقدوا القدرة على استعادتها. تشكلت الوحدات من المشاة، الذين يختلفون عن مشاة الإمبراطورية القديمة والوسطى في أن الجند بعهدة الدولة ويتسلحون من المخازن الملكية. كل الأسلحة المعروفة حتى أنئيذ أقيواس، أسهم، خناجر أتقنت؛ وظهر السيف. التجديد الرئيس هو تأهيل قوة متميزة من قادة الدبابات، مؤلفة بخاصة من النبلاء والأغنياء. وللدخول إلى مدرسة الدبابات، كان لابد من توفر حماة متنفذين. الجيش إذن هو ركن السلطة الملكية.

فقد مكنت إعادة تنظيم الجيش أحمس من الرجوع إلى شن حملات خارجية. وسلطت غزواته بداية فتوح الأسرة الثامنة عشرة، التي أفضت إلى خلق دولة عسكرية ضخمة.

## فتوح فراعنة الأسرة الثامنة عشرة

تمت غزوات أحمس بعد توحيد مصر بهدف الفتح والنهب. وبمطاردة الهكسوس، تغلغل الفرعون في أسيا، لكننا لانعرف تفاصيل هذه العمليات. معرفتنا أحسن حول غازوة النوبة التي هدفت إعادة السلطة المصرية على الأملاك الفرعونية القديمة في هذه المنطقة. ولقد أولى أواتل خلفاء أحمس هذه المهمة. لكن الفراعنة التاليين لم يكتفوا بهذا. بل باشروا حملات جديدة غلى فلسطين وسوريا، بغاية السيطرة على الدول الفينيقية وغيرها للحصول على الذهب، الفضة، الخشب، الخمر، المواشي، والعبيد، وليس بالتبادل التجاري، بل كضريبة، مستمرة وبكميات ضخمة. كانت هذه الحملات تسهم قمسة المجتمع العبودي: فرعون، أسرته، موظفوه الكبار، الاكليروس والجنرالات. وأفاد جنود الجيسش المصري أيضا من هذه الحروب، لأن كلا منهم حصل على شيء من الغنيمة.

لم يتم فتح فلسطين وسوريا إلا بعد حملات صعبة، بدأه الحلفاء أحمس. وأخيرا سقطتا بأيدي الفراعنة في أيام تحوتمس الثالث (١٥٢٥–١٤٩١).

كانت حقبة هذه الحروب قاسية، أولا، لأن الجيش المصري لم يكن جرارا يقاتل ضد عدة تحالفات من المدن والأراضي. كان عدوه الأهم دولة قوية، تشكلت حول قادش على عدة تحالفات من المدينة التي قامت في أخصب منطقة في سوريا وأكثرها ازدهارا. بمؤازرة ملوك قادش، انتفضت المدن والإمارات الخاضعة لفلسطين وجنوب سوريا ضد الهيمنة والاحتلال المصري، واضطر تحوتمس الثالث إلى إرسال عدة حملات لتهدئة إلى هذا الحد ، أو ذاك أمراء فلسطين وعدد من المدن الفينيقية. وبهذا فقط تمكن من الالتفاف حول قادش. كانت

المدينة جيدة التحصين، قد احتلت ودمرت بعد حصار طويل ومعارك ضارية. ثم انطلبق فرعون نحو الشمال وأدرك الفرات بعد حملتين متتاليين. وهكذا خلبق احتال فلسطين وسوريا من مصر أقوى دولة في الشرق الأدنى, ولقد أرسل ملك الكاسيت في بابل وملك الحثيين إلى تحوتمس الثالث هدايا رائعة. كما فعلت الكنوز المنهوبة من فلسطين وسريا فعلها في مصر.

لتقدير ضخامة نهب البلدان المحتلة على يد تحوتمس الثسالث، يكفي ذكر بعض الأرقام: جلبت الحملة ضد المدينة الفلسطينية ماجيدو للفرعون مئات المساجين، ٩٢٤ دبابة، ٢٢٣٨ حصانا، ٢٠٠٠ رأس بقر، ٢٢٥٠٠ رأس من المواشي الصغيرة، ١١٣٠٠ صلح من القمح، ٢٠٠٠ قطعة سلاح فردي، حوالي ٢٠٠ كغ ذهب وفضة. وفضيلا عن هذا، خضوع الإمارات والممالك لدفع ضريبة سنوية.

نال الجيش قسما من الأسلاب، لكن القسم الأكبر والضريبة وضعت تحت تصرف الفرعون الذي وزعها حسب رغبته. الغنائم، المواشي والعبيد ذهبت أولا إلى المعابد، في رأسها معبد الإله الرسمي آمون، في طيبة. استنادا إلى المدونات الملكية لذلك العهد، كان هذا المعبد يتلقى بعد كل حملة عددا كبيرا من العبيد، من المواشي "التي لاتحصى"، سائك الذهب، الفضة والحلي؛ فضلا عن تلقيه جزءا من جبل لبنان وثلاث مدن، هديسة. وكنسوز مماثلة تذهب إلى المخازن والأهرامات الملكية؛ وعدد من العبيد وآلاف الدواب كانت في طريقها نحو أملاك الفرعون.

لكن تحوتمس الثالث، رغم انتصاراته، لم يستطع ان يبقى السطوة فى سوريا وفلسطين. فبعد هذه البلاد والمناطق الصحراوية التي تفصلها عن وادي النيل حرمته مسن توطيد وجوده وتأمين مراقبة صارمة. فكان يضطر، من حين إلى حين، ان يرسل حملات لكبح التمردات. وبنهاية ملك تحوتمس الثالث الطويل، ينظم أمراء قادش ضده انتفاضة واسعة المدى. وليهزم المتمردين، أرسل الحملة الأخيرة إلى آسيا، احتل من جديد قادش وأرسبي سلطته. لكن الصراع، في أيام خلفائه، عاد وتتابع دون انقطاع.

عدا حملته إلى آسيا، اندفع تحوتمس الثالث نحو الغرب، وراء النيل، وأخضع جسزءا من ليبيا. وفي نهاية ملكه، دخل النوبة ووسع حدود مصر باتجاه الجنوب حتسى الشلال الرابع.

وتحت ملك تحوتمس الثالث تشكلت الدولة العسكرية المصرية. دامـــت ٢٠٠ عــام، لكنها، في القرن الثاني لوجودها اضبطرت أن تتصدى لنضال شرس انتهى باندحارها.

## العلاقات الاجتماعية بعد الفتوح

لقد أفضت السياسة العدوانية لفراعنة الأسرة الثامنة عشرة إلى توسيع الدولة. فنظام الدحكم السابق الذي لم يعد يلائم الشروط المستجدة. عوضا عن وزير واحد، اقيام التاني واحد الجنوب، والثاني للشمال. لكن وزير الجنوب حافظ على السلطة وطرح القضايا التي تهم كل البلاد. خدمت حكومته بواسطة جهاز ضخم من الموظفين والمدونين، ووحدت كل المصالح: إدارة، ري، الأملاك، العدل والجيش؛ وتوجب على الخدمات، ومصالح الدولسة المحلية والعامة أن تقدم للوزير تقارير دورية؛ كان يدرس الشكاوي، يناقش شخصيا الشؤون الهامة، يحل الخصومات العقارية، ويصادق على الوثائق. كانت القضايا العقارية هامة بشكل فريد، لأن الأرض كلها نزعت من يد فرعون.

مارست الفتوح تأثيرا حادا على العلاقات الاجتماعية. احتلبت زمرتان مسن هذه العلاقات مقام الصدارة. شملت الزمرة الأولى نبلاء القصر والإكليروس. اللنين اغتنيا بشكل خرافي على حساب البلدان والشعوب المحتلة وكانا، فضلا عسن هذا، قد دعما سلطتهما بتوسيع أملاكهما. فقسم واسع من الأرض ترك بسكانه للمعابد.

وهكذا، صارت المعابد مالكا عقاريا كبيرا. أوطدها وأغناها، معبد آمون في طيبة، والذي كان يتلقى باستمرار أراض جديدة. أعطى تحوتمس الثالث آمون خيرة الحقول والمروج في مصر العليا والسفلى، والأراضي العالية، والمساجين الآسيوين والزنوج الذيبن بجب عليهم أن يملؤوا أهرامات الإله. كان معبد آمون يمتلك من الأرض والعبيد والفلاحين أكثر من كل المعابد الأخرى مجتمعة. لعب هذا التمييز دورا هاما في تاريخ مصر اللاحق.

كانت الزمرة الثانية من العلاقات الاجتماعية الهامة هي الشريحة العسكرية، حديثة الأصل والمنبت، المؤلفة من ضباط قادة وأمراء.كان الضباط الأمراء، الذين يعينهم الفرعون في الوظائف الإدارية العليا والمركزية ويسميهم القصر، قادرين على التأثير في رسم السياسة الداخلية. وكان الضباط القادة ومرؤوسيهم يتلقون أراض لقاء خدماتهم، ونظرا لعددهم الكبير، كانوا يشكلون دعامة متينة للسلطة الملكية. فمن الطبيعي أن يكون فرعون مهتما برغباتهم.

كان شرط الفلاحين يبقى إجمالا على حاله. كان أعضاء المشاعات مرهقيسن دومسا بالمضرائب والسخرة وخدمة الملك والمعابد. وتتقسل الفتوحسات هذا النبير، بتحريسض المنتصرين على إعادة بناء وعلى نطاق واسع المعابد والقصور: كسانت مصسر عسامرة بصروح ضخمة، بعظمة وروعة لاسابق لها، تدهش اطلالها حتى اليسوم زائريسها. امسا الفلاحة في الإمبراطورية الجديدة، ترزح تحت وزر هذه الأعمال. فينظر إلسى الفرائسض الملكية كأمر مقيم أبدا.

كان أسرى الحرب وسكان البلاد المهزومة يضخمون عدد العبيد. كان يصعب تحديد عددهم؛ فكانوا يحصون بعشرات الألوف. وكان العبيد موزعين بغير عدل. الملك والمعابد يمتلكون الغالبية. ونبلاء القصر والأرستقراطية العسكرية يملكون منهم الكثير. فبعد كل حملة كان فرعون يوزع المساجين بكرم. تثبت النصوص أن جنودا بسطاء، ومزارعين وصناعا كانوا يملكون عبدين او ثلاثة. يستخدمون في الحقول، في المقالع في نقل الأحمال، وخدما في المعابد، إلخ.

كما عززت الفتوح أيضا التجارة الخارجية، واحتكار الفرعون وكهنة آمون. كانت التجارة تتم بإرسال حملات خاصة إلى الجنوب، إلى بونت pount، وإلى جزر بحر إيجة، لأن ماكان يريد الملك والكهنة الحصول عليه، كان يسلم، منذ فتح فلسطين وسوريا، بشكل ضريبة سنوية. فقط مدينة صور الفينيقية حافظت على حق إقامة علاقات تجارية مصر.

أرسلت حملتان ضخمتان إلى الجنوب، أرسلت الأولى الملكة حاتشبسوت، وأرسل الثانية تحوتمس الثالث. أهمها حملة حاتشبسوت، عادت بكمية كبيرة من العساج، الراتنسج العطر، الأبنوس، الفضة، الذهب، الريحان الشامى، القردة، الكلاب والعبيد.

هكذا، في المجتمع المصري أيام تحوتمس الثالث، يتفاقم التنساحر ليس فقط بين المستعبدين والعمال، بل أيضا بين المستعبدين أنفسهم.

## إصلاح أخناتون الديني والصراع الاجتماعي والسياسي الذي تلاه

في أيام حكم خلفاء تحريمس الثالث، تنضح أزمة سياسسبة في الدولسة المصريسة العسكرية. ينشب الصراع بين الملوك الصغار لبلدان آسيا المحتلة، بينما تتغلغل فيها قبائل المامية على الأرجح ومذكورة في التقارير المقدمة إلى الفرعون تحت اسم شابيرو، آتية من الجزيرة العربية. يتقدم الحثيون في سوريا من الشمال. ولعدم كفاية السرايا العسكرية، لسم يتبسر للحكام تهدئة الملوك الصغار الأخذين بخناق بعضهم البعسض، ولا إيقساف لغزو الشابيرو. وكان الفراعنة عاجزين عن الرد أيضاً، بسبب استحالة استبقاء القوات الضخمة، المجندة من السكان الأحرار، في الأرض المحتلة. ولم يجرؤوا أن يرسلوا إلسى سوريا الألوية المنتشرة في مصر، لأن الجو مضطرب في داخل البلاد. فمنذ نهاية ملك أمنوفيس الثالث، عبرت شرائح متباينة عن عدم رضاها عن كهنة أمون، الذين تعمق نفوذهم. اشترك أمنوفيس الرابع (٤٢٤ ا ١٣٨٨- ١٩٨١) بالمقاومة وحاول، مع مساعده، إنقاذ السلطة الملكية مسن تسلط كهنة أمون والنبلاء السابقين، الذين كانوا يرون في عبادة هذا الإله دعما ايديولوجيسا هاما والذين كانوا يجهدون في إعادة السلطة لحكام السانومات). أما الفرعون، كان يطمسح في امتلاك واستقرار السلطنين السياسية والدينية. وجمهرة الشعب الحر، التي تشكل سلاح المشاة المصري، كانت تؤازره في مخططه وكانت انتحسين مستقبلها تعتمد انتزاع ملكيسة النساء والكهنوت.

لم يكن ممكنا تحقيق الهدف الذي يطرحه أمنفيس الرابع إلا بإصلاح دينسي. حساول الفرعون بداية معارضة أمون بإله الشمس رع، الشعبي جدا. سام كاهنا كبيرا لرع وشرع ببناء هيكل له في طيبة. لكن عبادة هذا الإله، المرتبطة بمنطقة هليوبوليس قليلة الإنتاج، لم تتجح. الأمر الذي دفع أمنوفيس الرابع إلى صرم العلاقة مع كل الاكليروس وعبادة الآلهسة التقليديين، ليقيم إلها وحيدا لمصر هو قرص الشمس آتون. وبرر هذه العبادة بأن الشسمس تنير وتدفيء العالم كله. وسمى الملك أخناتون ("النافع من يرضي آتون")، وأغلق المعسابد القديمة وابتنى محارب لآتون في أرجاء مصر. غادر طيبة، تل-العمارنة، وسماها أخناتون ("أفق آتون"). وهنا نهض معبد أتون الرئيسي الذي سمى الفرعون كبير كهنته.

أثار هذا التحول المفاجئ في السياسة الدينية مقاومة ضارية من قبل الكهنوت والنبالة القديمة. في هذا الوضع، لم يكن للفرعون سوى جيش من المرتزقة والأرستقراطية الجديدة التي أفادت من الإصلاح بابتلاع قسم من الأرض المنتزعة من الإكليروس. والفلاحون، الذين أملوا تحسين حياتهم، لم يتأخروا عن التأكيد في أن شرطهم مازال متفاقما وليس موضع اهتمام المصلحين. فالنفقات الضخمة لعبادة آتون والقصر الملكسي كانت تتلف الخزينة، وأسلاب الحرب والضريبة نضبت بسبب توقف الغزو، فانعكس كل هذا على استغلال الفلاحين. وأشعل كهنة آمون الغضب الشعبي؛ إذ نشروا تنبوات عن غضب التنبية وعن الاعتداءات التي تهدد أمن البلاد، وغير ها.

كان النبلاء يدبرون مؤامرات ضد أخناتون. لكن الفرعون كبـــح بــالحديد والنــار التمردات على يد جنوده. وبعيد هذا مات، مخلفا لخليفته امبراطورية مصدعــة. ونشــبت الاضطرابات في الداخل، بينما كانت ضرائب كحابرو تتسرب أكثر فأكثر إلــى الأمــلاك الأسيوية؛ كان الحثيون قد احتلوا شمال سوريا، وانفصل الملوك الصغار عن مصر، الواحد تلو الآخر. وبعد ثلاث سنين من موت أكحناتون، اضطــر خليفتــه الثــاني توتانكحــاتون لمصنالحة كنهة آمون. وعاد أدراجه إلى طيبة وبدل اسمه إلى توث أنخامون. وتلت موتــه اضطرابات رهيبة. كبحها الجنرال المصري حورمحب، سليل أسرة نبيلة سابقة. وبمساعدة كهنة آمون، صعد إلى العرش وأسس الأسرة التاسعة عشرة. اتخذ تدابير حازمــة بــهدف تهدئة الإمبراطورية وعمد إلى إصلاح ديني كامل. لعن أكحناتون، وألغي اسمه واسم آتـون من كل مكان؛ أخليت مدينة أكحناتون وهجرت. استعادت معابد آمون أملاكها؛ وأقيمت مـن حيادة الآلهة السابقة.

فشل إصلاح أكحناتون، لأنه كان مصطنعا. فلم تستفد منه أية شريحة من المجتمع المصدري، عدا كهنة أتون والأرستقر اطية الجديدة.

# الأسرة التاسعة عشرة وسقوط الإمبراطورية الجديدة

نشط فراعنة الأسرة التاسعة عشرة بخاصة لاستقرار سيطرة مصدر على سوريا وفلسطين، وفي جنوب النوبة، حيث كانت الانتفاضات قد نشبت في أيام أخناتون. ولقد شن سيتي الأول ورمسيس الثاني حروبا طاحنة على فلسطين وسوريا. لم يعودوا يعتمدون على المجافل المصرية، بل على المرتزقة الليبيين والسوريين، الذين يتقاضون رواتهم من

الاحتياطات الواسعة من القمح، الذهب والفضة. يشهد الانتقال إلى نظام الجيش المرتزق أن تجنيد المحاربين من المصريين كان قد أصبح صعبا ،وأن العمال دللوا على عداوتهم لسلطة الفرعون والكهنوت.

نجح سيتي من جديد في إخضاع صور التي انفصلت عن مصر في أيام اخساتون وتوطيد المواصلات البحرية مع سوريا، ثم احتل مجددا شمال فلسطين ومنطقة لبنان. وبنى فيها عدة قلاع وخلق قاعدة لينطلق أبعد نحو الشمال. حاول خلفه رمسيس الثاني تحقيق هذا المشروع. كانت مهمته هذه كأداء، لأن سوريا كلها كانت آنئذ تقريبا في أيدي عدو جبار هوالحثيون. انتهت حملة رمسيس الثاني الأولى بالفشل: تعرض جيشه لهزيمة علسى يد قادش وكاد الملك نفسه أن يقع في الأسر (سنة ١٣١٢). لكن الحملة الثانيسة حققت هذا المشروع. تمكن الفرعون من بلوغ المجرى الأعلى للعاصي واستقر هنا. في غضون ذلك، كان الصراع على العرش يعصف في الإمبراطورية الحثية، الأمر الذي أجبر الملك هاتوسيل أن يبرم معاهدة مع رميسي الثاني (١٣١٧-١٢٥)، نصت أن الفريقين ملتزمان بالميش بسلام وبالمساعدة المتبادلة في حال التعرض لهجوم معاد. وختمت المعاهدة بوواج بالميش بسلام وبالمساعدة المتبادلة في حال التعرض لهجوم معاد. وختمت المعاهدة بوواج الفرعون من أميرة حثية. لكن هذا النجاح لم يؤمن أبداً السيطرة المصرية على سوريا. فانتفاضات الملوك الصغار السوريين والفلسطينين تجددت في المنطقة العربية وجزر إيجة. فانتفاضات الملوك الصغار السوريين والفلسطينين تجددت في المنطقة العربية وجزر إيجة.

بعد موت رمسيس الثاني ضعفت سلطة الفرعون في مصر نفسها. لكن ميرنهة والخفاظ على خلفه المباشر، استطاع صيانة السلطة، والتصدي ورد هجوم الشعوب البحرية والحفاظ على التاج، وبعده، خضعت البلاد للاضطرابات والفوضيي: "كل يفعل مايشاء"، يحكم السادة حكماً مطلقاً في السرنومات). واستغل إيارسو "السوري" الوضع ليستولي على السسلطة. وبعد خمسة أعوام من الصراع الداخلي، تولى العرش ستنكحت، سليل الأسرة العشرين، التي اتبع فراعنتها سياسة عبادة آمون، وحاولوا عبثاً كبح الحركة الانفصالية في المناطق الأسيوية. وفي هذه الحقبة بدأت تنفذ الكنوز الخيالية واحتياطات الأرزاق الواسعة؛ حتى الفلاحون السخرة رفضوا أحياناً العمل، لأنهم لم يستلموا مرتباتهم. وحدثت احداث مماثلة في طيبة، في ورشات المعابد.

تمرد الفلاحون الساخطون من الجوع والجور في القري. واستمرت سلطة الفرعــون

بالتصدع، بينما كانت تتسع سلطة الكاهن الأكبر للإله آمون. وحوالي منتصف ملك الأسوة العشرين، كان كهنة آمون يمتلكون قرابة ٨٠٠٠٠ عبد، وكان لدى الكاهن الأكسبر جيسش كبير وعدد ضخم من الموظفين والمديرين. وتصير مهمته وراثية "تنتقل مسن الأب إلسى الابن، بشكل مؤبد". سابقاً كان الكاهن الأكبر يخضع أساساً للملك، أما الآن يوليسه آمسون بالذات ويستقل عن العاهل.

كلما ضعفت سلطة الفرعون، توطدت سلطة النبالة المحلية: كهنوت، موظفون كبار، وتتسع الأملاك الخاصة بشراء أرضي الفلاحين المرهقين أو الاحتكارات. نجم عن هذا تفكك سريع في المشاعات الريفية واستقرار الحق في الملك العقاري الفردي. وتضاعفت انتفاضات الفلاحين التي يشترك فيها العبيد عادة.

# عصر الانحطاط

لقد أفضى تصدع السلطة المركزية والاستقلال المنتامي لارستقراطية الــــ(نومــات) وبعض رفاق الكهنة إلى تشتت مصري جديد، بعد أن أنهكتها الحروب الطويلة.

فقد صار حيريهو، كبير كهنة آمون، في القرن الحادي عشر قبل الميلا، فرعون الأسرة الواحد والعشرين، لكنه لم يحكم مصر كلها. إذ كان لـ(نومات) الشمال ملوكها المحليون. وتم التوحيد في القرن العاشر، هذه المرة بقيادة أجنبية. فقد نجم عن تنامي دور جيش المرتزقة تسليم العرش إلى سليل أسرة أرستقراطية من جنر الات ليبيا دافع عن مصر: شيشانك الأول. وأفضى تدفق القوات الليبية إلى توطيد الإمبر اطورية توطيدا ملحوظا. شن شيشانك حربا مظفرة على فلسطين وبنى عدة صروح، اكثرها قلاع.

لكن صراعا استجد في ظل خلفاته وتجزأت مصر إلى عدة دول مستقلة.

بفعل هذا الضعف، أخضع عواهل النوبة مصر في القرن الثامن قبل الميلاد. لم يجلب الفراعنة الليبيين شيئا جديدا إلى البلاد، والدولة النوبية نفسها تطورت بتأثير مصر. ففسي أثناء ملك الأسرة النوبية، هاجم الآشوريون مصر، ورغم مقاومة ضارية، قهر أسلرهادون البلاد في 7٧١. لكن الهيمنة الآشورية بقيت عارضة إذ كان المصريون يستغلون أبسط الفرص ليستعيدوا استقلالهم. وفي ملك آشور بانيبال، دمر الآشوريون مصر مرتين، لأنهم لم يستطيعوا الصمود إلا باستغلال الصراع بين عواهل النوبة والملوك الصغار لنومات وبانل الشمال. كان أقوى هذه الدول تلك التي تشكلت حول مدينة سيناء، فسي الدلتا، بمساعدة الأشوريين.

استغل بسامتيك الأول (حوالي ٢٠١- ٦١١) اتفاقات نشطة مع بلدان شسرق البحر الأبيض المتوسط، على رأسهم اليونان، حيث تصدر مصر قمحها. فظهر العديد من التجلر والمرتزقة في مصر وأسسوا مستعمرات. إن هذه الانطلاقة القصيرة، المعروفة باسم حقبة ساييت saite، متميزة بتطو الإنتاج البضاعي، وبداية التداول النقدي وارتقاء المهن. وساهمت بهذه الانطلاقة المبادلات التجارية والثقافية مع اليونان وآسيا الصغرى.

كانت السياسة الخارجية للغراعنة الساييت تهدف إلى رفع النفوذ العالمي لبلادهم بعقد أحلاف مع الدول العظمى، لأن ضعف مصر النسبي لم يعد يسمح للفراعنة أن يتصرفوا كفاتحين.

كانت السياسة الخارجية الأنشط هي سياسة نيشايو الثاني (نحو ٢١١-٥٩٥)، السذي وسع التجارة مع البلدان المجاورة (في أيامه حفرت قناة النيل على البحر الأحمر) وحلول أن يخلق بواسطة الأحلاف العسكرية نقاط ارتكاز في فلسطين، في سوريا وعلى المجرى الأوسط لنهر الفرات. لكن القوات المتحالفة المصرية والآشورية انهزمت أمام البابليين في كركميش وانتقلت الهيمنة في الشرق الأدنى إلى إمبراطورية بابل الجديدة.

فرضت القوة العاتية للأرستقراطية والكهنة على الفراعنة السابيت أن يبحثوا عن دعم التجار والمرتزقة، الأمر الذي حجم تيار مصادقة اليونان في سياستهم الخارجية. فالمنح والامتيازات الواسعة للتجار الأجانب، ونفقات جيش المرتزقة الضخمة أغضبت الشعب المصري، الذي انتفض. واستلم جنرال من عند فرعون، قيادة المنتفضين، وهزم المرتزقة وتولى العرش تحت اسم أحمس الثاني (أماسيس) (٥٦٩-٥٢٥). تابع أحمس الثاني السياسة التقليدية لأسرة السابيت، عزز الروابط مع اليونان وشجع إقامة المستعمرات اليونانية على الأرض المصرية.

إن سحق امبراطورية بابل الجديدة والدول الأخرى في الشرق الأدنى، خول مصر تفعيل سياستها الخارجية لبعض الوقت. فتغلغلت قوات فرعون من جديد في فلسطين. لكن هذا الانتعاش كان قصير الأمد فمنذ السنة الأولى لملك خليفة أحمس الثاني، بسمتيك الثالث، دخلت القوات الفارسية مصر، الممزقة بالصراع الداخلي، وهزمت قوات فرعون في بيلوز (٢٥٧ ق.م)، وأنهت استقلالها. ولقد مارست حضارة مصر، المدينة بازدهارها للعلاقات التجارية والسياسية مع اليونان، نفوذا واسعا على الحضارة الإغريقية.

### الفصل الثالث عشر

# العضارة المصرية

#### خصائص عامة

لقد خلق الشعب المصري، خلال تاريخه الطويل حضارة رائعة. فنحن مدينــون لــه بأعمال أدبية خالدة. إن صروحه، نقوشه ورسومه تؤخذ نماذج حتى اليوم، شأنه في هـــذا شأن اليونان القديمة.

تستقي الآداب والفنون المصرية من تقاليد ثرة، فالشعب المصري صان أبداً وحدته وميزاته النوعية. إن بعثات عديدة على النيل وفي البحر، مع أخطارها ومغامراتها، تغذي الخيال، تعمق وتوسع أفق الناس وتساهم بتطوير الأدب العلماني. وفي الوقت ذاته حسنت، الوفرة بحجارة البناء والمواد الثمينة، كالذهب، والأبنوس والعاج فسن العمسارة والنقسش والفنون التطبيقية.

من الخطأ اعتبار الحضارة المصرية كإقطاعة لأرستقراطية العبودية. فالأقصاصيص، حكايات المغرامرات، قصائد الحب ومختلف أجناس الأدب تنهل بالتأكيد من منهل الفولكلور المصري الغني. والفنون التشكيلية تستند كلياً إلى تقاليد شعبية تعود إلى عسهد المجتمع البدائي. وكان العديد من أروع هذه الفنون عمل فناني الشعب الكبار.

### الدين

يقدم الدين المصري نفس الثنائية التي قدمها الدين البابلي. فمن جهة، عبادة الآلهة "العظام" والميثيولوجيا الملائمة، حيث تتغلغل التأملات التي سعى إليها الكهنوت لتدعيم نظام العبودية. ومن جهة أخرى، لدينا معطيات حول وجود دين شمعين زراعمي، بأسماطيره واحتفالاته التي ترتبط إلى حد ما بالدين الرسمي.

كان لكل نوم إلهه، إلهه المزدوج أو الثلاثي. تعود عبادتهم إلى بداية المجتمع البدائي، لأن لآلهة النوم تمت دوما برباط القربي مع الطواطم القديمة. ينتسب الإله المحلسي إلى

حيوان معين، وسمي الكثير من النومات باسم حيوانات: نوم الكركدن، الغسرال، الفحسل، الصقر، الأرنب، وغيرها. وغالباً تبقى عبادة الحيوانات بشكلها البدائي: ففي ممفيس، متسلاً يعبد الثور آبيس، تجسيداً للإله فتاح؛ وفي تينيس، الصقر حوروس؛ ولقد اعتسادوا تقديسم الآلهة والآلهات بشكل حيوانات أو كائنات بجسد بشري ورأس حيوان. من هذه الزاويسة، يتفق الدين الرسمي مع الدين الشعبي، لأن هيرودوت يقول: إن عبادة الحيوانسات كانت منتشرة في كل البلاد. بقيت هذه العبادة حتى التاريخ المصري. لكن آلهة النومات لم تتمتسع بالسحر. فقط آلهة النومات الأوسع والتي لها تأثير سياسي، يمكن أن تأخذ الصفة القوميسة. هذا ماكان فتاح في ممفيس، را في إيونو (هليوبوليس)، أوزيرس في أبيدوس، هوريس في تينيس، وآمون في طربة، وغيرها. كان لبعضها، مثل را، إله الشمس، أوزيرس وإيزيسس، آلهة النبات والخصب، وظائف ترجع إلى أقدم العهود؛ ولقد حافظت على مقامها في الديسن الشعبي. ويأخذ بعضها نسبة من تعاليم الدين والكهنوت: هكذا، أعلن فتاح خالقساً للعسالم، والآلهة والناس.

دور الإله الأسمى، سيد الآلهة، أسند لأمون، إله الشمس، الذي يقدم برأس فحل، فـــي أثناء النفوق في طيبة خلال الإمبراطورية الوسطى وبخاصة أيام الإمبراطورية الجديـــدة؛ وصارت عبادته العبادة الرئيسة في مصر.

كانت العبادة الأكثر شعبية هي عبادة أوزورس وإيزيس. وصار أوزرس إله المملكة النباتية. تقول إحدى الأساطير: إنه سمي إله القمح والشعير. ترتبط مثيولوجيته ارتباطاً وثيقاً بالخاصة الزراعية لعبادته: سيث، إله الصحراء الشرس، قتله وقطع جسمه إرباء شم هوروس، ابن أوزرس، بعثه. وأعلنه الكهنة أيضاً ملك وقاضي الأمسوات. لكن التقليسد الشعبي يثابر على تقديمه إلها للزراعة. وبدءاً من الإمبراطورية الوسطى، منسذ أن كسان الكهنوت أوزرس ملك وقاضي الأموات، صارت عبادته أداة اضطهاد جديدة في يسد الكهنوت والأرستقراطية الاستعبادية.

في الدين المصري، يعود دور هام إلى عبادة الفرعون، المعتبر صورة حية للشمس. وقد كان لهذه العبادة أهمية سياسية عظمى: تقدس الدولة وتطهر العاهل. وبعد موته، يتحد الفرعون المعبود بأوزرس. ففي النصوص الدينيسة القديمسة المرسومة على جدران الأهرامات يسمى الملك المتوفى أوزرس، والتعازيم الجنائزية تعلن دوما ان العاهل سيبعث

حياً كما الإله. وهكذا، خدمت عبادة أوزرس الفكرة السياسية المركزية في الدين المصــوي: تأليه السلطة الملكية وتقديس الدولة الاستعبادية.

كانت الطقوس السحرية منتشرة في البلاد. يمارسها كهنة المعابد العظمى، بخاصة في اثناء العبادة الجنائزية وأفكار الآخرة. جمعت هذه الصبيغ في "كتاب الموتى"، العمل الضخم المتضمن أكثر من مائة فصل ووفرة من الرسوم، بعضها ملون؛ جمع في حقبة الإمبر اطورية الجديدة، استناداً إلى مدونات كهنوتية أقدم. عند جنازة الملوك والموظفيان الكبار، توضع لفائف "كتاب الموتى" في القبر لتقي الميت من أهوال مابعد الموت وتسأمين غبطته بعد الموت. من لايملك كتاب السحر الثمين هذا، عليه أن يحيا حياة فاضلة، أي أن يخضع للاقوياء. هكذا إذن تستخدم العبادة الجنائزية أيضاً كوسيلة ضغط روحي على العمال.

#### الكتابة

إن الكتابة، التي يسميها اليونان الهيورغليفية - الصور المقدسة - مشتقة مسن النقر التصويرية للأزمنة البدائية. فأقدم كتابة مصرية كانت نقرا تصويريا: كل شارة مرسومة تمثل مفهوما، وربما جملة قصيرة. ولقد استمرت الكتابة الهيروغليفية في مصر حتى نهاية تاريخها القديم؛ لكن الرسم تبدل شيئا فشيئا، وإلى جانب الحروف الأولية ظهرت حروف أخرى، مبسطة سهلة الكتابة. ومنذ الإمبراطورية القديمة، وجدت كتابة سماها اليونان أفرى، منافرة القرن الثامن قبل الميلاد، ارتقت وتحولت إلى كتابة معروفة باسم يوناني de'motique.

تعد الكتابة الهيروغليفية المصرية قرابة سبعمائة شارة إجمالا. وفي ملك الأسرتين الأوليين اكتسب الكثير من الهيروغليف معنى مقطعيا و ٢٤ حرفا سميت حروف صامتة. شكلت هذه الد ٢٤ شارة وعشرات أخرى -٧٠ إجمالا أساسا للكتابة المصرية. كانت الكتابة إنن معقدة كالمسمارية البابلية. كانوا يكتبون على الحجر، الخشب، الرق والقفاش، لكن المادة الأكثر رواجا كانت البردي، المصنوعة من سيقان أو جذوع النخيل، الذي ينمو على ضفاف النيل. إن الكتابة المصرية ذات أهمية تاريخية كبرى. ففي النصف الثاني من الألف الثانية قبل الميلاد، استخدمت كنموذج الكتابة الأبجدية الفينيقية، التي تعد

الأدب

إن الكتابات في الإمبراطورية القديمة أساساً دينية وتحوي بخاصة نصوصاً سحرية منقوشة على جدران الأهرامات، الأقبية والقبور. يجب الاعتقاد أنهم، منذ ذلك العهد، رتبت وكتبت طقوس الأسرار التي تلعب في أعياد أوزرس والآلهة الأخرى والألحان على شرف "كبار" الآلهة. تعود النصوص والألحان التي وصلتنا إلى الإسبراطوريتين الوسطى والجديدة. أحسنها نشيد ولحن الأمون وأتون، كتبهم أخناتون. وفي عهد الإمبراطورية الجديدة، يدبج كهنة المعابد الرئيسة نصوصاً لاهوتية تعرض نظريات نسب الآلهة وتشكل الكون، المدارس متخاصمة مختلفة.

تبين بذور الأدب النقي منذ عصر الإمبراطورية القديمة. إنها النقوش الجنائزية التي نقص، على الشخص الأول، حياة الميت. فأقدم السيرات، التي تؤرخ للأسرة الثالثة، هـــي سرد جاف ومختصر لأملاك، وظائف ومناقب المتوفى. لكن في أيام الأســرة السادسـة، تصير موضوعات مفصلة تقدم أحياناً بعض الخواص الادبية. مثل سيرة نيافة أوني التــي خدمت ثلاثة فراعنة من الأسرة السادسة، أوني الذي شن الحملة الأولى على سادة النوملك الآسيوية، وحكم الجنوب، وقاد الحملات على النيل حتى المناطق الجنوبية وأثيوبيا. نقــرأ العديد من القصص الجميلة من هذا النوع في تراجم كثيرة لموظفين كبار من الإمبراطورية الوسطى والجديدة؛ تشير إلى سيرة مانتوحوتب، معاصر سنوسرت الأول، وسيرة أحمــس التي خدمت تحوتمـس التي خدمت أحمس وأمنوفس الأول، وسير ركحميري وأنيونف التــي خدمـت تحوتمـس الوزير في الإمبراطورية الجديدة. إن قصة سنوحيه،التــي ظــهرت فــي الإمبراطوريسة الوزير في الإمبراطورية الجديدة. إن قصة سنوحيه،التــي ظــهرت فــي الإمبراطوريسة بداية ملك سنوسرت الأول ولجأ إلى سوريا. عاش أعواماً في كنف قبيلة سورية، في خدمة شيخها؛ وصفت العادات والتقاليد بموهبة. ثم، يسمح لسنوحيه بالعودة إلى مصــر، حيـث شيخها؛ وصفت العادات والتقاليد بموهبة. ثم، يسمح لسنوحيه بالعودة إلى مصــر، حيـث شيخها؛ وصفت العادات والتقاليد بموهبة. ثم، يسمح لسنوحيه بالعودة إلى مصــر، حيـث شيخها؛ وصفت العادات والتقاليد بموهبة. ثم، يسمح لسنوحيه بالعودة إلى مصــر، حيـث شيخها؛ وصفت العادات والتقاليد بموهبة. ثم، يسمح لسنوحيه بالعودة إلى مصــر، حيـث يستقبله الفرعون بحفاوة ويسبغ عليه الأمجاد.

يتضمن أدب الإمبراطورية الجديدة مختلف الأجناس، أشعاراً ونثراً. ونحسن نعرف قصائد حب كتبت بغنائية فاتنة، وأغاني في احتساء الخمرة، وخرافات، وأحساجي. وثمة أيضاً قصص، حكايا حول روائع المرزبان الملكي، وأنباء عن رحلات غريبة في الجنوب وفي آسيا. وثمة عملان يتمتعان بتفرد هام. الأول، يؤرخ للإمبراطورية الوسطى، وهسو

قصة موجزة لكنه تصوير لبعثة مصرية إلى بونت، الذي غرقت سفينته وقذفته الأمواج إلى جزيرة يحكمها ثعبان، ثم، عودته إلى مسقط رأسه. وكتبت الثانية في أيام الإمبراطورية الجديدة، وهي تقصة الأخوين يستلهمان أساطير الآلهة. مغامرات الأخ الأصغر الدي يموت ويبعث حياً في عدة مناسبات، تذكر بخرافة أوزرس. وكانت الأقاصيص التي تستقي موضوعها من التقاليد الشعبية، واسعة الانتشار. أبرزها قصة الأمير الذي يتوقع له عند ولادته، موت مبكر. حماه أبوه ما استطاع. لكنه ماأن يشب، حتى يرحل إلى بلاد بعيدة. حيث يتزوج ابنة الملك الذي ينقذ حياته بقتل الثعبان الذي يزحف نحوه تحت جناح الليل. ويهرب بأعجوبة من كركدن كان يهدده. نهاية القصة ضاعت، لكن الأمير يلقى نهايته على الأرجح من قبل كلب مذكور في نبوءة الحيوانات الثلاثة التي تسبب موته.

إلى جانب هذه الخرافات، ثمة قصص مستندة إلى واقعات تاريخية، مثل، حكاية الملك سكنجنرا الذي بدأ الصراع ضد الهكسوس، أو رئيس تحوتمس الثالث، الذي احتل مدينة يافا. تصدر هذه القصص بالتأكد من الحوليات الملكية التي، في أيام الإمبراطورية الجديدة، تأخذ شكلاً أدبياً وتسجل أحياناً إمارة الموهبة. كانت تقص الغزوات، الفتوح وأعمال الفرعون العظيمة؛ أشهرها وأروعها، "حوليات" تحوتمس الثالث، ونقوشات رمسيس الثاني حول غزوته لقادش؛ ولقد خلدت معمعة قادش بقصيدة شهيرة، لأحد شعراء القصر، التسي بدلت هزيمة الفرعون إلى نصر.

منذ الإمبراطورية القديمة، كان في مصر أدب تعليمي. وكان إما معلومات مباشرة، أو تنبؤية. تطلعنا هذه الكتابات على أخلاق علية المجتمع الاستعبادي. مثلاً، المعلومات التي نتبع من الأرستقراطية العسكرية. الخصيصة النموذجية لبعض هذه الأعمال، مثل "تشيد عازف القيثار"، وبخاصة "حوار رجل تعب من الحياة مع روحه"، الذي يعود للامبراطورية الوسطى، هي التشاؤم والخيبة. وتعكس التبدلات الاجتماعية العميقة الحادثة في المجتمع المصري وحياة الفقراء المضنية، الذين يضطهدم سادة العبيد.

# الفنون التشكيلية وفن العمارة

لقد تطورت الفنون التشكيلية في مصر بشكل ملحوظ في أيام الإمبر اطورية القديمـــة، لكن ليس في كل الأجناس.

يومئذ، حقق فن الأنصاب التذكارية إنجازات مشهودة. فأنصاب الملوك والوزراء جيدة النتاسب، ولكل منها وجهه الخاص، الذي يتلاءم حتماً مع النموذج؛ لكن وقفاتها فيها

شيء من الفجاجة، مصطنع. أحسن أمثلة الحفر والنحت المصري هي النصب القاعد للفرعون شافرا (شفرن)، وتمثال الكاهن رانيفر والنصب المشهور لأحد النساخ متربعاً، محفوظاً في اللوفر. تأخذ الرسوم النافرة مدى أوسع. بخاصة على القبور، وتمثل مشاهد من حياة الدفين والأعمال الناجزة في ممثلكاته. تنسب إلى هذه الصور السلطة السحرية التي تؤمن للميت الحياة التي عاشها في الأرض. عيبها فقدان التأمل وتبسيطية الأشكال. الإنسان مقدم بطريقة توفيقية: الرأس مجانب، والجذع مواجه. لكن الطيور والحيوانات من واقعية مدهشة. والمنحوتات غالباً مطلية: كان الصناع يعرفون صنع الألوان المقاومة جداً، التسي حافظت على القها حتى الآن.

في أيام الإمبراطورية الوسطى، أتقن النحت والحفر وصنع التماثيل، وإلى جانب المنحوتات المطلية ظهرت الجداريات الحقيقية، التي تقدم نماذج رائعة من المناظر الطبيعية، والرسوم الشخصية portraits، مشاهد المعارك وسواها. وكان فنانو الإمبراطورية الجديدة أمهر أيضاً. إذ لم تعد تماثيلهم بليدة خرقاء وساكنة لاحركة فيها؛ وظهرت تماثيل نصفية bustes وكانت رائعات الإمبراطورية الوسطى والجديدة هي تماثيل أمنمحت الأول، رمسيس الثاني ورأس نفرتيتي، زوجة اخناتون. بين المنحوتات، تميز تركيبات دقيقة ومعقدة تذكر حملة حتشبسوت إلى بونت، معركة قادش، والعمليات الحربية لسيتي الأول. وحقق الرسم أيضاً تقدماً واسعاً. أعطى صوراً صادقة النبات، للطيور للحيوانات وللوجوه البشرية. والشخوص، البعيدة عن كل تبسيط، تصمير رسوماً شخصية portraits.

لقد مارس ذوق وأستذة فناني مصر نفوذاً دامغاً في إنتاج السلع المتداولة وسائل التعبد. ولقد عثر في قبور الإمبراطورية الوسطى والجديدة على كمية من الأنصاب الخشبية والحجرية التي تمثل العبيد، الحراث، الرعاة، الصناع، المحاربين وسوى ذلك. وثمة أنصاب صغيرة - متجاوبة - تلبية نداء الدفين والعمل من اجله. هذه الأنصاب منحوت بمهارة. فالإمبراطورية الحديثة والعهود التالية تركت لنا عدداً لايحصى من مواد الاستخدام المألوف، المرايا، الصناديق، الموبيليا المرصعة، علىب العطور، الجرار، الصحون، الأواني، الحلى -كلها من الذهب، الفضة، العاج، الأبنوس، البرونز، الزجاج، إلخ. لم يعط هذه السلع صناع بسطاء، بل فنانون تدربوا جيداً تدريبات نوعية.

بلغ فن العمارة في مصر درجة عالية من الإنقان. آثارهم الأقدم هي القبور الضخمسة،

وأهرامات الملوك ومصاطب السادة. المنظر المعروض يتحد فيها مع خطوط في غايسة البساطة. وفي أيام الإمبراطورية القديمة، كان بناء المعابد أقل أهمية. وفي هسذا الزمسان استخدمت أعمدة موشورية أو بشكل النباتات. إذ ترجع أجمل المعابد إلى الإمبراطوريسة الحديثة. وأطلال الكرنك والأقصر -في مكان طيبة القديمة - وآثار أخرى تعطي فكرة عن عظمة ومجد هذه القبور. في المدخل تبنى الأروقة بأسساليب متباينة؛ الأدراج العريضسة والمدارج تزين بعنقاوات مصطنعة. يتضمن معبد الكرنك قاعة واسعة مسن ١٣٤ عمسوداً سميكة تؤلف ١٦ صفاً؛ بمساحة ٥٠٥٠٠٠. مثل هذه الأبنية تتطلب مسهارة واسعة مسن البنائين. عدا المعابد، بنوا قصوراً ملكية غاية في الإتقان. لكنها وقد كانت من الخشب، لم نستطع أن نحكم عليها إلا من خلال صور المنحوتات البارزة.

## تقنية بذور العلم

إن صروح مصر الضخمة -الأهرامات والمعابد- كانت مبنية بتقنية بدائية. كل الأعمال تم باليد، بعرق الفلاحين والعبيد. لكنها تنجز دوماً بناء على مخططات وحسابات مهندسي العمارة وملاحظي الورشلات الآخرين. وتشاد التصاميم طبعاً بالخبرة المنتقلة من جيل إلى جيل، وليس على مبادئ نظرية للآلية.

كانت ضخامة الأعمال تتطلب حسابات أولية بالأرقام المدورة، أي الصحيحة بــدون كسور. فمن أجل قياس الحقول بهدف زيادة الضرائب، كان يجب أيضاً معرفــة حساب السطوح. لذا كان الحساب متطوراً جداً في مصر. وانطلاقاً من النهج الطبيعي للحساب باليد (خمسة أصابع) وبالنهج العشري، خلق المصريون العد العشري لتقديـم الأعـداد ١، ١، ١٠، الخ. حتى ١٠ ملايين. وكانت الهندسة متطورة أيضـاً. فــلا تقـاس مساحة المستطيل فقط بل أيضاً حجم الدائرة، بإعطاء رقم ٢٠,١٤، كان الفلكيون يدرسون السماء ويضعون لوائح للنجوم حسب تجمعها، دون أن يساووا البابليين. كان التقويـــم المصـري ويضعون لوائح النجوم حسب تجمعها، دون أن يساووا البابليين. كان التقويـــم المصـري الموضوع في أيام الإمبراطورية القديمة) شمسياً، لكنه غير مستخلص من مراقبة حركــة الشمس السنوية: وكنقطة انطلاق، اعتبروا يوم بزوغ الشمس سيريوس؛ وفي تلك الحقبــة بدأت الفيضانات بعامة. وبعد عدة أعوام من المراقبة تحققوا أن الأمر يتكرر كل ١٣٥٠ يوماً وأعطيت هذه المدة للسنة، التي قسمت إلى ١٢ شهراً و٣٠ يوماً لكل شهر. وخمســة أيــام أعياد في آخر العام. لكن هذه السنة تتأخر حوالي ١١ عامات عن العام الشمسي؛ وفي التقويم الحديث، جرى التصحيح بواسطة سنة الكبيس من ٣٦٦ يوماً، الذي يتكــرر كـل أربعــة الحديث، جرى التصحيح بواسطة سنة الكبيس من ٣٦٦ يوماً، الذي يتكــرر كـل أربعــة الحديث، جرى التصحيح بواسطة سنة الكبيس من ٣٦٦ يوماً، الذي يتكــرر كـل أربعــة

أعوام. لم يجر المصريون هذا التصحيح، وخلال قرون، سينمو الفرق ولم يكن يلغى إلا كل 187٠ عاماً. لاحظ هذه الدورة الفلكيون المصريون الذين سموه زمن سوتيس (اسم مصري لسيريوس). وقد حقق الطب في مصر تقدماً ملحوظاً. وضرورة فتح الجثة لتحنيطها حسب العادة الدينية خولهم دراسة التشريح، وهذا، بدوره، اظهر بذور علم الفيزيولوجيما وعلم الطب. ويبحث الأطباء المصريون عن سبب الأمراض في تلمف الأعضماء، لكنهم لم يستطيعوا التخلص من السحر، وفي أعرافهم بل أساطيرهم تتجاور الريوع السحرية مع الوصايا الطبية البحتة.

# الفصل الرابع عشر

# الإمبراطورية المثية

### الأصول

تشكلت الإمبراطورية الحثية في شرق آسيا الصغرى، في حسوض حاليس halys، الإقليم الذي سمي مؤخرا كبادوس capadoce. لم نكن شروط البلاد تسمح بزراعة أراض مروية. لأن حاليس نهر أقل أهمية بكثير من النيل والفرات. كان الحثيون قد تعلموا حفسر أقنية صغيرة لسقاية المراعي والكروم، لكن الزراعة لعبت عندهم دورا أقسل من تربية المواشي والطيور. ففي مراعي الجبل، كانوا يملكون قطعانا غفيرة من الأحصنة والخرفان: كانت هذه المنطقة تزودهم، منذ الألف الثالثة قبل الميلاد، بصوف ممتاز.

كانت كبادوس غنية بالمعادن (بخاصة الفضة) وشهيرة بفن التصنيع المعدني؛ وكلنت الجبال عامرة بالغابات والحجارة.

كان الشعب متنافرا: في الألف الثالثة كان ثمة قبائل هاتي hatti التي أعطت البلد اسمها؛ كانت لختهم تقرب لغة ترانسقفقازيا؛ على ذلك تمثل الثقافة المادية للهاتي والقبائل القفقازية القديمة تماثلات عديدة. وفيما بعد، على الأرجح على تخوم الألفين الثالث والثاني، غزت آسيا الصغرى قبائل أخرى: النيزيت واللويت الذين يتكلمون لغات هند-أوربية. لكن بعد اجتلال قبائل الهاتي البلاد سموا أنفسهم حثين [he'the'ens ou hittites].

تشكل الطبقات الاجتماعية والدولة عند الحثيين غير معروف كفاية. يمكن الافــتراض أن تطور التدجين الضخم وصناعة البرونز خلقت، في بدايـــة الألــف الثــاني، الأســاس الاقتصادي للعبودية.

ففي تلك الحقبة تشكل في شرق آسيا الصغرى قبائل (أو اتحاد قبلي) كانت تقاتل بعضها. تجمعت هذه القبائل حول مراكز جيدة التحصين، أهمها كوسار، نيشاساح وحاتوزا. بداية، استلم القيادة ملوك كوسار الذين استعبدوا نيشاساح ودمروا حاتوزا. وبعدئذ صارت

هذه الأخيرة عاصمة الإمبراطورية الحثية.

استناداً إلى التنقيبات، كان لحاتوزا سوران. وكانت جدرانها مؤلفة من حاجز ترابسي ومن البلاط الحجري والآجر المشوي؛ وزودت بأبراج نتدرج بفواصل منتظمة. كل هذا أعطى المدينة مظهر البقعة المحصنة.

القليل مما لدينا من تاريخ الحثيين الأول، يشهد على نضال شرس بين العبيد والأحرار، بلغ أقصاه في النصف الثاني من القرن السابع عشر قبل الميلاد، أتنساء تمرد "عبيد الأبناء الملكيين" الذين دمروا بيوت السادة و"أراقوا دمهم". وكانت تنساحرات قاسية تمزق على الأرجح الطبقة الحاكمة: كانت تتضح أولاً بالنزاع بين مدعي التاج، الأمر الذي أوجب، في القرن السادس عشر، إصلاحاً يهدف تسوية الخلافة. وأخيراً نعرف أن الملوك الحثيين شرعوا، في نهاية القرن السابع عشر وبداية السادس عشر، بحروب الفتح: كان أكثرها نجاحاً غزوات مورسيل الأول الذي احتل كحالبا (حلب) في شمال سوريا، ثم تغلغل في بابل وهزمها ودمرها.

لكن معرفتنا أحسن بكثير للامبراطورية الحثية منذ القرن الخامس عشر حتى القسرن الثالث عشر قبل الميلاد. كسرات من القوانين حفظ ــــت، تعطينا فكرة عن العلاقات الاجتماعية في تلك الحقية، وحوليات تتضمن معلومات مفصلة عن الدبلوماسية والحروب.

# النظام الاجتماعي

كانت الإمبراطورية الحثية دولة استعبادية؛ فالملك، المعابد وحتى بعض الأفسراد يملكون عبيداً؛ ويعد بعض الحقول أكثر من مائة منهم. كان العبيد بخاصة صناعاً ورعاة. عند ارتكاب الجريمة ذاتها، يدفع الحر تعويضاً وعقوبة العبد الموت أو بتر أحد الأعضاء: يقطع أنف وأذنا العبد إن أحرق أو سرق. كان العبد يشبه مادة ما والرجل الحر عن قتل عبد لابعتبر قاتلاً: بل عليه ان يعوض الخسارة على المالك بإعطائه عبداً (أو أكثر).

بيد أن بعض سمات الحق الحثي تثبت قدم العبودية. وكان العبيد يقدرون أن يملك و رزقاً أو عقاراً وأن يقتطعوا من الغرامات التي ترهقهم: وأن يتزوجوا من حرائر، ويتدخلوا -في بعض الحالات- بالمحاكم؛ عند التفريق بين عبد وامرأة حرة، يقتسم الزوجان الأولاد والأرزاق.

عدا العبيد، كان المجتمع الحثي يتضمن عينات أخرى من المنتجين المباشرين

المستثمرين. فأقرب أقرباء الحثيين الهبار les hippars. ربما كان هؤلاء من مناطق محتلة، أو كانوا منفيين ليعملوا سخرة لمصلحة الملك؛ وكانوا أحيانا ملزمين بالأعمال العسكرية. كان الهبار يتحدون في جماعات تحمي أعضاءها كفالات متينة. المقصود كما يبدو نوع من مشاعات الجوار.كان العبيد والهبار من أصل أجنبي وبعامة أسرى. لكن الحثيين الأحرار قد يعودون أيضا إلى العبودية: في سنة قحط، تعرضوا لخطر الوقوع وإلى الأبد في قبضة ذاك الذي "جعلهم أحياء" بسبب قرض، لولم يقدموا عاملا آخر عوضا عنهم. كان الفقراء يقدروان أن يبيعوا أبناءهم (أمر ملفت، لم يسمح بهذا الحق للهبار).

أقل قسوة كان تعلق الناس (بالنصيب الوراثي). كانوا حتما أناسا خرجوا من المشاعة واكر هوا أن يصيروا زبائن الحثيين المخولين كل الحقوق المدنية، ومحاربين وملك عقارات يعملون في الأرض. وكان لهم بعض الحقوق في الاقتصاد حيثما استخدموا: عند فسخ العقد، يتلقون ثلث الثروة.

كانت الكتلة الأساسية من السكان الأحرار مؤلفة من أعضاء المشاعات. كسان لدى مشاعات الجوار حقوقا لاتقبل القسمة، رغم انتقال القسم الأكبر من الأرض إلى أيدي الأسر الأبوية ووزعت الأسهم على الأسر الصغيرة. كان قائد الأسرة الكبرى هو المدير الأعلسى للأرزاق وينفذ السخرة للدولة؛ وكان "صاحب الدم"، أي قاضي الجرائسم التسي يقترفها أعضاء الأسرة؛ وكانت تبدو هنا بقايا نظام العشير في أخذ الثأر، في الكفالة المتينة وزواج السلفة . كانت الأرض قابلة للتحويل، لكن البيع والشراء يعتبر إجراما، عقوبته تضحيسة تكفيرية. والحالة الجنينية للملكية العقارية الفردية ترجم أيضا بنفاهة السعر: حقل مسن ٣٥ هكتارا يساوي عشر ثور. والكروم التي صارت، بالمقابل، ملكية خاصة في عسهد أقدم، كانت أحسن قيمة: كرمة تساوي أربعين حقلا قابلاللزراعة.

كان أعضاء المشاعات، الذين حصلوا على نصيب من الأرض منظم، ملزمين بكل أنواع السخرة المسماة لوزي louzzi، التي تشمل كل الأعمال: بناء القلاع والمعابد، إصلاح الطرق، القطاف، إلخ. وكان عليهم، أيضا، تأدية الخدمة العسكرية؛ ومن يهرب من هذا يصادر حقله. فمالك الأرض يضطلع بمهام المالك السابق.

ا - قانون عبراني يفرض على الشقيق أن يتزوج زوجة شقيقه المتوفى بدون نرية.

كان الصناع خاضعين أيضا للسخرة؛ فقط، بعض المتميزين من المحاربين، الكهنـــة، ومن تلقى سهما من الأرض من الملك مع إجازة خاصة، يعفى من السخرة.

كان النبلاء في قمة الطبقة المتنفذة: أعضاء الأسرة المالكة، الكهنة، القادة العسكريون، المنحدرون من أرستقراطية الدم، الذين يبقون غالبا سادة أيضا فيسي إقطاعاتهم يملكون الأرض والعبيد ونصيبا من أسلاب الحرب.

#### النظام السياسي

في رأس الإمبراطورية الحثية، كان "الملك المعظم" الذي يدعى "الشمس". ويعتبر مانح الخير والسعادة للشعب، يتم طقوسا ويوجه أعيادا دينية بصفة الكاهن-الأكبر. ويعبد بعد موته. ويشغل الملك وظائف عدة: قيادة الجيش، المرشد المشرف والقاضى الأعلى.

كانت السلطة الملكية محاطة بمجلس يسمى بانك pank. لغويا، هذه الكلمة تعني كثرة أو حشد. بالأصل، مجلس محاربي موسار، لكن بحسب تطور النظام العبودي، تفقد منظمات الديموقر اطية العسكرية سلطتها: يتقلص البانك ليصير مجلسا أرستقر اطيا بمثل قمة الشريحة الحاكمة. ويتمتع البانك، المكون من أهل الملك المباشرين (ابن، أخ، إلخ)، ومن الأصبهار والقادة العسكريين، بحقوق واسعة، بخاصة حق محاكمة العاهل؛ والعاهل بالعكس، لايقدر أن يحكم بالموت على عضو من الأسرة المالكة بدون موافقة البائك. صحيح أن الملك يقدر أن يعيد النظر بقرار البنك، بخاصة تخفيف عقوبة ما.

وهكذا، كان نظام الإمبراطورية، في أيامه الأولى، أرستقراطيا: القمة النبيلة (أسر الملك) التي تملك القطعان الضخمة، العديد من العبيد، والتي توجه "بيونا" (أسر أبوية) متنفذة، تتمتع بسلطة واسعة ونجحت في تحجيم العاهل. لكن، فيما بعد، عندما صارت الإمبراطورية دولة عسكرية قوية، توطدت السلطة الملكية وفقد البانك نفوذه.

كان نظام الأرستقراطية يفرض إدارة لامركزية. بالفعل، لم تكن الشروط الطبيعية لآسيا الصغرى قادرة على المساهمة بوحدة البلاد: لكن الافتقار لشبكات الري ولد، كما في مصر، الحاجة للمركزية. وكانت بعض المناطق مستقلة كليا من وجهة نظر الاقتصاد.

كانت الدولة الحثية موزعة إلى أقاليم خاضعة لحكام، مختارين غالبا من الأسرة المالكة ويحملون لقب "ملك". وعلى تخوم الإمبراطورية، وجدت محميات سوت علاقاتسها مع المالك الأكبر" معاهدات خاصة تتوقع الأحداث الخاصة في حالسة الحرب، وحصسة

الأسلاب وحقوق التجارة والعلاقات الدبلوماسية مع البلدان الأخرى. كان لهذه المحميات حق إعلان الحرب وتوسيع حدودها على حساب الجوار غير الخاصعين للإمبراطورية الحثية.

كانت السلطة العليا "للملك المعظم" تمتد أيضاً إلى مدن مقدسة مثل أرينا ونيريك، التي تتمتع باستقلال أكيد.وفي الأرياف، يضطلع شيوخ المشاعات بالوظائف الإدارية والقضائية. تشكل الدولة العسكرية

في نهاية القرن الخامس عشر قبل الميلاد، مارس الملوك الحثيون سسيادة خارجية فعالة، تهدف إلى توسيع الأملاك بالسلاح والدبلوماسية. يومنذ، كانت السيطرة في الشوق الأدنى بيد الكوريت، مربّي الخيول الذين شكلوا في النصف الأول من الألف الثاني عدة دول صغيرة في شمال ميزوبوتاميا وسوريا؛ كانت الشريحة العليا من السكان أرستقراطية تقاتل على عربات. وفي القرن الخامس عشر، توحد الكوريت في مملكة شاسعة، ميتاني، ممتدة من كحالبا وألالاح حتى نوزي، الواقعة شرق دجلة. اضطرت آشوريا بالذات للاعتراف بتفوقها، جلب ملك ميتاني من آشور، عاصمة آشوريا، باباً من الذهب والفضية زين به قصره في فاشوغاني (على الخابور). وكانت الدولة الأخرى القوية في الشرق. الأدنى آنئذ هي مصر التي، في أيام تحوتمس الثالث، وسعت حدودها حتى شمال الفرات.

لكن وضع هاتين الإمبراطورتين تزعزع حوالي نهاية القرن الخامس عشر. نجها الأسباب الداخلية التي أضعفت ميتاني، مع أن رسائل تل العمارنة تكشف أن ملوك آشوريا حقوا في هذا الزمن استقلالهم؛ وفي فاشوغاني ذاتها (عاصمة ميتاني) انطلقت ثورات في القصر وتفجر الصراع على السلطة والميراث. وفي مصر، انتهت حروب الفتح في أيسام أمنوفس الثالث؛ وفي أيام أخناتون، خلفه، بدأت إمبراطورية مصر، التي أهلكها ومزقها الصراع السياسي، بالتفكك.

في ظل هذه الظروف المواتية، شرع نبلاء العبودية الحثيون بانتشار واسع. ودلل ملكهم شوبلوليوما على مهارته الدبلوماسية. فبفعل السلاح والمفاوضات، توصل إلى مد نفوذ إمبراطوريته مداً ملموساً وجعلها أقوى دولة في الشرق الأدنى.

نجح بداية بقهر الكوريت: انتصرت قواته في شمال سوريا، اجتازت الفرات ودمرت فاشوغاني. وبعد هذه الهزيمة، قلبت الاضطرابات ميتاني: أكرهت ثورة من القصر، نجهل

أسبابها وحوافزها، ماتوازا، وريث العرش، على الهرب إلى عند الكاسيت. وباعترافه، استقبالا باردا، وخوفا من أن يسلمه الكاسيت للأشوريين أو لأعدائه في فاشوغاني، استسلم مع ثلاث عربات فقط وعدد بسيط من الحواشي إلى قصر شوبلولياما، دون أن يكون معه بديل للثوب الذي يرتديه". أدرك شوبلولياما الفوائد التي يجنيها من التقرب مسن الوريث الشرعي لتاج ميتاني. أعطاه ابنته زوجة وأرسل قواته ضد المتمردين. ويصير ماتوازا ملك ميتاني، لكن البلاد صارت محمية للامبراطورية الحثية؛ وفي معاهدة نوعية، عدد ماتوازا المكاسب التي قدمها له "الملك الأعظم" واعترف بتفوق شوبلولياما.

دعم هذا الأخير نفوذه في شمال سوريا. ارتبطت كحالبا وقمرقميش بالإمبر اطورية، ووضعت تحت إمرة الأمراء الحثيين. حث شوبلولياما الملوك الصغار في سوريا وفينيقيا على التمرد على مصر؛ وكان رجل السياسة الحثية في سوريا أزيرو، عاهل بلاد عمورو، الذي شهر السلاح ضد خلفاء الفرعون. لم يرسل أكحناتون تعزيزات، رغم إلحاح ملك بيبلوس، فاحتل أزيرو هذه المدينة؛ فقد أمن غضب الجماهير الشعبية من اضطهاد الموظفين المصريين، أمن دعما ملموسا لأزيرو. فقدت مصر امتيازاتها في سوريا وفي فينيقيا، لصالح الحثين، الذين كان اشتراكهم ضئيلا في هذا الصراع: وهكذا ألحقت الدولتلن الصعيرتان سوريا وفينيقيا بدائرة نفوذ الإمبراطورية الحثية.

أخيرا، حاول سوبلولياما التدخل في شؤون مصر الداخلية بعد موت أخناتون، والبلد فريسة صراعات داخلية أودت بفرعون بعد أن حرم السلطة. كان سوبلولياما يرغب في تزويج أحد الأمراء الحثيين من أرملة أحد الفراعنة السابقين (ربما كان توتانخامون)، آمللا تحويل مصر حكما فعل بميتاني - إلى محمية. لكن مشروعه فشل.

لقد وسمت مملكة سوبلويلامي الإمبراطورية الحثية بالأوج السياسي. واختفت شيئا فشيئا الخصائص الخاصة بالممالك الأولى: وسلطة الملك الذي كان يدير التوسع العسكري في امبراطورية العبودية، تدعمت واقتربت، بطبيعتها، من الاستبداد المصري والبابلي.

كانت أسلاب الحرب الصخمة وآلاف الهبار المستقرون على الأرض الملكية الأساس المادي لسلطة "الملك الأعظم"، "الشمس".

# انهيار الامبرطورية الحثية

لم يستطع ازدهار الإمبراطورية أن يستمر طويلا، لأن دولــة ســوبلولياما متراميــة

الأطراف كانت تفتقر للحمة والانسجام. كانت حروب الفتح نتطلب جهودا ضخمة وتستنفذ الاحتياط البشري: فليس بدون سبب ألزم الحثيون الهبار بخدمة الجيش. وكسانت السخرة تتقل كاهل الفلاحين، أعضاء المشاعات؛ فانتهى الجوع والاستعباد إلى دمار اقتصاد الحراثين والمدجنين.

اصطدم أول خلفاء سوبلولياما بمصاعب جديدة. كان على ولده مورسيل الثاني أن يقاتل قبائل الكسكائيين الذي يسكنون جنوب البحر الأسود، وغرب مملكة أكحياوا النبي أسسها اليونان (الأثينيون)، الذين كانوا يقطنون بلوبونيز في منتصف الألف الثانية قبل الميلاد.

في نهاية القرن الخامس عشر، نشب نزاع مسلح بين الحثيين والمصريين الذين، في ملك رمسيس الثاني، كانوا يطمعون من جديد بسوريا. انهزم المصريدون أمام قادش (١٣١٢)، واستنادا إلى المصادر الحثية، مشوا بسرعة إلى دمشق. لكن هذا كان أخر نصر هام للحثين.

لقد ترك حاتوسيل الثالث،الذي أتى إلى السلطة في بداية القرن الثالث عشر، سيرة ذاتية ملفتة، تتضمن ذاتية لاتناقش تهدف أساسا تبرير اغتصابه العرش. لم يكن لحاتوسيل، ابن حاتوسيل الثاني، أي حق بالعرش. بل كان يحكم عدة أمصر من الإمبراطورية والمدينة المقدسة نيريك. ولما صار حفيد حاتوسيل، أوركحتشوب "الملك الأعظم" كداد لدعمه وظاهر أعداء العاهل الحثيني، ونجح أخيرا بقلب أوركحتشوب (باتهامه إياه في سيرته الذاتية بمخططات ضارة ومهلكة ونفيه إلى جزيرة في البحر الأبيض المتوسط. وقد فساقم هذا الصراع الملكي من وضع الدولة.

كانت سياسة حاتوسيل الثالث دفاعية بحتة؛ أوقف تقدم الكاسكيين وعقد في ١٢٩٦ معاهدة مع رمسيس الثاني. كانت العلاقات مع أشوريا أقل حظا: احتل ملك هذه البلاد مناطق المجرى الأوسط للفرات، حيث كانت ميتاني، وطمح بان يعادل "الملك الأعظم" الحثيني؛ ورغب في أن يناديه حاتوسيل الثاني "ياأخ". رفض هذا. "أنحن من أم واحدة؟" أجاب. لكن هذا الجواب لم يمنع طبعا من توطيد أشوريا وأكحياوا أيضا. وفي نهاية القرن الثالث عشر؛ نشب عصيان عنيف في الأمصار الغربية وأفضى إلى انفصالها. وحوالي العام ١٢٠٠ قبل الميلاد، انهارت الإمبراطورية الحثية. وفي نفس الحقبة، احتل الأثينيون،

أحلاف الحثيين، مدينة طروادة. وهاجم هؤلاء وشعوب أخرى من "شعوب البحر" شــواطئ مصر وأبحروا إلى فلسطين.

#### الحضارة الحثية

كانت الثقافة الحثية بالغة التنوع: يكفي القول: إن رعاياها كانوا يتكلمون عدة لغـــات وتستخدم نهجين من الكتابة: الحروف المسمارية المأخوذة من الساميين والهيروغليفية.

يؤمن الحثيون بعدد كبير من الآلهة، منهم ثلاثة معظمون بشكل فريد: الإلهة -الأم العظيمة، إله العاصفة وتلبينو الذي بعث حيا كما تموز البابلي.

تروي الخرافة أن تلبينو اختفى غاضبا على الآلهة والحيوانات والناس، وكونه يحسد قوى الطبيعة جلب غيابه البؤس والجوع (وهذه من بقايا العبادات القديمة لبطلل التشكل الإنساني) بحثت الآلهة عن تلبينو، لكن لا النسر ولاحتى إله العاصفة استطاعا العثور عليه. فقط النحلة، مرسلة من الإلهة العظيمة، أدركته وأقنعته بنسيان الغضب.

رغم بقايا العبادات القديمة، عبادة قوى الطبيعة)، كان الدين الحثي، في مجمله، قـــوة ايديولوجية كبيرة تدافع عن الطبقة الحاكمة المالكة: فقد عثروا ليس بعيدا عن حاتوسا على منحوتة تمثل الإله يعانق الملك.

لقد خضع الدين الحثي إلى فنون الأديان والميثولوجيا الكوريت والسومرية—الأكاديسة. إذ قبل الحثيون التعبد لإله العاصفة الكوريتي تشوب ومجدوا ثيرانهم المقدسة؛ وتعبدوا أيضا عشتار، وسن وآلهة بابلية أخرى. وبدوره، أثر الدين الحثبي بالمثيولوجيا الإغريقية: فربمل من هنا أتت عبادة أبولون الذي يحمي، حسب أسطورة حرب طروادة، الطروادييسن مسن الآثنيين.

الأعمال الفنية التي وصلتنا في غالبها منحوتات حجرية. وجوه الآلهة تقيلة وسلكنة، لكن المشاهد التي رسمها فنانون ليسوا عبيدا، معبرة وحية. إن منحوتة قرقميش ذات أهمية فريدة: فيها مشاهد عن المعارك، الحيوانات، وكائنات حيوانية خيالية. ووجدت منحوت الته أقدم قرب حاتوسا: حيوانات، أزهار رائعة، منقوشة بموهبة؛ وخنزير بري مخيف يهجم على صياد، ركبته في الأرض، يصده بهدوء بقوسه، إلى جانب أيل يحني رأسه الخشبين نحو زهرة غريبة.

قليلة هي الأشياء التي نعرفها عن الأدب الحثي. كان الحثيون يكتبون بعامـــة علــي

ألواح خشبية، وأغلب موجودات مكتبة حاتوسا الضخمة فقدت. وبين النذر اليسير المتبقي نقرأ نصوصا مستوحاة من الميثولوجيا؛ على ذلك، يعتبرها بعض العلماء تراجيم لملاحيم كوريت. السمة الأصيلة لهذه الحكايا قحة الآلهة، البادية بخاصة في قصة كوماربي.

كان كوماربي ملك الآلهة؛ لكن ثمة آخرون راغبون في انتزاع سلطته، فقرر خلق معين له يعتمد عليه. ولما كان أحد الشجعان يبغي الحصول على أم مناضلة شجاعة، تزوج كوماربي من صخرة أنجبت له ابنا سمي أوللكرمو. خبأه أبوه في صندوق حيث كبر بدون علم أحد. لكن الآلهة علمت بوجوده وخلصت إلى إغوائه وتضليله والإلهة عشتار، المزدانة بأحلى الحلي، تغني أمام الصخرة الجبارة. لكن جهدها ضاع، لأن أوللكومي كسان بدون عينين ولا أذنيين. ينست الإلهة ورمت حليها في الأرض.

يرى بعض الباحثين أن خرافة كوماربي مارست أثرها على الأساطير الإغريقية، بخاصة على أسطورة كرونوس، أب زيوس Zeus.



كبير آلهة الحثيين، بصورة محارب

# القصل الخامس عشر

# فينيقيا وفلسطين

# أصل الدول الفينيقية

يعني اسم فينيقيا شريطاً رقيقاً ناعماً من الشاطئ السوري، يبدأ مسن صور حتى أوغاريت. وفي الشرق، تمتد سلسلة جبال لبنان المغطاة بالغابات الكثيفة. ثم تتقدم الجبسال حتى الشاطئ وتسقط رأساً في البحر. الأراضي القابلة للزراعسة ضيقة لكنسها شديدة الخصيب. في المنحدرات تتوفر المراعي. وفي العصور الغابرة، عرف هذا الشط أكثر من عشر مدن بحرية، كانت كل منها ضاحية للمنطقة المحيطة.

اشتهر الفينيقيون بجرأة وإقدام بحارتهم ونشاط تجارهم.

هذه التسمية "فينيقيون"، التي اختارها المؤرخون الإغريق، اصطلاحية؛ لــم يعرفها السكان الأصليون. كان جدودهم يسكنون حتى الألف الثالثة جنوب وغرب فلسطين. وكانوا عدة قبائل تتكلم لغات سامية. وفي الالف الثالثة بدأوا تقدمهم نحو الشمال، على طول شاطئ البحر الأبيض المتوسط.

بنت هذه القبائل على الشاطئ السوري أولى مساكنها، التي آلت إلى أوغاريت، جبيل (بيبلوس بالإغريقية) وصيدون. وفيما بعد يظهر مستقبل تسور tsor (بالإغريقي تسير tyr) صور.

بداية، كانت هذه الأماكن قرى صيادين تجمعوا في مشاعات؛ لكنها سرعان ماتحولت إلى مدن، وصارت مراكز للمناطق حيث استقر المهاجرون بمشاعات الجوار.

لقد ارتبط تحول مشاعات العشير إلى مشاعات جوار بولادة طبقات اجتماعية وتأسيس دول فينيقية. ليس لدينا أية معلومة دقيقة حول هذا التطور؛ تدعي الخرافة أن مؤسس وملك صيدون الأول هو كيريت ke're't، الذي امتلك جيشاً خاصاً به؛ وفي صيدون أقيمت معابد لآلهة القبائل.

# نظرة في التاريخ السياسي للممالك الفينيقية

لم نتحد دول فينيقيا الصغيرة أبدا في دولة واحدة. بل عاش كل منها حياته السياسية. وعبر التاريخ، تميزت أربع ممالك: أوغاريت، جبيل، صيدون وصور، بغناها ومناعتها.

قبل أن يغزو تحوتمس الثالث فلسطين وسوريا ، كانت الممالك الفينيقية مستقلة. وكانت جبيل وأغاريت تشغلان المكانة الأهم.

كانت جبيل قد عقدت، منذ الألف الثالثة، ارتباطات تجاريسة مع مصر. وكسانت أوغاريت قد صارت في نهاية الألف الثالثة مدينة هامة نتاجر مع مصر وكريست وفي النصف الأول من الألف الثالثة، از دهرت أوغاريت، وكانت عامرة بالمعسابد والقصور؛ يقطن التجار والسادة في بيوت من حجر فخمة الأثاث ومزودة بأقبية المؤونة والطبخ. وكان تجار كريت يسكنون حيا خاصا بهم؛ ويتاجرون أيضا مع قبرص.

في منتصف الألف الثانية قبل الميلاد، خضعت المدن الفينيقية ثلاثمائة سنة لمصسر والحثيين النين غزوا في النصف الأول من القرن الرابع عشر شمال سسوريا ، والحقت مؤقتا أوغاريت وجبيل. ومنذئذ وحتى نهاية الألف الثانية، تعيش فينيقيا عهد انحطاط، نلجم أولا بأول عن حروب مصر والحثيين، الجارية على أرضها، ثم "دخول شسعوب البحر" الآتية من الجزر الإيجية.

في نهاية القرن الثالث عشر، سمح ضعف مصر وانحطاط الامبراطورية الحثينية لممالك الفينيقية أن تستعيد استقلالها. وفي نلك الحقية كانت المكانة الأولى تخصص صسور التي، كونها واقعة في جزيرة، لم تعان كثيرا من ويلات الحروب والاعتداءات. كان عاهلها الأشهر حيرام الذي ملك في منتصف القرن العاشر. كان بإمرته أسطول تجساري ضخم يستغل نفوذه في أرجاء البحر الأبيض المتوسط؛ وسع حصن صور ليجعل منها قلعة منبعة الجانب، قاومت حملة الآشوريين.

دام هذا الاستقلال حتى نهاية القرن الثامن، يوم فقدت الممالك الفينيقية استقلالها إلى الأبد على يد الأشوريين.

# النظام الاقتصادي، الاجتماعي والسياسي للممالك الفينيقية

إن الوثائق التي عثر عليها في أثناء التتقيب في أوغاريت، تميز بعض مظاهر النظـــام الاقتصادي والاجتماعي لهذه الدولة. كانت غالبية الناس يزرعون الحبوب والكرمـــــة فـــي

وادي العاصي الخصية، وخلفه، في الصحراء، تمر حدود المملكة. وكانت الأرض تعطي مواسم وفيرة؛ وكان مايزيد يباع إلى تجار أوغاريت الأجانب. وكان الزراع يعيشون نظاملًا مشاعياً. مشاعات الجوار تصدر من مشاعات العشير، وقد حافظ بعضها على اسمه القديم. كانوا يدفعون مرتبات إلى الملك ويزودونه باليد العاملة لأعماله. كان كل منها ملزماً بان يعمل من ١٣ يوماً حتى شهرين سخرة، ويقدمون للجيش رماة الأقواس. وفي المنطقة الشاطئية، كانت تقيم مشاعات الصيادين الذين يجندون في الأسطول الملكي.

كانت رعايا أوغاريت مؤلفة من صناعيين، تجار، كهنة وكبار الموظفين؛ والكل عدا الصناعيين، يملك عبيدا. ويحوز بعضهم كروماً متواضعة المساحة. فالعبودية تشكل خصيصة أليفة. وفي إحصاءات الوصيات أو عقود البيع، يذكر العبيد في خانسة السدواب والمواد الثمينة كالبرونز والفضة. كان عدد العبيد قليلاً؛ والسيد الذي يفقد عبدين أو ثلاثسة يتعرض للافتقار فعلاً، لا بل للدمار. وكانت أراضي الملك مخدومة جيداً: والقصور تغيص بالخدم، ويعمل عبيد آخرون في مراعي وكروم العاهل أو يجذفون على مراكبه. أكثر العبيد يشترى من السوق. تطورت العبودية بخاصة في صور، في الألف الأول. وكسان ملوك صور يملكون تجارة بحرية رائجة ومقاتلين أشداء كفء، ويهتم تجساره بمعاملة العبيد المخالجبين من حيث يوجد مستوطنات لصور.

منذ النصف الأول من الألف الثانية، تشكلت شريحة غفيرة من التجار في الممالك الفنيقية. كانت لاتعمل إلا بتجارة الوساطة. بين البضائع الكثيرة المصدرة، ليذكر كمادة منتجة في فينيقيا نفسها سوى القمح، الخمر، خشب لبنان المجفف؛ ماعدا ذلك يستورد من الخارج عيشرى أو يبادل في بلاد ليباع أو يقايض في بلد آخر. وقد بقي الملوك، حتى أفول الدول الفينيقية، على رأس البائعين والشاريين. وفي الألف الثانية، كان تجار فينيقيا الأشهر في العالم؛ ولقد أشار ماركس اللي دورهم الهام في التجارة.

من حيث النظام السياسي، كانت الممالكك الفينيقية استبداديات صغيرة. نجهل بنية جهاز الدولة ، لكنا نعرف جيدا ايديولوجية السلطة الملكية. كان ملوك فينيقيا يدعون الطبيعة الإلهية. فملوك صيدون، مثلا، ينسبون ذريتهم إلى ألهة (كريت، الملك الخرافيي، وصدار

<sup>&#</sup>x27; - ك.ماركس، رأس المال، الكتاب الأول، المجلد الأول، منشسورات اجتماعيسة، بساريس ١٩٥٠ ص١٩٧/ ملاحظة ٣.

إلها)؛ ومؤسس جبيل كان يزعم الإله إل EL، وإله صور كان يسمى ملكمارث ("ملك المدينة" بالفينيقية). ومنظمة العبادة الرسمية تتلاءم مع هذه الإيديولوجيا التيوقراطية: كمان ملوك جبيل، أوغاريت، صور وصيدون في ذات الوقت كهنة الآلهة العليا لمدنهم ويرأسون شخصياً الاحتفالات الطقسية الضخمة. لكنهم لم يكونوا مطلقي السلطة كما كان ملوك بسابل وفراعنة مصر.

الظلم الاجتماعي الذي توطد منذ بزوغ الممالك التجارية والعبودية الغنيسة، وتطنور العبودية أثارا اضطرابات ومكائد لم تتوقف، وكذلك ثورات في أوساط الأسر المالكة. وحدثت تشوشات في صور حوالي نهاية القرن التاسع، عندما دبرت أخت الملك مكيدة ضدد. ليس لدينا معطيات حول حقوق العبيد، عدا القصة بالغة الغموض حسول عصيان نشب في صور في القرن الخامس قبل الميلاد، يوم كانت جزءاً من فارس.

#### . إبحار ومستوطنات

يعتبر الفينيقيون أجود بحارة العصور القديمة. وقد تطور العمل البحري بفعل الوضع البحري لكل هذه الممالك، التي يعيش سكان شطآنها من الصيد ويرحلون كثيرا في عباب البحر على متن مراكب خفيفة ذات مجاذيف. فمنذ الألف الثالث كان الفينيقيسون يبحسرون حتى مصر وحتى بحر إيجة. وفي الألف الثانية، وصلوا، في الغرب، إلى نوميديا وإبيريسا (اسبانيا). وكان بحارة صور أول من وصل مضيق جبل طارق، ولدى رؤية بحر بسدون حدود، اعتقدوا أنهم في طرف الدنيا. وسموا الصخرتين الضخمتين التي انتصبتا وجسها لوجه أمامهم، على الشط الأوربي سوتا Ceuta، عمودي ملكارث، مفترضين أن الإلى غرسهما هنا بيده بالذات من أجل تحديد الأرض. وفيما بعد، وبعد التحقق أن العالم لاينتهي هنا، تجاوزوا جبل طارق عدة مرات. لكن هذه الفكرة المرتبطة بالمضيق عاشت وأخذها اليونان والرومان، وسموهما عمودي هرقل.

في الألف الأولى قبل الميلاد، خرج الفينيقون من البحر الابيض المتوسط: وفي القرن السادس، سار البحار القرطاجي حانون على طول شواطئ افرقيا الغربية حتى الكاميرون الحالية، ووصف رحلته في نص وصلنا مترجما إلى الإغريقية.

أثناء بعثاتهم البحرية، أسس الفينيقيون مستوطنات، وعقدوا معاهدات تجارية مع سكان جزر البحر الأبيض المتوسط وجنوبه. لكننا نخطئ إن نحن اعتقدنا أن هؤلاء التجار كانوا

دوما مسالمين؛ فإذا ما أتت السانحة، يسارعون إلى نهب القبائل التسبي تبسكن شواطيء أفريقها، أسبانيا وآسيا الصغرى. وكانت التجارة متبادلة. حيث كسانوا يقدرون استقبال وباستمرار بضائع ثمينة وتأسيس مرافئ سهلة التناول، كان الفينيقيون يشيدون مستعمرات، تصير فيما بعد مدنا كبيرة. كان منها في جزر بحر إيجة ومضائق الدردنيل وأمكنة أخرى.

حوالي العام ٨٠٠ قبل الميلاد بنيت أهم مدينة، قرطاجة "المدينة الجديدة" قرب تونسس الحالية وسرعان ما صارت أروج مركز تجاري في غرب المتوسط.

لقد طور الإبحار البناء البحري في صور، صيدون وجبيل. وعمسر أهالي صور أسطولا كاملا لملك آشوريا سناشرب. وجهزوا سفنا لسلطان فار التي صارت تجهز المدن الفنيقية لحروبها.

#### الحضارة الفينيقية

تدل المكتشفات في أو غاريت وجبيل أن الفينيقين خلقوا حضمارة الصياحة في كل المجالات: الدين، الكتابة، الآداب والفن.

إن الدين الفينيقي، ككل أديان الشرق القديم، يتميز بتعايش العبادة الرسمية والعبادة الشعبية، الزراعية. ولكل دولة آلهتها الرسمية: بعل وبعلات، سيد وسيدة المدينة أو المملكة. وفي جبيل، كان أدونيس واستارتيه؛ في أغاريت، آليين وآنيت؛ في صور، ملكارث (اسمر "زوجته" غير معروف). وكان ثمة آلهة آخرون ويلتقي دين الدولة ودين الشعب في نقطسة: عبادة آلهة النبات والخصب. البعل والبعلات في كل مملكة موقران ليس فقسط كحساميين للبلاد، بل كإلهين للخصب والنبات، وكانت تنسب هذه المقامات لأدونيس وأيضا لأليين، ملكارث، أستارتية وأنيت. يعلن العيد الرئيس للتعبد في كل مكان بدء الأعمال الزراعية ويرتبط بأسطورة البعث وظهور إله النبات والخصب.

في دين الشعب، يخص المقام الأول العبادات الزراعية، الموقوفة على "آلهة الخسير" لمطر، خصب التربة، الحرث والبذر، المواسم، الحصاد، القمح والخمسرة. وحسب الستولوجيا الشعبية، "تول" هذه الآلة أو تظهر في أثناء فصل الأعمال الحقلية؛ ويعطي هذا "لابن البحر" آليين، موزع المطر، الذي يهطل فجأة قبل البذر وينتصر على إلسه الجفاف موت Mot. فالحرث والبذر، الحصاد وجمع الثمار تترافق مسع طقسوس سحرية تؤمسن وفرتها تتم كل هذه الطقوس جماعيا في المشاعات.

كان الأدب الفينيقي يؤثر معالجة الموضوعات الاجتماعهية الميثولوجية. فنصوص أوغاريت تصف موت آليين، نزوله إلى المملكة السفلى لموت Mot، بعثه وعودته إلى الأرض، مجيئه وبناء معبد لمجده. وعدا الشعر الميثولوجي، كان ثمة الأدب القصصي. فالتنقيب في أوغاريت كشف لنا ملحمة كيريت، ملك صيدون الخرافي. وثمة أيضا أجرزاء من حوليات صور تحكي على الأرجح قصة المدينة منذ القديم الغابر حتى الألف الأولى، من حوليات صور الذي عاش في القرن الخامس قبل الميلد. وأحد أهم نجاحات الحضارة الفينيقية هو إيداع الكتابة الأبجدية. وتطور الإبحار والتجارة أوجب كتابة مناسبة سهلة، أبسط من المسمارية والهيروغليفية. وفي الألف الثانية قبل الميلاد، تشكلت الكتابة الأبجدية كما يبدو بالموازاة في مختلف المدن: ففي الشمال، في أوغاريت، بنيبت الكتابة على المسمارية، بينما أخذوا في النوبة نموذج الهيروغليف المصري الذي يبرز الصوت أو الرنة أو اللحن Jesoase. واستخدمت الحروف الفينيقية بدور ها في تأسيس الأبجدية الإغربيقية، الآرامية، اللاتينية والروسية. وليس صدفة أن تشتق كلمة أبجدية ذاتها من كلمتين فينيقيتين: Alegoase الووسية. وليس صدفة أن تشتق كلمة أبجدية ذاتها من أخيرا ولوانية.

كان ينقص الأبجدية الفينيقية الشارات لتقديم الحروف الصوتيـــة voy elles، المبدأ الموجود حتى اليوم في الكتابة العبرية والعربية.

لقد وجدوا في جبيل وأغاريت نماذج عديدة من الفن الفينيقي، أنصابا ضخمة وصغيرة للآلهة، ومسلات وعليها منحوتات، وسلعا ذهبية، فضية، برونزيسة وخشبية، مشربيات بديكور أحمر. تعود هذه الأعمال إلى حقب عديدة ، من الألف الثالثة حتى منتصف الألسف الأولى قبل الميلاد. وفي صيدون، وفي المعمرات الفينيقية في قبرص وغيرها، اكتشفت كمية من الأغراض العائدة للألف الأولى. وقد خلق الفنانون أسلوبا أصيلا، فينيقيا أو سوريا، مستقى من التقاليد المصرية والحثية الكوريت. ومن أعمال الفن الفينيقي الرائعة هي منحوتات القبر الضخم لآحيرام، ملك جبيل (القرن الثالث عشر الثاني عشر)، مسلات أوغاريت التي تحمل صورة آليين، أوزانا من البرونز بشكل ثيران، صحون فضية تسبرز أسطورة أدونيس. كما مارس الفن الفينيقي نفوذا واسعا على شعوب سوريا وفلسطين، بخاصة الفن العبري.

### قبائل اسرائيل وجودها وتغلغلها في شانآن Chanaan

لقد سمى الإغريق البلاد الواقعة في جنوب سوريا، فلسطين، استنادا إلى الفلسطسنسن النين كانوا يعيشون منذ القرن الثالث عشر على الشاطئ الجنوبي الشرقي للبحر المتوسط. وكان نهر الأردن الذي يجتاز البلاد من الشمال إلى الجنوب ويصبب في البحر الميت. يقسم فلسطين إلى منطقتين متمايزتين: غرب الوادي، الأراضي الخصبة، ووفرة النبات؛ والضفة الشرقية صخرية وجرداء. في الشمال، تنتصب ملتقيات لبنان الغربي الغابية؛ وفي الجنوب بحر الميت، تنبسط السهول التي تزهر في أثناء فصل الأمطار وتتحول إلى صحراء خلال فصل الجفاف.

في الألف الثانية قبل الميلاد، كانت فلسطين المسماة آنئذ شانآن عسامرة بالشانئيين، الذين يتكلمون لغة سامية، والكوريت. كانت هذه المناطق الخصية تثير، منذ الألف الثالثة، اهتمام واشتهاء المصريين أبان حكم فراعنة الأسرة الثامنة عشرة، استعبدوها كما استعبدوا فينيقيا. وفي نهاية الألف الثانية بعد غزوات "شعوب البحر" فقدت مصر فلسطين التسي أضحت رهان الصراع بين مختلف القبائل.

آنئذ تبدأ بالتغلغل في فلسطين، من خلف الأردن، قبائل عبرية متحدة تحت اسم اسرائيل.

لم تكن هذه الحركة حملة عسكرية منظمة، بل تسلل بطئ للقبائل المنعزلة، التي، في بعض الحالات، كانت تبيد أبناء البلد الأصليين أو تستعدهم، وفي حالات أخرى، تقيم في أراض غير مأهولة، جنبا إلى جنب مع الشانئيين. وبعد الهجرة حافظت القبائل الاسرائيلية، وخاصة قبائل الجودا، والقبائل المجاورة، القاطنة في المنطقة شبه الصخراوية في نوب فلسطين، حافظت على النظام العشيري لبعض الوقت. لكن أسلوب حياتهم الرعوي تحول، شيئا فشيئا، إلى الأسلوب الزراعي، الغالب في الشمال ومركز الشانآن منذ القرن الحادي عشر قبل الميلاد. وأمست القبائل المؤسسة على العشير مشاعات جوار، رغم بقاء بعض التقاليد القديمة، التي تؤثر على النظام الاجتماعي والسياسي للمهاجرين. ومع انتشارها على أرض واسعة وانتقالها إلى حياة الزراع المقيمين، حافظت القبائل طويل على عرافها وعاداتها العشيرية الحضرية، العسكرية والدينية. مع ذلك، خلق تطور العبودية واللامساواة المادية، منذ نهاية الألف الثانية، الشروط الاقتصادية لولادة الدولة.

في القرن الثاني عشر والحادي عشر، تغلغلت قبائل أخرى في شانآن. ساميون رحل

من شرق الأردن وصلوا من الشرق؛ وأبحر أحد "شعوب البحر" الفلسطينيون، إلى الغوب، على الشط الفلسطيني. وقف الاسرائيليون على رأس الغزاة الآتين من الشروق بوسائلهم الخاصة. أما الفلسطينيون، دلوا أنهم رهيبون. جيوش بسيوف من حديد ، احتلبت الشرط وبدأت غزو داخل البلاد: بنوا فيها ميادين محصنة (أهمها أشدود أو آزوت وغزة) وأسسوا عدة إمارات.

أسهمت الحرب ضد الفلسطسنسن في توحيد القبائل الاسرائيلية في دولة واحدة. نفسذ المحاولة الأولى قائد من القبيلة اسمه سول Saiil، مسا أن صسار ملكا، حتى حسارب الفلسطينين. واشتركت القبائل الاسرائيلية في الجنوب (بما فيها يهودا) بسالصراع. ولدى موت سول، عادت المعارك بقيادة مروض ومدرب سول، دافيد، من قبيلة يسهودا. ومسائن استلم عرش يهودا، حتى وحد تحت سلطته القبائل الاسرائيلية من جنوب ووسط شسانأن. عرفت هذه الدولة باسم مملكة اسرائيل أو يهودا. نجحوا في دحر الفلسطينيين وطردهم مسن البلاد. وقد خلد هذا النصر سلطة دافيد (بداية القرن العاشر قبل الميلاد).

# مملكتا إسرائيل ويهوذا

بعد دحر الفلسطينيين، قام دافيد بعدة حملات في الشمال وبسط سلطته على القبائل الاسرائيلية في تلك المناطق. واختار عاصمة له مدينة القدس القديمة (أورشليم) وبنى مقامل له في جبل صهيون، المحصن بحيث يستطيع "العرجان والعميان" الدفاع عنه. وهنا شديد لاله قبيلة يهودا يهوه معيدا بشكل خيمة، حسب عادة القبائل الراحلة.

خلف دافيد، الذي مات في بداية القرن العاشر قبل الميلاد، ولده سلومون الذي أنجسز بناء القدس. كان سلومون، وكان ملكه سلميا، نموذج الاستبدادي للشرق القديم. يدفسع لسه السكان الأتاوات الطبيعية. واستنادا إلى "كتب الملوك" وهي فصل من التوراة -كانت مملكة سلومون من خمس دوائر، تخضع كل منها فقط إلى التقسيم البلدي. على رأس كل دائسرة، وضع العاهل حاكما مكلفا بحماية "الملك وبيته"، يعني الاسرة المالكة وحاشيتها، بإرسال الفرائض الطبيعية إلى القدس، المترتبة على منطقته. وكان موظف خاص مكلفسا بسإدارة الأعمال "لبيت الملك" المفروضة على كل "اسرائيلي". ثلاثون ألف رجل يؤدون أدوار هسم بالسخرة. وهكذا بنى القصر الملكي ومعبد يهود.

القصر والمعبد لايدهشان بأبعادهما، لكن، استناداً للنصوص، كانا آية في الإبداع مــن

الداخل والخارج. ولقد بنى سلومون تحصينات وقلاعاً عديدة. والتتقيبات وضعيت أيدينا على بقايا من تحصينات القدس والإصطبلات الملكية في مجيدو. وألزم الملك أيضاً السكان الأصليين، الشانآن، بالسخرة. وعقد عقوداً تجارية مع فينيقيا، مصير، سيوريا، الجزيرة العربية، التي صدرت له الخيول، العبيد، الذهب، الفضة، الحجارة الثمينة، الزيوت العطرية ومواد البذخ الاخرى.

كانت ورشات سولمون الواسعة، وصيانة قصره، وبذخ حياته، تستند إلى العمل الإجباري وسلب رعاياه. فليس غريباً أن يكون الوضع في فلسطين في، نهاية حكمه، حرجاً جداً. وتفاقم الوضع أيضاً، الملك لم يكن يهتم بمصالح قبائل الشمال بل يولي ارستقراطية يهودا كل رعايته. فتبدى الغضب بخاصة لدى الفساريحيم، أكبر القبائل الإسرائيلية، وتمردت. كبح العصيان لكن تجدد الصراع بعد موت سولمون أفضى إلى قسمة الدولة إلى مملكتين: يهودا وإسرائيل (٩٣٥ قبل الميلاد).

لقد مزقت الصراعات الداخلية مملكة إسرائيل. وبعد ٥٠ عاما من النزاعات، ســـقط العرش بيد قائد المليشيات الشعبية أومري (٥٩ قبل الميلاد. كان عهد أسرته الألمع فـــي تاريخ المملكة. شيد أومري على قمة شومرون عاصمة جديدة وقصرا منيفا ومعبدا اكتشف بقية منه عند التنقيبات، وسمي شومرون (السامرة)، باسم الجبل. كان هذا العاهل وخلفاؤه على اتصال دائم مع فينيقيا وقادوا حملة مظفرة ضد ملوك سوريا في دمشق النين كانوا يطمحون في إخضاع إسرائيل. إنما في الداخل، كان الوضع مضطربا. فإلى عبء الأتاوات أضيف الجوع (الذي سبقه زمن طويل من الجفاف والقحط). ويتمرد الفلاحون، يبلغ الغليان الجيش، تقلب أسرة أومري وتبدأ المملكة بالانهيار. وفي القرن الشامن، تتنابع الحروب الداخلية، بينما يظهر عدو رهيب على الحدود: أشوريا. في ٢٢٧، بعد تصدد إسرائيلي باتس، يحتل الملك الأشوري صارغون السامرة ويدمرها. وهنا انتهت مملكة إسرائيل.

دامت مملكة يهودا أكثر من هذا. ففي القرنين التاسع والثامن، حاول ملوكها عدة مرار إعادة سلطتهم إلى الشمال. كانوا أضعف من أن يشنوا حربا؛ لكنهم كانوا يحاولون تاريث متاعب هذه المملكة ويبثون الدعايات الدينية، لكن عبثا. وبعد سقوط ودمار سماره، حل الفقر في القدس: وانتظرها ذات المصير. حاصرت القوات الأشورية المدينة. لكن عدة منذرات أجبرت ملك أشوريا على رفع الحصار. وأكره حزقيا، ملك يسهودا على دفع ضريبة ضخمة والاعتراف بتفوقه. وبعد هذا، استمرت المملكة بالحياة قرابة قرن ونصف.

# النظام الاجتماعي والنضال الطبقي في إسرائيل ويهودا.

كان الاقتصاد الفلسطيني في النصف الأول من الألف الأول يرتكز على الزراعة وتربية الدواجن والطيور. كان هذا يهيمن في الجنوب، في الأقاليم السهبية والجبلية: كانوا يربون صغار الحيوانات، الماغز والعنم. وفي شمال يهودا وإسرائيل، كان يعيسش الناس أساسا على زراعة الحبوب، الكرمة، الزيتون والتين. وكانت الأرض تحرث بسكة حديد، ويتم الحصاد بمناجل حديد: أدوات من حديد اكتشفت في هذه البقاع تعود للقرن التاسع عشر.

كانت المهن تتفرع من الزراعة: الحدادون،الفخارون، والنجارون صناعيون محترفون. وقد تسارع تطور الصناعة بتأثير المدن الفينيقية الأرقى حضارة.

كان تطور العلاقات الاجتماعية في فلسطين قد حدده واقع القبائل العبرية الرحل التي غرست في وسط اقتصادي واجتماعي جديد، حيث حازت الحرف والتجارة، الرباء والملكية تقاليد متينة، ولدت منذ زمن في المراكز الفينيقية والشانآن. فتكون مجال في المجتمع العبري لبروز ظاهرات متناقضة من جهة، بقايا نظام عشيري مستقر بكل وضوح؛ ومن جهة أخرى، كانت الملكية الخاصة، الربى، الفرق في التروة، يتطور بسرعة.

كانت المشاعة هي الخلية الاجتماعية الأساسية: بداية ، يعني هذا التعبير المشاعة المؤسسة على العشير، لكنه ضم فيما بعد مشاعة الجوار. وكانت هذه تحافظ على بقايا هامة من نظام العشير: مجلس العشير، مقبرة العشير، الثأر، إلخ. يحكم المشاعة أحسد الشيوخ (ناشي). وكانت مشاعة الجوار مبنية على الملكية التعاونية-الجماعية للأرض. فمنذ القرن الثامن قبل الميلاد، كان في يهودا مشاعات هيأت أرضا للزراعة تعاونيا ووزع محصولها بين الأعضاء. لكن الأرض، في أغلب الحالات، كانت على الأرجح تقسم إلسى أسهم أو حصص فردية عن طريق القرعة؛ وكانت القسمة تتم في اجتماع عام يترافق مع طقوس نوعية. كان هذا أمرا عاديا يدل على إعادة توزيع الأرض دوريا. وكان لكل مشاعة معبدها وكاهنها. وكان أعضاؤها متعاقدين على التزامات عديدة: إنقاذ من يقع منهم عبدا لعجر وفاء الدين، معاقبة جماعية للجناة والتوسط بين القاتل والمنتقم لتجنب الثأر.

رغم بقايا نظام العشير، دفنت العدالة في المجتمع العبري في النصف الأول من الألف الأولى عن الألف الأولى قبل الميلاد. كان الأغنياء يملكون قطعانا غفيرة من الغنم، الماعز، الحمير، والعبيد من الجنسين وكل الأرزاق. وكانوا يبنون بيوتا من طابق واحد؛ والقبو للعبيد والعوام،

والأعلى لأسرة السيد، التي تتناول المرطبات، مساء، على سطح المنزل.

كان تشكل الملكية الفردية (المواشي، ثم الأرض) واسع الانتشار في فاسطين: فالأرض المشاع كانت تنتقل إلى رؤساء الأسر الأبوية. وغياب نظام ري واسع تتطلب إدارته وإعادته إلى الحياة تعاونا بسيطا، أفضى إلى تفكك المشاعة: يمكن بناء خزانات لمياه المطر بعمل أفراد الأسرة وعبيدهم الخاصين. وكانت الملكية الفردية واسعة التطور في فلسطين بحيث لايملك الملك نفسه حق مصادرة الأرض.

القد نجم عن تطور الملكية الخاصة الربل وسبب خراب بعض أعضاء المشاعة، الذي تفاقم نتيجة الحروب والأتاوات التقيلة. فيصير البؤساء الذين لايستطيعون وفاء دينهم عبيد دائنيهم. وكثيرا ماترك المفلسون المشاعات ليعملوا أجراء، أو يلجؤون إلى الجبال ،أو إلى غابات ضفاف الأردن، هربا من الدائنين ،أو من "وكلاء" الملك.

لم يكتف المزارعون بمقاومة سلبية. وفي ظل أسرة أومري، كان شحب إسرائيل يتململ ضد الملوك وأصحاب الحظوة لديهم. كانت هذه التمردات ذات خصيصة دينيسة. وكان الفلاحون الذين يأملون بالتبدل الاجتماعي، يبنون أمالهم على مجيء ملك عادل، "مسيح حقيقي"، مسيح الله ورسول الله بالذات، يلغي نير العمل التقيسل وعصا الوكلاء المراقبين، من أجل توطيد السلام والعادلة. كان الناطقون باسمهم الأنبياء الذيسن يقودون أحيانا الحركات الشعبية في القرنين التاسع والثامن (على ألا يخلطوا بينهم وبين الأنبيساء الذين يعملون في المعابد الملكية في القدس والسامرة كعملاء مخلصين الكهنوت والملك). كانت الحركات الشعبية تفضي أحيانا إلى تبديل الأسرة المالكة، لكن وضع الكادحين لم يكن يتبدل. وفي القرن الثامن تبدل الغضب إلى عصيان. أنبياء يرأسون "سقوط كل السبروج"، "المذبحة الكبرى" للعاطلين الذين يضطهدون الشعب: الإله نفسه حضر الهجوم الجديد، وبعد قلب العاهل الملحد وأتباعه، يلغى الملك، يهدم القصر الملكي وإلى الأبحد"؛ الشعب ذات عسيصير ملكا، تتوارى الفاقة والقحط، وتغمر المملكة الجديدة بالمسرة والخير الأبدي.

دون الوصول إلى ثورة اجتماعية، كانت الحركات الشعبية إنذارا جديا للأرستقراطية المستعبدة. إذ اضطر الملوك لاتخاذ تدابير لتحسين وضع الفقراء. وسن قانون لتحديد العبودية الناجمة عن الدين بست سنوات؛ ونشرت قرارت تهدف إلى الدفاع عن الأرامل واليتامى، الذين كثروا في أيام الحرب، وحقوق المأجورين. وقانون العام "اليوبيلي" (الذي أعد، لكنه لم يطبق أبدا، كما يبدو) كان يبغي إعادة، بعد مدة معينة، الأرض المستلبة.

# أفول نجم مملكة يهودا

بعد سقوط مملكة إسرائيل. أكره ملوك يهودا، كما قلنا آنفا، على الاعتراف بتفوق ملك آشوريا. واضطروا أن يدفعوا له ضريبة باهظة وقعت كلها على عنق الفلاحين. أثارت هذه الاغتصابات الجديدة في منتصف القرن السابع تمردا. قلب الشعب المتمرد الملك آمون. واستلم العرش أشعيا وهو في عامه الثامن؛ حكم اكثر من ثلاثين عاما وكان أخرر عامل كيير في البلاد.

كانت الأمبراطورية الآشورية في حالة انحطاط، في أيام الملك أشعيا، الأمسر السذي مكنه من استعادة استقلال بلاده. وبعد هذا، حاول توطيد دولة الاستعباد، ومركزة الحكومة. وابتغي الإصلاح عام ٢٢١ قبل الميلاد بحرمان المشاعات استقلالها. ألغي الملك كل المهام القضائية، ووظف قضاته في كل مكان؛ وأرسل إلى كل المشاعات موظفين مكافين بتجنيد الجنود. وأصدر قرارا بمنع تغيير الحدود، دفاعا عن حقوق المالكين الفردييسن ضد محاولات المشاعات لاستعادة الأراضي المستلبة. لكن الأمر الأهم للإصلاح مركزة العبلاة في القدس. كانت العبادات المحلية محظورة، والمعابد الإقليمية مدمرة؛ وصار، مسن الآن، المعبد الوحيد الوطني هو معبد القدس. بهذا التدبير، وافق الملك من جهة على طمع كهنوت القدس في احتكار العبادة وبحث، من جهة أخرى، عن تحجيم خطر الحركات الشعبية، التي قادها أنبياء وكهنة معابد المشاعات وأرشدوها. وفي نفس الوقت، ألغي أشعيا مسن القدس العبادات الأجنبية التي أدخلها أسلافه وكل العبادات التقليدية، عدا عبادة يهوه، الذي صسار العبادات الوحيد.

لكن محاولة التمركز هذه لم تقدر أن تنقذ المملكة. فجيشان الجماهير الشعبية تتابع، وعلاقاتهم مع الملك تفاقمت أكثر فأكثر. وفي نهاية القرن السابع، مشيى فرعون مصر نيشايو إلى البلاد. خسر أشعيا المعركة. وسلم نيشابو العرش لابن أشعيا الأصغر وفيرض عليه ضريبة تقيلة. بعيد هذا، غزت قوات الملك البابلي نبوخذ نصر سيوريا وفلسطين. وفي ٨٦٥ق.م احتلت القدس ودمرت، احرق معبدها واقتيد كيل السيكان عدا "الفقراء" (المزارعين)، أسرى إلى بابل. ولم تعد مملكة يهودا موجودة كدولة مستقلة.

# حضارة إسرائيل ويهودا

لقد أثرت الثقافة التي خلفها الشعب الإسرائيلي مؤخرا على الحضارة الأوربية. فالدين الأكثر انتشارا في أوربا، المسيحية، ولد في ظل الدين اليهودي الذي ماثله في عدة عواملي؛ ولقد استلهم الشعراء، الكتاب والفنانون الأوربيسون موضوعاتسهم ونماذجسهم مسن الأدب

التوراتي (أي الإسرائيلي اليهودي).

دين إسرائيل ودين يهوه هما النتيجة ذاتها البنية الاجتماعية الفينيقية (قبيلة وعشيرا)؛ تتضمن كلها عدة عناصر مشتركة. الإله الرئيس ليهودا كان يسمى يهوه، ولإسرائيل شلاي تتضمن كلها عدة عناصر مشتركة. الإله الرئيس ليهودا كان يسمى يهوه، ولإسرائيل شلاي shaddai، عدا هذه الآلهة، كانوا يعبدون شالم، إله السلماء، وانتقل ليصير إله العاصفة وغيرهم. بداية، كان يهوه يجسد القوى الرهيبة الجبال الجرداء، وانتقل ليصير إله العاصفة والأمطار، المحمول فوق الغيوم. وفي أثناء سيطرة يهودا على إسلائيل ومجسيء أسرة يهودا، تتلمذ يهوه على الكهنة في صف خلق العالم (السماء، الأرض، النبات، الحيوان، والإنسان)، حامي المملكة والملك. تقدم الميثولوجيا والخرافة يهوه قائدا، مستشارا، القاضي والأب المغذي لشعبه، يعطي الخبز، الزيت والخمر، ويعاقب عند الحاجة. لقد حوفسظ إذن حتى في المجتمع الطبقي على السمات النوعية لإله قبيلة يهودية.

كان الدين الشعبي ذا خصيصة زراعية واضحة. بين الآلهة العبرية الوطنية، كسان أيضاً إله الشمس (شاميش)، الأرض المسماة أم الحياة، وإله القمح داغان Dagan. ولكسل مشاعة أيضاً إلهها المحلي، بعل ("السيد")، الموزع المباشر للخبز، الزيت والخمر وكسانت الشعائر الشعبية موزعة حتى الأعمال الحقلية وتمارس في أثناء ثلاثة أعياد: أولاً حصساد الشعير، حصاد القمح، قطاف الثمار والإعداد للبذر. كان هذا الأخير هو العيد الأهم، يحتفى به في المشاعات بمناسبة انتهاء السنة الزراعية.

أدب إسرائيل ويهودا ثري جداً. فالأساطير العبرية تحدثت عن خلق العالم، عن الناس الأوائل وعن الطوفان؛ تذكر هذه ابمحتواها الأساطير البابلية، لكنها أقل إيحاءً. والجنسس الإنشائي يتضمن أعمالاً أصيلة أصالة مطلقة. في القرنين الثامن والتاسع أنشيء بسالتوازي في يهودا وإسرائيل قصتان في أصل القبائل العبرية وتاريخها قبل تشكل المملكة. استوحتا الخرافات والتقاليد الشعبية ببساطة الأسلوب والوعي. ابتغى الكاتبان أموراً محددة: يسعى الكاتب اليهوي إلى إثبات أحقية قبائل يهودا بالمقام الأول، بينما يدعي الكاتب الإسرائيلي العكس. وتظهر في يهودا قصص ضخمة تمجد حياة دافيد وسلومون وتنصرهما. وفي قصر ملوك يهودا وإسرائيل كان يوجد مؤرخون يكتبون حوليات كل مملكة. ومنذ ظهور الأنبياء، بدأوا بجمع أقوالهم والخرافات التي تدور حولهم. وبعد سقوط مملكة يهودا، استخدمت هذه القصص أساساً لـ"كتب الأنبياء" في التوراة، أجودها من حيث الأدب والموقف الجدلي، هي قصص أشعيا issais وجرميا je're'mie. وعبادة يهوه تفسح مجالاً والموقف الجدلي، هي قصص أشعيا issais وجرميا je're'mie. وعبادة يهوه تفسح مجالاً تعديد من التراتيل والصلوات تسمى "مزامير". وبعد هذا، جمعست الأغاني والقصصص للعديد من التراتيل والصلوات تسمى "مزامير". وبعد هذا، جمعست الأغاني والقصصص

الشعبي. وأضمومة من أناشيد الزفاف، "نشيد الأناشيد"، اشتهرت في العالم قاطبة. الكتساب مجهولون أو مُغْفلون؛ لاهوتيون يهود من نهاية الألف الأولى قبل الميلاد ينسبونها إلى عدة شخصيات تاريخية يهودية-إسرائيلية، قادة وأنبياء خرافيين. نخسب هو لاء اللاهوتيون وحوروا وبدلوا الأعمال الأبيية لأيام المملكة لتكون الفصول الرئيسة في التوراة (العهد القديم)، الذي يصير بعد هذا الكتاب المقدس الميهود والمسيحيين. ينسبون لموسى كل القوانين التي سنها ونشرها الملوك وطقوس التضحية، السحر والعيد المقام في معبد القدس.

# الصحراء العربية وسورية

في شرق وجنوب-شرق فينيقيا وفلسطين، كانت تمتد سهول مأهولة بمد جنيسن يتكلمون لغات سامية. ونظام العشير وحتى بقايا من عهد الأمومة استمرت حتى نهاية الألف الأولى قبل الميلاد. لكن في بعض المناطق تتشكل دول العبودية. وفي جنسوب الصحراء العربية، ظهرت العبودية في حدود الألفين الثاني والأول؛ وتشكلت هنا عدة ممالك: دولة الميديين، السبئيين وسواهما. نظامها الاجتماعي والسياسي غير معروف جيدا؛ لكننا نعرف أن العرب أقاموا في الألف الأولى علاقات اقتصادية وسياسية مع دول الشرق الأدنى، مع فلسطين بخاصة: ففي القرن التاسع اشتركت قبائل عربية في صسراع ملكي سوريا وفلسطين ضد آشوريا.

لقد عزز تدجين الجمل تطور التجارة مع فلسطين وميزويوتاميا؛ وفي الوقـــت ذاتـــه، كان تجار الصحراء العربية يتاجرون مع الهند وأفريقيا، فمنها يجلبون العطور.

حوالي نهاية الألف الثانية، تغلغلت قبائل المدجنين الأراميين في سوريا، آتيـــة مــن الصحراء العربية. دحروا الآشوريين وبنوا عدة دول صغيرة عبودية، كانت دمشــق فــي المقدمة. وفي القرن التاسع شنت دمشق ضد الآشوريين صراعا ضاريا: وفي العــام ٥٥٨ ق.م تنتصر القوات الدمشقية، الإسرايتيلية والقبائل العربية فـــي كركــر علــى الجيــوش الأشورية التي كانت قد دخلت سوريا. وتتشكل في شمال هذه البلاد إمارات حثية-أرامية.

لكن هذه القبائل المبعثرة، المتحاربة أبدا، لم تستطع المقاومة الطويلة للضغط البشوي الأشوري فسقطت في قبضتها في نهاية القرن الثامن قبل الميلاد.

### القصل السادس عشر

# أشوريا، أورارتو وبابل الكلدانية

## آشوريا وأصل شعبها

, سميت آشوريا منطقة شمال ميزوبوتاميا، الواقعة على مجرى دجلسة الأوسط. فسي شمال العراق الحالي. بشروطها الطبيعية، تتميز آشوريا بوضوح عن ميزوبوتاميا السفلى. يبتعد هنا دجلة عن الفرات مسافة تتراوح بين ٣٠٠-٤٠٠ كم، فيضانهما أضعف مما هو في بابل، وتتهل عملية الري هنا فقط من مياه دجلة، والآبار والمطر المجموع فسي خزانسات خاصة. وفي الشرق، آشوريا محاطة بالجبال التي تتقدم حتى دجلة: وآشوريا، أول عاصمة للبلاد، ماكانت تبعد عن الجبال سوى أربعين كيلومترا، وإلى الشمال، حيث انتقل تمركسز آشوريا في الألف الثانية، تتاخم الجبال ضفة النهر.

أثرت الطبيعة الجبلية للمنطقة الممتدة إلى شرق نهر دجلة، في الاقتصد والتاريخ الاجتماعي والسياسي لآشوريا. لم تكن المشاعات الجبلية تقدر على العيش من الزراعة فقط. فتربية المواشي والطيور والقنص لعبا دورا هاما في وجودها. أخيرا، كانت أطراف الحيال تؤمن الخشب، الحجر والمعادن.

كان أقدم سكان الشرق-الأدنى على الأرجح هم الكوريث، أقرباء الأورارتيين، وفيي الألف الثالثة، بدأ الأكاديون التغلغل في بقاع مجرى دجلة الأوسط. أسسوا فيه عدة محسال سكنية، بها سميت أشور استنادا إلى القبيلة وإلهها. كانت أشور على دجلة، إلى شمال بابل بسابل بره ٣٥٥م. وجدت فيها منحوتات ونقوش هامة. خاصة منحوتة لملك أشور شمشي-أداد، معاصر حمورابي، الذي يحكي عن إنشاء معبد يوقف لإله أشور. ومنذ الألف الثالثة، عمد عقدت المدينة علاقات تجارية مع المنطقة المجاورة لكابادوسيا Cappadoce.

## آشوريا في الألف الثالثة والثانية قبل الميلاد

نحن لانعرف الشيء الكثير عن أشوريا الألف الثالثة. واستنادا إلى بعض الوثائق التي

وصلتنا، كان المجتمع الأشوري من نهاية الألف الثالثة وبعض قرون الألف الثانية مجتمعا عبوديا. وسميت الدولة ب، مشاعة أشور ا؛ كان في رأسها إيشاكو، العاهل الوارث الذي لـم يفقد مشيخة القبيلة والعشير والذي لم يصر مستبدا شرقيا سوى في الحقبة التالية. استمرت حياة الناس في مشاعات، لكن مشاعات العشير كانت تتحول باستمرار إلى مشاعات جوار. كانت الارستقراطية العبودية التي ولدت في تلك الحقبة مؤلفة من العشائر القديمة والموظفين الملكيين الكبار الذين ظهروا بعد تشكل مملكة أشور. لم تتخلف جماعة التجار عن اللحاق بهم. فالتطور المبكر التجارة الآشورية يعلل في أن ميز وبوتاميا-السفلي كـانت محرومة من الطبقات المعدنية وتتلقى المعادن من أشوريا، من أسيا الصغرى ومن أرمينيا الحالية حيث يستخرج النحاس والفضة. كان الطريق إلى هنين المصرين يعسبر أشوريا، الأمر الذي مكن ملوكها من استلام وساطة التجارة بالمعادن والأخشاب. نتج من هذا غنسى سريع لأعيان المجتمع الأشوري ونمو حاد في مركزها، مدينة آشور. أسس التجـــار فــي كابادوسيا معمرات تجارية، تطلعنا وثائقها على اقتصاد وأخلاق التجار الآشوريين، ســادة العبيد. كان هؤلاء قلَّة . وكان التجار يشترونهم من لولوبي Loulloubi، القبائل الفقيرة في سلسلة جبال زاغروس، حيث كان الأهل يضطرون لبيع أبنائهم مقابل القمح. كـان العبيـد يقومون بأعمال الخدمة. والتجار يختارون منهم رجالاً موثوقين يشرفون على البيت في أثناء رحيل رب البيت إلى كبادوسيا. وكان عبيد آخرون يعملون حمّالين، بغّالين وحراســــــأ مسلحين للقو افل.

كان النظام السياسي لتلك الحقبة المسماة "أشوريا القديمة" انتقالياً بين دولــة العبوديــة البدائية التي نقدم أيضاً سمات مشاعية، وبين الاستبدادية العبودية. وكانت ســلطة عـاهل آشور محدودة بمنظمة تعاونية عليا، تحمل أيضاً اسم "مشاعة أشور". لم يكن هذا المجلــس يضم سوى "الكبار" بينما يعيش الشعب بعيداً عن الحكومة. وكان العاهل يحمل لقب "نــاتب الإله أنليل"؛ كان يرأس مجلس الكبار، يوجه الشؤون الدينية وطبعـــاً الحربيـة. العدالــة، الخزينة والاقتصاد غير خاضعة للموظفين النوعيين. يشبه هذا النظام إذن من بعض الوجوه حكومة القاة في اليونان القديمة. ولم تتسع سلطة العاهل إلا بعد الفتوح الأولى، عندما لقــب شامشي-أداد الأول بــ"ملك الكون".

في القرن السادس عشر انتقلت سلطة الشرق-الأدنى إلى ميتاني. إذ لم نتعرف على

النظام الداخلي لمناطق ميتاني الشرقية إلا عن طريق الوثائق المكتشفة في محلة نوزي لكوريت. وربما قامت علاقات مشابهة في آشوريا، المحكومة في منتصف الألف الثانية بحكام ميتاني. فهؤلاء، غير الراغبين في زيادة الضرائب وتنظيم السخرة للعالم، كانوا يشغلون الشعب لمصلحتهم وينهبونه لجيوبهم وجيوب أتباعهم، بدعوى تغطيسة الأتاوات النوعية. ونتيجة هذا الاستغلال الغاشم، منذ أواسط الألف الثانية؛ دمر العديد من مشلعات الكوريت: وكان المرابون يفيدون من الوضع لاستخدام الفلاحين واحتلال أراضيهم. ولما كانت التقاليد تمنع هذا، كانوا يلجأون إلى الحيل والخداع. إذ يصير المدينون المعسرون، حسب العادة، عبيداً وقتيين للدائنين. لكن القانون لم يحدد مدة هذا الاستعباد، فيدوم من ٦- حسب العادة، عبيداً والمعقود بين المرابي والمدين، وبعد بدء المددة المحدودة يلزم الرجل المستعبد على الاعتراف باستعباده المؤبد. وكان المستغلون بنفس الطريقة يحتلون أرض ومرعى الحراث المدمرين أو المفلسين. والمحاكم المكونة من هؤلاء أنفسهم تشسرع هذه "العقود وهذا الرضى" الباغي.

في القرن الخامس عشر استعادت أشوريا استقلالها وبدأت مرحلة الانطلاق، المسماة المرحلة أشوريا الوسطى". ولقد تركت لنا وفرة من الوثائق التي تدل بكل أشكالها على العلاقات الاجتماعية والسياسية لذلك العهد. كان أساس المجتمع والدولة الأشورية النظام المشاعي، الذي تعيشه جمهرة الناس المزارعين. لم تكن المشاعات منسجمة مطلقاً، لأنسها عدا الأعضاء البسطاء كانت تضم "كبار العائلات". وكانت كل أرض المشاعة محاطة برابطات أعيان الإقطاعيين" التي عقوبة من لايحترمها أو يحاول تنييرها مائة عصا، وغرامة وشهر من "الأعمال الملكية"، أقصى وأقسى عقوبة حسب القانون الأشوري. وكانت أرض المشاعة مقسومة إلى أراض قابلة للزراعة وأراض احتياط. وهذه الأخيرة موزعة إلى حصص بالقرعة ويعاد توزيعها من حين لآخر. والحصص محاطة بإقطاعات معيرة عقوبة الاعتداء عليها ٥٠ عصا، غرامة ،وشهر من "الأعمال الملكيسة". وكانت أرض المشاعة تخص حقاً وفعلاً المشاعة. لكن، برضى أعضائها، كان يمكن استلاب بعض الحصص، الأمر الذي صار فيما بعد أحد أسباب تفكك النظام المشاعي. المشاعات تدفع الضرائب -"حصة الملك"- دون حساب الخدمة العسكرية والسخرات: إدارة الأقنيسة تدفع الطرق، إشادة المعابد، القصور والصروح الأخرى. وكان الاستغلال المفروض من الملك

والعناصر الفنية في المشاعة نفسها، يفضي إلى خراب أعضائها بل المساعات كلها والتوسع السريع للأملاك الفردية. ففي أشوريا لتلك الحقبة، كان عدد المالكين العقاريين ومساحات أراضيهم أوسع مما كان في بابل. كان كثير من المالكين يحوزون بالفعل أراضي المدينين الذين "اختاروهم" فيصير شرطهم أقرب إلى العبودية.

في القرنين الرابع عشر والثالث قبل الميلاد، ظهرت أول شريعة آشورية تشرع وتخلد التطور العملي للملكية العقارية الخاصة. عقدت هذه القوانين القسمة غرر العادلة للثروة. إذ يخصص الابن البكر بنصيبين من الميراث، يختار هو نصيبا عادلا ويتلقى الآخر بالقرعة. يقسم الباقي بالتساوي بين الأخوة الآخرين، أيا كان عددهم. شم، تسلب عناصر الإفقار المتزايدة أبدا أرض ورزق المشاعات. والأخوة الصغار، الذيان لايكفيسهم نصيبهم، كانوا بعامة يبيعون أرضهم ويبحثون عن كسب حياتهم بسبل أخرى. مسن هذه الشرائح المعوزة، كان ملوك آشوريا يجندون الألوف من أجل حروبهم وفتوحهم. ولم تكسن القسمة غير العادلة هي التدابير الوحيدة الملحوظة في القوانين الآشورية للدفاع عن الملكيسة العقارية الخاصة وتشجيعها. فمن يختصب حق التملك، كانت عقوبته أشد من تعويض الضرر وأقسى. فالأصول القضائية النوعية، التي تتدخل لتثبيت أعمال بيع الأرض والبيت، تدافع عن مصالح وحقوق الحائز.

بعد أن جند جيشا جرارا، شرع ملك آشوريا سلمنصر الأول في القرن الثالث عشد حملات استمرت في حكم ابنه توكولتي ننورتا الأول. كانت المهمة الأساسية لسلمنصر السحق النهائي لميتاني، التي أضعفها الحثيون، ووقاية الحدود الآشورية من الامبر اطوريسة الحثية. نجح بهذا: دمرت ميتاني وبلغ الجيش الآشوري نهر الفرات. وسعت الحملات التالية تخوم البلاد إلى الغرب حتى كركميش، وإلى الشمال حتى بحيرة فان Van، وإلى الجنوب جتى بابل. حول توكولتي ننورتا، الراغب في تقليص النفوذ السياسي للنيل، حول العاصمة إلى مدينة جديدة، سماها "حصن توكولتي ننورتي". كان هذا الانطلاق العسكري لأشوريا قصير العمر. إذ سقط توكولتي ننورتي ضحية مكيدة؛ وبعد موته، عرفت البلد لا الانحطاط.

## الدولة العسكرية الآشورية في الألف الأولى

في نهاية القرن الثاني عشر قبل الميلاد، كانت أشوريا تخضع لتهديد الأراميين الذين

غزوا البلاد مرارا، نبحوا واستعبدوا الناس، ساقوا القطعان، دمروا وأحرقوا المدن والقرى. لجأ سلكان الوديان إلى الجبال، وخوت المدن. ثم جاء عدو آخر. قبائل كانت تعييش في أرمينيا الحالية، حول بحيرة فان Van وإلى الشمال قليلا. الأشوريون يسمونهم أورارتيان (أورارتو).

في القرن العاشر قبل الميلاد، ضعف هجوم الآراميين على آشوريا. قسم من الغيزاة استقر بين دجلة والفرات، واندمج بالتدريج وتوقفت الغارات. فعاد الأشوريون شيئا فشيئا إلى التخريب، وفي نهاية القرن العاشر تيسر الملوكيها أن ينتقلوا إلى الهجوم على الأورارتيين، والآراميين وجبليي الشرق. انتهى هذا الهجوم في بدايه القرن التاسيع بانتصارات آور -ننير- بعل الثاني (٨٣٨-٥٨).ق.م أخضع الملوك الصغار الآراميين واقتاد آلاف الأسرى، الأمر الذي مكنه من تنفيذ أعمال هائلة في كلح. بنى فيها قصرا منيفا مزدانا بالمنحوتات والزخارف، ومشاهد النصر، وشيد ميادين محصنة على حدود المملكة. ووضع أشور -نذير- بعل أسسا المستقبل أشوريا العسكري. وفي نهايه القرن التاسع، أضعفت آشوريا الاضطرابات الداخلية، الناجمة من كره الاستقراطية التي حاولت الانتقال من نهب الأرض المحتلة إلى ضمها نهائيا؛ آزرهم في هيذا الجنود البسطاء، أعضاء المشاعات، الذين يعانون من حرمان الأرض، لكن أصحاب الامتيازات وقادة الجيش الذيب يبتلمون القسم الأكبر من الغنائم، ماكانوا يهتمون بتوطيد الفتوح بل يفضلون الغزو المتكور لنفس البلاد، التي يدمرون كليا قواها المنتجة؛ فضلا عن هذا، حمل هجوم الأورارتيين لنهاية القرن التاسع -نهاية القرن الثامن) ضربة قاسية لأشوريا.

لم يستفق التوسع الآشوري إلا في أواسط القرن الثامن. فقد تبنى الملكان تيغلات فلازر الثالث (٧٤٠-٧٢٧) وسرغون الثاني (٧٢٧-٧٠٠) سياسة عدوانية أساسا. أعدوا تجهيز الجيش. وانطلاقا من تيغلاث-فلازر، ضمت القوات الآشورية محاربين ذوي رماح يقودون عربات تقرن زوجا من الأحصنة؛ وسلاح خيالة أضخم مرتين من وحدات العربات؛ وسلاح مشاة معزز، مسلح برماح ودروع؛ وسلاح مشاة خفيف، مؤلف من رماة سهام وأضخم مرتين من السلاح السابق. ووحدات خاصة تتلاءم مسع النسف والتفجير والمدفعية، وأيضا وحدات حفر وبناء ضخمة، مؤلفة بشكل عام من العبيد، ومن مساجين الحرب السابقين. وفي أثناء القتال، تقيم هذه الوحدات المساعدة جسورا عائمة، تشق

الطرق، وتشيد معسكرات محصنة، وتحمل الأتقال، إلخ. وخلال حصار الميادين ، تحفر الخنادق، ترمي المنجنيقات قذائفها لهدم الاستحكامات والأبراج؛ وأثناء السهجوم، يتسلقون السلالم المعدة مسبقا. وكانت العربات معروفة أيضا لدى الهكسوس والمصريين، لكن ملوك أشوريا كانوا أول من استخدم منهاجيا سلاح الخيالة. ثم تعلموا تعزيسز فعلى كل هذه الأسلحة؛ تبدأ المعركة بهجوم العربات، تتبعها المشاة، التي تهاجم صفوف الخصم المشتتة، المصدعة؛ ويطارد الفرسان العدو المتراجع أو المنهزم. ولقد أدخل سرغون تجديدا هاما في التجنيد: عدا الرجال الذين يؤدون الخدمة العسكرية الإلزامية، طوع مرتزقة، في البداية من الأشوريين، ثم من الأجانب.

ازداد مع الزمن عدد المتطوعين أو المرتزقة بشكل محسوس؛ واستخدم ملوك آشوريا هؤلاء المتطوعين في داخل البلاد.

لقد شن تيغلات-فلازر الثالث وسرغون الثاني أقسى حروب الفتح. احتل الأول، قاهر القوات المتحالفة التابعة لملكي دمشق وإسرائيل، احتل كل سوريا. بما فيها دمشق. وألحق بابل نهائيا وسمي ملك بابل. وأخيرا، أنزل هزيمة منكرة بمملكة أورارتو، التي تكونت في القرن التاسع قبل الميلاد وصارت أنطلاقا من القرن الثامن عدو آشوريا وحقق نصرا على خاض ملك أورارتو، أرغشتي (٧٨١-٧٦٠)، صراعا ضد عدو آشوريا وحقق نصرا على عاهلها. وصارت الحرب مع أورارتو المهمة العسكرية الأولى إذن لدى الملوك الأشوريين. كلف سرغون الثاني بحل هذا العبء. وبما أنه كان مطمئنا إلى الحدود السورية والفلسطينية، وكان قد دمر مملكة إسرائيل والإمارات الحثية-الآرامية التي بقيت في منطقة كركميش، وجه كل قواته إلى أورارتو. أضعف غزو سرغون هذه المملكة التسي عاشت كركميش، وجه كل قواته إلى أورارتو. أضعف غزو سرغون هذه المملكة التسي عاشت

لكن خلفاء سرغون لم يتابعوا حروب الغزو بشكل منهاجي. بل جاهدوا للتمدد نحسو الجنوب الغربي، لاحتلال مصر. سحق سنحريب مقاومة البابليين واستباح مدينتهم أو عاصمتم؛ ساعدته في هذا مملكة يهودا؛ وبلغ خليفته أسار هدون في العام ١٧١ مصر وهزمها. لكن هذا النصر كان عارضا، لأن الملك الآشوري لم يتمكن أن يترك في مصرح حامية كافية؛ وبعد عشرين عاما، استعادت مصر استقلالها.

بعد أسار حدون ، انصب النشاط العسكري لملوك آشوريا مبدئيا على توطيد نفوذهــــم

في البلدان المحتلة والخاضعة لدفع الضرائب. إذ كانوا مكر هين على إرسال التعزيزات لكبح التمردات العديدة وزيادة الأتاوات، مع الاحتفاظ بأفواج غفيرة في آشوريا ذاتها، بسبب الغليان المتسع أبدا في داخل البلاد.

## النظام السياسي في الدولة العسكرية الآشورية

كانت آشوريا في قمة الاستبداد الشرقي، لكن تنظيمها يقدم بعض الخصائص.

كان الملك يستند أو لا على الجيش والارستقراطية العسكرية. ولدى قدومه، قدم نفسه أو لا إلى القوات وانتظر تأييدها. وكان ملوك آشوريا يعززون نفوذهم بإعلان الألوهيسة أو قداسة السلطة الملكية. لكن هذا كان يضعهم في علاقة متينة مع كهنة آشوريا، بابل والبلدان الأخرى المحتلة . وفرض عليهم أوسع الاهتمام بالمعابد، في آشسوريا كمسا فسي بسابل، وإعفاءها من الضرائب، من السخرة وحتى من القضاء الملكي. وأوسع الامتيازات أعطيت للمعابد والكهنوت في أشور وبابل.

تتلاءم إدارة مناطق الدولة مع شروط تجعل هذه المناطق متكاملة. وفي آسوريا بخاصبة، كانت الإدارة تتبع تقاليد الحكومة الملكية في بلدان ميزوبوتاميا. وكانت الأراضي المحتلة تعيش في ظل أنظمة متباينة. والبقاع الكوريت، وهي الأقرب إلى آشوريا، كان لها حكامها. وكانت بابل تخضع أيضا لمشرفين يختارهم الملك من أهله وذويه، لكنها حافظت على شريعتها وعدالتها. وكانت مدن بابل، سيبار ونيبور تتمتع بوضع خاص فيما يتعلق بالضرائب. إنما تخضع البقاع البلدان المحتلة فيما وراء ميزوبوتاميا لمعاملة أخرى. ففي مملكة إسرائيل القديمة، مثلا، وفي بعض أقاليم سوريا أبيد السكان أونفوا، وحلم محلهم معمرون آشوريون؛ وكانت الإدارة في يد حكام ملكيين. وفي مكان آخر، بخاصة في صور، صيدا، يهودا وفي بعض البقاع السورية، ترك الملوك الصغار والأمراء، النيسن التزموا بدفع الضريبة، بتقديم الجنود وبالخضوع لكل الأوامر السلطانية.

كانت آشوريا ومناطق الإمبراطورية كافة مرتبطة أبدا بالبريد. ولتأمين هذه المواصلات والتنقلات العسكرية، شق الملوك طرقا مزودة بمحطات تفصل بينها مسافة منتظمة زوكانوا يحاولون أيضا، لكن عبثا، مراقبة إدارة حكامهم. وكانت مستشارية القصر تتلقى شكاوى الظلم والعسف وسرقات نواب-الملك. لكن هذه الشكاوى نادرا ماحققت العدالة، وكانت السلطات المحلية، والحكام وأتباعهم، يعيشون على هواهم. وكانت المحصلة

هي المصدر الرئيس لدخول الموظفين الآشوريين من أكبرهم حتى أصغرهم.

وكانت الشريحة العليا المدنية والعسكرية والمعابد تتلقى من الملك، أملاكا مسع كل الاحتياجات والعبيد وإعفاءات من السخرة ومن الضرائب. وقد تضاعفت هذه العطاءات بخاصة مع مجىء أشور بانيبال.

### الاقتصاد والمجتمع الآشورى في القرنين الثامن والسابع قبل الميلاد

في هذه الحقبة الزمنية، عرفت الحياة الاقتصادية في آشوريا تبدلات ضخمة، ناجمــة ليس من نمو القوى المنتجة، إنما من الكميات الكبيرة من أسلاب الحرب والضرائب التقيلة التي تدفعها رعايا البلاد المحتلة. الأمر الذي أدى إلى حدة تطور التجارة. أغنت الغنائم قادة الجيش، الكهنة، كبار الموظفين والجنود؛ كانت الضريبة، قبل أن تصل إلى خزينة الملـك، تمر أيضا على أيدي العسكريين والموظفين الشرهة. وكان الجنود والمنتفعـون الأخـرون يكدسون كثيرا من الحاجات الكمالية ويبعونها في السوق. ويتشكل سوق مشابه في نينيـف، التي صارت المركز الدائم الملكي منذ القرن الثامن. في ذلك الزمن كان يوجد هنـا ("مـن النجار أكثر مما يوجد من النجوم في السماء"). وفتحوا أيضا سوقا لتجارة العبيد الذين كانوا أسرى حرب. كانت هذه الانطلاقة النجارية، الناجمة عن الانتصارات العسكرية، مؤقتـــة؛

عدا التجار، كان يوجد شريحة استعبادية غنية ومتنفذة، مكونة من كهنة، من مداهنين ومن موظفين محليين. وأصحاب الدور الأبرز هم الكهنة الذين يتلقون من الملك الأراضي الشاسعة، في آشوريا وفي البلدان الخاضعة. وكانت ملكية السادة العقارية تتضخم أيضيا، وبخاصة عن طريق الهبات التي يمنحهم إياها السلطان مكافأة لخدماتهم. وتترافق أعمال المنح غالبا بوثائق تعفو الحقل من الضريبة والسيد من الخدمة العسكرية وأعمال البناء. وكما الأمر في أيام آشوريا الوسطى، كانت هذه الشريحة تستغل ليس العبيد فقصط، إنما الحراث المستخدمين أيضا والسكان المنفين من البلاد الملحقة. تمتاز آشوريا القرن الشامن بزيادة سريعة لعدد العبيد. فعشرات آلاف الأسرى الذين يسوقهم الملوك المنتصرون كانوا يسقطون في جحيم العبودية. أغلبهم يعمل لدى الملك والمعابد. ففي قصر سرغون على يسقطون في جحيم العبودية. أغلبهم يعمل لدى الملك والمعابد. ففي قصر سرغون على

ألاف العبيد يخدمون في الجيش، يشقون الطرق ويمهدونها، يحفرون القنوات، يبنــون

صدوح نينيف العملاقة، إنها العاصمة الجديدة. وكثير من هذه الصروح يخصص المعابد؛ وبعض الأفراد الأعيان أيضا يحظون بالدور الفخمة. يباع العبيد جماعات مسن ١٠-٢٠، وبعامة، تباع الأسرة كلها. ومنتوج عملهم يتسع بشكل ملفت. بهذا الصدد ، يدنو العبد الأشوري لتلك الحقبة من النموذج الإغريقي الروماني. كان اتساع الاستعباد موقتا ليلغسى بسقوط الامبراطورية. لكن العبودية فعلت فعلها في هذه الكارئة.

أثارت الظاهرات الواردة أعلاه انحطاط النظام المشاعي. تتقلص المشاعات، تفقد استقلالها، تسقط تحت وزر الوكلاء الذين يسميهم الملك او الحكام، ويبادل أعضاؤها بالضريبة غير المؤداة وعدم تنفيذ السخرة. مع ذلك استمرت وشائجهم في المشاعة بشكل رئيس للإفادة المشتركة من المياه.

كان العدد الإجمالي لأعضاء المشاعات الاحرار أقل بوضوح من عدد الحراثين المستخدمين والعبيد من مختلف الشرائح.

## سقوط آشوريا

كان فتح مصر آخر نصر عسكري يحققه الأشوريون بقيادة أسارحدون. وفي أيام ابنه أصور بنبال (منتصف القرن السابع)، تصدع نفوذ الدولة بسرعة ثم انهارت كلها، وقد ألغمتها الأزمة الداخلية وانتفاضات الشعوب الملحقة.

إن اتساع العبودية لم يقلل من إثارة الصراع الطبقي. فعدم توفر إعلام مباشر عسن عصيانات العبيد، لايلغى اطلاعنا على انتشار عادة تقييد العبيد المتمردين بالحديد. وكانت الشعوب الملحقة وأعضاء المشاعات الأصليون يتمردون أيضاً. وفي أيام أصور بنيبال، قادت عبدة انتفاضة أرامية. وليس من شك أن الفلاحين الأشوريين، الذين دمرهم التجنيد، والعمل الشاق والأتاوات، كانوا ينتفضون، هم أيضاً. وفي الوقت ذاته، ضعف السند العسكري للعاهل. فتوقف الحملات العسكرية أوقف فيض الأسلاب، وتمردات الشعوب الملحقة المستمرة هددت زيادة الضرائب، فنضب باب الإنفاق على المتطوعين؛ ولم تعد القوات المؤلفة من أشوريين موثوقة.

في هذه الظروف، كان أول نزاع خارجي يمكن أن يكون نذير انهيار. أتت هذه الساعة في نهاية القرن السابع قبل الميلاد. آنئذ، تأسست في إيران مملكة الميدين، على حدود الآشوريين. عقد ملك ميديا سياخار Cyaxare معاهدة مع الأمير الكلديني نبوبولسار

الذي كان قد احتل بابل. واحتلت قواهما المتحالفة نينيف في العسام ٦١٢ وأبسادت فلسول الجيش الآشوري في العام ٦٠٥ في كركمش. وانتقلت آشوريا إلى سلطة ملسك الميديين، بينما تأسست أسرة نبوبولسار الكلدائي في بابل.

### الحضارة الآشورية

إن نواة الشعب الأشوري كونه من أصل أكادي، كانت كتابسة، ديسن وأدب آشوريا تكرارا أو اشتقاقا خفيفا من العناصر البابلية. والسمات الأصيلة لا تظهر إلا فسي الفنسون التشكيلية، في أوج ازدهار الامبراطورية.

الآلهة هم نفسهم آلهة بابل. لكن السمة النوعية لمجمع الارباب الآشوري هـو تفـوق الإله السابق لقبيلة أشور. كانت مهامه الأولية كأب وحامي القبيلة زراعية، ومن ثم يصـير إله الحرب والنصر. وفي أثناء الحملة تحمل رايات لمثاله أو رسمه؛ أثمـن نصيـب مـن الخنائم تذهب إلى معابده. وكان الموظفون العسكريون أيضا ينسبون لعشتار، ربة الخصب، التي كانت عبادتها قديمةجدا وشعبية.

ويقيم الكهنة الآشوريون الطقوس المعروفة في بابل. آشور بانببال يجمع في قصرره بنينيف كل الأعمال الأدبية البابلية. منها قصيدة "المجد لله في العلى...، الاناشيد والنصوص السحرية البابلية. في العبادة، لاشيء خاص بالآشوريين إلا استنزال المطر وأناشيد آشور.

كان فرع أدبي خاص، الحوليات الملكية وتطور جدا في آشوريا. والملوك المنتصرون يصرون على تأييد نكرى انتصاراتهم بنقوش صخرية حيث دارت المعارك وتمت الغزوات، ويصفون مآثرهم على جدران وأبواب القصور وعلى الآثار التذكارية.

إن هذه النصوص المكتوبة بأسلوب فخم تمجيدي، بصيغ وعبارات مقدسة، هي بالنسبة لنا المصدر الرئيس لتاريخ الدولة العسكري الآشوري.

لقد بدأ ملوك القرنين التاسع والثامن بناء القصور المنيفة، التي عثر على أطلالها في الثناء الحفريات. إنها قصور كالاح ونينيف، وسرغون في دورشاروكين، إلى شمال نينيف بدور مدوي المدراتب التي تعطى مع ذلك فكرة عن عظمتها وروعتها. والأعمال الفنية التي تزينها باقية أيضا. أبدعها تماثيل الملوك والثيران الضخمة المجنحة، عفاريت حراس الأبواب.

كشفوا أيضا منحوتات تمثل حياة السلاطين في زمن الحرب والسلم، مسمع حدائقهم

وغدرانهم،و نسائهم،وأقربائهم وعبيدهم. تشكل هذه النقوش والمنحوتات عنصرا أصيلا في الفن الآشوري. فالحوواتات هنا تضج بها الحياة.

### مملكة أورارتو

كانت القبائل الأورارتية تعيش في الطرف الشرقي من آسيا الصغرى، في منطقة بحيرة فأن Van المالحة. طبيعة أورارتو شديدة التنوع. الهضبة العليا لأرمينيا مفصولة عن آسيا الوسطى بالفرات؛ في الشرق تمتد سلسلة جبال زاغروس، وفي الغيرب التورس الأرمني، الأرض الخصبة والقابلة للزراعة غير متوفرة إلا في الوديان والسهول. كانت الجبال غنية بالحديد، النحاس وحجارة البناء؛ وغابات ومراع جبلية تغطى منحدراتها.

إنها شروط ملائمة بخاصة لتربية المواشي والطيور والصناعة. ولقد بلغوا في هسذا المضمار شأوا بعيدا من الارتقاء، بخاصة صناعة الأدوات البرونزية والحديد. والزراعسة، التي تحتم الري الاصطناعي، لم نتطور إلا بمقدار ما يهيء الأوراريتون شبكتهم المعقدة.

ذكرت قبائل أورارتو لأول مرة في نقوشات ملك آشوريا سلمانصر الأول، حوالي بداية القرن الثالث عشر قبل الميلاد: ثمة قضية اتحاد قبلي مسمى أورارتو ومكون مسن ثماني "بلدان" صغيرة. احتلها سلماناصر، دمر وأحرق محالها، أخذ الأسرى وحولهم إلىسى عبيد. وفرض على من بقي من الناس دفع ضريبة تقيلة. وفي القرن الثاني عشر، اختفى ذكر أورارتو من المنقوشات، التي تتحدث مع ذلك عن عدة غزوات في بلدان نيري Nairi، واقعة حول بحيرة فان. كانت القبائل الملحقة تنتفض باستمرار، ويرد ملوك آشوريا بالنسار والحديد.

في بداية الألف الأولى قبل الميلاد، نشأت عدة دول -هوبوشيكيا، موساسير وغيرها-في منطقة بحيرة فان. إحداها أورارتو، عاصمتها توروشها واقعة على ضفاف البحديرة. تكلل نضال هذه الدولة ضد آشوريا في القرن التاسع بتشكيل مملكة للأورارتيين وحدهم.

والاتحاد، الباديء بشاردورس الأول، ملك توروشبا، أول من سمي "ملك الجمساهير roi des multitudes" متلقيا الضربة من "كل الملوك"، انتهى بحفيده مينوا، الذي خلف لنسا ١٠١ نقشا مسماريا ٣١٠ منها تحكي عن بناء قلاع على تخوم توروشبا وفسي الشسمال، وكذلك القصور والمعابد و ١٩ تخص حفر القنوات.

بسط ملوك أورارتو شيئا فشيئا حدودهم نحو الشرق والجنوب. وتغلغل الأورارتيــون

في شرق القفقاس، في مناطق المجاري العليا لكورا وأراكس. وأقاموا حكاما يديرون البلاد المغزوة ويجنون منها الأتاوات.

بدأت أعمال ضخمة في المملكة. وبنيت حصون؛ وقد صار حصن أرجشتكنيلي على جرف نهر أراكس، في أرمينيا الحالية، المبني في ملك أرجشتي، خليف ق مينوا، صار المركز العسكري والإداري لملوك أورارتو في شرق القفقاس وميدانهم لفتوحات جديدة. كانت المدينة ذات أسوار منيعة من البازلت، ماتزال بقاياها بادية حتى اليوم.

بلغت أورارتو مجدها الأعظم في النصف الأول من القرن الثامن قبل الميلاد، في ملك أرجشتي الأول (٧٦٠-٧٦١) وشارودوش الثاني (٧٦٠-٧٦٠). شن أرجشتي عدة حملات إلى الشرق، هزم آشوريا، وطد نفوذه في شرق القفقاس، في منطقة بحيرة سيفان Se'van. تطلعنا منحوتة ضخمة اسمها حوليات كحوركحور Khorkhor، على ضخرة فان العبودية. على كل حملاته. كان في أورارتو آنئذ عدد غفير من الأسرى الذين آلوا إلى العبودية.

## اقتصاد ومجتمع أورارتو

إن الوثائق التي وصلتنا عن مجتمع أورارتو هي حوليات حرب أو منقوشات تتحدث عن الأعمال. والنصوص التي تميز النظام الداخلي لاتحوي أبدا معلومات حول العلاقات الاجتماعية والاقتصادية.

كما نعلم، كان مجتمع أورارتو عبوديا، على رأس الدولة الملك الذي يستند إلى نبلاء الدم. والأرستقراطية العسكرية، المغتنية بالحرب ومالكة أوسع الأملاك، كانت قوية جسدا. وعلى أرض الملك، والمعابد والنبلاء، تحرث المروج وتغرس الكروم. ولسقايتها أقيم عدد كبير من البحيرات الاصطناعية وشبكة ضخمة من القنوات توفر الماء للحقول، للقرى وإلى حصون الجبل. كان تشييد هذه المنشآت ضرورة فرضها إقليم أورارتو الذي كان بسالغ القحط.

كانت تربية المواشي والطيور متطورة جدا. ظهرت في هضبة أرمينيا منذ العصر الحجري الحديث، ولم تفقد دورها الهام في العصور التالية. كان شيوخ القبائل، ثم الملوك، المعابد والسادة يملكون قطعانا وقطعانا من الأبقار والمواشي الصغيرة ذات القرون والأحصنة. في الصيف، ترعى المواشي في الجبل، يحرسها الرعاة والجنود.

حملة ملكية تأتي بآلاف الأسرى؛ هكذا، في أثناء حروب شرق القفقاس، أسر أرجشتي أكثر من ١٨٠٠٠ إنسان. كان شغل العبيد يقتصر في الأرجح على حراثة المراعــــي وغــرس الكروم وحراسة القطعان. وكانوا يكلفونهم أيضا ببناء الحصون وحفر القنوات أحيانا.

كانت رعايا الملك الريفية تعيش، حسب الأقاليم، من الزراعة وتربية الأنعام؛ وكانت قطعا ملتزمة بالأتاوات والسخرة المعتادة في بلدان الشرق. المؤسف أن النقوش الأورارتيسة المكشوفة حتى الآن لاتعطى أية معلومة حول هذا الموضوع.

لم يكن ثمة أية مدينة بمعنى الكلمة الواسع، تكون مراكز تجارة وصناعـــة. وكــانت المهن الريفية متطورة في الضواحي الواسعة. وورشات ضخمة تخــدم الملــك والمعــابد. وإنتاجهم، بخاصة الآيات الفنية، تنتشر على طريق التجار، ليس فقط في أورارتو، بل فـــي الخارج.

لقد عرفنا المواطن الأرارتية بفضل التتقيبات التي قام بها ب.بتروفسكي ليس بعيدا عن إيريغان، على هضبة كرمير-بلور حيث دفنت قلعة تشبايني. كانت مؤلفة من حصدن يضم قصر الحاكم ومتطلباته العديدة، من الورشات والمخازن، وسواها. يحيطها جمع مدن المساكن الصغيرة لايملك سكانها ماشية ولا استثمارة زراعية: هم على الارجح جندود أو صناعيون يتلقون معاشهم اليومي من أهراءات الدولة.

### سقوط أورارتو

لما كان سقوط آشوريا يتسع في أيام ملك تغلاش-فلاسار الثالث، في القرن الشامن قبل الميلاد، كانت أركان أورارتو ترتج بعنف. لكن الحروب الطويلة ضد آشوريا، انتهت في ٧٤٣ بهزيمة قوات شاردورس الثاني الذي اضطر أن يطوي رايته ويستراجع على أبواب نهر الفرات. وبعد موته، عمت الاضطرابات وانفصلت بعض المناطق الملحقة عسن أورارتو. لكن الضربة القاصمة أتت في العام ٢١٤ من ملك آشوريا سرغون، الذي سحق المجيش الأورارتيني. وتجدد أورارتو قواتها في بداية القرن السابع، عندما نجح الملك روزاس في عقد تحالف مع السومريين، الآتين من الشمال في القرن الشامن من شرق اقفقاس والشرق الأدنى. ويشن الأورارتيون المتحالفون مع السومريين حربا مظفرة في أسيا الصغرى. ويبدأ روزاس الثاني أيضا أعمالا ضخمة؛ ففي أيام ملكه بنيت، بخاصة، قلعسة تشبايني. وكانت العلاقات مع آشوريا مسالمة: من المعروف أن روزاس الشاني وآشور بنبال تبادلا السفراء.

لم يعط التاريخ معطيات محدودة حول سقوط مملكة أورارتو، معروف فقط أنسها تعرضت في بداية القرن السابع لهجوم عاصف من السيث يخدون كشفت تتقييات تشبايني آثار دمارها على يد السيث في بداية القرن السادس. وفي القرن السادس أباد الميديون أورارتو، وبعد زوال مملكة أورارتو، انتقات السيادة على أرضها لبعض الوقست إلى قبيلة أرمنية، وبالتالي أخذت البلاد كلها اسم أرمينيا. وشكل اختلاط سكان أورارتو الأصليون مع القبائل الآتية فيما بعد، في أثناء قرون، الجنسية الأرمنية. وهكذا في القرن الثاني قبل الميلاد ولدت المملكة الأرمنية.

### الحضارة الأورارتية

إن تقافة أورارتو أحد روافد الحضارة الآشورية. فمن هذه الأخيرة استقى الأورارتيون الكتابة المسمارية، بعد تبسيطها وإتقانها بعض الشيء. وأعمال الفن التشكيلي التي وصلتنا تشهد على قوة التأثير الآشوري حتى أن علماء الآثار كانوا ينسبون بداية لآشوريا منحوتات أورارتية أصلا. فالمواد البرونزية كانت تتم في الورشات الملكية حسب السلوب أصيل، لكن الديكور يتم حسب النماذج الآشورية. وبين أجود نماذج الفن الأورارتي، نذكر من عرش: قدم تحمل صورة إله مجنح، وثيران مجنحة وكان ثمة أيضا قناديل رائعة من البرونز. وكان الصحن مزدانا بصور نساء مجنحة؛ وكشفوا تماثيل لإلهات قاعدات. وتؤكد الأغراض الفخارية ألمعية تضاهي هذا. وتشهد أطلال القلاع الحجرية على مهارة البناة. والآثار الأروع معماريا هي حصون ضواحي إيريفان، المنتصبة فوق تالل كرمير بيرد، وقلعة تورشبا.

كان على رأس آلهة دين الدولة الإله الأعظم هالديا، وإله الحرب تيشيبا وإله الشمس شيفيني. وتبدأ النقوش الكتابية بعامة بخطاب للإله هالديا، وكان الملوك يقدمون له حسابا عن انتصاراتهم العسكرية. كان هالديا بالتأكيد إلها أوراتي الأصل، تعبده إحدى قبائل المملكة الأولى. وتيشيبا، الذي يشبه اسمه اسم تيشوب، إله الحثيين والكوريت، أقرب جوار أورارتو الغربيين، كان أيضا إله الصواعق والعواصف. وشيغيني هو الإله—الشمس التقليدي. عدا هؤلاء الآلهة الثلاثة الكبار، كان في البانتيون الرسمي قرابة عشرين غيرهم، أقل أهمية، ويعطى المقام الأول بينهم لآلهة شفعاء المشاعات. من المؤكد أن بعض الأساطير قدستهم، لكن العلم لم يعثر على أي منها. أما دين أورارتو الشعبي غير معروف جيدا. ثمة معطيات حول وجود عبادة للحيوانات والأشجار. فعبادة الشجرة المقدسة خاصة بالدين الرسمي: كثيرا مارسموا على الأختام الأورارتية شجرة ما وكان أحد هذه الأختسام بالدين الرسمي: كثيرا مارسموا على الأختام الأورارتية شجرة ما وكان أحد هذه الأختسام بمثل احتفالا بالشجرة.

### كالديا أو امبراطورية بابل الجديدة

بعد ثلاثمائة عام من السيطرة الآشورية، استعادت بابل استقلالها في العام ٢٦٦ق.م، في أيام ملك خالديا نبوبولسر. دامت الإمبراطورية التي أسسها حوالي ٩٠ عاما، حتى احتلها الفرس في العام ٥٣٨.

القبائل الكالدية، وأصلها من الجزيرة العربية، تبدأ بالتغلغل في بابل في القرن ١٢ وتستقر في مشاعات عشيرية، يتحول بعضها إلى مشاعات جوار. لم ينجز هذا التطور في أثناء تأسيس الامبراطورية الكالدية، لأن وثائق زمن ملوك آشوريا أساحدون وآشور بنبسال تثبت وجود هذين النوعين من المشاعات. وكان ممثلو النبلاء القبليون مؤتمنين في القصر وفي جيش الملوك الكالديين. ويلاحظ أيضا في بابل، طيلة هذه الحقبة اختلاط بين عنساصر مقيمة وأخرى راحلة، وهي سلالات القبائل المؤسسة على العشير.

كان الملوك يستندون إلى مشاعات الكالديين التي كانت لهم احتياطاً لقوات مسلحة وتشكل جمهرة المكلّفين. وفي الوقت ذاته، كانوا يبحثون عن مساندة كهنه بالله النيسن يتمتعون بنفوذ كبير بين سكان مدينة بابل. وقد وجدت سلاطين كالديا، غير الراضيين عسن تجديد وتزيين المعابد التي كانت موجودة لدى قدومهم، جددوا عبادة كثير مسن الآلهة المنسيين. وساندهم الكهنة، لأنهم مثل المرابين العلمانيين، كانوا واسعي الثورة فسي أيام الدولة العسكرية الأشورية، وكانوا يأملون، منذ سقوط آشوريا، أن يروا عودة دولة مماثلة في ظل الملوك الكالديين. كان "بيت" اجيبي آنئذ، في طليعة ممثلي رأس المسال المرابيئ ولابد من الاعتقاد أن "بيتاً كبيراً" آخر قد أسس آنئذ للربي، هو بيت موراشو، في نيبور، الذي أرخت وثائقه المحفوظة حتى أيامنا في زمن لاحق. كان يدير العمليات المالية "للبيت" رب الأسرة. وكما في الماضي، كانت العقود تهتم أولاً بالقمح. لكن المرابين كانوا يحوزون أيضاً أراض، حقولاً ومراعي مؤجرة للزراعة. وكانت أصابعهم الجشعة تعسري أعضاء المشاعات وكذلك كان يفعل الجند. وكانوا يستخدمون كثيراً كمصدر للربح القنوات الملكية التي يستأجروها ويحملون تبعة تمتعهم بها في المحال المجاورة.

إن خصيصة العبودية في بابل، في العهد الكالدي، بقيت تقربياً كما هي في القرنيسن الثالث والثاني؛ كانت العبودية أساساً خدمية والاستعباد بسبب الديون كان عارضاً، والفوق الوحيد هو في أن مدتها الشرعية لثلاث سنوات لم تكن تحترم دوماً وتستمر عقوبة المدينين

المعسرين حتى عشر سنوات في خدمة دائنيهم. ولاتلحظ التبدلات إلا فيما يخص عدد العبيد وطريقة استغلالهم. فقد وسعت حروب الفتوح التي شنها الملوك الكالديون عدد العبيد كشيراً وبسرعة كما الأمر في أشوريا. كان العبيد، هنا أيضاً، يعملون في الأملاك الملكيسة، فسي تشييد القصور والمعابد. وفي الاقتصاد الفردي، وجد مبدأ جديد: سمح للسادة بتشغيل العبيد لمصلحتهم الخاصة (بعامة في الصناعة والزراعة)، بشرط أن يدفعوا لهم كل سنة تعويضساً سمي "mandattou". إليكم إجراءات العمل في الصناعة: يعلم المرابي عبده مهنة ما ويعينه في فتح ورشة، على أن يصرف له سنوياً "تعويضاً" نقدياً. وهكذا قد يغتني العبيد العائشون من هذا الأسلوب ويصيرون أحيانا مرابين بدورهم ويحوزون إمكانيسة التحرر. يدعسي مستشرقون بورجوازيون أن بابل حوت أنئذ "مشاريع صناعية" ضخمسة كسانت تستخدم عبيدا. لكن هذا حديث تحكمي، لأن الوثائق لانتحدث إلا عن المواد الأولية النسي توزعها المعابد والمرابون على النساجين العاملين في بيتهم.

كان نضال العبيد يشتد بنسبة ازدياد عددهم. وتكاثر الهرب يطلب مالكو العبيد مــن البائعين ضمانا ضد :تمرد وعدم طاعة الذين اشتروهم.

أعظم ملك في الأسرة الكالدية هو خليفة نبوبولسر، نبختنصر التساني (٢٠٤-٢٦٥). استعاد حروب الغزو، احتل سوريا، فلسطين وفينيقيا؛ لكن حملته إلى مصدر فشدات، وبالأسلاب، الضرائب ومنات الأسرى تمكن من تجديد مركز بابل، الذي تضرر كثيرا في أيام سنحريب. فضلا عن هذا، بني في الضاحية الشمالية قصر استراحة شمامخا. كمان الشريان الرئيس للمدينة، المسمى "الطريق المقدس للانبئاق"، الذي يصل القصر بالمعسابد، كان مزدانا بجدار مبني من الآجر ونحت عليه أسد، وثور وحيوانسات أخسرى ورموز مقدسة. عاشت بابل بعد أقول الامبراطورية الكالدية، وانتشرت شهرتها كأعظم مدن العمالم أبعد بكثير من شهرة ميزوبوتاميا.

كانت نهاية الامبراطورية الكالدية بعيد موت نبختنصر. وتشكلت مكانها امبراطوريسة قوية، هي إمباطورية الفرس، في إيران في منتصف القرن الرابع. أخضع ملكها سيروس Cyrus ميديا وأشوريا التي كان قد غزاها. ثم مشى إلى بابل. جابهه ملك بسابل، نبونيسد، بجيشه، لكنه دحر وانهزم. وبعد أن صارت ملكا فارسيا (٥٣٨) فقدت بابل استقلالها إلىسى الأبد.

### الفصل السابع عشر

# إيسران

#### البلاد والسكان

تقع الأرض التي بنيت عليها أول دولة من القبائل الإيرانية في شرق مابين النهرين—
ميزوبوتاميا. وهضبة إيران الواسعة التي تشغل منها القسم الأكبر، تحدها من الغرب سلسلة
جبال زاغروس، وشمالا البحر الكاسبيني Caspienne، وجنوبا الخليج العربي، وشرقا، تمتد
حتى الهند. والجبال التي تحيط الهضبة من كل جهة، بأنهارها المندفعة، ووديانها الجميلسة
وغاباتها الغنية الوافرة، توفر أراض صالحة للزراعة و تربية المواشي والطيور، الأمر
الذي حدد العبور المبكر إلى عالم حياة الاستقرار. لكن التقدم إلى عمسق الهضبة، يبدل
الشروط فجأة، تختفي مجاري المياه والبحيرات، ويصير المناخ قاريا. في فصسل الشتاء
الطقس بارد جدا، وفصل الصيف قائظ، الأمطار نادرة، التربة جدباء تقريبا، والقدرة
الإنبائية بائسة.

إيران غنية بالمعادن النافعة. في مناطقها الجبلية، يستخرج النحاس، الحديد، الرصاص، الذهب، الفضة، الرخام الأبيض والملون، الحجارة الدقيقة، بخاصة السلازورد. الغابات التي تغطي الجبال غنية بالصنوبر، بالسنديان والحور، أي المواد التي توفر خير خشب للبناء. كانت سفوح زاغروس مغروسة بالأشجار المثمرة: تفاح، إجاص، سفرجل، الكرز، الدراق، وغيرها.وعلى الأرض المروية، تنجح زراعة الحبوب: شعير، قمسح، والذرة البيضاء.

لقد أخذت تربية الدواجن بعدا كبيرا. وفي البقاع الغربية، كان التدجين مستقرا؛ وفسى الشرق راحلا. تربي القبائل حيوانات ضخمة وصغيرة ذات قـــرون، وخيــولا وجمــالا. والعابات والسهوب الغنية بالطرائد خولت السكان الأصليين الاهتمام بالقنص.

في الأزمنة الغابرة، كانت هذه الأرض آهلة بقباتل من أصول مختلفة، تفكك نظامهها

المشاعي البدائي. وكانت القبائل الشرقية تعيش من التدجين؛ وسساكنو الشمال-الشرقي والغرب يحرثون الأرض. لم تكن الزراعة ممكنة إلا في حال تسأمين نظام ري معقد. وكانت القبائل الرعوية الراحلة تهاجم غالبا الحراثين المقيمين. وبفعل حضارات الشرق الأدنى، تطورت القبائل الغربية تطورا مدهشا.

أتدل التتقيبات التي جرت في جنوب شرق الهضبة الإيرانية في المدينة العيلامية سوز Suse وبرسبوليس (مدينة الفرس)، على تطور الحضارة المحلية منذ العصر الحجري الحديث. واستنادا إلى نصوص سومرية. تقول إن دولة عبودية تشكلت منذ الألف الثالثية قبل الميلاد في عيلام، في وديان قارون وقرقاح. وفي نهاية الألف الثالثة غزى العيلاميون مابين النهرين السفلى وأخضعوا شعبها. وليس سوى الملك البابلي حمورابي، موحد ما بين النهرين، تمكن من طردهم.

لقد عجل نمو القوى المنتجة -تقدم الزراعة، توسع صناعة النحاس والبرونز، انطلاق السيراميك والمهن الأخرى- عجل في الألفين الثالث والثاني التمايز الاجتمـــاعي وأفــرز أشكالا بدائية من العبودية، الأمر الذي نشط تفتح الحضارة. وفي الألــف الثالثـة، تظــهر الكتابة السطرية، المشتقة من التصويرية. وتشهد آثار من الحضارة العيلامية أن الكتابة قــد خضعت إلى نفوذ قوي سومري وأكادي.

. انتهازا للضعف البابلي، يحاول العيلاميون في نهاية الألف الثانيــــة وبدايـــة الألــف الأولى، الحاق ميزوبوتاميا مجددا.

في القرنين الثامن والسابع،ق.م خاص الأشوريون ضد الإيرانيين صراعا مريرا؛ ولم تنهزم عيلام إلا في العام ٦٤٥، على يد آشوربنبال. لكن حتى بعد هذه الهزيمة، استمر شعبها يلعب دورا هاما في امبراطورية الفرس، كما تشهد حفريات حديثة لقصر ملكي في بيرسبوليس، حيث عثروا على عدة ألوف من الرقم العيلامية.

في آسيا الوسطى، على أرض خوارزم، سوجديان، باكريان ومرجيان (إقليم بينسير-داريا ومورغاب)، كان يعيش في الألفين الرابعة والثالثة قناصون وصيادون شبه-رحل، في مشاعات عشيرية. وقد كشفت تنقيبات الآثاريين السوفيات أن زراعة الأرض بالمنكاش، والتدجين وربما بداية التعدين يعود هنا إلى بداية الألف الثانية قبل الميلاد وأن حضارة هذه القبائل تمت إلى حضارة بعض قبائل كزخستان وسيبيريا وهضبة إيران.

في الألف الثانية، تعرضت هذه البلاد لتغلغل جماعات تتحدث بلغات ليرانية استزجت على الأرجح بالرعايا الأصليين.

في بداية الألف الأولى، ولّد نمو القوى المنتجة (ظهور تعدين الحديد، إدارة منساهج واسعة في الري، وإتقان السيراميك)، ولد الفرق الاجتماعي، العبودية وتشكل دول العبودية البدائية في خوارزم وبكتريان.

في نهاية الألف الثانية، تغلغلت قبائل تتحدث بلغات هندو-إيرانية في إيران (ربما أتت من آسيا الوسطى). ألحقت السكان الأصليين وفرضت عليهم ضريبة، وهي تمــتزج بــهم. كان هؤلاء القادمون الجدد يمارسون أساسا تربية الدواجن.

"أفستا Avesta"، الكتاب المقدس للإيرانيين القدماء، يعطينا فكرة عن نظامهم الاجتماعي. كان العشير الامومي آنئذ يتفكك, وكانت تتشكل أسرة تحست سيطرة الأب. والمشاعات المبنية على العشير تجمعت في قبائل، كونت بدورها اتحادات يرأسها شيخ منتخب. وفي هذه الحقبة يتميز انقسام المجتمع إلى طبقات. ويشغل نبلاء السدم والكهنة، مالكو القطعان الغفيرة، موقعا متميزا: يقود ممثلوهم المشاعات العائلية، العشسير، القبائل والاتحادات القبلية. وكانت العبودية قد ظهرت، لكنها طيلة هذه الحقبة لم تكن متطورة ومن طبيعة أبوية.

### مملكة ميديا

بدءا من القرن التاسع، تذكر الحوليات الآشورية غالبا أسماء مجموعتين من القبائل الإيرانية: الميديون والفرس. كان الأولون يسكنون شمال غرب هضبة إيران، في جنوب الغاسبيان. والمعطيات الوجيزة في الوثائق الآشورية وأنباء هيرودوت تمنحنا الافتراض أن الميديين كانوا في القرنين الثامن والسابع قبل الميلاد في وضع تفكك نظام العشير. فكان الفرعان الرئيسان في الاقتصاد هما الزراعة والتدجين، بينما كانت الحرف تبدأ بالتطور.

كان الميديون يجيدون العمل بالنحاس، البرونز، الذهب والالكتروم (خليطة من الذهب والفضة). والمنقوشات الكتابية الآشورية تتحدث عن حروب ضد الميديين وأسر العديد من المهنيين، وتحويلهم إلى عبيد. وكان الميديون، الشهيرون بتربية الخيول، استخدموا منذ زمن غابر العربة ذات العجلة الدائرية.

تَأْخَذُ العبودية عندهم شيئًا فشيئًا دورًا أُوسع. وتقدمهم وتطورهم على القبائل الإيرانيـــة

الأخرى، يرجع إلى اتصالهم بآشوريا وعيلام والطريق التجاري الرحب الذي يصل ميزوبوتاميا بالهند عبر زاغروس.

التاريخ السياسي الميدي مكتوب مجدداً إلى حد ما استناداً إلى الأنباء شبه الخرافية التي دونها هيرودوت وإلى النصوص الآشورية. يقص هيرودوت أن دجوسيه De'joee's جمع في نهاية القرن الثامن قبل الميلاد تحت سلطته القبائل الميدية وأسس مملكة ميديا. هذه الصورة أيدتها جزئياً الحوليات الآشورية التي تذكر شخصاً اسمه دجاوككو. وفي أثناء القرنين الثامن والسابع، تعرضت ميديا لعدة غزوات على يد الآشوريين ووقعت في قبضتهم إلى هذا الحد أو ذاك. وأمام التصدع الآشوري في نهاية القرن السابع، خصص الميديسون معهم عدة حملات. وهكذا في العام ٦٢٥، شن الملك فرأورتس، الذي جمصع كمل القبائل الميدية في دولةواحدة، شن على الآشوريون من قبائل السيث التي تدخلت فجاة.

رد ابن فرأورتس، سياخار (٦٢٥-٥٨٥) هجوم السيثيين ونظم جيشه. والميليشيا الميدية التي تقاتل عشوائيا، صنفت حسب السلاح (قذيفة، سهم، مقلاع)، وأخذ كل سهلاح حيزه المحدد في المعركة.

حالف سياخار ملك بابل نبختنصر، واعتبر عدوه الأول آشوريا. ومسن ٢١٦-٢٠٥، وجهت القوات المتحالفة من المبدين والبابليين إلى آشوريا ضربة قاصمة. وبدمار نينيفيا أنجز انهيار الإمبراطورية الآشورية. ومن ثم احتل سياخار فارس، أورارتو وكبادوس. واصطدم هجوم المبديين اللاحق باتجاه الغرب، في آسيا الصغرى، بمقاومة ضارية مسن ملوك ليديا Halys، الدولة القوية، الواقعة في غرب نهر حاليس Halys. وفي ٢٨ أيلو ٥٨٥، توقف القتال بين المبديين والليديين بسبب كسوف الشمس الذي توقعه، كما يقول الإغريقيون، الفيلسوف تالس Thales. وبعد أن كفت النزاعات، عقد سيخار صلحا مع ملك لبديا ألياتس. واعتبر نهر حاليس حدا فاصا بين المملكتين.

تابع خليفة سياخار، أستياج Astyage (٥٥٠-٥٥٠)، سياسة التوسع. لـم يستطع أن يحتل آسيا الصغرى، فبعث قواته لغزو ميزوبوتاميا وشمال وسوريا. يترافق ملكه مـع أوج مملكة الميديين، الذين تمتد أراضيهم الواسعة من أواسط هضبة إيران حتى ضفاف حاليس، إلى سوريا والخليج العربي.

### أمبراطورية الفرس، غزو سيرس وقمبيز

أوقفت قبائل فارس توسع مملكة الميديين. فالحوليات الآشورية، كما أشرنا أعلاه، أشارت إلى الفرس منذ القرن التاسع قبل الميلاد. كانت هذه القبائل تقرب الميدين. وعلى الأرجح بعد سحق عيلام على يد الآشوريين، تقدمت من الشمال في المناطق التسي تتاخم الخليج العربي. كان تطورهم أقل مستوى من الميديين. وفي ٥٥٨، اتحد الفرس ضد الميديين بقيادة سيرس الثاني (ذكر قائد القبائل الفارسية سيرس الأول في حوليات أشور بنبال). فيكون سيرس مؤسس مملكة جديدة، تسجل ولادتها تحولا في تاريخ الشرق القديم.

وفي ٥٥٣ تمشي قوات سيرس إلى مسديا. يدوم الصراع ثلاث سنوات وينتهي فسي ٥٥٠ بنصر الفرس. ساهمت أرستقراطية جيش أستياج إلى حد بعيد بهذه الهزيمة، لأنسها خانت ملكها وحتى سلمته لسيرس. احتل هذا الأخير عاصمة أستياج عقبتان وصارت ميديا من كما تقول حولية نبنيد، استولوا على "الفضة، الذهب، وكل ثروة عقبتان. وصارت ميديا من الآن جزءاً من أمبراطورية الفرس. ولقد عجل انتصار سيرس باختفاء بقايا النظام المشاعي البدائي لدى القبائل الفارسية. واحتد انقسام المجتمع إلى طبقات. وحرض الغزو العبوديسة.

يجاهد سيرس وأرستقراطيته، المتلسهفون للأسلاب والغناتم، لتوسيع حدود الأمبراطورية. ونتيجة الحملات بقيادة سيرس، ألحقت إيران، المتخلفة من وجهة نظر الاقتصاد والمأهولة أساسا بقباتل رعوية، ألحقت دولا أرقى حضارة منها لكنها تصدعت في نهاية القرن السابع وبداية القرن السادس جراء الحروب الخارجية والصراع الاجتماعي. فضلا عن هذا، كانت أوساط التجار والمرابين في بابل، أشوريا، فينيقيا وبلدان أخرى تدى مصلحتها في أن لايكون في الشرق الأدنى سوى امبراطورية واحدة، بحكومة قوية لكبر التمردات الشعبية، وتقوية الاقتصاد وتطوير التجارة الدولية. وكان تجديد وتنظيم جيش الفرس. ويحتل سيرس بسرعة أرمينيا وكبادوس؛ وفي ٤٦٥ اكتسح ليديا واستولى على تروات لاتحصى من كريزوس «Cre'sus» مكدسة في ساريس المملكة. بعيد هذا، أخضع سيرس كل آسيا الصغرى تقريبا، بما فيها المدن اليونانية في جنوب بحر إيجة. وألزم الكل بدفع الضريبة.

بعد أن حاصر ميزوبوتاميا في الشرق، في الشمال وفي الغرب وطوق كل الــــدروب

التجارية، تمكن سيرس أن يفكر بإلحاق عدوه الرئيس، بابل الكلدانية. وأنجزت المهمة بدون عقبات كاداء. فالأرستقراطية، الكهنة، التجار والمرابون البابليون فتحوا الأبواب أمام الجيش الفارسي؛ كانوا يأملون في توسيع أعمالهم التجارية والمالية في إمبراطورية جديدة أوسسع من إمبراطوريتهم. دخل سيرس بابل في العام ٥٣٨، أباد آخر فلول الأسرة المالكة وأعلسن نفسه ملكاً على بابل. ونشر بهذه المناسبة بياناً وصلنا نصه المحفوظ حتى اليوم وفيه يعسد بالحفاظ على النظام القائم في بابل، واحترام ألهتها، ودعم تطوير المدينة.

كان دور مصر قد أتى، مصر التي قد يخلق فتحها من سيرس سيد الشرق الأدنسى كله. لكنه قبل أن يبدأ حملة ضد هذا البلد، مشى نحو الشمال الشرقي لكي يوطسد هيمنة فارس السياسية. لكن قبائل الساسيين والماساجيت الذين يعيشون حياة ترحال فسي سهوب آسيا الوسطى قاوموه ببطولة. وقتل سيرس في إحدى المعارك في العام ٥٢٩.

تلاه ابنه قمبيز. ورغبة في إرضاء شهوات الأرستقراطية الفارسية، التي تلتقي مسع رغبات الأوساط التجارية والمرابية في البلدان المغزوة، كوّن هذا العاهل أهدافاً أوسع جشعاً من سلفه: كان يبغي بسط سلطته على القسم الأعظم من حوض البحر المتوسط، حتى قرطاجة. دونت حربه ضد مصر بنصوص إغريقية ومصرية. وفي ٥٢٥، هـزم قمبيز، المدعوم بجيش بري قوي، وأسطول وضعه تحت إمرته الفينيقيون، القبارصة والساميون هزم المصريين في بيلوز. وبعد أن احتل البلد وكبح بالحديد كل مقاومة مصرية دفاعاً عن حريتهم، أرسل قمبيز عدة حملات بهدف فتح قرطاجة وأثيوبيا، اللتين كانت ثرواتها خيالية. لكنه فشل هذه المرة. وفي أثناء إحدى هذه المعارك انتفضت مصر ضد السيطرة الفارسية. أباد قمبيز النمرد، وقضى على آخر فراعنة الأسرة السادسة والعشرين، بسامتيك الثالث في المذبحة. كانت الامبراطورية الواسعة الناجمة عن فتوح سيرس وقمبيز غير مستقرة وعارضة، لأن القبائل والشعوب التي تشكل جزءاً منها كانت تعيش في عزلة، دون روابط اقتصادية متينة و لا لغة مشتركة.

# تمرد السامجوس وفتوح داريوس الأول، ابن حستاسب.

كانت الحروب المستمرة التي نتطلب جهودا جبارة من كل قسوى البسلاد، تغضب جماهير إيران ذاتها والمناطق المغزوة. أفاد بعض النبلاء والكهنة، المعادين لمركزه السلطة الملكية من هذا الوضع. وبينما كان قمبيز يقود حملاته باتجاه الجنوب، نشب تمسرد قبسائل

إيرانية في ميديا؟ امتد التمرد إلى كل البلدان التي احتلها الفرس وربما أدى هذا التمرد وغيره إلى تفكك الامبراطورية. وكان موجهو التمرد هم كهنة ميديين السيم المحبوس وبعض عناصر نبلاء الدم. وعلى رأس الحركة، كان المجوسي غوماتا المدعي بأنه أمسير بارديا، أخ تمبيز. لكن تمبيز، وهو يستعد للحرب، قتل هذا الأخ الأصغرخشية أن يحتل العرش في غيابه. كان الهدف الرئيس للتمرد كما يبدو إعادة السلطة إلى الميديين وإضعاف نفوذ الفرس.

وضع قمبيز في الصورة، فمشى إلى ميديا بغية تسوية الحساب مع المتمردين، لكنسه مات في الطريق (٥٢٣). وبقيت ظروف موته غامضة.

اضطلع بالمهمة أحد أعضاء الأسرة المالكة الأشمنيد، داريوس الأول، ابن حيستاسب (٢١-٤٨٦). وبعد أن هزم المجوس في ميديا وأعدم برديا المدعي، اضطر لشن هجسوم ضار ضد حركات انفصالية وتحررية نشبت في كل أرجاء مورغاب في تركمانيا) ونشب في ٢٢٥ تمرد شرس يبدو أن كل الشعب اشترك فيه. أبيد بأمر مسن داريسس، بوحشية في ديرة، لأن طبيعته الوطنية جعلته في نظر الفرس أخطر من العصيانات الانفصاليسة. دون داريس هذه الأحداث على صخرة شهيرة في بحستون Be'histoun.

باشر داريس، الوالغ بدم المتمردين الانفصاليين والانتفاضات الشعبية، اصلاحات هامة بغية توطيد أركان الدولة، وسحق في البيضة التوجهات الانفصالية وساهم في تطوير الزراعة، والمهن والتجارة.

### امبراطورية داريس

قسم العاهل امبر اطوريته إلى محافظات سميت سترابيس Satrapios، يختلف عددها حسب المناهل (٢٠وأكثر). والأرض، المعتبرة ملكا للملك، كانت بتصرف المشاعات التي تعمل بها تضم المحافظة منطقة تشكلت عبر التاريخ وسكنتها جماعة عرقية محددة. على رأس المحافظة حاكم، يسميه الملك، يقبض على السلطتين التنفيذية والقضائية، لكن كثيرا من المحافظات حافظات على حاكمها الأصلي -ابن البلد- الذي يدير الشؤون الداخلية جزئيا ويقى مرتبطا بالحاكم. ويمسك داريس بيديه عادة في المحافظات الأشكال المحلية الإدارية والقضائية، والعبادة، لأن لايغضب الأهالي بالاعتداء على تقاليدهم. عدا الحاكم، يسمى في كل محافظة قائد حامية يرتبط مباشرة بالسلطات المركزية. كان هذا، من جههة، لتوطيح

رقابة الموظفين المكلفين بتقديم تقرير عن زملائهم ومن جهة أخرى، الحذر من أي تدبير انفصالي من قبل الحكام والقادة العسكريين الجشعين. وخلق داريس شيكة واسعة من الجواسيس يراقب عناصرها الحكام والرؤساء.

كانت المحافظات تدفع ضريبة نوعية أو طبيعية أو الاثنتين. يبلغ الدخل السنوي الذي يجمعه داريس من المحافظات حوالي ٤٥٦٠ اتالان ١. تمون مصر فقط بالقمح ١٢٠٠٠٠ محارب فارسى.

ومن أجل تطوير التجارة وتمتين الوشائج بين المحافظات، وكذلك الأهداف الاستراتيجية، شرع ببناء طرق واسعة. كان أهمها "الطريق الملكي من أفيز حتى سوز، الذي يجتاز دجلة والفرات وطوله حوالي ٢٤٠٠، وطريق آخر يصل بابل بالهند. كانت الطرقات موضع عناية وصيانة دائمة. كل ٢٤٠، أقيمت محطة تبديل ويريد وخانات. ثمة نسص منحوت لداريس يتحدث عن فتح قناة تصل البحر المتوسط بالبحر الأحمر، حفرت بأمر من الملكة المصرية حاتشبسوت. ولقد أنجز داريوس إصلاحا نقديا بهدف استقرار المبادلات وتسوية الحياة الاقتصادية في الامبراطورية الفارسية. صكوا نقدا وحيدا، سموه "داريك Darique". يحق للملك وحده أن يصكها. ومن حق الحكام صك القطع الفضية والنحاسية، وأعطي هذا من الحق للولاة أبناء البلد.وتوجهات داريس في المركزة اتضحت تمامسا في إصلاحه العسكري. فقد حدد شخصيا عدد القوات في كل محافظة وفي كل حامية، وكان هو يعيسن عناصر كل سلاح (رامي مقلاع، سهام، خيال وسواه) في الحامية. في الجيوش والحاميات، عناصر كل سلاح (رامي مقلاع، سهام، خيال وسواه) في الحامية. في الجيوش والحاميات، ممثلي مختلف القبائل والرعايا. وبعامة، كان الفرس يتمتعون بامتيازات في كل ممثلي مختلف القبائل والرعايا. وبعامة، كان الفرس يتمتعون بامتيازات في كل الامبراطورية. وكانت قبائلهم المهتمة أساسا، عدا الخدمة العسكرية، بالزراعة والتنجيسن، معفية من الضرائب والسخرة.

ولقد أفضت إصلاحات داريس الأول العسكرية والإدارية ووجود العديد من المراكسز الاقتصادية الكبرى، أفضت إلى تطوير التجارة الداخلية، والخارجية العابرة، التسي كانت مراكزها مدن الشرق الرئيسة، بخاصة بابل. حيث شكلوا رابطات سرقة الشعب

<sup>&#</sup>x27; - وحدة وزن في اليونان القديمة تساوي من ٢٠-٢٧كغ، أو وزن تالان ذهبا أو فضمة.

المشروعة. تمول مصارفهم بفوائد باهظة الأوساط القائدة وحتى محافظات الامبراطورية الفارسية كلها. وكان التجار والمرابون، الذين يجنون مكاسب خيالية من استئجار المرابون، الذين يجنون مكاسب خيالية من استئجار المرابون، والتجارة، يدعمون داريس الأول في مشاريعه العدوانية الضخمة وإصلاحاته الداخلية.

#### انحطاط الأمبراطورية الفارسية

و هو ينظم الحكم، كان داريس يتابع توسيع إمبر اطوريته. في الغرب، بإفريقيا، ضـــم سرنيد وبرقة؛ في الشرق، تبت حدودا على طول الهند؛ في الشمال، غزا عدة أمصار من أسيا الوسطى: خوارزم، سوجديان، بكتريان وغيرها. وصارت محافظة بكتريان مركز الأملاك الشرقية للفرس. كان يحكمها بعامة أحد اقرباء السلطان. تقول أبحاث س. تولستوف أن دولة عبودية تشكلت بين القرنين الثامن والسادس في خوارزم، في جنوب بحو الأورال و،إلى الجنوب قليلا، مملكة سوجديان، تابعة للأولى؛ وولدت أيضا في بكتريان ومرجيان تشكيلات سياسية. والحاضرات الشاسعة ومنشآت الري الضخمة في خوارزم، التي كشفها المنقبون السوفيات، هي الشواهد الخرساء على العظمة الآفلة لهذه الدولسة. كسان أسساس اقتصادها آنئذ، الزراعة المروية. ورغم أن الامبر اطورية الفارسية كانت في ذروة مجدها، وشملت خوارزم، سوجديان، بكتريان ومرجيان، لم تكن علاقة خوارزم بها إلا إسمية، لأن ملوكها كانوا جزءا من الاتحاد العتبد بين القبائل الرحل من السيس والمسجيت. كان هـــذا الإتحاد على رأس القبائل الفارسية التي، لتأكيد نفوذها في آسيا الوسطى، شنوا الحرب على الساس والمسجيت، التي انتهت إجمالا بالفشل، على أن داريس، في منحونته في بحستون، يتكلف عن أسر ملك الساس. وفي ٥١٣، أرسل داريس حملة اشق طريق جديد نحو أمصاره في أللها الوسطى ويهاجم المسجيت من الغرب. لكن هذا كان فشلا ذريعا. وقد سعت القبائل السبينة وقد حصلت على حريتها إلى تكتيك حرب المقاومة: جذبت كواكب خيالتها الجيـش الفارسي إلى سهب غير مسكون، مدمرة كل شيء في طريقها. وقد يئس داريس من ملاقلة العدو في معركة نظامية والمرض يفتك بقواته، ونقص التموين والصدامات، طــوى لجــام حصانه إلى آسيا الصغرى. وفيما بعد، نجح بالمقابل، بفتح تراس Thrace، مسدوان وجزر في بحر إيجة.

وفي بداية القرن الخامس، يحاول الفرس إخضاع اليونان القارية. لكن دول اليونـــان

الصغرى واجهت المعتدين بمقاومة ضارية، وكبدتهم خسائر كبيرة وحافظت على استقلالها. وفي ٤٩٠ قبل الميلاد، انزلوا هزيمة منكرة بالفرس الذين أبحروا إلى المراتسون. وبعد عشر من السنين، في ٤٨٠، لقي ابن داريسن، خرخس (٤٨٦–٤٦٥)، مصرعه قرب جزيرة سلامين. ولم يعد الفرس دولة لاتقهر. وقواته غير المتجانسة، مهما كانت جـــرارة، لن تستطيع القضاء على فصائل يونانية صغيرة تحدوها إرادة الدفاع عن أرض الوطن ضد الدخلاء. كانت جيوش سيرس وقمبيز قوية بوحدتها، بمصالحها المشتركة. لكنن جيوش أحلاقهم، المكونة بخاصة من ممثلي الشعوب الخاضعة، لم تكن مبالية بفتوحسات الفرس، والبتوطيد دولتهم. في أيام حكم أرتخرخس (٤٦٥-٤٢٥) وداريس التـاني (٤٢٠-٤٠٥) تفاقمت التناحرات بين الارستقر اطية العسكرية والإدارة الفارسية وشعوب الأقاليم الملحقة. فالضرائب الباهظة، والسخرات التقيلة، وتعسفات مستأجري المزارع العامة ألسهبت الغل على الفرس، فضلا عن ضعف الجيش متعدد العناصر. وهكذا فككت مؤامرات القصير، والاضطرابات، وتمرد المحافظات الانفصالي وتعسفات الموظفين، فككت دولة الإشميد. تصدى أرتخرخس الثاني (٤٠٤-٣٥٩) لبعض الوقت لموقف الفرس في حوض بحر إيجة بواسطة صلح سمى :أنتاسيدس" عقد في ٣٨٧ مع إسبارطة، لكنه اضطر فيي المناطق الأخرى من الامبراطورية إلى كبح العصيانات والإضرابات. وفي ٤٠٥، في بداية حكمه، نتفصل مصر عن الفرس وتدافع عن استقلالها خلال ٦٥ عاما (حتى العسام ٣٤٠). وفسى العام ٤٠١، تمرد أخ أرتخرخس الثاني، سيرس الابن، حاكم فريجي وكبـــادوس الكـــبرى، تمرد ليحتل العرش. لكنه فشل وقتل في معركة كوناخا Counaxa.

ويتسارع تفكك الامبراطورية الفارسية. ارتخرخس الثالث (٣٥٩-٣٣٨) يكبح بصعوبة انتفاضة في مصر، في فينيقيا وفي قبرص؛ وفي أيسام داريس الثالث (٣٣٨-٣٣٨)، سقطت امبراطورية الأشمنيد تحت ضربات دولة جديدة عبودية، أسسها المقدرنيون. سنبحث بالتفصيل ظروف هذا الانهيار في الفصول الآتية.

### حضارة ودين إيران

كمصادر لدراسة دين شعوب آسيا الوسطى وإيران، لدينا الكتاب المقدس أفستا Avesta، وكتابات هيرودوت وبلوتارك وبعض الكتابات المنقوشة عن أيام أشمنيد. كان الدين الإيراني يعكس عز الإنسان في صراعه مع الطبيعة. وكانت القبائل تعبد الحيوانات

المقدسة، مثلا، الكلب، والثور. إن هذا النوع من العبادة التي يمارسها الإيرانيون والشعوب الأخرى هي بقايا من الطوطمية. أما الآلهة الرئيسيون، كانت تجسد قوى الطبيعة. وكانت العباداتا لأكثر انتشارا هي الأرض، السماء، الماء، النار، هذه الأخيرة مرتبطة بمتانة بعبادة القبائل الإيرانية لأحور امازدا (أرموزد بالإغريقية).

دور هام يعود للنجوم، بخاصة الشمس، يجسدها الإله ميثرا Mithra. عبادة ميثرا مرتبطة بالزراعة وتربية الأنعام. وكرمز للقوى المنتجة في الطبيعة، تصير ميثرا حاميسة الموتى وإله الحرب. والدين الإيراني القديم يجهل المعابد. التعبد -صلسوات وأضساحي-كانت في الأمكنة المناسبة.

مؤخرا أولي اهتمام كبير لعبادة الدولة المبنية، حسسب الخرافة ، بــامر زرئوســرا (بالإغريقية زورواستر، ومنه اسم زورواستريم، المعطى للدين). كثير من العلماء يرون أن زورواستريم ولد في آسيا الوسطى، أو بالأصبح في خوارزم. كان ذا طبيعة مزدوجة. تقول نظريته أن أحوارامازدا، إله النور والرزق، في صراع أبدي مع أحرمان، إلــه الظلمـات والشر. الأول يعلم الناس الفضائل والنظام، الزراعة والمهن؛ ويبذر الثاني في كــل مكـان الشر والاضطرابات والبلبلات. فكل مؤمن ملزم إذن بتوطيد قوانين أحورامازدا، أن يعيس في الرحمة، يطيع الملوك، يمارس بحمــاس الزراعـة والتدجيـن، فيكافــا بعــد نصــر أحوارامازدا.

تعبر هذه الثنائية بوضوح عن المنحى الاجتماعي والسياسي للأغنياء الذيم يسعون أبدا اللى تشريع تفوقهم على جماهير الكادحين الغفيرة، بتقديم هذه المقولة كتجسيد لمبدأ "النور" والالتصاق والانسجام". لذا ينص الدين على الخضوع المطلق للسلطة الملكية والعمسل المطيع كمصلحة الشرائع المهيمنة.

نستطيع أن نكون فكرة عن الفن الإيراني القديم استنادا إلى الآثار والنقوش والمتلحواتات. فنماذج العمارة الرائعة الواصلة إلينا، مثل أطلال القصر الملكي في سيوز والقاعة ذات المائة عمود في قصر برسبوليس، تدل أن هذا الفن، مابقي قوميا وطنيا، كان يستلهم أعمال شعوب أرقى، غزاها الفرس. مثلا فكرة القصر ذي المائة عمود مقتبسة من مصر، وطنف قناطر سوز من آشوريا، وبناء قصر على أرض منبسطة وتزيينها بالنقوش والزخارف من آسيا الصغرى. لكنه بمجمله، فن أصيل له شخصيته الخاصة ومحياه

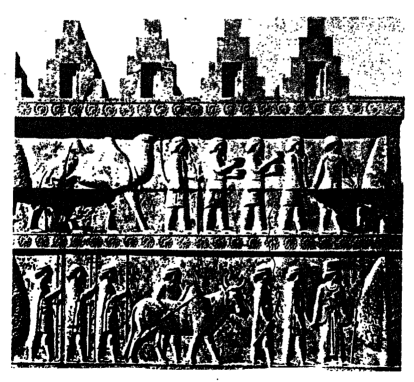
المتميز. ومدونات داريوس الأول-النحنية أو الكتابية تقص أنها بنيت بيد الأسرى الأيونيين، المصريين، البابليين، الليديين وسواهم. وفي صروحهم الشامخة، يعسرض طغاة أسر الأشمنيد عظمة وغنى أمبر اطوريتهم.

لم تترك لنا مصر القديمة أي أثر أدبي، سوى بعض المدونات المختصرة والوشائق على الرقم الفخارية أو الآجرية، فمن الصعب تصور ماذا كان الادب الإيراني. بل يمكن فقط الافتراض أنه تطور بتأثير النماذج التي أبدعتها شعوب أسيا الصغرى والشرق الأدنى. فالكتابة المسمارية التي استعملها الأشمنيد على الأرجح منذ سيرس، تصدر من ميزوبوتاميا. وقد استخدمت أيضا بالمدونات الملكية الرسمية. أما أغلب نصوص عهد داريس، فهي بالأرمنية. والتقويم الإيراني، الذي جدده كله تقريبا الباحثون، يشهد، هو الآخر، على التأثير البابلي.

والقليل المعروف من حضارة الأشمنيد، يثبت الانتقائية. تعلل هذ الطبيعة العسكرية للدولة ذاتها، التي تجني باللصوصية المنجزات الثقافية للشعوب الأخرى. لكن في الوقست ذاته، عملت أمبر اطورية فارس على تقريب وتفاهم الحضارات الشرقية وحضارات العهود القديمة الكلاسيكية، التي اغتنت بهذه اللقاءات.



من مشاهد الصيد



جدارية على جدار أحد قصور الإمبراطورية الفارسية

## الفصل الثامن عشر

### المند

#### البلد والشعب

بعكس مصر وما بين النهرين، تتميز الهند بتنوع وتعقد شروطها الطبيعية.

نقع الهند في آسيا الجنوبية. تقسم إلى منطقتين واضحتين: الشمال والجنوب. تشـــخل الأولى شبه جزيرة ديكان (هندوستان)؛ وتقع التانية في اليابسة. تنفصل الهند عن البلــدان الأخرى بجبال منها هملايا، أعلى سلسلة في العالم، وبالبحار التي تعرقل اتصالها بالشعوب الأخراى.

ولما كان مناخ الهند حاراً، كانت العوامل الرئيسة في حياتها الاقتصادية قضية الماء. الصيف (تموز –أب) الفصل المطير، أمر يساعد الزراعة، لكن التبدلات المناخية غيير متساوية أبداً: في الشمال الشرقي وفي الجنوب الهواطل غزيرة جداً، وفي الشمال الغربسي وداخل البلاد تقل، وفي كثير من الأمكنة، لاتكفي للأعمال الزراعية، الأمر الدذي يفرض الري بالآلة.

إن شبكة الهند النهرية كثيفة؛ لكن أغلب الأنهار تمتاز بصبيب غير منتظم، وبالتهور والاندماج في مجاري ضبيقة؛ فقط نهرا الهندوس والغانج (وروافدهما) لهما عبر التاريخ أهمية اقتصادية. ولم تستخدم مجاري المياه الأخرى بالري ولا بسالنقل كانت الحواجر الطبيعية (الجبال والغابات الكثيفة) تحول دون اتصال شعوب الهند فيما بينها، فنتابع تطورها بإيقاع متنوع وبأشكال متباينة جداً. وحتى من الوجهة البدنية، تنفرد شعوب مختلف أقاليم الهند بشدة بعضها عن بعض. والألسنة مختلفة هي الأخرى، أغلبها من عائلتين لغويتنين: أندو أوربية والدراويدية ا. يتكلم بلغات المجموعة الأولى شعوب الشمال أساساً،

١ - نسبة إلى شعوب الدراويد الساكنة شمال الهند.

وينطق بلغات المجموعة الثانية شعوب الجنوب. ويرجع اقتراب لهجة شعوب شمال السهند من شعوب خارج الحدود إلى هجرة شعوب الهند التي تتكلم لغات أندو-أوربية. وشسعوب شمال غرب الهند، المسماة بالـ"الأربين" معتبرون عادة دخلاء.

لكن العالم العلمي لم يحدد بعد حقبة دخولهم البلاد، أو أصلهم، ولا طبيعة دخولهم. حضارة هارابا Harappa

الهند مأهولة منذ أبعد الأزمان. وهي واحدة من أقدم مواطيء الحضارة.

فمنذ الألف الثالثة، ازدهرت حضارة عظيمة في شمال-غرب البلاد، في وادي نسهر الهندوس. في هذه الحقبة تقريبا، مارس الهنود الزراعة والتدجين وبدأوا العمل بالمعسادن. الأمر الذي خولهم استثمار الأرض على أبعد نطاق.

كان الناس يبذرون الحبوب (شعير،قمح)، والزراعات السبخة (البطيخ)، والأشحار المثمرة (البلح)؛ وكان الهنود أول من أنبت القطن. منذ الألف الرابعة او الخامسة، كان مناخ وادي نهر الهندوس أكثر رطوبة بحيث تستطيع الحبوب النماء في أرض غير مروية. فضلا عن هذا، كانوا يستنبتون طبعا تربة غرينية تروى في أيام الفيضان. ربما كانت السقاية موجودة، لكن ليس لدينا براهين لا تدحض. وكان تدجين الدواب (الخراف، الجاموس، الدرباني ٢، الخنزير، وغيرها) يلعب في الاقتصاد دورا ثمينا.

في نهاية الألف الثالثة وبداية الألف الثانية قبل الميلاد (أي فسي أيام أوج انطلاقية حضارة الهارابا كما يبدو)، كان الهنود يعرفون صناعة البرونز؛ ومن هذا المعدن صنعوا أدوات عمل (مناجل، بلطات، أزاميل، مناشير)، وأسلحة (خناجر، سهام وقذائف)، وأوعية منزلية (سكاكين، صحون، آلات حلاقة، ومرايا). وفروع أخرى صناعية (خيوط نسيج، صناعة القرميد، الفخار، الذهب والمجوهرات، إلخ) بلغت مستوى رفيعا. وكمية كبيرة من الأوزان، الأختام وأغراض متنوعة مصنوعة من مواد أولية مستوردة، تشهد على علاقات تجارية مع مناطق أخرى من الهند، ومع الأجانب.

ولقد كشفوا أكثر من ٢٠٠٠خاتم بأحرف هيروغليفية. المؤسف أن هذه الكتابة، رغسم الجهود العلمية، لم تحل رموزها بعد.

حيوان ضرعي ذو سنام من الفصيلة البقرية.

كانت المراكز الرئيسة لحضارة هارابا. كما عثروا على خرائب عشرات المدن التي عاشت وبادت في وادي نهر الهندوس منذ ٤٠٠٠عام. كانت هارابا أشهر المدن (التي أعطت اسمها لما سمي حضارة) وكذلك موهاندجو—دارو. كانت هذه الحاضرات العظيمة التي يعد سكانها عشرات الألوف ، كانت تمتد على ضفاف الأنهار وتسود الإقليم المحيط. كانت شوارعها مستقيمة وعمودية على بعضها البعض. وكانت بيوتها ذات الطابق الواحد أو الطابقين مبنية بالقرميد المشوي وتقدم من الخارج منظرا متواضعا ورتيبا، إنما لا تنقصه الراحة: وكان ثمة محلات خاصة بالغسل والوضوء، وتمديدات مياه بسيطة، تشكل جزءا من شبكة المدينة، رائعة بالنسبة لعصرها. وبعيدا عن مركز المدن، أقاموا حصونا.

تمكننا المعطيات التي بين يدينا من افتراض وجود، في وادي نهر المهندوس، منذ الألف الثالثة قبل الميلاد، المجتمع العبودي الذي، من حيث مستوى تقافته، لم يكن يتخلف في شيء عن مجتمعات ذلك العهد فيما بين النهرين ومصر.

حول منتصف الألف الثانية قبل الميلاد، بدأت هذه الحضارة تتراجع؛ وغادر السكان مدينتي هارابا وموهاندجو-دارو. وباختصار، دمرت حضارة هارابا دمرت بأيدي معتدين أندو-أروبيين، الآربين، الذين دخلوا الهند من الشمال الغربي. لكن البراهين غير كافية حتى الآن لتأكيد هذا الرأي. على هذا، لم تدمر حضارة هارابا دمارا تاما، وهي ما تزال مرتبطة بقوة بحضارة المحطات التالية.

## الهند في منتصف الألف الثانية حتى منتصف الألف الأولى قبل الميلاد

لدراسة الحقبة الماضية لم يكن لدينا إلا آثار مادية، لكننا نملك الآن مدونات: إنها بخاصة نصوص استلهام ديني (الفيدا) وقصائد ملحمية (ماهابها راتا ورامايانا). إنسا لا نلمس أي رابط مباشر بين هذين العهدين التاريخيين، على هذا، تخص معطيات المناهل الأدبية مناطق أخرى: وادي الغانج الأعلى وملتقيات هملايا.

في هذا العصر انتقلت الهند إلى عهد الحديد. باستخدام أدوات من حديد متينة ومريحة، يمكن التوجه بجرأة إلى استصلاح الغابات والأدغال وحراثة التربة الأقسى؛ وفي ذات الوقت، تسهل أعمال الري والتجفيف كثيرا، وأيضا تطور المهن. واستثمر بسعة وادي الغانج، وأراضى الهند الوسطى. وهنا أيضا ولدت مدن وحضارة راقية.

عندما تحدثنا عن عهد هارايا توقعنا افتراضاً فقط وجود مجتمع عبودي. لكننا الآن نقول بثقة أكبر أن ذلك المجتمع وجد فعلاً في نلك الحقبة. فأقدم فيدا، ريج فيدا، تشير إلى عدد من العبيد. كان هؤلاء قد عرفوا باسم "داسيا dasya"، الذي يعنسي أصلاً "العدو"، "الدخيل"؛ وهذا برهان أن أول العبيد كانوا أسرى حرب. وينضم إليهم بالتالي العبيد الذين كانوا سابقاً رجالاً لحراراً سقطوا في البؤس، وكانوا قد باعوا حريتهم وحريسة أبنائهم. وخضع أبناء النساء العبدات إلى نير العبودية.

كان العبيد ملكية مطلقة لمادتهم. يمكن بيعهم إهداؤهم أو تقديمهم مسهرا. ويمكن أن يخدموا في أي عمل. ومضى وقت قبل أن يبدل المجتمع البنية بعد ظهور العبودية، لكنت عندما يبدأ هذا التطور، يبقى مع ذلك بقايا قوية من النظام المشاعي البدائي، بخاصة، النظام نفسه يستمر ويتشبث.

وتظهر الدولة عندما ينقسم المجتمع إلى طبقات. وتستلم الأرستقراطية زمام الحكومة القبلية وتستخدمها للحفاظ على طاعة العبيد وأعضاء المشاعات الأكثر فقرا. ويصير شيخ -radjah نوعا من الملك. لكن هذه الدول العبودية تبقى لمدة طويلة محافظة على أشكالها القبلية القديمة وعناصر ديموقراطية بدائية، خاصة بالنظام المشاعى.

مع تشكل الطبقات، يتجلى الظلم الاجتماعي أكثر فأكثر، وتتكون شريحة هرمية تؤبد هذا النظام. ينقسم الشعب إلى أربع فئات. وتشكل أرستقراطية الدم والقبيلة فئتين البراهمان والكشتريان les brahmanes & les kchatryas. إلى الفئة الأولى تنتسب ذريات الكهنة، وإلى الثانية ينتسب النبلاء العسكريون. والجماهير العريضة لأعضاء المشاعات الأحسرار تشكل فئة فيسياس Vaicyas. والأجانب الأحرار الذين لا يملكون شيئا في المشاعة ولا يحق لهم الاشتراك باتخاذ قارات القبيلة، ولا باحتفالات العبادة، إلخ. يشكلون الفئة الأخسيرة: الكودرا ses coudras. وإما كان هؤلاء الأخيرون "غير مطلعين على الأسرار"، ينظر إليهم كأناس "يولدون مرة واحدة"، بعكس "الولادة مرتيسن"، أي ولادة الفئات قد حدد بسالولادة، المساره " يخلد هذه الولادة الثانية). ولما كان الانتساب إلى إحدى الفئات قد حدد بسالولادة، فليس لأحد بشكل عام أن ينتقل من فئة إلى أخرى، والتزاوج بين أعضاء فئات متباينة كلن

احتفالات تقام لإيقاف عضو جديد على بعض أسرار الديانات القديمة والجمعيات السرية الحديثة.

عادة ممنوعا. لا تتمتع الفئات بنفس الحقوق أمام القانون؛ والجرائم التي يرتكبها أعضاء الفئات العنيا عقوبتها أقسى بكثير من عقوبة الفئات العليا لنفس الظروف.

كانت البراهمية دين أول مجتمع هندي عبودي، كانت المعتقدات الدينية في زمن نظام المشاعة البدائي (التي وصلتنا جزئيا عبر الفاردة) تستند إلى عبادة قوى الطبيعة والإحيائية؛ انسجمت هذه العوامل مع حاجات المجتمع الجديد. وصارت الآلهة حماة الملك والنبلاء. واستخدم الكهنة فكرة التقمص لدعم أن انتقال الروح إلى جسد إنسان يتمتع بوضع اجتماعي رفيع إلى هذا الحد أو ذاك يتعلق بسلوك الدفين. كان العامل نفسه إذن مسؤولا عن النبير الذي يلحقه وعن الشروط السيئة في حياته. وبنت البراهمية الدولة على التعاليم المقدسة، وسمو شخصية الملك، وأبدية الظلم الاجتماعي (نظام الفئات varnas)، إلخ. وشيئا فشيئا ولد طقس معقد، وكان إتمام مختلف مستحقات العبادة يتطلب إعدادا نوعيا.

أمام تقطيع أو تقسيم الدولة وعدد القبائل الكبير لم يكن لدى البراهمية إله أعلى بل عدة هرميات من الآلهة. كان الإله الأعظم سيفا Civa تارة، مجسدا قوى الطبيعة (يرتبط هذا الإلمه أيضا بعبادات قديمة جدا للخصب)، وحينا فيشنو Vichnouk، حارس كل الموجودات وواحدا من أقدم تشخيصات الشمس. وحاول الكهنوت أيضا أن يضع في رأس البانتيون براهما، خالق العالم، لكن يبدو أن عبادته لم تدم.

### الهند في القرنين الخامس والرابع قبل الميلاد

لقد وسم النصف الأول من الألف الأولى قبل الميلاد بحروب مستمرة بين دول الهند.

كما بدد تطور القوى المنتجة وعلاقات العبودية بالتدريج بقايا نظام العشير وصارت الدول ذات طبيعة استبدادية. وفي أواسط الألف الأولى كان في شمال الهند عدد الدول الكهبرى

المستقلة قليلا نسبيا، وتتابع هذا التقلص، وشيئا فشيئا ابتلعت الكبيرات الصغيرات.

انتهى صراع مرير بين الدول الأعتى -كوسالا وماغدا- بظفر الأخدرة. وفسي منتصف القرن الرابع قبل الميلاد، امتدت سلطة ملوك ماغادا على كل وادي الغانج وقسم من الهند الوسطى؛ وصارت ماغادا الدولة الرئيسة في الهند.

وفي أو اسط الألف الأولى قبل الميلاد، ضاعفت الهند علاقاتها مع البلدان الأخــرى. وفي نهاية القرن السادس احتل ملك الفرس دارس الأول قسما من وادي الهندوس. وانضمت محافظة هندية إلى إمبر اطورية الأشمنيد.

وراح يزداد زوار الهند الأجانب من البحارة والتجار. وبعد رحلات طويلة في الأقاليم الجبلية، والصحارى التي تلهبها الشمس أو اتساع البحار، بدت البلاد بنظرهم أغنى وأكـــثر خرافة مما هي . وحدث أن ابتكروا في هذا الموضوع قصصاً ليزيدوا دهشة السامعين.

وهكذا بدأوا ، في العام ٢٠٠٠ق.م يتصورون الهند كــــّابلد العجـــــائب، وكــــان هــــذا التخيل قوياً بحيث حفظ جزئياً حتى أيامنا.

بهذا التقويم المفرط لتروة الهند التي، إضافة إلى عوامل أخرى، حرضت المقدونيين واليونان على غزوها في العام ٣٢٧ قبل الميلاد، بعد أن حطموا إمبراطورية الفرس. ولسم يكن شمال غرب الهند يؤمئذ يمثل أي انسجام سياسي. ونجح إسكندر المقدوني أن يقيم حلفا مع بعض ملوك الهند المتنازعين مع بعضهم البعض. ودحر بورس، أحبد أقوى ملوك البنجاب، الذي رفض الخضوع، دحر في معركة ضارية. وكان الإسكندر ينوي استمرار الزحف نحو الشرق، واحتلال وادي الغانج. لكن أمام مقاومة الهنود الشرسة، رفض الجيش المقدوني، الذي أضنته المعارك، رفض الخضوع لقائده. واضطرر الإسكندر أن يقاتل متراجعاً وغادر الهند. بعيد هذا، بدأ التنازع بين القادة المقدونيين والملوك الخاضعين؛ وتمرد السكان الأصليون على الأجنبي. ومنذ العام ٣١٧ قبل الميلاد، لم يبق في الهند أي حامية مقدونية.

### البوذية

في منتصف الألف الأولى قبل الميلاد بينما كان نظام العبودية منطـــوراً فــي الــهند انبعثت عدة دول هنا، ولم تعد البار همية ترضى مالكي العبيد.

فانبثق دين جديد، البونية مشتق من بوذا: الـــ"ملهم"، لقب المبشر الذي كـــان ينسـب إليه، في الخرافات، مبدع الشريعة الأساسية للدين الجديد)، انبثق فـــي القرنيــن السـادس والخامس قبل الميلاد؛ كان رصيد النزاعات المتفاقمة أكثر فأكثر في أحشاء المجتمع، التــي يستدعيها تطور العبودية، وتشكل دول الاستبداد المؤسسة على استثمار العبيد، واشتداد حدة الظلم الاجتماعي. وفي الدين البوذي، ليس للكادحين سوى أفق واحد هو روحهم، والتخلــي عن كل محاولة لتبديل العلاقات الاجتماعية.

وتبنت البونية موضوعات التقمص. وهنا، الحياة شر كلها، أن تعيش يعني المعانساة. يجب إنن الجهاد لوقف تطور انبعاثات النفس المتتابعة، المفضية إلى النرفانا، أي كبسح

النفس. يتم بعث النفس حسب الأفعال التي جرت في أثناء الحياة السابقة، وسلوك الإنسان هو نفسه نتيجة لرغباته. إذن بالعزوف عن الرغبات نصل إلى النرفانا. وأولئك الراغبون في "نجاتهم"، يجب أن يهربوا من مباذل الدنيا ويصبر وا كهنة.

لا ترى البوذية أن الآلهة تحمي الناس ولا التضحية لهم؛ لا جدوى من الكهنة، فكل منا بوسعه أن ينقذ نفسه من البعث بوسائله الخاصة. والأصل الرفيع، الانتساب إلى هذه الجماعة أو تلك، أو أن تكون عضواً في فئة أو شريحة، لا تلعب أي دور في ولوج النرفانا. العبد فقط محروم منها، لأنه، حتى ولو بالرغبات، يبقى غير حر بأفعاله.

كانت البوذية تتشر السلبية، والقبول المذعن المواقع، وتجريد المضطهدين أخلاقياً من سلاحهم في نضالهم ضد مضطهديهم، وليس فقط لم تتعرض المحرمان والمعاناة (ليس ثمنة إلا بين الكهنة)، بل صارت منذ القرن الخامس قبل الميلاد دعامة النبلاء العبوديين، بينمسا كانت رابطات الكهنة تتلقى عطايا وهبات أكثر فأكثر كرماً. في هذه الحقية، لم تعد السولادة السامية، ولا الانتساب الواقعي إلى هذه القبيلة أو تلك، دوراً أساسياً. المهم الثروة، امتسلاك العبيد. لهذا، قدمت البوذية، التي كانت أرقى من العبادات القبلية، أساساً أيديولوجيساً جديساً للدول العبودية الكبرى التي تتشكل. فضسلاً عن هذا، راح الكهنة، المنظمين جيداً والانضباطيين، يخدمون بفاعلية السلطة، الأمر لم يتيسر للكهنة السبراهميين الموزعيسن والمنقسمين أبداً.

### إمبراطورية المورياس Mouryas

كان على رأس الانتفاضة ضد المقدونيين، التي شبت في شمال غرب الهند، أحد كبار رجال الدولة الذين لم تعرفهم الهند: تشانداغوبتا. رغم ان شخصيته ونشاطه ترك أثراً عميقاً على معاصريه وعلى الأجيال التالية، لا نملك سوى القليل من المعلومات لكي نفيه حقّة. كان فيتسب إلى شريحة الكودرا، أي الرابعة، حثالة المجتمع، وكان يعمل في كنف ملك ماغاطا، لكنه لم ينسجم معه، هرب إلى البنجاب، حيث نظم عصياناً ضد المقدونيين. ولمسا تكلل العصيان بالنجاح (وحتى قبل)، قاد حملة ضد ماغادا. يذكر الباحثون عسدة تواريخ مقارية للعام ٣٢٠ قبل الميلاد)، ثم أزاح الأسرة المالكة الهانداس Handas واحتل العرش. كان اسم أسرة تشاندراغوبتاهو موريا، لذا سميت الإمبراطورية والأسرة اللتسان أسسسهما: مورياس. ثم قدر أن يخضع الشمال كله (وربما قسماً من الجنوب) وأرسى دعائم الدولة الأوسع في الهند القديمة.

أخذت إمبراطورية المورياس أوج اتساعها في أيام آسوكا (٢٧٣-٢٣٧) حفيد تشاندر اغوبتا. إذ ضمت الإمبراطورية الهند كلها (عدا منطقة تقع في جنوب شبه الجزيوة) وأفغانستان الحالية.

في هذا العهد، أنجز الشعب الهندي إنجازات ضخمة في تطوير القوى المنتجة. يدحو الحديد المستخدم نهائياً المعادن الأخرى في صناعة أدوات العمل. وتصير حرائسة التربسة قاعدة الحياة الاقتصادية؛ ولم تعد تربية الدواجن سوى رافد للزراعة؛ ويفقد الصيد والقنص أهميتها أيضاً. ويتطور الري ويتقن. وجنى الصناعيون العاملون في المعسادن، وناسبجو القطن، معمرو السفن النهرية والبحرية خير النتائج. وراجت التجارة الداخلية والخارجيسة: التجارة البحرية مع مصر، ميزوبوتاميا، سيلان وبلدان جنوب شرق آسيا؛ وتجارة برية مع ايران وبلدان آسيا الوسطى. وتدخل في التداول نقود نحاسية وفضية. وتتسبع المدن، أي مراكز حضارة الهند العبودية، ويشير اليونان الموجودون أنتذ في الهند، في كتاباتهم السبى عددها الكبير وغناها وامتداد باتالبوترا patalipoutra، عاصمة ماغادا.

لم تكن الهند العبودية، حتى في أيام ملك مورياس (القرن الرابع -الثاني قبل الميلاد)، متطورة مثل بلدان العصر القديم الكلاسيكية. فليس فيها مزارع كبيرة ولا ورشات واسعة توظف جمهرة من العبيد. على ذلك، كان العبيد كثراً. كانوا يعملون في أملك الملك، النبلاء وفي الإقطاعات الصغيرة، بل بخاصة في الاقتصاد الخدمي، حيث لا يختلف شرطهم في شيء في الغالب عن شرط الخدم، وعدم كفاية الإنتاج البضائعي وقوة بقايا نظام المشاعية البدائية أعطت العبودية خصيصة الأبوية.

وما كبح بعنف تطور علاقات العبودية هو ثبات المشاعية، الناجم عن طبيعة الإنتاج: إن أعمالاً مثل تجفيف أو إرواء مساحات واسعة، وضرورة حماية حقول القصح من العصافير والدواب الأليفة، من الكواسر، واستصلاح الأدغال، إلخ، كانت تتطلسب جهوداً تعاونية جيدة التنظيم، وخاصة إذا أخذنا بالاعتبار المستوى لتلك الحقبة. كل هذا أوقف فرق الثروة والشرط وصان ملكية الأراضي الجماعية. فضلاً عن هذا، كانت المشاعة منظمسة مستقلة إلى نقطة معينة: اقتصادياً، كانت قليلة الاتصال بالمدينة. والتجارة، التي كانت متطور في الداخل، لم تكن تخصها أبداً. كان لها إدارتها الخاصة، الانتخابية أو الوراثيسة. وأتاوات الدولة كانت تقع على المشاعة كلها وليس على كل فرد على حدة.

كانت إمبر اطورية المورياس مؤلفة من قبائل وجماعات أتثية متباينة جداً من حيث التطور والرقي. وبحسب مانعرف، لم يكن عندهم نظام أداري وحيد. فالقبائل والدول الخاضعة كانت تبقى مستقلة ويتوجب عليها دفع الضريبة فقط وتجهز السرايا العسكرية. ولمراقبة الملوك الملحقين، أقيمت حكومات في مختلف البقاع.

كان العاهل يستند إلى الجيش. يقول الكتّاب الإغريق أن تشاندراغوبتا يقدر، في حالمة الحرب، أن يجهز جيش من ٢٠٠ ألف رجل مشاة، ٣٠ ألف خيال و ٩٠٠٠ فيل. فكانت صيانة الجهاز الحكومي والعسكري تكلف غالياً. وللنهوض بهذه الأعباء كان الملك يفرض الضرائب مستغلاً المشاعات (كان المبلغ المطلوب بــ ١/٦ الموسم) ويعين مكوساً على التجار. وكان العاهل يزيد الضرائب على الأراضي الملحقة ويقبض من عائدات أملاكمه الشخصية. فضلاً عن هذا، كان الناس الأحرار ملزمين بأعمال السخرة.

وتصير العبودية القاعدة الايديولوجية في إمبراطورية المورياس في أيام ملك آسوكا. ويهتدي هذا إلى البوذية ويعمل لنشرها في الهند وغيرها؛ وقدر أن يدعم المنظمة الدينيسة. ومعلومات هامة تاريخية عن هذا العهد موجودة في مدونات آسوكا، محفورة بالصخر وعلى الأعمدة، حيث يمكن قراءة أوامره فيما يخص مراقبة مبادئ البونية الأخلاقيسة (خضوع للسلطات، الاحترام، الالتزام بطهارة ونقاء الفكر وتجنب العار، إلخ).

رغم جهوده، لم يستطع آسوكا أن يؤسس دولة متينة وموحدة. وما أن مات، حتى سقطت الإمبر اطورية في هاوية الانحطاط. وفي حوالي العام ١٨٧، أزيح عن العرش أخو ممثلى الأسرة وقتل بيد القائد العسكري الذي أرسى أسرة جديدة، هي سونغا Counga.

ليست الأسباب الداخلية وحدها جلبت انحطاط إمبراطورية المورياس. بل الهزائم في السياسة الخارجية أفضت إلى هذا أيضا. وفي بداية القرن الثاني قبل الميلاد، توغل يونسان بكتريان في الهند واستقروا في البنجاب. وفي نهاية القسرن الثاني قسهرهم المساجيت Massage'tes، إحدى رعايا آسيا الوسطى، ودعوا في الهند الساكاس les Sakas. أخضعت هذه القبائل شمال غرب البلاد وربما حتى بعض أراضى الهند الوسطى.

### إمبراطورية الكوشان وإمبراطورية غوبتا

 الميلاد، شرع الكوشان بفتح الهند، أخضعوا الدول الصغيرة في شمال البلد، حكموا بملوك البارث أو الإغريق. وفي بداية القرن الثاني، تملك إمبر اطورية الكوشان كانشكا (٧٨- ١٢٣) مساحة شاسعة من آسيا الوسطى، من سن-كيانغ، من إيران الشرقية ومسن السهند ذاتها على نهر نربودا في الجنوب، وحتى مدينة بيناريس في الشرق. كسانت العاصمة بوروشابرا (اليوم بيشاور)، الواقعة على الدرب الكبير الذي يصل هند الكوشان بأقاليم آسيا الوسطى.

كانت هذه الدولة، عديدة القوميات، مركز تبادل ثقافي واسع النشاط والمدى. فقد أفاء الهنود من حضارة شعوب آسيا الوسطى (في فن العمارة والفنون التشكيلية)، ومن جهتها مارست الهند تأثيراً واسعاً على الشعوب الأخرى. ماثل الكوشان بسرعة الحضارة الهندية. وصار للبوذية أنصار بينهم. كان كانيشكا رائداً متحمساً. بنى عدة أديسرة، وأمر بتشييد المعابد، شجع نشاط المبشرين؛ ومن مجمع بوذي، تلقى هذا الدين صبيغة جديدة: الماهايانا. ومنذئذ، انتشرت البوذية في آسيا الوسطى والصين.

لم يتيسر لإمبراطورية الكوشان، المؤلفة من أعراق عدة، أن تعيش طويلاً. تصدّعـت بعد موت كانيشكا وحوالى العام ٢٣٠ صار أفولها أكيداً.

في منتصف القرن الرابع، ظهرت إمبراطورية غوبتا: وكانت آخر دولة كبيرة عبودية في الهند. بقي المركز في ماغادا ، و كما في أيام أسرة المورياس، العاصمة هي باتلابورا. ومؤسس أسرة غوبتا عاهل من المرتبة الثانية، ملك في ماغدا: تشاندرا غوبتا الأول (٣٢٠-٣٣). نجح في بسط نفوذه على ماغادا كلها. وقد سيّر ابنه، سامودرا غوبتا (٣٣٠-٣٣) عدة حملات مظفرة وأخضع عدة ممالك من وادي الغانج الأعلى والسهند الوسطى. نهب الكثير من الهند الجنوبية، ودمرها حوالي منتصف القرن الرابع.

بلغت إمبراطورية غوبتا أوج مجدها في أيام ملك تشاندر اغوبتا الثاني (٣٨٠-٤١٤ ( الذي احتل قسماً كبيراً من البنجاب وبقاعاً من الهند الغربية؛ امتدت دولته من خليج البنغال حتى الخليج العربي.

في منتصف القرن الخامس، تعرض شمال الهند لغزو هانس هفت اليت أت من آسيا الوسطى، تنفق إلى إمبراطورية غوبتاوغيرها. تتابع العدوان طيلة أعوام، وبنجاح متباين. لكن إمبراطورية غوبتا، التي بدأت العهد الإقطاعي، لم تكن قادرة على مواجهة حروب طويلة. وفي نهاية القرن الخامس، اقتصرت سيطرة إمبراطورية أسرة غوبتا على ماغادا وبقاعة في شرق وجنوب هذه الدولة. ومنتذ، انقطعت المعلومات الخليقة بالحديث عن هذه الإمبراطورية.

## أزمة العبودية وولادة الإقطاع

تجسد القرون الأولى بعد الميلاد رواجاً اقتصادياً واسعاً في الهند. في هذه الحقبة تبدأ المنطقة الجنوبية بالتطور السريع، بينما كان تطورها حتى الآن أبطأ من تطور الشمال. إذ يباشر الهنود المناوبة الزراعية، واستخدام الأسمدة، وضحم أراض جديدة من الأدغال المستصلحة؛ وتطور الري. تشهد أنصاب وأعمدة من الفولاذ والبرونز، محفوظة حتى الآن، تشهد بوضوح على المستوى الرفيع لتقنية هذا العهد. تنحت المعابد فسي الصخر، الأمر الذي يتطلب يداً عاملة غفيرة، وحسابات معقدة وعملاً ماهراً بالحجر. كانت تجارة الهند واسعة، بحرية وبريّة؛ تتاجر مع كبار بلدان العالم المتمدن، تصدر النسيج، الزخارف، الجواهر، العطور، وتستورد معادن غير مطرقة، معادن ثمينة، أحصنة، عبيداً. كان الهنود بارعين بصنع النقود الذهبية.

لكن أزمة النظام العبودي ذرت قرنها، وانبتقت علاقات اقتصادية جديدة. إذ بدأ عمل العبيد الموظفين في الإنتاج. وعثر الكثير منهم على استخدام في القصور الملكية والنبلاء والأغنياء. وفي تلك الحقبة، يتبدى ميل لاستخدام الناس الأحرار، أعضاء المشاعات: إنه الإقطاع. وعزفت الدولة أكثر فأكثر عن أداء ديونها عيناً أو نقداً، بل استلم النبلاء أصحلب العبيد، والكهنة وكبار الموظفين أسهماً من الأرض؛ والضرائب المفروضة على المشاعات لم تعد تعطى الدولة، بل للأشخاص الذين تخلت لهم الدولة عن حقوقها. وشيئاً فشيئاً امتلك هؤلاء الأشخاص الأرض نهائياً واستعبدوا الفلاحين الأحرار؛ الأمر سهل فكمل الوظائف الممنوحة تصير وراثية. وكثير من القبائل التي كانت متخلفة (بخاصة في الهند الوسطى والجنوبية) بدأت تجني عند انهيار الممالك العبودية من خيرات الحضارة وتدخل أبوابسها، أي تنتقل إلى محطة جديدة هي الإقطاع دون إن تعرف النظام العبودي؛ في هدذه الحالة أي تنتقل إلى محطة جديدة من الأرستقراطية القبلية.

لدى دراسة التشكيلية الإقطاعية، ليس لنا أن نهمل دور المعابد والصوامع البوذية الذين كانوا يتلقون هبة أملاكاً واسعة مع المشاعات التي كانت تعيش فيها. فيتحول الكهنوت البوذي رويداً رويداً إلى إقطاعيين، ويشكل أعضاء المشاعات التابعة لهم طبقة من الأقنان.

يقدر استعباد الفلاحين الأحرار، يتبدل وضعهم الاجتماعي: كانوا سابقاً من الشرائح الوسطى فصاروا من الدنيا.

تنبئق تبدلات هامة في المذهب البوذي. فقد تبين أن محاولات جعل البوذيـــة ديــن الدولة أمر غير مجد، لأن الدول الكبرى العبودية، التي تخدم إيدلوجيتها، بدت هــي ذاتــها

غير وطيدة. وكان مكان انتشار البوذية بخاصة، في المدن؛ وبقي الريف أميناً للعبادات القديمة. إن أضطرار البوذية على العيش مدة طويلة بجوار هذه التقاليد، فرض عليها التحول التدريجي. ففي ماهايانا، البوذي، الرجل الذي يتبع طريق الخلاص، يضحي إليها كلي-العظمة تبنى له معابد رائعة؛ ويُسعى إلى مفاهيم جديدة:الجنة والنار، وتمارس طقوس فخمة، الخ... وينتهي الامتداد الأعظم للبوذية مع مرحلة الكوشان. ويتقلص دورها في أيام ملك غوبتا. تتبدى مقاومة الإقطاعي أكثر فأكثر؛ وتأتي هذه العبادات لتستبعد البوذية. إن هذه العبادات هي نفسها التي ولذت هذا الحشد من المعتقدات الدينية التي تسمى عادة هندويسم، الدين الأكثر انتشاراً في الهند.

#### الشرائح المغلقة

في أثناء القرون الأولى بعد الميلاد يتشكل تدريجياً نظام الشرائح المغلقة. إنها الشرائح المغلقة بشكل مطلق، التي تشغل في الحياة الاقتصادية والاجتماعية موقعاً متميزاً بسالعرف والقانون؛ كان الانتساب إلى إحدى هذه الشرائح بالولادة. وبينما ولدت الفئات أو Varnas على أثر تفاقم الظلم الاجتماعي، صدرت الشرائح المغلقة عن تقسيم العمل.

فالتقسيم الاجتماعي للعمل حتى بشكله البدائي، أفرز فئات مختلفة من الناس، يركسن كل منها إلى دائرة نشاطه. طالما استمرت المشاعة الريفية وعاشت بقايا قوية من إيديولوجيا القبيلة، لن يتيسر لهذه الفئات أن توطد أقدامها إلا بالإفادة من تنظيم وإيدولوجيا المشاعة. يقرأ هذا في الاسم الذي تحمله هذه الفئات الاجتماعية: "جاتي Jati" التي تعني نرية، قبيلة أصل، ويبدو أن كلمة Caste البرتغالية هي الترجمة الأكثر دقة.

ليس لأحد أن يتزوج من شريحته المغلقة؛ مبدئياً تمارس كل شريحة مهنة محددة ولا يجوز الانتقال إلى أخرى؛ ولها إدارتها الداخلية الخاصة بها؛ التضامن المتبادل متوجب على الأعضاء، الذين يقومون جماعة بالتعبد الديني، ويسيرون دورة العمل، ويراقبون قواعد العلاقات القائمة بين الأعضاء مختلف الشرائح، إلخ..كانت الشرائح تولد في إطار الظلم الاجتماعي، بينما الفئات موجودة قبلاً. فليس لسها إلا أن تشخل وضعاً اجتماعياً متناظراً. عادة، تتشكل الشرائح بداية في أحشاء الفئات التي تضم الشعب الكادح: الوسسط والعامة؛ بين البراهميين، لا تتطور الشرائح مطلقاً. تشمل الفئات الوسطى شرائح يحسرت أعضاؤها أرض الدولة ونبلاء العبودية ويخدمونهم كعمال مستقلين أو مختصين مهرة: مزارعين، تجار، صناعيين مرتاحين، إلخ. والشرائح التي كانت بخدمة الشرائح الزراعيسة مزارعين، تجار، صناعين مرتاحين، إلخ. والشرائح التي كانت بخدمة الشرائح الزراعيسة (أي الرعي، حرف قروية، إلخ.)، وتلك التي تمارس في المدن مهنا أقل امتبازاً (حداديسن،

فخارين، نساجين، إلخ.) كانوا من الفنات الدنيا، العوام.

القبائل المتخلفة والمنتشرة في مناطق قليلة الإنتاج من وجهة الاقتصاد، تفتقد إمكانيسة الانتقال إلى مرَحلة أرقى اقتصاديا. كانت مكتفية بالعيش من الصيد، القنص، اقتصاد الغابة، إلخ. وإن رحلت إلى المدن أو القرى واستقرت تعمل الأعمال الأقل تخصصا، الأقل أجوا، والأكثر امتهانا (مياوم، كناس شوارع، جامع قمامة، حفار قبر، جلاد، إلخ.). شكلت هدذه الثلل الاجتماعية شرائح عديدة "المنبوذون" لا يجوز لأعضاء الشرائح "النقيسة" أن تتعامل معها؛ وإلى هؤلاء "المنبوذين ربما انضم العبيد السابقون، الذين كان يقيمهم السادة على أراضيهم. والطبقات المستخلة، المهتمة كثيرا بعزل العمال، كان يقيمهم المسجعون ويدعمون مختلف الشرائح المخلقة، بخاصة أولئك الذين لم يرثوا شيئاً، الأكثر استثماراً: المنبوذون".

#### حضارة الهند القديمة

إننا مدينون لشعوب الهند مساهمتهم الجليلة في الحضارة العالمية. فقد أعطى علماء الرياضيات العالم نهج كتابة أعداد مقبولة بعامة ختى اليوم (نهج أو قيمة الرقم فسي العدد تتعلق بمكانه)، كذلك بعض الأرقام (بخاصة الصفر) التي اقتبسوها من شعوب الشرق الأدنى والمعروفة في أوربا بصيغة لا تتغير وباسم "أرقام عربية". وكان الهنود القدماء يعرفون استخراج الجذور المربعة والمكعبة، ويحسبون بشكل دقيق العدد 77، وكانوا يدركون القوانين الجذرية لعلم حساب المثلثات. واقتبست الشعوب الأوربية للقرن الوسيط عناصر الجبر من العرب، لكن هؤلاء يعترفون أنهم تعلموا هذا من الهنود.

لقد ابتكر سكان الهند القدماء الكتابة التي تشكل الأساس للشكل الخطي لدى اكتر شعوب الهند الحاليين. ومنذ القرنين الخامس والرابع قبل الميللد، وضع عالم النصو والصرف البانيني أسس علم اللغة، المجال الذي قدم فيه الهنود نتائج ضخمة.

كما مهر هنود العصر القديم في الفنون التشكيلية: الحفر والجداريات. وتمسة رسوم رائعة من القرن الثاني قبل الميلاد حتى القرن السابع بعد الميلاد محفوظة في معبد أجانتا المحفور في الصخر (دولة حيدر أباد).

أدب الهند القديمة غني ومننوع. وفي القرن الأول بعد الميلاد كتبوا بالسنسكريتية، لغة أدب الهند متعددة الشعوب مهاراتا ورامايانا، قصائد ملحمية تقص مآثر الأبطال وتتضمن العديد من الخرافات القديمة جدا، تستلهم شعراء وفناني الأجيال السابقة. ومنذ زمن قديم أو بعدئذ، ربما، أدركوا ودبجوا لأول مرة قوانين، أشهرها ذلك المسمى "قانون مانو Lais de اليسوم؛ نسبها كاتبها لسلف خيالي؛ مقولات في مختلف فروع العلم تعيش حتى اليسوم؛

اللغة الشاحبة المستخدمة في كتابة الأعمال الأساسية للأدب البسوذي. ولقد تفتح الأدب السنسكريتي في القرنين الرابع والخامس بعد الميلاد، يوم أز هرت موهبة كوكبة من المسع الكتاب،أشهرهم الشاعر والمسرحي كالدازا

منذ زمن سحيق ربما منذ النصف الأول من الألف الأول قبل الميلاد)، ولدت فسمي الهند فلسفة مادية ترفض اللاهوت والمثالية. كان روادها يؤكدون واقعية العسالم المعاش ويرون في وعي الحواس المصدر الوحيد للمعرفة والوسيلة الوحيدة للإثبات والبرهنة. وينكرون خلود النفس أو الروح، التقمص والآخرة، ويهزؤون من الطقوس والأضاحي.

كما نقل عدد كبير من المهاجرين المستقرين في جنوب-شرق أسيا (سيلان، السهند الصبنية، وأندونيسيا) إلى أبناء البلد إنجازات الحضارة الهندية. وقد أفادت شمعوب آسيا الوسطى والشرق الأدنى من الروائع التى خلقتها الهند، بلد الثقافة القديمة المتألقة.



كأهن هندى



تمثال بوذا



معبد بوذا

#### الفصل التاسع عشر

# الصين

#### المناهل

إن دراسة التطور الاجتماعي والاقتصادي للصين القديمة صعب بطبيعة الكتابات التي وصلتنا. كثير من النصوص ضاع نهائيا، أو تعرض لكثير من التحوير أو التحريف، بــــل التفسير، إلخ.، انسجاما مع مصالح الشرائح الحاكمة، ويستحيل غالبا تجديد الأصل.

غير أن أسفارا هامة لتاريخ الصين القديم مثل "كتاب الأشعار"، "كتساب الحوليات"، و"حوليات ملكة لو"، المنسوبة تقليديا لكونفوشيوس، تلائم كما يبدو النماذج الأولى السابقة. مثل "شي-كنج"، المجموعة التي نتضمن أكثر من ٣٠٠ أغنية شعبية ودينية، أبدعت بيسن القرنين ١١-٧قبل الميلاد. هي منعكس كدح، أفراح وأتراح فلاحين، أعضاء مشاعات، احتجاج على الموظفين الكواسر، أضمومة من الدوافع الوطنية، مشاهد حياة يومية لبسطاء الناس ونبلائهم.

السفر الأول في تاريخ الصين العام حبره قلم أكبر علماء العصور القديمة سوما-تسيو (بين سنتي ١٤٥ - ٩ قبل الميلاد). وهو ابن أحد فلكيي القصر، رحل كثيرا عبر البسلاد، مسجلا بعناية بالغة التقاليد، جامعا الوثائق وكل ما يمكن أن يجلو له أعراف وعادات سكان الصيل والبلدان المجاورة. كانت "مذكرات تاريخية" عمل حياته كلها. عمل عن حقبة تبدأ من الإمبراطور الخرافي هوانغ-تي حتى نهاية القرن الثاني قبل الميلاد؛ يتضمن السفر ٣٠ مجلدا مقسمة إلى خمسة أبواب: حياة الأباطرة، علم الأنساب وعلم تسلسل الأحدداث تاريخيا، معلومات مختلفة حول الطقوس، العبادة، الري، النقد، الأسعار، التجارة، استغلال الأرض، حياة الأمراء، وحياة الأشخاص العظام. في هذا السفر يوضح سوماتسيو شهبه للنظام القائم. ونقرأ في هذا العمل أنباء تصدر من أسانيد غير موجودة لدى أحد.

وقصمة آل هان Han الذين سبقوا (تستيان-هان-شو) التي كانت، بشكل ما، تتمسة

نجد معلومات تلخيصية ثمينة في العديد من الأعمال الفلسفية مثل مانسيوس، هانفي - تسو أو في أعمال رجال السياسة مثل كوانج، ولدى المؤلفين المختصين بدر اسة الأعمال الأدبية للعصر القديم، وأخيرا، في الأعمال الفلسفية.

إن معطيات علم الآثار والنقوش ذات أهمية كبرى بدراسة تساريخ الصين. وأرض الصين لم تسبر حتى الآن سبرا كافيا لكشف الآثار؛ فتنقصنا معطيات لكي نطرح منهاجيا تاريخ المجتمع السابق على ظهور الطبقات الاجتماعية. ومحطات يانغ-شاو وتانغ-تسسي- إي التي تؤرخ لمرحلة وسيطة بين العصرين الحجريين الوسيط والحديث واكتشفت حوالي العام ١٩٢٠، تقدم فائدة فريدة. يفترض أنها تعود إلى الألف الثالثة قبل الميلاد. وفخاريات مطلية وجدت في يونغ شاو تمثل عدة تشابهات مع التي اكتشميفت في أنسو (تركمانيا) وتريبوليه؛ يثبت هذا أن مستوى التطور الاجتماعي والاقتصادي لهذه الشعوب كان متمسلئلا تقريبا.

بشأن تاريخ حقبة آل شانغ (يين) تزودنا حفريات مدينة شان (قرب المدينة الحاليسة أنيان) بمعطيات هامة عديدة؛ فقد عثر، بين خرائب الورشات، على قصور، معابد ومساكن خاصة، وكثير من أغراض الاستعمال الخفيف، وكتابات مرسومة على العاج، على القواقع وعلى مشربيات البرونز. وقد فكت رموز هذه النصوص. كمسا أكسدت درايسة النقوش الموجودة في أرشيف أنيان في كثير من النقاط ما تقصه علينا الأعمال الأدبية.

تأتينا التنقيبات المنتابعة في الصين بعد ظفر الثورة الشعبية كل عام، خدمــة للعلــم، بالعديد من المعلومات حول تاريخ البلاد القديم.

#### شروط طبيعية. سكان بدائيون

إن الأرض التي رأت ولادة حضارة الدولة الصينية تمتد على طول وادي هوانغ-هـو في مجراه الأوسط والأدنى. فمنذ ٤٠٠٠عام، كان سهلا وحيد الشكل، محدودا من الجنسوب بالجبال ومن الشمال الغربي بهضبة أوردوس Ordos؛ كانت تربته الغرينية الغنية بــالطمي

شديدة الخصوبة. كثيرة المستنقعات، تشقها الأنهار وتغطيها الغابات الكثيفة-العذراء.

في الشمال وفي الشمال الغربي كانت تنبسط سهوب منغوليا القاحلة؛ وفي الجنسوب، خلف وادي يانغ-تسو-كيانغ، تبدأ المنطقة الجبلية والحراجية للصين الجنوبية. نتيجة هدذا، بقى الصينيون القدماء ألاف السنين معزولين عن مواطن الحضارة القديمة.

كانت غزارة المياه تفرض الري، تصريف المياه، ومصارعة الفيضانات. لـــذا كــان الصينيون ينسبون لبطل أساطيرهم البدائية مآثر تتعلق بترويض الانهار، بناء السدود وحفر الأقندة.

والأرض الصينية مسكونة منذ أقدم العصور. وفي مغارة شو-كــو-تيـان (قـرب بكين)، اكتشفت بقايا إنسان الصين الذي بشكله الخارجي، يشبه إنسان جاوا. لكــن إنسان الصين كان قد عرف النار، وكان يصنع أدوات ضخمة من الحجارة ويقنسص الحيوانسات الضخمة.

في الطبقات العيا لهذا الكهف ذاته، عثر بي-أوان-تشونغ على بقايا إنسان يشبهنا بدنيا وكان بعيش بين الألف ٢٥ و ٥٠ قبل الميلاد.

أخيرا، كان بناة تقافة العصر الحجري الحديث في يانغ-شاو بدون شك جدود الصينيين. وحضارة أولئك الذين اكتشفت بقاياهم في طبقات كهف شو-كو-تيان تعود إلى العصر الحجري الأعلى. وأدوات الكوارتز، والقواقع المجموعة في شو-كو-تيان تكشف وجود شكل بدائي من التبادل. بهذا الصدد، دور القواقع هو الذي يوجز أو يحدد، لأن تعبير تقوقعة موجودة في الهيروغليفية وتشير إلى مقولات "نقد"، "تجارة"، "ثروة"، إلخ. والعصو الحجري الحديث والحقبة الوسيطة بين هذا الأخير والحجري الوسيط معكوسة في الصيسن في حضارة يانغ-شاو متميزة بخزفيات عديدة الألوان، وحيدة الصنع. وكان يسانغ-شاو، المجتمعون في تعاونيات عائلية، يعيشون في كهوف محفورة في الأرض ويحفرون الأرض بالمنكاش (ويبذرون الذرة البيضاء والصفراء)؛ يصطادون، يربون الكلاب، الخنازير، الأحصنة ويأسرون حيوانات وحشية. وفي محطات يانغ-شاو الأحدث (الألف الثانية قبسل الميلاد) تظهر أسلحة برونزية: سيوف، خناجر.

كانت القرى مبنية على التلال ويحيطها سور ترابي ليحميها من هجوم الأعداء. ومن الملفت العثور غالبا على تعبير "تلة" في الهيروغليفية التي تشير إلى أسماء المدن القديمة.

### إمبراطورية آل شائغ أو آل بين

إن انتشار استخدام الأدوات النحاسية والبرونزية، وظهور زراعــة الأرز، والقــزازة (تربية شرانق الحرير الخام) أفضت إلى تفكك نظام العشير، إلى تشكل الطبقات الاجتماعية وإلى ولادة دولة العبودية القديمة في أيام حكم أل شانغ (آل بين) (١٧٦٦-١٧٦٦). كــانت هذه المملكة تشغل وادي السرير الأوسط لهوان-هو من حيث ينعطف النهر ويتجــه نحــو الشرق.

ثمة عدة مصادر تخولنا تمييز النظام الاجتماعي والاقتصادي. في أسساس الاقتصساد كان يوجد، كما يبدو، نكش الأرض بالمنكاش. والتربسة الغرينية، الناعمة والخصبة، المشغولة بأدوات بدائية من الخشب والحجر، تعطي أيضاً موسماً وفيراً. فضلاً عن الزراعة، استمروا بممارسة الصيد والقنص. وتشير آنيان الإلهبة أن القناصين أثناء الاحتيال على الطرائد لحشدها في مكان ما (فخ أو كمين، مثلاً)، كانوا يقنصون منات الحيوانات من مختلف الاحجام: أيائل، خنازير، إلخ.

كان التدجين يلعب دورا هاما في الاقتصاد. وكان الناس يربون الكبير والصغير مسن الدواب ذات القرون، والخنازير، والكلاب والطيور. والنقوش التي يمكن أن نقرأها حسول المواد المقدمة كضحية، تشهد على توفر الدواب. يقص أحد هذه النصوص قصة مذبحة من ١٠٠ بقرة و١٠٠ خروف.

كانت المهن قد بلغت إتقانا واسعا. فالبرونز يستخدم في صناعية الأسياحة، وأوان شعائرية، وبعض القطع للعربات. وأكواب وجرار وأوعية أخرى مصنوعة علي طريقة صنع الفخار، والغضار الأبيض من كمية استثنائية، كانت تشوى بعدئذ وتطلى، تشهد علي تطور الخزف. والخيوط الحريرية المجتناة من الشرائق كانت تستخدم في النسيج. والإتقان الذي يميز كثيرا من مواد تلك الحقبة، يتطلب تدريبا صعبا وطويلا، الأمر الذي يبرهن على انفصال المهن عن الزراعة. وفي العاصمة، كان ثمة أحياء يسيكنها الصناعيون فقط: فخارون، سباكون، نحاتون، غزالون، نساجون، وسواهم.

المصادر التي لدينا تشير إلى وجود، في إمبراطورية الشانغ، مختلف عينات العبيد. وكانت الحروب هي التي تمكن من توفرهم.

وتطور اللَّوى المنتجة، تكديس النَّروات وظهور العبودية ولدت في أحشاء العشير قلــة

من الأسر المتميزة، التي تشكل الطبقة المتنفذة، المعارضة لجمهرة أعضاء المشاعة. وشيخ قبيلة أوانغ صار رئيسا وراثيا للدولة. وتدل دراسة مقبرة آنيان على وجود في مجتمع الشانغ فارق واضح في الثروة. وبين كثرة القبور الموضوعة رمس متواضعه، اكتشفت صوامع تنغلق على أسلحة ومشربيات من البرونز الرائع، وأغراض من حجر اليشب. والعبيد مدفونون إلى جانب أصحابهم. فهنا أيضا اكتشفت لحود للأوانغ، مغلقة على كنوز خيالية. والمساكن المكتشفة تشهد أيضا أن الناس كانوا منقسمين إلى طبقات اجتماعية مختلفة في الملك.

كان في رأس المنتجين في مجتمع الشانغ الفلاحون المجتمعون في مشاعات جوار تحافظ على بقايا ثابتة من نظام العشير. وما تزال طريقة استغلال أفراد المشاعات غامضة حتى الآن.

في رأس الدولة كان الأوانغ (الامبراطور) الذي يجمع وظيفتي شيخ القبيلة وكاهنها- الأكبر. ورويدا رويدا، يحتل سمات الطاغية الشرقي، العاهل المطلق، مالك الأرض كلها، ممثل السماء لدى الناس. حول الأوانغ يلتئم وجوه الأرستقراطية، أفراد الأسرة الإمبريالية وأسر أخرى نبيلة من البلاد. من بينهم يعين موظفو الحكومة، والجنرالات، وغيرهم.

والملاحظات الأولى الفلكية، الضرورية لتقويم الأعمال الزراعية، وضعت في عسهد الشانغ. وأحد أهم الاستحقاقات في هذه الحضارة هو ابتكار الكتابة الهيروغليفية، المنسوبة للإمبر اطور الخرافي فو-هي Fou-Hi؛ والتي اشتقت منها الكتابة الصينية الحديثة.

مفاهيم الامبراطور الدينية للشانغ تصدر من الإحيائية، المرتبطة حميميا بعبادة الأسلاف. فالجدود، بخاصة جدود الاوانغ، كانوا غالبا ما يمثلون بشكل حيواني، وهذا مسن بقايا الطوطمية. مثلا فو هي كان بجسد أفعى، بينما كان رأس مبتكر الزراعة شن هونسغ، رأس، ثور. وكثيرا ما يسعون إلى السحر، ويعطون بخاصة كل أنواع التفاسير لشقوق ظهر السلخاة المرمية في النار.

### إمبراطورية آل تشو

في غرب دولة نهر وي Wei، المتفرع من هوانغ-هو، كانت تعيش قبائل التشو التسي من حيث الخصائص الأتنية واللغوية، كانت تشبه، كما يبدو، آل الشانغ. في اقتصاد تشو، كانت الزراعة تلعب دورا واسعا، بينما كان الصيد والقنص أقل قيمة. وكتسيرا ما كان أباطرة الشانغ يستدعون قوات التشو العسكرية لتقاتل قبائل الشمال-الغربي الرحل.

في النصف الثاني من القرن الثاني عشر قبل الميلاد خارت إمبراطورية الشانغ. تتحدث المعطيات النادرة التي بين يدينا حول هذا الموضوع عن غضب الشعب المرهق بالضرائب، ضحية الاضطهاد الفظيع والنفقات المجنونة لبناء القصور، واحتفالات الأباطرة وحاشيتهم.

وفي العام ١١٢٢ قبل الميلاد، غزا قائد التشو أو -أوانغ بجيوشه إمبراطورية الشانغ او، في معركة طاحنة في سهب مواي (شمال-غرب هو-نان) انهزمت قوات آخر عاهل من الأسرة واستنادا إلى الرواية الموروثة، كانت المذبحة أشبه بالمطارق الخشسبية التي تسحق الذرة البيضاء السابحة في مستنقعات الدم. وبعد مقاومة قصيرة خائرة، الحقت أرض الشانغ بدولة التشو، وسقط رهط وفير من رعاياها في أتون العبودية. ونهبت عاصمة الشانغ.

وهكذا تأسست، في نهاية القرن الثاني عشر وبداية الحـــادي عشــر قبــل الميـــلاد، إمبر اطورية واسعة في الشرق الأقصى تشغل تقريبا وادي هوانغ-هو، أو بالضبط ســـريره الأوسط والأدنى، وحوض هان والسرير الأوسط والأدنى ليانغ-تسو لغتهم وتآلفت القبـــائل القاطفة هذه البقاع تدريجيا مع الصينيين وقبلت حضارتهم.

من القبائل الرعوية العديدة التي كانت تعيش راحلة في شمال وشمال-غرب إمبر الجلورية توطدت قبيلة الهوان بخاصة في بداية الألف الأولى قبل الميلاد، وتوحدت مع رحل آخرين، وغزت عدة مرات صين التشو. لكن القبائل المستقرة في جنوب يانغ-تسو وسوتشوان حافظت على استقلالها. ومنعهم أسلوب حياتهم الفريد والفوارق اللغويسة من الذوبان في الشعب الصيني.

على ذلك، لم تبق دولة التشو المستبدة بعيدة مدة طويلة عن التشقق. إذ كان أباطرتها يوزعون سعة العبيد والأملاك على دويهم وأسرهم، بل سلطوهم على مشاعات الناس الأحرار. وسرعان ماتفتت الإمبراطورية إلى أكثر من ١٥٠٠ دولة صغيرة خاضعة نظريا فقط للإمبراطور. أهمها، بدءا من القرن السابع قبل الميلاد، شان-تونغ، شان-سي، تشوء هو-نان وهو-بي. كانت هذه الدول تتحارب باستمرار لكسب العبيد، وضم الأراضي وتأمين السيطرة.

#### مختلف مراحل تاريخ الصين القديمة

حسب مؤرخي الصين الإقطاعية، انقسم تاريخ الصين القديمة بعد زوال إمبراطورية الشائغ إلى ثلاث حقب، مؤسسة على تعاقب الأسر: تشو (١٢٧ - ٤٧ كثبل الميلاد)، وهان (٢٠٦ قبل الميلاد حتى ٢٢٠ بعد الميلاد. وعلم عرار (٢٤٪ المين المعصر الوسيط، الذين سعوا إلى تفسير أحداث قديمة جدا بروح عصرهم، مؤرجي الصين العصر الوسيط، الذين سعوا إلى تفسير أحداث قديمة جدا بروح عصرهم، رأى المؤرخون البورجوازيون أن عهد تشو-هان كان عهدا إقطاعيا. يتمثل هذا الموضوع بوضوح في كتاب المؤرخ الكبير المختص بشؤون الصيمن، همنري ماسمبارو (الصيمن القديمة). يجب أن لا يغيب عن ذهننا أن ماسبارو، المؤرخ المثالي البورجوازي، لا يسرى الإقطاع أبدا تشكيلة اجتماعية واقتصادية ذات قوى منتجة محددة وعلاقات إنتاجية ملائمة. البلاد التي، كانت موحدة سابقا لكنها تفككت إلى إقطاعات عديدة تعيش نهجا هرميا متماسكا البلاد التي، كانت موحدة سابقا لكنها تفككت إلى إقطاعات عديدة تعيش نهجا هرميا متماسكا إلى هذا الحد أو ذاك، تحت سلطة الإمبراطورية الشكلية إلى هذا الحد أو ذاك. إن أعمال ماسبارو، بوتبيه، فرانك، وباحثين بورجوازبين أخرين، الثمينة جدا من حيث توثيق ودقسة بعض الملاحظات، تجعلنا نفهم أن ليس ثمة تطور اجتماعي فمين الصيمن وأن الإقطاع موجود في الصين على مدى تاريخها. على هذا الأساس ولدت فرضيات رجعية، تفرز العرقية، تقول إن الصينيين غير جديرين بالتقدم وهم مدينون للأجنبي بارتقاء حضارتهم.

إنها بفعل أعمال الباحثين الماركسيين الصينيين والسوفيات، رفضت ترهات النظام الإقطاعي القديم في الصين. فاستقر، دونما جدل، أن المجتمع الصيني تطور من النظام المشاعى البدائي إلى الإقطاعية، عبر شكل إنتاج مبنى على استغلال العبيد.

صحيح أن حالة العلم الراهنة لم تسمح بعد بتأريخ العهود تأريخا دقيق وصحيحا. وكثير من العلماء الصينيين يلحون حول الطبيعة الإقطاعية لمجتمع الهان وحتى تشو. مسع ذلك ثمة أسباب للتفكير أن عهدي تشو وتسن يقع في قمة نظام العبودية، بينما يسجل عسهد هان تفككه وولادة الإقطاع.

#### النظام الاجتماعي والاقتصادي لإمبراطورية التشو

يتميز عهد التشو بتطور سريع للقوى المنتجة. فحوالي القرن الثاني عشر قبل الميلاد يكتشف الصينيون الحديد، رغم تأخر استخدامه على مداه إلى حقبة أحدث، بين القرنين

السادم والرابع. وفي الحقول يبذر غالبا الرز. والانتقال إلى حرث الرز "المائي" يتطلب ب وسائل ري أكثر إتقانا. إنها زراعة معقدة جدا تتطلب الكثير من العمل والمسهارة. وتبدأ الزراعة باستعمال محراث خشبي بدائي؛ وتظهر حدائق ومروج، وتتسع زراعة التوت، مع تربية دودة الحرير التي تتغذى بها.

التنقيبات التي حققها بحاثة جمهورية الصين الشعبية على أرض إمارة تشو القديمة، دلت أن استخدام البرونز اتسع في الحياة العادية وفي الإنتاج. والمشربيات البرونزية، بصناعتها الحلوة، مزدانة غالبا بنقوش دينية أو توثيقية. وصكت النقود. وأتقن نسج الحرير، النجارة الموبيليا، والفخار ومهن أخرى. وفصلت، في أيام التشو، الصناعة نهائيا عن الزراعة. وعلى أثر تقسيم العمل، تتطور التجارة والمبادلات النقدية، وتتضخم المدن مثل هو Ho (قرب المدينة الحالية سي-آن)، ولو-بي (حاليا لو-يانغ)، إلخ.

في أيام ملك النشو استمر تشكل طبقات المجتمع العبودي. ولما غرا النشو إمبر الطورية الشانغ، أهدى أو -أوانغ عائلاته عبيدا من أبناء البلد. وتحدثنا نقوش على أواني برونزية عن تطور دولة العبودية. "أهبك، نقراً في أحد هذه النصوص للقرن الحادي عشر قبل الميلاد، من هذه الضواحي، ١٥٩عبدا، غلمان اصطبلات، حراثا وندماء. أمنحك قادة وشيوخا من البربر، أكثر من ١٥٠١عبدا.".

كانت الحروب بين الولايات تزود البلاد بالعبيد. واستنادا إلى سوما-تسيان، عشرات ألوف الرجال اقتيدوا عبيدا في أثناء هذه النزاعات. وتطور التجارة، والنقد وظهور الربيء وطدت كلها في البلاد العبودية كديون. وكانت إدانة الناس الأحرار بتهمة انتهاك القوانيسن مصدرا آخر للعبيد. كان المدان يصير عبدا موقتا أو إلى الممات؛ وفي ظروف معينة كانت العبودية تطال ذرية المحكوم كلها. فعندما تكون التهمة ارتكاب جريمة، لا يكتفي بعبوديسة الفلاح وحده، بل كل أسرته، وكضمانة أكيدة، جيرانه أيضا.

يما أن الزراعة الصينية تتطلب من الفلاح معرفة واسعة وكثيرا من الممارسة، كان عمل العبد هنا ضيقا. فكانوا يفضلون استخدامه في بناء السدود، في حفر الأقنية، في تشبيد القلاع، وتربية الدواجن، وفي المناجم. وحسب بعض المعلومات، كان العبيد يعملون ندماء. فسعة المعنى لكلمة "عبد" تعكس، كما يبدو، ليس فقط تنوع أصولهم بل أيضا تنوع الأعمال التي يكلفونه بها.

كان اقتصاد المجتمع الصيني في أيام التشو يستند إلى مشاعة الجوار، المستثمرة من الدولة والأسر الأرستقراطية. وكتابات الفيلسوف مانشيوس (القرن الرابع قبل الميلاد) هي التي أطلعتنا على هذه المشاعة. يقول: إن الأرض نقسم إلى تسعة أسهم متساوية، وهي إجمالا، تشبه هيروغليفية "تسينغ" التي تعني "بئر" لذا كل نهج تسينغ-تيان يعنسي "حقول الآبار". ثماني عائلات تستلم بالقرعة كل الأسهم. تستثمر كل أسرة السهم الذي اسستلمته، وكلهم، يستثمرون السهم التاسع الساتكونغ-تيان" الحقل المشترك). كان هذا الأخير يحسرت قبل غيره، ويخص موسمه الدولة.

في كتابات مانشيوس، إلى جانب السمة الطوياوية نقرأ مضمونا واقعيا يعكس أسلوب الاستثمار البدائي لأعضاء المشاعات. مع ذلك، ومنذ بداية عصر التشو، كما تشهد أغاني شي-كينغ، خلقت حقول واسعة تخص الإمبراطور ووجدوه الموظفيان حرثها وبنرها وحصدها فلاحو المشاعات المستعبدون وكذلك العبيد. وشيئا فشيئا ترك وأهمل نهج تسينغتيان، وفي أثناء الحقبة الممتدة من القرن السادس حتى الرابع قبل الميلاد، اختفت "الحقول المشتركة" من كل المناطق؛ وأسس بدلا عنها محاصصة عينية تصل إلى التلث وحتى إلى نصف منتوج الحصاد. واصطدم هذا التدبير بمقاومة المشاعات الذين ضاقوا ذرعا بنير مستغليهم الخليظ. وتعكس أغنية لشي-كينغ، من قصيدة رائعة، غلل الفلاحيان تجاه المستغلين، والموظفين الذين يهرولون كالجرذان إلى المواسم.

"أيتها الجرذان، أيتها الجرذان، لا تقضمي قمحنا

نعيش تحت شريعتكم منذ ثلاث سنين

وأنتم لاتقدمون لنا أي خير

سنترككم بعيدا.

سنذهب إلى بقعة سعيدة

إلى بقعة سعيدة، سعيدة

وسنجد العدالة...."

كان طاغوت المستعبدين يثيرون غالبا تمرد الجماهير الشعبية.

تصدر لطبقة المهيمنة في صين التشو من المحيط المباشر للإمبراطورية (أسرته)، وكذلك طغاة كبار وصغار ونبلاء الدم. فوشائج القربي كانت تلعب دورا واسمعا لتحديد

درجة النبالة. انعكس هذا في الأدب، وفضلا عن الألقاب التي تعين وظيفة ("هو": رامسي السهم)، ثمة أيضا الكثير مما يشير إلى درجة القرابة ("تسو":ابن)، بسوو Pouo": خال أو عم، إلخ). وكان ممثلو السلطة الحاكمة يرتدون ألبسة فخمة، ولهم حاشية وحرس شخصي. ويتلقون من الإمبراطور أو من قائدهم المحلي أرضا يستطيعون أن يستنظوها وتفرض عليهم الضرائب العينية. هذا إذا لم تقع الهبة على الأرض والفلاح.

وشيئا فشيئا يحرث الأرض وينميها جماعة من الناس الجدد: هم التجار والمرابسون؟ قانونا، ليس لهم على الفلاح سوى حق الحراثة، اما اقتصاديا كانوا أصحاب نفوذ واسع. الصراع بينهم وبين الأرستقراطية، إحدى شرائح الطبقة المسيطرة، وشم كل تاريخ الصين القديم.

كان نظام إمبراطورية النشو السياسي استبداديا من النمط الشرقي، بمبدأ ملكية الدولة للأرض واستغلال المشاعات. "إن المشاعات القديمة، يكتب انجلز، حيثما حلت، تشكل منذ آلاف السنين أساس شكل الدولة الأكثر تخلفا وفظاظة، الاستبداد الشرقي ٤ ... وكانت الدولة التي تشكلت بعد تمزيق الصين في بداية الألف الأول قبل الميلاد، موضوعة تحت وصايحة الطغاة الذين، بعون جيوشهم وإدارة عريضة، كانوا يمارسون سلطة الطبقة السائدة على المشاعات وعلى العبيد. وكانت دول الصين القديمة، كدول الشرق القديم الأخرى تغطيب، المشاعات وعلى العبيد وظائف: نهب الرعايا المحلية، نهب الشعوب المجلورة وإدارة الري، التي بدونها لاوجود لأي منتوج.

### صراع من أجل السيطرة. تنامي نفوذ مملكة تسين

في أثناء الحروب التي لا حصر لها، تناقصت الدول كثيرا، وحوالي نهايسة القرن الرابع قبل الميلاد. لم يكن قد بقي منها سوى عدد ضئيل. كانت خمس دول الأوسع والأعتى تتصارع على السلطة باستمرار. وخلال هذا الصراع، برزت سلطة دولتين: دولة النسين ودولة التشو. كانت مملكة التسين تشغل تقريبا أرض إقليم شانسني الحالية. كانت دولة غئية، لأن تجارتها كانت رائجة مع القبائل، تشتري منهم العبيد، الدواب، الجلود وتبيعهم الحديد، الحرير، الملح والمنتوجات الحرفية. ولقد قويست التسين بخاصسة بعد

أ - ف.انجلز، اانتى-دهرينغ، ص٢١٣.

ممارسة إصلاحات شانغ إيان، أحد رجال السياسة الأعظم في المملكة، إصلاحات أمكن تنفيذها بتطور المبادلات التجارية والنقدية وباندفاعة الاقتصاد. أهم هذه التدابير إلغاء نهج "تسينغ تيان" (٣٥٠ قبل الميلاد)، ووضع ضريبة عينية وإجازة بيع وشراء الأرض بحرية. وهكذا دفع شانغ إلى الأعلى قوة التجار والمرابين (النبلاء "الجدد")، وأمكن إحياء أراض كانت عذراء.

لقد أفضى إلغاء نهج "تسينغ-تيان" إلى تكديس الأرض بين يدي النبالية "الجديدة" وخراب الناس الأحرار في المشاعات، وبعد نهبهم، صار هؤلاء عبيداً. صارع شانغ، إيانغ ضد امتيازات أرستقراطية الدم القديمة وسن قانوناً، يقول إن الألقاب لا يجوز ان تعطى لأحد حسب أصوله بل حسب قيمة خدماته في الحرب، وهكذا حمى شانغ إيانغ المهاجرين الآتين من البقاع المجاورة، الأمر الذي أدى إلى نمو وبحبوحة شعبية.

لتفتيت المشاعات وإضعاف أرستقراطية الدم، اتخذ شانغ إيانغ تدابير هامة، مثلاً تذويب العائلات الأبوية وتنفيذ قسمة جديدة في الإدارة الأمر الذي قلب أراضي العشائر والقبائل القديمة. وفي هذا العهد، جندت مملكة التسين العديد من الأتباع المتطوعين من بين القبائل الرحل. وسحبت من الناس الأسلحة البرونزية واستبدلت بأسلحة حديدية.

واتساع قاعدة طرق الاستعباد في الإنتاج، وانطلاقة الاقتصاد وتقوية الطبقة الحاكمـــة خول التسين العبور بجرأة إلى سياسة الفتح؛ من ثم، خلق أول سلطة ملكية متمركزة في الصين.

قامت مملكة تشو على المجرى الأوسط لنهر إيانغ تسو. اعترضت هذه الدولة الواسعة والكثيفة السكان، التي تمتلك جيشاً جراراً، اعترضت تدابير تسينغ التوحيدية، خصمها. في هذه الحالة، كانت حاجات ضاغطة تغرض التوحيد. إذ كان الصراع في أوساط الطبقة الحاكمة يمزق البلاد ويدمر قواها المنتجة؛ فلجأ الفلاحون، وقد حرموا من مصادر العيش، لجؤوا إلى الجبال والغابات وشكلوا فصائل مسلحة بذرت الرعب بين أصحاب العبيد والتجار.

فتكفلت مملكة التسين بتوحيد البلاد. وابتلعت بالتدريج الدول الأخرى. كانت الحسروب تدور بقسوة غريبة. مثلاً عندما خضعت إمبر اطورية التشو للتسين، أبيد جيشها المؤلف من ٤٠٠ ألف عنصر. وذبح الحكام وذووهم. وفي العام ٢٢١ قبل الميلاد، أعلن حساكم دولسة تسين امبر اطوراً على الصين وسمى (امبر اطور تسين الأول). وتوحدت البلاد.

### إمبراطورية تسين (٢٤٦-٢٠٧ قبل الميلاد).

وطد شي هوانغ-تي الملكية المركزية وخنق التيارات الانفصالية لدى نبلاء الدم الذين فقدوا دورهم منذ توحيد البلاد. قسم الإمبراطورية إلى ٣٦ ولاية ومنع ذكر اسم الممالك القديمة. وطبقت قوانين شانغ إيانغ في كل الإمبراطورية. وأدخل شي هوانغ-تي نهجا واحدا للمقاييس والأوزان لكل البلاد ووحد النقد. والنيت الألقاب وصنف الناس الأحرار في عينتين: النبلاء والعوام. وإلى الولايات، يرسل المفتشون من قبل الإمبراطور مباشرة لرعاية وتتفيذ إرائته وتدابيره. وجمعت كل الأسلحة ليخلقوا منها أنصابا بارتفاع ١٥م لتزيين القصر الامبريالي. وتوحدت الكتابة الهيروغليفية (قبل هذا، كان لكل مملكة كتابتها الخاصة.

لقد مكن توحيد البلاد شي هوانغ-تي من تنشيط سياسته الخارجية. عبرت جيــوش تسين نهر يونغ-تسو وانتشرت في أرض الجنوب الشاسعة. حتى فيتنام اعــترفت بسـيادة تشسين المطلقة. ولمقاومة القبائل الرحل وتقوية العلاقات القائمة معهم، شيد أعظم صــرح في الحضارة القديمة: إنه سور الصين العظيم، الذي يمتد من خليج تشي-لي حتى الحـدود الحالية لولاية كان-سو. وشرعوا بأعمال هامة في عاصمة تسين، هيان يونغ (قرب سي-آن).

على هذا، كانت إمبراطورية تسين سريعة الزوال. كانت الأعمال الواسسعة المنفذة بأوامر شي هوانغ-تي تنطلب يدا عاملة غفيرة. وحسب الخرافة، إن لم نذكر سوى سور الصين العظيم، لامليون عبد وفلاح ملزمون بالسخرة، كانوا يعملون تحت رقابة ٢٠٠٠ ألف جندي. إن هذا العمل الشاق، والفقر بالأرض، والتعسرض لخطسر العبودية، والابتزاز والاغتصاب، أفضى كل هذا إلى تمرد الفلاحين، الأمر الذي كان متوقعا في حيساة شي هوانغ-تي. كانت النبالة القديمة، هي الأخرى، غير راضية، لأنها استعبدت مسن السلطة السياسية، دون أن تفقد نفوذها الاقتصادي وتأثيرها. وكانت رعايا الممالك القديمة يعانون الكثير من المضايقات. وبعيد وفاة شي هوانغ-تي (٢٠١ قبل الميلاد)، انهارت مملكة تسين، بعد أل أنهكتها انتفاضات الفلاحين والعبيد، وكذلك تمردات أصحاب العبيد والأرستقراطية. كان موت شي هوانغ-تي إمارة العصيان العام. مشى العبيد والفلاحون إلى القتسال. وفي العام ٢٠٠، قاد فلاح فقير، تشانغ شانغ، من الولاية الحالية هو-نان، تلسة مسن ٢٠٠ فلاح كانوا أرسلوا لدعم وترميم الحدود الشمالية، من ثم، عمت تمردات الفلاحيسن على فلاح كانوا أرسلوا لدعم وترميم الحدود الشمالية، من ثم، عمت تمردات الفلاحيسن على فلاح كانوا أرسلوا لدعم وترميم الحدود الشمالية، من ثم، عمت تمردات الفلاحيسن على فلاح كانوا أرسلوا لدعم وترميم الحدود الشمالية، من ثم، عمت تمردات الفلاحيسن على فلاح كانوا أرسلوا نوع المعروب المولاد الشمالية، من ثم، عمت تمردات الفلاحيس على فلاح كانوا أرسلوا لدعم وترميم الحدود الشمالية، من ثم، عمت تمردات الفلاحيس على

الأرض كلها. وأمام هذا، امتشق ممثلو الطبقة السائدة السلاح لاستلام السلطة. كان أقواهم هيانغ يو يعتمد على أراض في الجنوب الشرقي)، وموظف صغير اسمه ليو-بانغ. في أثناء الصراع، عقد هيانغ-هو وليو-بانغ اتفاقاً مؤقتاً. وبعد إخضاع الطامعين بالسلطة الآخرة وإبادة حاشية تسين بمؤزارة الفلاحين، خنقت تورة الفلاحين. وقتل تشانغ شانغ.

لكن انتفاضة الفلاحين سقطت بسبب عدم توفر الانضباط والتنظيم. كان القادة ينتحلون الالقاب، ينفصلون عن الجماهير، وكثير منهم حاوال الاعتراف بطبقة السلطة والانضمام اليهم، على ذلك، نجم من ثورة تشانغ شانغ إبعاد الحاشية المستبدة في إمبراطورية تسسين وشيء من تحسن حياة العمال. وكانت هذه واحدة من أهم الانتفاضات الشعبية في تساريخ الصين.

### إمبراطورية الهان Han السابقة (٢٠٦ قبل الميلاد حتى العام ٢٤ بعد الميلاد)

قمعت ثورة الفلاحين، وتنازع ليو-بانغ وهيانغ-يو السلطة. في هذا الصراع كان هيانغ-يو يدافع عن مصالح الأرستقراطية القديمة وعن كبار ملاكي العبيد. بينما كانت سياسة ليونانغ أمرن. الغت تشريع تسين الصارم، الذي لأقل جنحة يهدد الفلاح الحر بالعبودية. ويمارس جيشه انضباطاً أعمى. وهكذا عرف كيف يكسب شرائح عريضة من الناس وينزل بخصمه هزيمة ساحقة ٢٠٢ قبل الميلاد). شم أعلن نفسه إسبراطوراً. وسميت الأسرة التي أنشأها أسرة الهان.

استهلكت إمبر اطورية الهان عمل شي هوانغ-تي: توحيد الصين. وسمحت الحيساة المديدة لدولة وحيدة تحت حكم الهان باختلاط العناصر الأثنية من أصول عديدة، كسانت تعمر البلاد؛ وساهم التوحيد أيضا بصهر اللهجات والألفاظ المحلية بلغة واحدة وحيدة. وفي أيام إمبر اطورية الهان أرخت الجنسية الصينية.

كان دور الهان في الصين كبيرا بحيث سماهم الصينيون فيما بينهم: رجال الهان.

كانت سياسة أوائل أباطرة الهان تهدف دعم جهاز الدولة الملكسي، توسسيع أمسلك الإمبر اطورية وإحياء الاقتصاد الذي تأزم بشدة في أواخر أيام التشو والتسين.

تتضمن ملكية الهان عهدين: عهد الهان الأول (٦، ٢ق.م حتى العام ٢٤ بعد الميلاد، حتسى شورة
 الأهداب الحمراء وعهد الهان الثاني (٢٥-٢٠ ١ للميلاد).

كانت الحكومة تشجع بناء منشآت للري، استصلاح الأراضي البائرة أو المهلة النطجم عن إنهاك الشعب. فتقليص الضريبة سيساهم في دفع الفلاح إلى تحسين حرائه الأرض وتجهيزها. وفي أثناء حكم الهان، ينتشر الحرث بمحراث تجره دواب. وتحسن نهج البذر بالمسكبة. وتتمتع شرائح عريضة من الناس بتحسن نسبي، ناتج عن استبعاد العديد مسن ممثلي الطبقة المسيطرة.

كما جاهدت حكومة الهان السابقين انتظيم نشاط التجار والمرابين. جعاتهم يدفعون ثمن تمتعهم بالثروة، بحرمان ذريتهم من استلام وظائف إدارية لكن هذا التحريم لم يرع دوما. فقد حققت التجارة والحرف تقدما واسعا. "الأصباغ والريش بمختلف الألوان يأتي من ولايات لو Lou وشو، الجلود المدبوغة والأمتعة العظمية والعاجية من نسين ويان الاسمان الأرز والصندل والخيزران من تسيان السمك، الملح، السجاد والجلود من يان ويسي، الخيوط الملونة، النسيج الرقيق وألبسة القنب من يان ويو You". هذا الكلام الموشق (من معاصر) يشهد على انطلاقة التقسيم الإقليمي للعمل.

والمبادلات التجارية والنقدية تتطور بسرعة وحسب قول سوما-تسيان، كان الأغنيساء يتاجرون في أرجاء الإمبراطورية كلها ويؤمنون أي بضاعة يشاؤون.

لم يخولنا الوضع الراهن لمعارفنا من إيضاح كل القضايا التي يطرحها النظام الاجتماعي والاقتصادي في إمبراطورية الهان. فهي دولة عبودية طيلة وجودها. الوشائق التي وصلتنا تتحدث عن أغنياء أصحاب مئات بل ألوف العبيد وكما في السابق، كانوا يشغلون العبيد في بناء الصروح، والمهن الصناعية والأعمال الزراعية. وكسانت تجارة العبيد مع الخارج مركزة في أسواق دائمة. وتشير النصوص دوما إلى تمردات العبيد.

ربداً ظاهرات جديدة تبرز في حياة الإمبراطورية الاجتماعية والاقتصاديسة. إذ راح السلاطين بوزعون على ذويهم وأسرهم وحاشيتهم أراضي مع فلاحيها ليستغلوا. ويخضع الملاك العقاريون أراضيهم للمزارعة أي التأجير بحصة -. وعل الأرض البسائرة وفسي مناطق الحدود يوطنون فلاحي الدولة الأقنان. وتظهر "بيوت متنفذة" في شخص كبار ملاك الأراضي الذين يملكون ما لايحصى من الفلاحين، ولهم جيشهم الخاص، القادر على سحق أي مقاومة فلاحية وحتى الوصول إلى السلطة المركزية. تشير هذه الواقعات إلسى تطور الإقطاع في المجتمع الصيني منذ أيام الهان.

وتسجل ملكية الإمبراطور يو-ني (١٤٠-٨٦ قبل الميلاد) قمة إمبراطورية الهان. فبعد قمع الأسر الأرستقراطية، عرف يو-تي كيف يوطد التجار أو الصناعيين بالسهر على تتفيذ التدابير الهادفة لدعم قدرة البلاد الاقتصادية، مثل تأسيس احتكار الدولية لاستخراج الملح ومعدن الحديد ومنع الأفراد من صك النقود.

منح رواج الاقتصاد الصين في القرن الثاني قبل الميلاد الانتقال إلى سياسة خارجيسة نشطة. فأخضع جيش الهان فيات-نام، فتح يان-نان وجنوب منشوريا. وكانت العلاقات مع النهون Huns بين أهم قضايا السياسة الخارجية. فغزواتهم المستمرة، التهديد بحلف قوي بأمرتهم وبقيادة شن يومي تي، حرض حكومة الهان للتفتيش عن حلفاء. ولسهذا الغرض أرسل في العام ١٣٨ قبل الميلاد إلى الغرب سياسي قدير، الجنرال تشونغ-كيان. بمهمسة إقامة صلات مع جيران الهون الغربيين، الميساجت les Massage'tes.

وبعد ترحال طویل وبقائه عشر سنین سجینا لدی الهون، وصل تشانغ-کیان إلی آسیا الوسطی حیث زار خوارزم، بخاری ومدنا أخری.

أيقظت المعلومات التي جلبها حول هذه البلاد الغريبة في الصين اهتماما واسعا. ورغم أن مهمته الرئيسة: عقد حلف مع الميساجت، لم تتم، كشفت تقاريره لرجال الدولسة عن وجود حضارة عظيمة تزدهر على أرض واسعة ليس لديهم عنها أي فكرة حتى أنئذ.

واستنادا إلى اتصالات تشانغ-كيان جهزت حملة نحو الغرب. وهكذا كانت رحلتـــه نقطة انطلاق محادثات بين الصين ومواطن حضارية أخرى.

وبعد عدة معارك ضارية، نجح الصينيون بدحر الهون نحو الشمال و، في العام ١٠٤ قبل الميلاد، وبعد اجتياز صحراء تكلا-ماكان وجبال تيان شان، تغلغلوا في وادي فرغانا. هو ذا الأصل لأحد الطرق الرئيسية الكبرى في تجارة العهد القديم المعروف تحت استطريق الحرير العظيم الذي كان يصل الصين بالإمبراطورية الرومانية، بمملكة البارث Parthes وبالهند. على هذا الطريق صدرت الصين حريرها، حديدها، منتوجاتها المهنية واستوردت موادا هامة، الأحصنة بخاصة.

أزمة إمبراطورية الهان. إصلاحات يانغ-مانغ. عصيان "الأهداب الحمراء"

إن إطلاق اليد ببيع وشراء الأرض، وزيادة الضرائب، المتولد عسن بذخ القصر المفرط واتساع السياسة الخارجية، أفضى إلى خراب الفلاحين. ورغم أن الضريبة كسانت

1/٣٠ أو 1/٥ من المحصول مبدئيا، فقد كانت، بالواقع، وبشهادة تسيان هان شو، تتجلوز النصف. وكانت تفرض ضريبة أخرى على كل رجل يرغب في الإعفاء من الخدمة العسكرية. نثبت هنا كيف يصف تسيان هان شو وضع الفلاحة في الصين في القون الأول قبل الميلاد: "كان المتنفذون يمسحون أراضيهم بآلاف المو٦، بينما لايملك الفقراء" مرقد عنزة،". الآباء، الأبناء، الازواج والزوجات يعملون بالأرض طيلة العام وثروة عمله لا تكفى غذاء لهم، بينما يفرض على الفقراء أن يكتفوا بالنخالة".

: لقد مكنت زعزعة الإمبراطورية القبائل الرحل احتلال طريق الحرير العظيم ودمــــلر تجارة الصين الخارجية.

وتفاقمت النمردات أكثر فأكثر (في نهاية القرن الأول قبل الميلاد)، وشارك بها العبيد والناس الأحرار الذين حرموا ملكيتهم، فبرزت الإمارات الأولى لأزمة قاصمة كانت تعدد لإمبراطورية الهان.

حاولت الحكومة تجنب انفجار الغضب الشعبي بإصلاحات جزئية، بوضع مشلا، معيار يحدد الأرزاق العقارية (٥٠٠٠مو) وملكية العبيد (٢٠٠). لكن هذه التدابسير ذهبت هباء.

فكرر المحاولة أحد أفراد العائلة المالكة، يانغ-مانغ، بمساعدة متـــآمرين، بـالتصدي للأزمة بسبل أكثر جذرية. وبعد إزاحة الإمبراطور، نشر قرارا (في العام ١٠ قبل الميــلاد) بتدويل الأرض كلها. ومنئذ، صار العبيد يعتبرون أملاكا خاصة. كان يانغ-مانغ يهدف بهذا التدبير استبدال عمل العبيد بأساليب استثمار إقطاعية. وكان يطالب أيضا بتوزيـــع الأرض على كل الذين حرموا منها آنئذ. وبهذا اعتبر يانغ-مانغ تدابيره كعودة لنظام "تسين-تيان".

حاول أيضا تنظيم أسعار السوق وتنظيم رصيد للدولة بـ ١٠ الافي العام. فاصطدمت تدابيراه بمقاومة ضارية من الطبقة الحاكمة. فاضطر بالقوة إلى التخلي عنها.

أثار فشل هذه الإصلاحات تمردا ضاغطا عرض الامبراطور للخطر. ونشبت تــورة فلاحية في عامي ١٨و٨ بعد الميلاد في ولايات هو-نان، هو-بي وشــان-تونــغ. كــان الثوار منظمين بفصائل لكل منها اسم وقائد. كانت أقواها فصائل "الأهداب الحمراء"، فـــي

<sup>-</sup> ۲۰,۰۸کتار، تقریبا.

ولاية شان-تونغ، التي تدعى هكذا لأنها كانت تلون أهدابها. حاول يانغ-مانغ كبيح هذه الانتفاضة بقوة السلاح. وفي العام ٢٣، استولى الثوار على عاصمة إمبراطورية تشسانغ- نغان وقتلوا يانغ-مانغ. واشترك بالتمرد أعضاء من بيت الهان الإمبرايالي، كانوا مبعدين عن السلطة. وأعلن أحدهم إمبراطوراً. ثم، تحولت قوات أنصاره ضد المتمردين وأغرقوا العصبيان بالدم.

### إمبراطورية الهان الأخيرة (٢٥-٢٠ بعد الميلاد)

رغم أن الثورة قمعت، أضطرت الطبقة الحاكمة لبعض التنازلات. حرر الأولاد الذين بيعوا كعبيد، وأعفى عن بعض الثوار. وجزء من الأراضي القابلة للزراعة التسبي كانت تخص المالكين الكبار انتقلت إلى يد الفلاحين. وقلص الإمبراطور الضريبة. وصارت العبودية أقل قسوة، وتحسنت أساليب الاستثمار، فكانت، إزاء كل هذا، انطلاقة اقتصادية جديدة. رمم نظام الري واتسع، فنمت الأرض القابلة للزراعة. واتسمع استخراج معدن الحديد، وكذلك الفونت. وراج الاقتصاد. وعادت الصين في نهاية القرن الأول للميلاد إلى امتلاك طريق الحرير العظيم.

وفي العام ٩١ بعد الميلاد. احتل جنرال كبير ورجل سياسة صيني، بان-تشاو، إقليــم سين-كيانغ وشن حملة إلى آسيا الوسطى، التي اضطرت إلى قبول سيادة الصين. ولاقــــى الهون هزيمة كاملة واضطر قسم منهم إلى دفع الضريبة للصين، واكره الآخـــرون علـــى النزوح إلى الغرب.

لكن ما أن توطدت اوضاعهم، حتى عزفت الطبقة الحاكمة عن التفازلات التي أعطيت للفلاحين. وأخذ تطور تكديس الأرض إيقاعا غير معروف. فامتلكت "البيوت النافذة" مئسات ألوف الهكتارات التي حرثها الفلاحون المستعبدون. ودمرت من جديسد منشسآت السري. وتصدعت أركان الدولة.

أثار خراب الفلاحة وتفكك جهاز الدولة حركة فلاحية واسعة، عرفت في التاريخ باسم عصيان "القبعات الصفر". لم تكن هذه الثورة الناشبة في العام ١٨٤، في ولاية شون-كونــغ تشبه أبدا ثورة "الأهداب الحمراء".فقد انبئقت بعد أن علل قادتها أهدافهم للشعب.كــانوا قـد خلقوا مسبقا عشرات السرايا وحددوا يوم الهجوم. كانت الحركة مستوحاة من كتاب تــاو- توكينغ.

أعلن المبشر التاوي تشانغ كيو، قائد الثورة الإلغاء الكــــامل للنظـــام القـــائم (ســـماه

الـــ"سماء الغبراء") ومجيء نظام جديد، عادل (سماه اسماً خيالياً "مملكة السماء الصغراء")؛ يأتي هذا النظام عندما يتحقق (مبدأ السلم الأشمل). استلم مخطط التـــورة أحــد الخونــة، فاستعجل الهجوم. كسب التمرد الإمبراطورية كلها بسرعة، حرر التــوار العبيــد وقتلــوا الموظفين المحقوقين، واقتسموا فيما بينهم السلع الثمينة التي سيطروا عليها. دامــت تــورة "القبعات الصفراء" قرابة ربع قرن وأبيدت بصعوبة كبرى. وفي لهيب المعارك، انــهارت إمبراطورية الهان التي احتفظت بشكل من الاستغلال البالي، الساقط، أي العبودية وتركــت مكانها للنظام الإقطاعي.

#### حضارة الصين القديمة

إن ضرورات من النمط العملي حرضت على ابتكار الكتابة الصينية إلى أقدم القدم. وفي النصوص المرسومة على العظام (في الألف الثانية قبل الميلاد)، عد البحاثة أكثر من ٢٠٠ هيرورغليفية، هذا يعني أن الكتابة كانت قد ولدت قبل هذا التاريخ بكثير.

يمكن مقارنة تطور النهج الهيروغليفي الصيني بالنهج المصري. وقد حفظت رسومات نقشية بدائية باعتبارها تساوي كلمات. مثل الهيروغليفيات "رجل"، "ابن"، "امرأة"، "شجرة"، "علو"، "أسفل"، إلخ. وترتيب السهروغليفيات البسيطة سمح أن نشكل منها هروغليفيات أخرى، هرغليفيات من كلمة "شجرة" تعني "غابة".

وفيما بعد (في نهاية الألف الثانية وبداية الألف الأولى قبل الميلاد)، يستمر الصينيون باتقان كتابتهم بإضافة إلى الشارة المفتاح، التي تشير إلى أي صنف من الظاهرات يعود المفهوم المعبر عنه، شارة أخرى، ذات خصيصة صوتية، ايدلوا إلى اللفظة.

وفي أيام تسين، أول ملكية مركزية، توحدت الكتابة ؛ وفي عهد آل هان، أخذت تقريبا شكلها الحالي بفضل استخدام مادة جديدة: الحرير، ثم الورق (قبل هذا، استخدموا الرقائق الخشبية). وإن كان الصينيون يكتبون حتى الآن بشكل عمودي، ذلك لأنهم كانوا يكتبون على شطائر ضيقة.

كان وضع تقويم زراعي يتطلب مراقبة الأفلاك؛ وقد دل الصينيسون على مسهارة مدهشة بهذا المجال. هكذا، قبل هيبارك بــ ٢٠٠ عــام؛ وضع علمـاء الصيـن مبـادرة الاعتداليين أي تبديل نقطة اعتدال الربيع حسب دائرة البروج. وفي أيام أسرة تسين وضع أول تقويم شمسي في العالم. صحيح أنه لم يستخدم عمليا لأن الصينيين كانوا يتبعون التقويم القمري. وكان قدماؤهم يعرفون دورية الكسوفات الشمسية.

إلى الصين يعود شرف ابتكار الفرجار. وكان لديهم أسس ثابتة في علم الرياضيات، بخاصة مبادئ الجذور المربعة والمكعبة. وقد وصلتنا أبحاث عديدة فسي علم وهندسة الزراعة، تمثل بيانا واضحا في معارف الثقنية الزراعية لذلك الزمن، تعطي طرقا في الحراثة والتعديل والتسميد. وحول العديد من النباتات، وتصليح للمزارعين. قد تسألق الحرفيون الصناعيون بنسج المنسوجات الفنية، مواد من البرونز، من الحديد، من العام من الراتنج ومن الحجارة الدقيقة.

وفي مجال الفنون التشكيلية، قدم الفنانون الصينيون روائع نـــــادرة. فمنحوتـــات القبـــور، النصب، والآثار المعمارية، التي للأسف لم يصلنا منها سوى القليل، تشير إلى مواهب فائقة.

. خلقت أخطاء النظام الاجتماعي، الحروب، وتفاقم الصراع الطبقي في نهاية أيام أل تشو، خلقت كلها مناهج فلسفية ونظريات دينية طبعت بطابعها كل الإيديولوجيات الصينية.

ولقد عكست نظرية كونفشيوس مصالح أرستقر اطية الدم. نحن نعرف الاسم اللاتيني لهذا المفكر الكبير الصيني القديم، لأن اسمه الصيني هو كونغ—تسو، فقد ولد حواليي ٥٥٠ ومات حوالي ٤٨٠ قبل الميلاد؛ وضع نظرية مثالية تخلط السياسة بالأخلاق وأعلنت في بحوث فلسفية، لخصها رواده. وانطلاقا من مبدأ "إنساني"، أعد كونفشيوس منهاجا للعلاقات بين الناس، يرتكز إلى احترام الكبار والإتمام الدقيق لواجبات الإنسان بهذا الشيرط أو ذاك تجاه المجتمع. "ليكن الأب أبا، الابن ابنا والعاهل عاهلا"، يقول. ومع إقسراره بالخضوع المطلق للأسمى سمح كونفشيوس بإبعاد أحد المتنفذين، إن دل أنه غير جدير بالإضطلاع بمهمته. وقد أفضى ربط أخلاق كونفشيوس بالتقيد الصارم لعبادة الأسلاف إلى طبع هدذه النظرية بالطابع الديني.

وكتاب تاو - توكينغ (في القرن السادس قبل الميلاد) المنسوب للاو - تسو ينسجم مع بعض التطلعات الفلاحية الأبوية وصغار الملكين العقاريين. يصيغ هذا الكتاب التاوية. ورغم أنه يتضمن عناصر من الرويا المادية للعالم (نفي الإله الخالق) وجدلا عفويا، ينسر العودة إلى عهد سابق، معروف بالعصر الذهبي حيث يعيش الجميع حياة هادئة. ومع نقده اللاذع والحاسم لنظام المعاش، نظام "يجعل الناس يجوعون نتيجة الابتزاز والاغتصاب والضرائب"، يوصي تاو - توكينغ بالعودة إلى عهود طوباوية حيث "لا يتكالب الناس على القتناء الكنوز". وكانت مصالح النبالة الجديدة والتجار محمية من قبل رواد مدرسة العادلين، كثير منهم رجال دولة تسين. كان المعلمون في هذه المدرسة، تشانغ يانغ، هان في - تسو

وغيرهم يطالبون بخلق دولة موحدة، بالغة المركزية، تمسك عقوباتها الصارمة الناس مسن حافة الإجرام وتعيدهم إلى الطبيعة البشرية-الإنسانية. وكتسيرا مساتبدى الصسراع بين كونفشيوس والعادلين شرسا. ناهض الكونفوشيون ملكية هوانغ-تي و، في العام ٢١٣ قبل الميلاد، عذب الكثير منهم وأحرقت كتبهم. وفي بداية القرن الأول للميلاد، عاش فيلسوف كبير صيني مادي، يانغ تشونغ، كان يؤكد فكرة العالم المادي وينكر خلود الروح.

لقد حافظت الأعمال الأدبية التي وصلتنا على نصاعتها. ففي نهاية القرن الرابع وبداية القرن الثالث قبل الميلاد، عاش شاعر الصين العظيم، كيو-إيوان، وكان رجل دولة شهيرا. كان العدو الأزرق للأساليب البربرية والوحشية التي مارسها تسين من اجل السيطرة؛ وكان كيو-إيوان نصيرا لوحدة البلاد العفوية، الأمر الذي كلفه النفي والإبعاد.

ولقد تحدث في كتبه حول وطنه، وحول رحمة وتسامح الناس في أيام الكره والظلم. كما قدر هذا السيد، هذا الأرستقراطي، عاليا التواصل العميق مع تقاليد القصيدة الشعبية، ووثق بعمق بقوى الشعب. وفي تعميماته المترعة بالتهكم اللاذع والحزن العميق تتجلى مع ذلك رنة متفائلة.

وحافظ نثر سوما-تسين والمؤرخ بان-كيو، خلال آلاف السنين، على قيسم النمساذج الخالدة. تتضمن كتاباتهم خرافات وطنية، عددا كبيرا من الأمثال، من الحكسم، والأغساني الشعبية. إن السيرة الشخصية الرسمية لكبار رجال الصين تأخذ غالبا في أعمالهم شكل القصص المقتبسة من الدرامية، التي تدهش الملح والنوادر وقيمتها الوثائقية، التسي تشبه الحوارات المبتكرة لصحة التسلسل التاريخي للأحداث؛ وكانت تعتبر مسن خسلال هدفها التعليمي، والموسيقي أيضا، لعبت دورا رائعا في حياة شيوخ الصين. والرقسس، الغناء المتكامل مع آلات موسيقية متنوعة، يتمتعان بشعبية عميقة.

إن دور الحضارة الصينية عند شعوب آسيا يشبه دور الحضـــارة الإغريقيــة عنــد شعوب أوربا. فالتقنية، الفن، الأدب والفلسفة في الصين كانت النموذج فــي اليابـان، فــي كوريا، في فيتنام، وفي منغوليا. وكانت الكتابة الصينية مستخدمة حتى أمـــد قريــب فــي الأعمال العلمية، في النصوص الدبلوماسية والأدب في آسيا الشرقية.

#### القصل العشرون

## اليونان

### مدخل. مصادر معلومات وباريخ

لقد لعبت دراسة تاريخ اليونان القديمة، بخاصة تراثها التقافي، دوراً كبيراً في تطور علم التاريخ الحديث، ماركس وأنجلز، مؤسسا هذا العلم، أفادا جداً من تاريخ العهود القديمة. كانا أول من قدم المجتمع القديم كمجتمع عبودي، وهما يبرزان دوره التقدمي في التساريخ العالمي. إليكم ماهي، بالتالي، القضايا الأساسية في التاريخ القديم: تطور القوى المنتجسة، على أساس الاستغلال العبودي، في الحرف، وبخاصة، في الزراعة؛ الطبيعة الاستغلالية في مختلف مراحل تطور المجتمع؛ ظهور الدولة وخوصها؛ الأسباب الفاعلة في تطور الحضارة القديمة؛ مراحل تاريخ المجتمع القديم بعامسة والمجتمع اليوناني والروماني بخاصة.

تخص هذه القضايا أيضاً النقاط الرئيسية في دراسة تاريخ اليونان القديم. فالمكتشفات الحديثة تضيف قبساً آخر على تاريخ القبائل والشعوب التي كانت تقطين أرض اليونان القديمة، على الجو الذي ولدت فيه الحضارة اليونانية (الكريتية والمسينية). ثم تأتي الحقبة المتصلة مباشرة بتطور اليونان والمسماة "العهد الهوميري"... مرحلة تفكك المجتمع العبودي والدولة، والبناء الحضاري (من القرن الثامن حتى السادس قبيل الميلاد)، المذي كان الاستعمار أحد مراحله الهامة، ككل هذه المرحلة من التاريخ.

كانت المرحلة "الكلاسيكية" (القرن ٥-٤ قبل الميلاد)، يوم وصل المجتمع العبـودي والحضارة اليونانية إلى أوج تطورها ويوم احتدت واشتدت تناحرات هذا المجتمع، كـانت في أحشاء تاريخ اليونان القديم. أخيراً، المرحلة الأهم التي ينمو دورها في علـم التـاريخ، هي المرحلة الهلينية، مرحلة انصهار التاريخ اليوناني جزئياً بتاريخ الشرق، ومرحلة بلـوغ مجتمع الرقيق أوجه (القرن ٣-٢ قبل الميلاد).

#### مؤرخو اليونان

لقد ظهرت الرغبة في معرفة ماضي اليونان في القرن السادس قبل الميلاد في عمل مؤرخي العهد الأيوني من آسيا الصغرى. فقد عرض هؤلاء، بروح أدبية، الأساطير والخرافات التي تعكس بطريقة أو بأخرى أولى عصور الهلاد Hellade هكذا، كتب ميليه حكايته (حوالي ٥٠٠ قبل الميلاد) أصوله، سير "الأبطال" (هكذا يسمي اليونان أسلفهم الأسطوريين المنحدرين من الآلهة وكانوا معروفين بمآثرهم).

لقد ولد "أبسو التاريخ"، هيرودوت (حوالي ٢٨٤-٤٢٥)، في هلكرناس Halicarnasse. آلئذ، صارت أثينا، المنتصرة على الفرس، المركز الاقتصادي، السياسي والثقافي للكيان البحري العظيم الذي يسيطر على شرق البحر الأبيسض المتوسسط. وهنا ازدهر نظام ديموقراطية العبودية التي كان هيرودوت، المقيم في أثينسا (يسميها وطنه الثاني)، منظرها الورع. يتضمن عمل هيرودوت تسعة كتب. تخص الثلاثة الأولى تساريخ شعوب آسيا الوسطى، الفرس، آشوريا، مصر والبلدان المجاورة؛ يصف الكتساب الرابسع سيثيا Scythie? يعطي كل هذا معلومات قيمة عن الهيلاد. وخصصت الكتب الباقيسة (٥-٩) للحروب الميدية. غالباً ماتكون كتابات هيرودوت ساذجة؛ يؤمن بتدخل الآلهة في شؤون الناس ويقدم لنا الأساطير والخرافات كأحداث تاريخية. لكنه من جهة أخرى يسسعى إلى تعليل هذه الأحداث وأعمال البشر بعلل معقولة وطبيعية. فضلاً عن هذا، يطسرح أحياناً قضايا نظرية عامة حول ارتقاء الدولة والمجتمع، الأمر الذي يثبت صلته المتينة بالنضسال الإيدلوجي والسياسي العنيف الدائر آنئذ في أثينا. وكتابه منهل هام في دراسة الحباة المياسية والثقافية لليونان في النصف الثاني من القرن الخامس قبل الميلاد.

ويطلعنا توسيديت الأثيني (حوالي ٢٦٠-٣٩٩)، في "تاريخ حرب البلوبونيز"، المؤلف من ثمانية كتب والذي لم يصلنا كله، على فهم أعمق للتطور التاريخي؛ ولايفتقر كتابه للفكر الثاقب. كان الهدف من كتاب توسيديت تقديم عرض لحرب البلوبونيز، الصراع الضاري بين جزئي الهلاد: آثينا، الدولة البحرية، والمجمع البلوبونيني، وعلى رأسه إسبارطة. يدل

<sup>&#</sup>x27; - الأقاليم الوسطى في اليونان القديمة.

<sup>· -</sup> في الجغرافيا القديمة، وبالمعنى الضيق، من الدانوب حتى الدون.

المؤرخ على اتساع هذه الحرب الاستثنائي، وإلى دورها في التاريخ: لم يخص الصراع فقط سكان الأرض الهيلينية من البحر المتوسط، بل اشترك الفرس فيه. ومدخصل الكتاب الأول (فصول ١-٢١)، المسمى أثاري، حيث يعطي المؤلف، عدا الملاحظات المنهجية، معلومات هامة حول تاريخ اليونان، كتاب في غاية الأهمية. باعترافه، عمل توسيديت في تقديم الأحداث التاريخية بطريقة يجعل كتابه لايفقد قيمته. كونه مؤرخاً تحريرياً، اهتم فصي الوقت ذاته بكشف أسباب الأحداث ووصف الصراع السياسي الداخلي. كتب هذا الصراع بشكل خطب تخاطب قادة المعسكرين؛ ويشير المؤلف أن هذه الخطابات ألغيت فعله، ويقدمها، إن لم تكن كلمة فكلمة، منسجمة مع مايمكن أن يقوله هذا الخطيب أو ذاك في مثل هذه الظروف وانطلاقاً من آرائه. ولوحات الصراع الطبقي رسمتها ريشة معلم، بخاصسة وصف الحرب الأهلية في كورسير التي ساهم فيها العبيد بفاعلية. والأكثر تسأثيراً لوحة التدمير الناجم عن الصراع الداخلي (كتاب ٣، فصل ٨٢-٤٢). ويقدم لنا المؤلف وصفاً بارعاً للحقد الطبقي في مجتمع الرق، الحقد البالغ نروته أثناء الحرب الأهلية.

وبعد توسيديت، يستمر العلم التاريخي في اليونان (كباقي العلوم الاجتماعية بشكل عام) بالتطور. صحيح أن دقة التحليل العلمي التي تميز توسيديت لم يستطع أحد أن يقدمها، إلا ماندر، من المؤرخين اللاحقين؛ إنما بالمقابل، ازداد عدد المؤلفات بشكل ملحوظ. في أغلب مدن هيلاد ولو كانت قليلة الأهمية (وكان منها المئات، التي ظهرت، في أثناء القرون التالية، لكثير من المؤرخين الذين تصدوا لدراسة مدنهم أو بلدانهم. للأسف، لم يصلنا أغلب هذه الكتابات؛ فالزمن لم يصن إلا النثرات، وأحياناً العناوين أو أسماء الكتب فقط. لكن لهذا أيضاً أهمية كبرى؛ شواهد مختصرات آثيدس Athides التي وضعها كتاب أثينيون درسوا ماضي الأثيك Attique، وبخاصة، التقليد التاريخي.

لكن أهمية المؤلفات التاريخية اليونانية تبقى كبيرة في أي حال وصلتا. مثل "الهيلينيون" بقلم خنوفون، الذي ظهر بعد تاريخ توسيديت وانطلاقاً من الفترة التي توقف عندها هذا المؤرخ الكبير (العام ٤١١ قبل الميلاد). ينجز خنوفون وصف حرب البلبؤنيز ويتابع تاريخ هيلاد حتى العام ٣٦٦. رغم أنه اتبع نهج توسيديت، فعرض الأحداث كمن اشتربي فيها، لكن خنوفون كمورخ كان أكثر سطحية وأضيق أفقاً. كان ختوفون مواطناً آثينياً الكنه، كونه يكره الديموقر اطية الآثينية، كتب كصديق ومعجب بالسبارطيين

الأرستقراط. وفي "الهلليونيون" يهمل الواقعات الأساسية في تاريخ آثينا الديموقراطية متللاً، الفيدرالية الثانية البحرية لآثينا؛ وبالعكس، يبرز الأمسور الثانوية، والتي تقدم وتنفع السبارطيين. على ذلك، "الهللينيون" هو العمل الوحيد الذي يعرض بطريقة منسجمة ومنسقة ومنهاجية الحياة في النصف الأول من القرن الرابع قبل الميلاد. وإذا ما درس بذهن نساقد، يمكن لهذا الكتاب أن يؤازر بدراسة هذه الحقبة.

كما أننا مدينون لخنوفون بكمية من الكتابات الهامة التي تميز مختلف وجوه الحياة في هيللاد في القرن الرابع قبل الميلاد؛ مثل "أناباس"، المتعلقة بغزوة الس ١٠ آلاف وتراجعهم أو انسحامهم، وباعتباره اشترك شخصياً بالحملة. يصف خنوفون القبائل والشعوب التي كانت تقطن في شرق القفقاس، لهذه المعلومات أهمية كبيرة في دراسة أرمينيا وجيورجيسا في الزمن الغابر؛ وأعمال أخرى هامة لخنوفون هي "جمهوريسة إسسبارطة"، "المداخيسل" (مسألة الأموال في دولة العبودية). أي ماعرف بسمة مذكرات سقراط" وغيرها.

وعلى إحدى قطع البردي الموجودة في مصر (في الأقصر) وصف لتاريخ اليونان في بداية القرن الرابع قبل الميلاد. بين العلماء المعاصرين، يفترض البعض أن هدذا النص ملخص للــــتاريخ الهيليني لتيويومب، المؤرخ اليوناني للنصف الثاني من القرن الرابع قبل الميلاد. عدا "دستور آثينا" لأرسطو، الذي سنحكي عنه، المكتشف، هو الآخر، على بــردي مصري، لم تصلنا الأعمال الأخرى لمؤرخي القرن الرابع.

وأحد أشهر مؤرخي العهد القديم، بوليب (حوالي ٢٠٥-١٢٥ قبل الميلاد)، عاش في النصف حقبة فتوحات الجمهورية الرومانية وتحولها إلى دولة بحرية جبارة. وقد كتب في النصف الثاني من القرن الثاني قبل الميلاد "التاريخ العام" يعرض فيه أحداثاً كان هو نفسه شاهدها. كان بوليب مكلفاً بالإشارة إلى الأسباب التي أسقطت كل بلدان العالم تحت النير الروماني. إنه محق تماماً بعنونة كتابه "التاريخ العام" لأنه يشتمل على الأحداث التي جرت في العالم المتحضر كله. ومثل توسيديت، لم يكتف بوليب بتقديم نتيجة الواقعات وأسبابها؛ إنما يسعى الى كشف القوى المحركة العامة للتطور التاريخي، وجوهر هذا التطور، برأي الكاتب، في الانتقال الأكيد من نظام الدولة إلى نظام آخر، الانتقال الذي يتم حسب قوانين محددة. يقول

كل جسم، كل دولة وكل مشروع، تنتقل كلها حسب قوانين الطبيعة، بمراحل متنامية، شم متفتحة، وأخيراً، منحدرة. رغم سذاجتها الظاهرة، كانت نظرية بوليب إنجازاً كبيراً. إذ يثبت عمله أن بلاد اليونان، وهي تخسر استقلالها السياسي، كانت تحافظ على مستوى تقافي رفيع. ولسوء الحظ، من كتب بوليب الأربعين لم يصلنا سوى خمسة؛ وماتبقى لايزيد عن مقاطع متناثرة. على ذلك، فقد أغنى "تاريخه العام" بشكل ملموس معارفنا حول يونان القرنين الثالث والثاني.

و بعد بوليب، وفي القرن الأول قبل الميلاد، وحتى القرن الأول بعد الميالاد، تعطي اليونان، وقد صارت أحد أقاليم الامبراطورية الرومانية، تعطى العالم عسداً من أشهر المؤرخين. مثل ديودور سيسيليا، "بمكتبته التاريخية" ذات الأربعين مجلداً التي لم يصلنا منها سوى النذر اليسير. عاش ديودور في النصف الثاني من القرن الأول قبــل الميـلاد. رحل كثيراً وقرأ كثيراً. وفي "مكتبته التاريخية" كان يعمل على بعث تاريخ البشرية منذ أز منة الخرافات حتى أيامه ... نقرأ في هذا السفر كثيراً من المعلومات الهامة حول تاريخ اليونان. وبجهد ومجهود ديودور الذي أفاد من وثائق عديدة مشتقة فيما بعد، يتيسر لنا أن ننقح ونتمم "الهلينيون" لخنوفون، وأن نجمع معطيات ثمينة حول حركات ثورية ضخمة في يونان القرن الرابع قبل الميلاد، وغير ذلك. لكن "المكتبة التاريخية" لديودور هـــى تجميــع لأعمال مؤرخين سابقين أكثر منها عمل علمي برأسه. وفيما بعد، في القرن التساني بعد الميلاد، كتب الكاتب والمؤرخ اليوناني آريان، حول حملات الاسكندر الكبير، السفر الأصبح الذي وصلنا. وكمعاصر لأريان، كتب المؤرخ والجغرافي بوزانياس عملاً هامــــاً عنونـــه بـــ ابيانات وتعليقات حول اليونان"، أطلعنا على مختلف المناطق، والآثار المعمارية، والشوارع، والميادين، والنقوش اليونانية كما كانت منذ ١٨٠٠ سنة. وخلصف استرابون، الجغرافي الكبير، الهليني، الذي كتب في حوالي بداية الميلاد، خلف معلومات تاريخية ذات أهمية قصوى. وعمله "الجغرافيا" وهو في ١٧ مجلداً يتحدث عن بلدان حوض البحر المتوسط، أفريقيا، إيران، الهند، الجزيرة العربية، مابين النهرين، أوربا الغربيسة وجنوب البحر الأسود. وينحو المؤلف أحياناً نحو استطراد طويل فيتحدث عن تاريخ هذا البلسد أو ذاك. فنطلع، مثلاً، على كثير من المعطيات القيمة حول ماضى مدن آسيا الوسطى ومختلف مناطق هيللاد.

كان بلوتارك، كاتب سير الشخصيات السياسية الرومانية واليونانية، معاصراً لآريان وبوز إنياس. وكتاباته ذات أهمية كبرى في علم التاريخ، لأنه استخدم عدداً من الوثائق التبي لم يصلنا منها شيء مطلقاً. وصف حياة ليكورغ، سولون، ثمستوكل، سيمون، أرستيد، بيكلس، ألسبياد، دموستين، ملوك إسبارطا أجيس وكليومين (القرن الثالث قبل الميلد) وكثير غيرهم من كبار رجالات العهود الغابرة. حفظت ٥٠ من هذه السير حتى اليوم. يبدو فيها مؤلفوها كمؤرخين، وحياة أبطالها على صلة وثيقة بالوسط التاريخي؛ لكن مهمتها الرئيسة من طبيعة تعليمية، الأمر الذي يجعلها أحياناً جزئية ضيقة المدى فالسير التي كتبها بلوتارك التي تشمل قرابة ألف عام من التاريخ القديم، هي مع ذلك ذات قيمة توثيقية كبرى. وتثير أعمال فلاسفة اليونان أيضاً الحياة الاجتماعية والسياسية لبلادهم. وهكذا أوقفت "جمهورية" أفلاطون على بناء نظام سياسي رآه مثالياً. والمسائل الاجتماعيسة والسياسية، كمسائل التاريخ، تشغل الجزء الأعظم من عمل أرسطو. نثبت هنا اثنين من كتبه: "السياسة" و"بناء أثينا". "السياسة" بحث واسع حول أصول الدولة، جوهرها، أشكالها، إلخ. وهي ذات أهمية كبرى لدراسة تاريخ اليونان. ويقدم مؤلف "بناء أثينا" تاريخ النظام السياسي لأثينا منذ تشكلها من آتيك Attique حتى نهاية حرب البلوبونير، أي حتى ٤٠٢-٤٠٣ قبل الميلاد. لم يكتشف هذا المؤلف حتى العام ١٨٩٠. ومنذئذ، تعمقت معارفنا حــول الدولـة الأثينيـة، بخاصة أن أرسطو يقدم لنا في الجزء الثاني من الكتاب، عرضاً مفصلاً عن النظام السذي كان قائماً في أثينا في حياته.

وفي كتابه "بناء أثينا" استخدم أرسطو عدداً من الوثائق، كانت المدونات والأعمال الأدبية ذات طبيعة تاريخية: الأثيد Les Athies "تاريخ" هرودوت وكمية من الحوليات المحلية. وعندما ندرس عمل أرسطو هذا، يجب أن لاننسى أنه ما كان أبداً من أنصار الديموقراطية الأثينية، وهذا واضح في نصوصه. و"بناء أثينا" ليس سوى جزء من عمل ضخم ضاع، بشير "سياسته". لقد كتب أرسطو وتلاميذه إجمالاً ١٥٨ "سياسته"، وبحث حول تاريخ نظام العديد من الدول المذكورة.

#### مصادر أدبية:

الإلياذة والأوديسة، قصيدتان آبدتان عن العهد القديم الهليني بقلم هوميروس، ترسمان لوحة بليغة عن حياة الشعب اليوناني منذ فجر تاريخه من القرن 17-1 قبل الميلاد (سنتكلم

عن هذا بالتفصيل في الفصل ٢٣، فقرة ٣). وفي نهاية القرن الثامن والسابع نبغ عدد مسن الشعراء اليونان، شهروا بأعمالهم واقعات تاريخية. نثبت هنا بداية هيزيود، قارض قصائد تعليمية (حوالي العام ٧٠٠) حول حياة الكدح في القرى، والشعراء الغنائيين القرنين السلبع والسادس: أرشلوك، السي، تيرتي، سولون، تيونيس، وغيرهم، تتحسدث أشعارهم عن الصراع الاجتماعي والسياسي لزمانهم وهي، في الوقت عينه، ذات قيمة تاريخية. أشيل، الكاتب التراجيدي الكبير في بداية القرن الخامس، يرسم في قصيدته "الفرس" معركة سالامين التي اشترك فيها وأتم هكذا قصة هرودوت. فالكوميديات اليونانية القديمة، بخاصة كوميديات أرستوفان، معاصر توسديد، كوميديات عبقرية، مقتبسة من السهجاء السياسسي القاسي، ولها أيضاً قيمة كبرى باعتبارها مصادر تاريخية.

إيفضل المؤرخون اليونان أن يكتبوا عن تاريخ بلادهم السياسي. وأعمسال الخطباء ورجال السياسة تخولنا كشف الحياة الاجتماعية والنضال الطبقي. وخطابات العديسد مسن الخطباء، مثل أندوسيد، ليزياس، إيزاكرات، دموستين، إشين، هبريد (القرنيسن ٥-٤ قبسل الميلاد)، محفوظة حتى اليوم. إنها تقودنا إلى خفايا الحياة البشرية؛ والخطباء مثل ليزيسس، يكشفون أعماق الحياة الخاصة لخصومهم. وغيرهم، مثل الذين يتدخلسون في الحاقسات الشعبية أو ينشرون مقالات عن الشعب، يختارون موضوعساً لسهم قضايسا ذات راهنيسة اجتماعية وسياسية؛ مثل ازوكرات ودموستين اللذين عالجا القضية الدقيقسة للعلاقسة بيسن ماسدوان واليونان في منتصف القرن الرابع قبل الميلاد.

#### وتائق، آثار مادية

إن المنحوتات (وأكثرها على الحجارة) هي المصادر الأكثر دقة. ك منحوتة تقدم واقعة محددة من الحياة السياسية، الاجتماعية أو الخاصة بالعصر. ولقد عرف الأن عشرات الآلاف من هذه المدونات المنحوتة القديمة؛ ضمّ أغلبها في منحوتات يونانية بره إ مجاداً (في طريقها للنشر، بعد التنقيح والتصحيح). بعضها أفعال دولة، مثل، قوانين الشرع الأثيني دراكون، القوانين القديمة لكريت، وتقارير، كشوف عن خزينة الدولة، وسواها. وغيرها شواهد قبور، يتحدث بعضها عن الحياة الخاصة. ولقد أشارت اهتماماً فريداً المنقوشات المكتشفة على الأرض الروسية، بخاصة على ضفاف البحر الأسود. وهكذا اكتشف نص اليمين المدني لشرشوزون (قرب سيباستبول الحالية)، الذي يثبت

المستوى الرفيع للحياة الاقتصادية والسياسية لهذه المدينة القديمة أيام القرنين الرابع والثالث قبل الميلاد؛ ويشهد على هذا قرار مجلس الشعب على شرف المواطن بروتوجيسن، السذي وجد وجمع في أنقاض أولبيا القديمة (ليس بعيداً عن نيكولايف). ولقد جمع الباحث الروسي ف. لاتشيف في "مدوناته المنحوتة"، التي نشرت بثلاثة مجلدات في أعسوام ١٨٨٥-١٩١٦، مدونات عن اليونان القديمة وجدت على الساحل الشمالي للبحر الأسود.

والآن، تحرر من الأنقاض المصرية نصوص كتبت على ورق البردي، أي وشائق تاريخية من نوع آخر، عثر عليها في مصر أثناء التنقيب. إنها،أولاً، حسابات لاحصر لها، ومخالصات، وغيرها، مثلاً المراسلة الواسعة لأبولونيس، الموظف الكبير والمالك العقاري واسع الثراء، مع وكيله زينون). وإنها أيضاً رسائل، وتمارين طلاب، وأوامسر، وسسواها. كتب عليها نصوص قضائية تميز المحاكم والعلاقات بين مختلف فئات الناس. وتتضمن بعض أوراق البردي أعمالاً أدبية عن اليونان القديمة، لم تكن سليمة، بل فقرات مشتة. هكذا نص "بناء آثينا" لأرسطو، ما كان قد وجد في العام ١٨٩٠ على ظهر ورقسة بردي (ترجع إلى العام ١٨٩٠ على أوراق البردي هذه وجدت بعض النصوص الأدبية الهلينية (كوميديات ميناز، مثلاً).

على ذلك، هي ذي مواد علم الآثار، بقابا المدن، والصروح المبعثرة ومنشآت أخرى، وأيضاً مواد الاستهلاك الأهلي، هي خير من يطلعنا على اليونسان القديمة. وكسل أرض البلقان تقريباً، والعديد من جزر بحر إيجة، وشواطئ آسيا الصغرى، وسواحل البحر الأسود، وسيسليا وجنوب إيطاليا هي نوع من متحف واسع في الهواء الطلق. يحقق فيه علماء الآثار من مختلف البلدان تنقيباتهم منذ زمن بعيد. لكن أعمال التنقيب لم تأخذ مداهسا إلا في النصف الثاني من القرن ١٩.

تمكننا الحفريات الأثرية من إعادة تركيب مقبرة دلف الشهيرة، بمعابدها، ونزلها، وشارعها، وطريقها السري، وكنوزها العديدة، التي بنتها الدول اليونانية لحماية السهبات. ولقد رفع الركام عن مدن بكاملها بشوارعها، ميادينها، قاعاتها، مسارحها، مدارسها، معابدها ومساكنها. وكانت المؤسسات التعليمية تضم أيضاً لوائح الطلاب، بأسمائهم ومناقبهم التي يدونها المعلمون. وأيضاً، في الجهة الصحراوية اليوم من أسيا الصغرى، حررت مدينة بريان priene الصغرى، ومدينة أولينت olynthe وغيرها، عادت كلها إلى النور مرة أخرى.

لقد عثر علماء الآثار السوفيات: ب.فارمكسفي، ف.بلاتفسكي، ف.غيدوكفتش، ت.كنبوفتش وغيرهم على الساحل الشمالي للبحر الأحمر شوارع، أسوار وأبراج مدن اليونان القديمة الكبرى، مثل أولبيا، شرزونيز وغيرها. وتمت مكتشفات هامة على يد البحاثة السوفيات في شرق القفقاس (أرمينيا وجيورجيا) وفي آسيا الصغرى. وقد حرر الأستاذ تولستوف، مثلاً، في خوارزم أنقاض ميادين منيعة، وحقولاً مغطاة بنثار الخرف، ووثائق من كل نوع مطبوعة على الجلد ومحفورة على الخشب يسمح حل رموزها بكشف سر هذه الحضارة المنسية التي كانت، كما هو معروف اليوم، مرتبطة ارتباطاً متيناً بحضارة اليونان.

والنقود القديمة والصور المحفورة عليها، ووزنها وكمية المعدن فيها، إلخ. يُتم كل هذا معرفتنا بتاريخ اليونان القديم. وعلم المسكوكات، أثمن مساعد للتاريخ، قدم منذ عشرات السنين إنجازات هامة في الاتحاد السوفياتي، في مجال دراسة النقود Historiog raphie.

نتاج المؤرخين

منذ عصر النهضة، أي يوم شكلت البورجوازية طبقة، يتحقق هدف إعدة إحيداء تاريخ اليونان القديم، الذي حاولت البورجوازية احتكار تراته التقافي الثر. فمنذ هل القسرن التاسع عشر بدأ بوضوح الاهتمام الكبير بتاريخ اليونان القديم؛ وقد دفع النضال من أجدل الديموقر اطبية البورجوازية الساسة، القضاة، المؤرخين ونقاد الأدب إلى جرغروت، المسؤرخ الديموقر اطبي في دول يونان العبودية، بخاصة في آئينا، وهكذا، رأى جرغروت، المسؤرخ

الديموهراطي في دول يونان العبودية، بحاصه في اليد، وهددا، راى ج.عروك المسورح الانكاليزي المعروف في النصف الأول من القرن ١٩، الذي تحدث في "تاريخ اليونان" الذي في ١٢ مجلداً (١٨٤٦-١٨٥٦) عن نظام آثينا، رأى أن هذا النظام يمكن أن يكون نموذجاً لكل ديموقراطية بورجوازية. وفي "التاريخ الهليني" بئللاث مجلدات، للعالم الألماني درويزن، والذي سبق "تاريخ اليونان"، يصور مقدونيا القديمة نموذجاً أول لبروسيا. مع أن

هذه التشويهات للتاريخ القديم تفقر كثيراً المنتوج التاريخي البورجـوازي للقــرن ١٩، لــم يتوان أحد عن دراسة المناهل الأولى، وتطوير النقد، وعلى هذه القاعدة شيد تاريخ اليونان.

كانت قضايا الحياة الساسية والثقافية في اليونان القديمة هي التي تشد الاهتمام قبل كل شيء. أما في روسيا، كان علم العهود القديمة، حتى في فجر وجوده، أكثر تقدمية مما فسي المغرب، لأنها كانت تطرح مسائل أعم؛ وكان النتاج التاريخي الروسي أول من تصدى لما

يخص الحياة والنصال الاجتماعي في اليونان القديم. فمؤلفات م.كوتورغا، الأستاذ في جامعة بطرسبورغ (١٨٥٩-١٨٨٠)، اشتهرت حوالي ١٨٤٠-١٨٥٠. حسدد كوتورغا الواقعات الرئيسة في نظام آثينا السياسي ووضع لوحة عريضة للحياة الشعبية في اليونان. وفي كتابه "وضع العبيد والمحررين في الجمهورية الآثينية، كان أول بساحث في العالم نهض لهذه الموضوعة وعمقها. وأبرز أيضاً العلاقة بين نطور الثقافة الروسية وحضسارة اليونان القديمة. وفي العام ١٨٦٩، يظهر مؤلف هام له ف.فاسيلفسكي "الاصلاح السياسي والحركة الاجتماعية في اليونان القديمة في زمن الانحطاط" الذي لم يفقد قيمته حتى يومنا

وفي النصف الثاني من القرن ١٩ تشب ثورة حقيقية في دراسة تاريخ اليونان، وفي علم التاريخ بشكل عام، انبتقت بسبب نشر الأعمال العبقرية لكارل ماركس وفريدريك أنجلز، بخاصة "رأس المال" (ظهر الكتاب الأول في ١٨٦٧)، وكتاب فريدرك أنجلز "أصل الأسرة، الملكية الخاصة والدولة"، المنشور في العام ١٨٨٤. ولقد أوقف الفصلان الرابسع والخامس من هذا الكتاب على ("العشيرة اليونانية") و"انبعاث دولة أثينا") اللذان يتحدثان عن القضايا الجذرية في تاريخ اليونان.

في هذه البحوث الهامة، يؤسس مؤسسا الماركسية القوانين الرئيسة لتطور المجتمسع ويضعان حجر الزاوية للتاريخ باعتباره علما قائما برأسه. وكان ماركس وأنجلز أول مسن مزق النقاب عن صورة العبودية للإنتاج اليوناني، وبالتالي، الخصيصة العبودية للمجتمسع اليوناني وثقافته. لكن هذا لم يمنعهما عن تقويم عاليا أهمية هذه الحضارة. "لكن الصعوبات ليست في وعي أن الفن اليوناني والملحمة مرتبطان ببعض أشكال التطور الاجتماعي. إنما تكمن الصعوبة في أنهما يقدمان لنا متعة وجمالية وهما لنا، من بعض الوجوه، قيمة المعايير والنماذج العصية. ١"

وحوالي نهاية القرن التاسع عشر، يشد الناريخ الاقتصادي والاجتماعي لليونان أكـــثر فأكثر اهتمام المؤرخين الغربيين. وقد ظهرت نشرات جديدة لمنحوتـــات يونانيــة تسممح بتعميق التغلغل في اقتصاد الهلاد. (نشر هذه المدونات والنقوشات لأول مرة جزئيا أوغست

١-ك. ماركس. "مساهمة في نقد الاقتصاد السياسي"، ص ١٧٥.

بوك الذي كان قد بدأ هذه المهمة في بداية القرن التاسع عشر).

وليس قليلاً ماكتب حول التطور التاريخي لمختلف فروع الاقتصاد في اليونان القديمة: الزراعة ، المهن، التجارة وغيرها. وتشغل هذه المسائل، ومسائل النصال الاجتماعي والعلاقات الطبقية، من الآن فصاعداً حيزاً واسعاً في المؤلفات حول تاريخ اليونان. وفـــى أثناء انتقال الرأسمالية إلى محطتها الأعلى، الامبريالية، ظهر من جديد انعطاف لتحديث التاريخ القديم. هكذا، كتب البحاثة الألماني إد.ماير تاريخ العصور القديمة بــ مجلــدات (كانت النشرة الأولى في العام ١٨٨٤)، حيث يرسم لوحة مزامنة لتاريخ الشرق، اليونسان ورومًا من الأصول حتى منتصف القرن الرابع قبل الميلاد. وهو يحلل ويدرس المجتمــــع والاقتصاد في اليونان، يرى المؤلف فيها "علاقات اقطاعية" في محطت ها الأولى وحتى "الرأسمالية" في المرحلة التالية، مع الـــ "معامل"، الــ "مصانع"، الـــ "مصـــارف"، وغيرها، كمؤسسات تبعثها الرأسمالية ليس إلا. فضلاً عن هذا، يقدم النظريــة الدوريـة القائلـة إن البشرية، في مختلف الأزمنة والأمكنة، تعبر المراحل ذاتها من ارتقائسها، المفضيسة إلى الرأسمالية؛ ويرى أن التقدم يقف هذا، وليس له سوى العودة على عقبيه، الالتفاف إلى علاقات أكثر بدائية. إن النظرية الدورية، بدون نقاش، سلاح إيديولوجسي للبورجوازية الإمبريالية في نضالها ضد الثورة البروليتارية والاشتراكية. وروبير بوهلمن، كاتب "تاريخ الشيوعية والاشتراكية القديمتين"، هو الآخر من أنصار هذه الرجعية؛ فهو "يكتشف" في العالم القديم، ليس فقط، هذه الحرمات المعاصرة، بل يجهد للبرهنة أنها بـــالضبط سـببت انحطاط الحضارة القديمة العظيمة. و"التاريخ اليوناني"، العمل الضخم للمـــورخ الألماني ج. بلورش (ظهرت الطبعة الثالثة بأربعة مجلدات في العام ١٩١٢ و١٩٢٧) رغم طبيعت ه المعتملة لايقل عن غيره حداثة. ومثل ماير وبوهلمن، ينكر بلوش الطبيعة الرقيّة للاقتصاد اليوناني؛ بل يحجم عدد العبيد في اليونان طيلة حقبة الازدهار، ويبالغ بدور الإجارة.

لكن العالم الفرنسي غلوتز ينطلق من مفهومات مغايرة تماماً، وأكثر صحة. بعيداً عن نصرة الماركسية، اتبع في مؤلفاته مبادئ فوستل دي كولانج، وهو يشير إلى دور المشاعية والتنظيم الوثني في تأريخ اليونان. وبوضوح يتعاطف في كتاباته مع الشعب الكادح.

 الحضارة الكريتية ناجم عن تحرير النساء. إجمسالاً، يسهمل المؤرخون البورجوازيون المحتائي المسائل الاجتماعية والاقتصادية والقضايا العامة في تاريخ اليونان. إن المؤلفات حول تاريخ اليونان ذات طبيعة وثائقية أكثر منها بنائية. وحتى العمسل الضخم جسأربعة مجلدات لأرثر إيفانس "قصر منيوس"، الذي ظهر في لندن بين عسامي ١٩٢١-١٩٢٣، يزودنا بواقعات ثمينة، دون أن يحدد العلاقات الاجتماعية فسي كريست، وكذلك "تساريخ كمبريدج القديم" المؤلف التعاوني لمؤرخين إنكليز (الطبعة الثانية ١٩٢٣)، الذي خصصست كتبه ٢-٧ لتاريخ اليونان. و"تاريخ اليونان" لبجستون يغرق في نفس العيوب. نثبست هنا النجاح الضخم الذي حققه في هذه الأيام العلماء الأجانب في مجال علم الآثسار والكتابة الثقشية. مثلاً، كان المؤلف نو الأربعة مجلدات لميريت، وواد جيري وماكغرغور "اللوائح على تاريخ أثينا والقسم الأعظم من هيللاد في القرن الخامس. وكان لحل رمز الكتابسة على تاريخ أثينا والقسم الأعظم من هيللاد في القرن الخامس. وكان لحل رمز الكتابسة على التاريخ اليوناني من الحقبة الميسيني، التي لم تكن معروفة إلا من البقايا الأثرية.

لقد قدم العلم الروسي من نهاية القرن ١٩ حتى بداية القرن ٢٠ عدداً من العلماء الكبار، الأخصائيين بالعصور القديمة وخاصة اليونان. فقد نشروا عدة مؤلفات كان بعضها ذا طبيعة عامة وعالج بعضها مسائل نوعية. وأتت المساهمة الكبرى على يد الأكدديمي ف. لاتشيف، مؤلف الأعمال المؤسسة على دراسة النقوش القديمةالمكتشفة على الساحل الشمالي للبحر الأسود (انظروا ما ورد أعلاه)، مثل "دراسة في تاريخ أولبيا القديمة ونظامها السياسي (١٨٨٧) ومقالات حول تاريخ مملكة البونت ١٩٠٩ ( ١٩٠٩). وله أيضاً نحن مدينون بربحث في عهود اليونان القديمة في مجلدين (١٨٨٠-١٨٨٩). تفيد الطبعة الثالثة من هذا الكتاب (١٨٩٧-١٨٩٩) اليوم أيضاً كدليل بين يدي المهتمين بدراسة تاريخ اليونان القديم. ومهمة جداً أيضاً مؤلفات س.جبليف "أثينا في ٢٢٩-٣١ قبل الميلاد" صدر

<sup>&#</sup>x27; - مملكة في شمال-شرق آسيا الصغرى، على جسر أوخن، أعلن استقلالها عن الفرس في العسام ٣٠١ قبل المهلاد. كانت منيعة جداً في أيام مثريدات السادس، عرفت بصراعها ضد الرومان، الذين احتلوهسا في العام ٦٣ بعد الميلاد.

ني العام (١٨٩٨) وأكاي Achaie (١٩٠٣) وبقلم م.كفوستوف "التجارة الشرقية بين مصور واليونان والرومان" (١٨٨٩).

العلم السوفياتي استوعب بفكر ناقد التراث الغني للمنتوج التساريخي الروسي قبل الثورة، خلق على أساس الماركسية -اللينينية اسلوباً جديداً، علمياً حقاً لكشف التاريخ القديم، بخاصة تاريخ اليونان. هذا الأسلوب هو أساس الدراسات الشاملة لتاريخ اليونان، متل: س.كوفاليف، "تاريخ المجتمع القديم". "اليونان" (الطبعة الثانية ١٩٣٧)، و"تساريخ العهود القديمة" (١٩٣٧)؛ س.لوريه، "تاريخ اليونان" (١٩٤٠)؛ ف.سرغيف، تاريخ اليونان القديم" (الطبعة اثانية ١٩٤٨). يتضمن هذا الكتاب الأخير جملة من التراجم الشخصية لكل حقب تاريخ اليونان القديم.

وفي الأعوام التي تلت الحرب ظهر 'اليونان القديمة' (١٩٥٦)، سفر لمجموعة مـــن من الباحثين السوفيات، و'بحوث في تاريخ اليونان القديـــم' (١٩٥٨)، بقلــم ك.كولوبــوف ول.غلوسكين. وعشرات المؤلفات الأخرى.

#### القصل الواحد والعشرون

## طبيعة اليونان

كانت اليونان القديمة تشغل متسعاً من الأرض يبلغ (١٤٥٠٠ كم القط) لكنه شديد التنوع من الزاوية الجغرافية. كانت تضم: ١) جنوب شبه جزيرة البلقان؛ ٢) الجرزر الإيجية والأيونية؛ ٣) الأضلاع الغربية من آسيا الصغرى. وكانت تشغل اليونان القاريسة (البلقانية ربع اليونان كلها ولم تكن سوى شبه جزيرة مقسمة بين خلجان وسلاسل جبلية إلى ثلاثة أقاليم متمايزة: الشمال، الوسط والجنوب أو بلبونيز. ويتألف اليونان الشمالي نفسه من منطقتين: إيبيريا وتساليا. والبقعة الأهم من اليونان الأوسط من الزاوية السياسية هي الأتيك وبيوتيا، وهما في الشرق. وكانت أهم مناطق البلبونيز الأرغوليد، لاكونيا، مسينا، إيايد وأركوديا.

تعلل هذه القسمة المتمايزة لليونان القاري بأن الجبال تشرخها في كل اتجاه، بخاصسة السلاسل الأعلى من ٢٠٠٠م المتجة من الشمال إلى الجنوب. وتقسم اليونان إلى قسسمين: الغربي والشرقي؛ في شمال اليونان، تقع سلسلة البند Pinde؛ وفي الجنوب (بلبونيز)، وكتلة أشاي العريضة وأركاديا تتفرع في الجنوب إلى سلسلتين: في الشسرق، البارنون، في الغرب، التايجت. من هذه السلسلة الرئيسة، نتطاق نحو الشرق عدة ماتقيات متوازيدة. وهكذا، في شمال اليونان، بين مقدونيا وتساليا تنتصب عدة قمم أعلاها الأولمب، ٢٠٠٠م، تحجز الجبال فيما بينها الوديان التي يتبع أغلبها مصبات الأنهار. تشكل السهول إجمالاً أقل من ١/٥ اليونان القارية. وفي الشرق مضائق ومعابر (وادي تامبي في الشسمال، وتوفر ترموبيل إمكانية واسعة لتواصل وتنشيط بالتالي التطور الاقتصادي والاجتماعي.

وبينما تعزل الجبال المناطق والدول، يعزز البحسر المواصلات الخارجية بيسن المشاعات اليونانية. تفضي الشواطئ المتعرجة إلى تطوير مبكر بالإبحار. من هذه الزاوية تصادف الشروط الجغرافية الأكثر مواءمة في شرق شبه الجزيسرة وفسي غسرب آسيا

الصغرى، ذات الشواطئ المقطعة والتي تقدم عدداً كبيراً من الخلجان الصغيرة التي تسكنها رياح الجبال. في اليونان الوسطى والجنوبية لا يوجد أرض تبعد عن الشاطئ باكثر من ٥٠٥م. ومن كل قمة عالية يشاهد البحر. فضلاً عن هذا، تشكل جزر بحر إيجابة الكثيرة (الأرخبيل) سلاسل مستمرة، من شبه جزيرة البلقان حتى شواطئ آسيا الصغرى، حتى أن البحارة القدماء الذين يتبعون خط السير هذا، لايفقدون رؤية الأرض.

الجزر الإيجية مقسمة إلى مجموعات. في الغرب جزيرة أوبي الكبرى، التسي تمتد بالتوازي على الشط الشرقي لليونان الوسطى. غنية بخاصة بالقمح، كانت تمون به حتسى الأتيك. وإلى الشمال، على طول شواطئ تراس، تتابع جزر تاسوس، ساموتراس، ليمنوس، إيمبروس وتندوس؛ وفي الشرق، بعض الجزر الواسعة تمتد أمام شاطئ آسيا الصغسرى: لسبوس، شيووساموس.

في القديم، كانت جزر بحر إيجة تقسم إلى مجموعتين: السيكلاد والسيبوراد. في السيكلاد تتكوكب ٢٤ جزيرة كبيرة و ٢٠٠ صغيرة، نصفها يحيط بديلسوس. كانت هذه الجزيرة الضيقة الأبعاد مركزاً لتجارة نشطة ولعبادة أبولون الدلفي، إله البحار. من كان هذه الجزير التي تحيط بديلوس، كانت الأهم هي باروس، حيث صناعة الرخام الأبيض، وناخوس، أندروس وغيرها. وبعدها، باتجاه آسيا الصغرى، تتدرج جزر سبوراد وأكبرها رودس.

في جنوب غرب بحر إيجة، توجد جزر سبيتر وإجين. في الجنوب، تصل هذه الكثرة من الجزر إلى كريت، أكبرها وأخصبها، والتي كانت موطن حضارة قديمة جـــداً. وفــي شرق كريت، ليس بعيداً عن الشواطئ الجنوبية لآسيا الصغــرى وســوريا، فــي البحـر المتوسط، تقع جزيرة قبرص، الغنية بمعدن النحاس؛ بالغابات، بالكروم والزيتون.

في أشهر الصيف الهادئة، يفيد البحارة أيضاً من انتظام الريح والتيارات البحرية التي نتجه من البحر الأسود إلى آنيك وبلبونيز. يسر كل هذا إقامة تواصل بين اليونان والشرق الأدنى بلغت درجة متقدمة بالتطور وأفادت اليونان أكثر من الدول الأوربية الأخرى بكنوز حضارتها.

 وإيطاليا صعبة جداً. لكن اليونان مضطرة إلى استيراد القمح من هــــذا البلــد ذي التربـــة الأخصب.

إيدنو مناخ الشاطئ اليوناني، المعتنل والحار، من المناخ الاستواتي. وفي المنساطق الجبلية فقط، وبخاصة في إيبيريا، يلاحظ الجليد والعراصف الثلجية. إنه المناخ الذي حدد أسلوب حياة اليونان، سكناهم وملايسهم. في البيوت، تلعبب الباحة الداخلية، المزنسرة بالإفاريز التي تحملها الأعمدة وتقي الناس من حر الشمس، تلعب دوراً رئيسياً؛ وكانت الصروح العامة والمعابد محاطة بالأروقة والأعمدة. والقمصان الصوفية أو الكتانية ألبسة لليونان، لكنهم عندما يخرجون يليسون فوقها معطفاً صوفياً بدون أكمام. وينتعلون الأخفاف، المبطنة بالفرو في الشتاء. وكجميع سكان الأبيض المتوسط، كان قدماء اليونسان قنوعين بطعامهم. يتكون غذاؤهم أساساً من منتوجات الطحين، البقول، الزيتون، الجبنة، التين اليابس، السمك المملح، المستورد بكميات كبيرة من مملكة البونت Pont.

لاتتمتع اليونان بمساحات واسعة لبذر الحبوب (شعير، ذرة، دخن). أوسع المسهول موجودة في تساليا، بيوتيا، لاكونيا ومسنا. والقيظ (تبلغ الحرارة ٤٠) وجفاف الأنهار، لقلة الممطر، تشكل عقبة أخرى في وجه الزراعة. ثم، في أغلب أقسام اليونان، أخذت زراعسة الكرمة والزيتون، التي تنطلب عناية واسعة وإعداد أرض على سفوح الهضاب، والسري، أخذت الاهتمام الملحوظ. إجمالاً، ووفرت أفضل الشروط الطبيعية مناطق شرق اليونان القاري، المغطى بالأحراج، بالشوح، بالسنديان والكسنتاء؛ في الوديان ينمو السور، الغار الجبلى الذي لايلائم سوى تربية الدواجن.

وتربة اليونان غير خصبة، لكنها غنية بمواد البناء ومختلف المعادن. كانت لاكونيسا غنية بمعدن الحديد؛ أوبي (منطقة شالسيس) وقبرص بمعدن النحاس؛ في الأتيك، تستخرج شرائح الفضة؛ وفي تراس (وادي سترمون) يستخرج الذهب. وتحتضن أتيسك، كورنثيا، أوبي وبيوتيا، الفخار بكميات ضخمة، موظفة في صنع الأواني الفاخرة. ليسس بعيداً مسن الأبتيك، في جزيرة سيوس، كان يوجد أوكسيد الرصاص لطلي الفخار. ولقد أفضى كل هذا إلى تطور مبكر بالحرف التي، كما الزيت والخمر، لم تكن تستخدم في البلد، بسل تصدر وتبدل بالقمح وباقي المواد الغذائية الهامة (لحم مملح، سمك، إلخ).

هكذا، رغم ضيق أبعادها ومناهلها الطبيعية، تمثلك اليونان كل الشروط الضروريـــة

لتطورها التاريخي: وضع وسيط بين أسيا الصغرى وشبه الجزيرة الإيطالية، بحر يوائــــم العلاقات مع شرق وجنوب البلدان المتحضرة وكل مايبعث على تطوير المهن والتبادل.

## القصل الثاثي والعشرون

## المضارة الإبجية

#### الاكتشافات الأثرية في القرنين ١٩ و٢٠

لايعرف اليونان القدماء الشيء الكثير عن الماضي البعيد لبلدهم. يفسترض توسيديد وطنه مسكوناً بشعوب غريبة يسميها "بيلاسج"، "كارمن" و"ليجير". ونسبب لهم منشسآت حجرية ضخمة، سميت "العملاقة" (أي التي بناها العمالقة). تتحدث الخرافات عسن دولة عظمى بحرية لملك كريت مينوس وقصره الواسع، اللابريث، وملك مسينا أغامنون السذي شن حرب طروادة.

الم يكن العلماء الأربيون أبداً أحسن معرفة حتى الربع الأخير من القرن ١٩. إنما في العام ١٨٧٠ و ١٨٨٠، تمت اكتشافات هامة فيما يخص العهود القديمة الكلاسيكية: فقد نشو عالم الآثار الألماني المعروف هنري شلمان في العام ١٨٧٤ كتاباً بعنوان "عهد طروادة القديمة وفي العام ١٨٧٨ و ١٨٨٦، ظهرت عدة كتب أخرى: مسينا، إيليون، طروادة وتيرانث. ولقد قال هذا العصامي والكاشف الجلود للكنوز التي كانوا يسخرون منه بشأنها، قال إنه كشف طروادة هوميروس، مقابر ومواد ثمينة في مسينا، تعود أصلاً إلى زمن أبطال الإلياذة والأوديسة.

لكن تبين حالاً أن هذا العالم لم يحترم جيداً مكتشفاته. فعالم الآثار دوربفاد، الذي كسان أكثر الناس شكاً بعمل شلمان، قرر أن ينهض لمساعدته في بداية ثمانينات القرن المساضي. ودل فيما بعد (١٩٠٢)، أن شلمان كان قد خدع في تقويماته التاريخية وأن لقاه تعود إلى عصر أقدم بكثير، لايعرف عنه العلم شيئاً حتى آنئذ. إذ أثبتت مكتشفات شلمان وجود، في عصر الألفين ٣و٢ قبل الميلاد، في جنوب شرق أوربا، حضارة تشبه بألقها وعظمتها حضسارات الشرق الادنى.

ولقد ظهر أن مااستخلصه دور بغلد غير قابل لنقاش، عندما دل في بداية القـــرن ٢٠

عالم الآثار الانكليزي آرثر إيفانس بتنقيباته في جزيرة كريت أن شلمان ودور بفلد لم يعطيا شيئاً عن المواطن الرئيسية لهذه الحضارة، التي كانت عالية القيمة في كريت ذاتها، وأنسها أعظم وتتجاوز حتى حضارات ميزوبوتاميا والنيل. وفي مؤلفه ذي الأربعة مجلدات "قصر مينوس"، يعرض إيفانس نتائج ثلاثين سنة من التنقيب. وبمتابعة التنقيب، يتحدد في التاريخ الإنساني دور هذه الحضارة قبل-الهيلينية، المسماة "إيجية".

على ذلك نشير أن هذه المعطيات الحديثة لم يستوعبها العلم التاريخي أبداً. ولم يوضع بعد تأريخ مقبول بشكل عام. والتأريخ الأشهر هو الذي يقترحه إيفانس. إنه يمسيز شلاث حقب مينوين (نسبة إلى اسم الملك الخرافي مينوس) تتناسب تقريباً، في الزمن، مسع الإمبراطوريات الثلاث التي مرت على مصر: ١) منوين القديم (٣٠٠-١٠٠ قبل الميلاد)، ٢) منوين الوسطى (٢١٠-١٥٨٠)، ٣) منوين الحديثة (١٥٨٠-١٢٠٠). لكسن أعلسب الأخصائيين، وقد قبلوا هذا التقسيم فيما يخص كريت التي كانت على اتصال مسع مصر، يستخدمون باقي مناطق الحضارة الإيجية دورية خاصة، توازي الأولى. هكذا، اليونان القاري، ثبتت القسمة الهلادية القديمة، الوسطى والحديثة (أو مسينا). فحضارة اليونان الجزيرية حسبة إلى جزيرة تسمى حضارة العمالقة.

## المرحلة الأولى من الحضارة الإيجية في اليونان Le chacolitique en Grece

لدراسة التاريخ البدائي لبلدان حوض إيجة، نطرق باب علم الآثار المعتاد (النقش على الحجر، عصر البرونز، عصر الحديد الأول). فالنقش على الحجسر (٣٠٠-٢١٠٠ قبل الميلاد) هو المرحلة الأولى للحضارة الإيجية. ومركزها في أرخبيل الجرز العملاقة التسي تشكل نوعاً من الجسر عبر بحر إيجة. لكن أرضها أوسع بكثير: ويكتشف أيضاً فيكريست (طبقات منوين سفلى)، في بلوبونيز (هيلاد القديمة) في اليونان الوسطى، على الشواطئ الغربية لآسيا الوسطى (طبقات سفلى من طروادة، تسمى "طروادة الأولى"، "طروادة الثانية"، ضيعة ثرمي في جزيرة لسبوس). كانت هذه الحضارة نتيجة التقافات عالية التطور في العصر الحجري الأعلى التي عاشت طويلاً في حوض بحر إيجة. فسي تلك الحقبة الزمنية كانت الادوات الحجرية هي المسيطرة، إجمالاً. لكن صناعتها أتقنت إلى أعلى السبح ا، وتبدو كنصل حاد. لم تصادف طبقات السبح درجة: صنع بعضها من حجر نادر، السبح ا، وتبدو كنصل حاد. لم تصادف طبقات السبح

<sup>&#</sup>x27; - حجر زجاجي أسود.

إلا في جزيرة ميلوس، إحدى جزر العمالقة. وجد هنا سابقاً مزرعة صغيرة (فيلاكوبي الثمينة Phylakopie)، كان سكانها يستخرجون السبج، يصنعونه وينشرون هذه الأدوات، الثمينة جداً في تلك الحقبة.

عدا الحجر، يبدأ استخدام المعدن، أولاً النحاس، ثم البرونز البدائي (المتضمن تقريباً ٩% من القصدير). مع أن البرونز والنحاس مايزالان نادرين لايكفيان إلا لصنع بعض الأسلحة (بلطات بدائية، بدون تقب، خناجر) وبعض الحلي (دبايس شعر). والمتزين، يستجدم أيضاً الذهب: وفي إحدى الطبقات القديمة لطروادة (طروادة الثانية)، اكتشف شلمان كنزاً من ثمانية آلاف مادة ذهبية (سميت تحكماً "كنز بريام"، نسبة إلى ملك طروادة الوارد في الإليادة). باختصار، كنا مانزال في عصر النقش: على النحاس والحجر، حيث كان استخدام المعادن في بداياته وتهيمن فيه الأدوات الحجرية.

تثبت لنا التقنية وجود نظام اقتصادي واجتماعي في بداية تطوره. والاهتمام الأساس، استناداً إلى علم الآثار، الصيد، التدجين الضيق، حرث الأرض بالمنكاش والمقايضة البدائية المترافقة باللصوصية والقرصنة. (من هنا أتى تكديس الثروات مثل "كنز بريام". والأوانسي المنزلية الضخمة الفخارية وغير المتقنة تصنع باليد، بدون تدوير، والمشربيات كانت بأشكال غريبة من الجرار والأباريق منقار الطير وأبراش بوجدوه بشرية ("إجانات جبهية")، أكواب مزدوجة، إلخ. لم يكن طلي الفخاريات قد عرف بعد، بل رسوم هندسية فقط.

كان الناس يعيشون عامة في بيوت دائرية أو بيضوية، بقية واضحة من الخص لكن هذه المساكن كانت واسعة جداً (حتى ٢٠٠٥م)، فيها عشرة محال وتؤوي عدة تعاونيات، حتماً من نفس العشير. وكانت القبور أيضاً جماعية: "نواويس" العمالقة، قبور حجرية بشكل صندوق، وكانت الأقبية الدائرية العملاقة الكريتية تضم أحياناً حتى ١٠٠ هيكل عظمى.

لكن يجب أن نعرف أن نظام العشير كان يتفكك. كانت فيلا كوبي PHYLA KOPIE في جزيرة ميلوس، مدينة حقيقية بشوارع مستقيمة، وأعمال الاستحكام والمناعــة. تظــهر الطبقات السفلى في طروادة (طروادة الأولى والثانية) عن وجود مساكن محصنــة جـداً، تمتاز عن المجموع بثراهًا. أضخمها صروح طروادة الثانية. إنها ثكنة أو قلعة مخيفـة ذات أسوار عملاقة، مبنية على متراس من آجر الفيضانات. مسلح بالخشب. والأسوار مجــهزة

بباب منيع بمهارة. ويمكن الباب السري المدافعين من أن يباغتوا المهاجمين من الخلف. في وسط الثكنة أو الحصن، ينهض بيت القائد المدعم، بباحته المبلطة. يفضي دهليز طويل إلى قاعة واسعة، في وسطها موقد دائري. إلى جانبه مسكن أضيق، خصص علي الأرجيح للنساء. والقائد المقيم في مدينة كهذه ليس شيئاً بسيطاً، بل مستغل رعاياه، غير القادرين على النضال ضد هذه التحصينات التي بنوها بأيديهم.

في أيامنا هذه، لايمكن للأسف أن نعرف شيئاً محدداً عن أصل هذه الرعايا النسي عاشت على ساحل بحر إيجة. فاليونان، كما أشرنا، يتحدثون عن الرعايا المتأصلة على ضفاف آسيا الصغرى كاريان، بلاسج وليليج الذين سكنوا قبلهم بحر إيجة كله. وقد تأكد أن السكان الإيجيين من عصر النقش على الحجر كانوا قد أتوا من آسيا الصغرى، بدلالة طبيعية المواد الأثارية والمعطيات المواقعية الأسماء الجبال، الأنهار والبقاع القائمة حتى الآن في كثير من مناطق اليونان، مثل: بارناس، سفيز، لاريسا، كورنث، إلخ). مع ذلك، تبقى القضية معلقة.

#### عصر البرونز

لقد وسمت المرحلة الثانية من الحضارة الإيجية بتفتح عصر البرونز في جنوب شرق أوربا، يقابل ازدهاراً مماثلاً في مصر (الامبراطوريتان الوسطى والحديثة) وحضارة ميزوبوتامي. إن هذه الحقبة الواقعة بين ٢١٠٠-١٤ قبل الميسلاد، هي أوج التقافية الكريتية (مينوين الأوسط والنصف الأول من مينوين الحديث، حسب إيفان).

كانت كريت آنئذ صلة وصل بين البلدان المتحضرة في العسهود القديمة. وضعها الجغرافي الموائم متمايز بأرسطو في "سياسته". ويصيغ هومسير ذات الفكرة فسي هذه العبارات البينة، البليغة:

ثمة في وسط البحر الواسع

جزيرة اسمها كريت

رائعة وخصبة، معطاء، وغاصة بالسكان،

تلتحق بها ٩٠ مدينة جميلة

سكانها لايتكلمون اللهجة ذاتها

(أوديسة، أغنية ١٩، ١٧٢ ومابعد)

<sup>&#</sup>x27; - دراسة لغوية أو تاريخية لأصل أسماء المواقع الجغرافية.

وفي الحقبة ذاتها، يجب أن نشير إلى سبب آخر لانطلاقة كريت: كانت لكل الحضارات الشرقية للعهد البرونزي مركزاً وسيطاً بتجارة القصدير. يأتي القسم الأكبر من المعدن الضروري لصناعة البرونز من الغرب، من شبه الجزيرة الإيبرية، وكريت التي تراقب النقل، فتمسك هكذا مفتاح الصناعة الأساس في الشرق الأدنى. تحتجز مند ماتشاء وتصنع البرونز نفسه (كان النحاس يستورد من قبرص. فلم تكن كريتإذن تلعب دور الوسيط فقط، بل دور المنتج أيضاً.

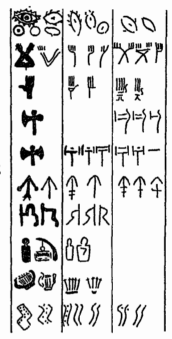
وبلغت تقنيتها واقتصادها مستوى استثنائياً. احتل التعدين المقام الأول: صنعوا من البرونز بلطات متقنة مزدوجة، خناجر، سيوفاً طولها متر، دقيقة، صقيلة، حدادة، وحلى النصل بالذهب حسب الفن الدمشقي. وتحلي كؤوس وقطع ذهبية وفضية وتزين المنحوتات بدقة الاقرين لها. ولقد اكتشفوا السبيل لصنع أسلاك معدنية، نتيجة هذا صدارت الحلزنة الدافع المفضل للتزيينات الكريتية.

وكانت الصناعة الهامة الأخرى هي السيراميك، استخدمت بسبعة دولاب الخراف والفرن المتقن. بأناقة الأشكال والرسوم التزينية، لم يحتضن الشرق الأدنى كلسه مشربية أجمل من المشربيات الكريتية؛ والتي تصدر أيضاً إلى مصر، سوريا وأبعد نحو الشرق. وكان النسيج متطوراً جداً هو الآخر، بدلالة ثيباب النساء المعقدة الملونة والمحلة بالرسوم. ولابد من الإشارة إلى رسوم الأختام. والخواتم التي تزين أصابع الأرستقراطيين، والأطواق المعلقة التي تثقل أعناقهم، أذرعهم، أرجلهم وصناديقهم.

تطور الزراعة ثابت بالخوابي الضخمة العارمة بالقمح، بالخمر وزيست الزيتسون. ويقايا المرافئ والورشات وأحواض السفن، وكثير من صور المراكب تشهد على إبحسار متطور وتجارة عابرة نشطة. وبصدد النقود، كانوا يستخدمون سباتك نحاسية بشكل جلد الثور أو بلطة مزدوجة، بأبعاد وأوزان مختلفة. وكانت كريت تتاجر مع بلدان بعيدة جداً.

وكانت العمليات الاقتصادية والتبادلات التجارية مدونة بدقة بكتابة متطورة. كانوا يكتبون على صفائح من الفخار، بحروف هيروغليفية. وفيما بعد (حوالسي العمام ١٧٠٠) ظهرات الكتابة السطرية A، التي تحولت بعدئذ إلى الكتابة B. لكن ولا واحدة من الاثنتين حلت رموزها تماماً. فأنتريك وشادويك لم ينجحا، في العام ١٠٥٣، إلا بحمل رموز B، الأحدث، ولم نعرف تماماً معانى النصوص الكرينية القديمة التي نمثلكها اليوم.

والنظام الإجتماعي، في هذا العهد، تطور جداً على أثر تطور حاد بالقوى المنتجة.



كتابة هيروغليفية كريتية من الخط A وB

يتضح هذا بجلاء في تعاون العشير في المنشآت والمدافن. البيوت صغيرة، مستطيلة، مخصصة لأسرة واحدة. والمدافن، القبور المفردة أو أقبية الأسرة، لها الصفـــة الفرديـة. يظهر كل هذا تفكك نظام العشير واقتسام المجتمع إلى طبقات. وثمة الكثير من إمارات عدم المساواة بالثروة. وفي المدن (غورينا، بالايوكاستور، بسيرا، وغيرها)، يتألف الوسط مــن بيوت جميلة ذات طابق واحد ونصفية، حيث يسكن النبلاء، ثم تأتي شوارع محاطة بمساكن أكثر تواضعاً، وفي القرى الكثير من الأكواخ، أو المساكن المتداعية. وكان استغلال الفقراء واضحاً جداً ويترجم على الأغلب بعبوبية ناتجة عن عدم وفاء الدين، كما في بابل ومصر. في الرسوم، نرى صوراً غريبة للخدم الذين صاروا عبيداً. ومن الممكن أيضاً العثور على معلومات تخص العبيد في بعض النقوش الكريتية.

وتعد تشكيلة الطبقات الاجتماعية في كريت الانتقال إلى دولة مركزية. بدايــة، كـان هناك عدة ممالك صغيرة تتحد بالتدريج بامبر اطورية عظيمة وعاصمتها كنوسس، في شمال

الجزيرة. وكانت الامبراطوريات الكريتية تمثلك أيضاً أراضي في جزر بحر إيجة وفي جنوب شبه جزيرة البلقان. يديرها حكام يفرضون عليها الضرائب.

وعلى رأس الدولة الكريتية، ملوك كهنة حماتهم الأرستقراطية إلى السلطة. ولقد حفظ لنا الموروث التاريخي اليوناني اسم مينوس، أحد أعتى أباطرة كريت. بل يفترض أنه ليسن إسماً شخصياً، بل لقب الملوك الكريتيين. وفي أيامنا، رفعت الأنقاض من قصر كنوسس العظيم ونظف ليصير مقراً لهم. إنه لصرح واسع، ذو طابقين، يشغل مساحة من الأرض تبلغ ٢ هكتار تقريباً. فيه عدة مئات من المحال -قاعات فخمة، غرف وملحقاتها نضدت بمهارة حول باحة واسعة. من غرف الأبهة، لم تُصن إلا اثنتان: قاعة العرش وقاعة الحوض-الحمام؛ واختفى الباقي مع الطوابق المهدمة. لكن الطابق الأرضي، المكاتب وغرف الخزينة مازالت بأحسن حال، و ١٨ بيت مؤونة تختزن الخوابي، الورشات الملكية والسجون. وعثر أيضاً على مدرج مسرح مخصص لـ ٥٠٠ مشاهد. وكان في القصر والسجون. وعثر أيضاً على مدرج مسرح مخصص لـ ٥٠٠ مشاهد. وكان في القصر تمديديات ماء، وأقنية، تؤمن الراحة والأبهة النادرة. وتعطي جداريات أروقته مجموعات مخدمة وتكشف مشاهد من مصارعة الثيران التي كانت تأخذ حيزاً في قصر لابرانث عن البعد الحقيقي لخرافات اليونانية في فن عمارة ديدال DEDALE۱ والبطل ثيزيه، والأميرة أريان والهريب مينوتور ٢.

كانت الامبراطورية الكريتية تعيش وفق نهج بيروقراطي متطور يشبه نظام مصر. ينقسم الموظفون إلى قادة، مراقبين، أمين خزينة وملاحظين، يضعون على أكتافهم رموزاً (قدماً باباً، عيناً، إلخ). وكانوا موزعين إلى مديريات: مسلحة، بحرية، تموين، إلخ. ويشكل العسكريون ميليشيات مصنفة حسب السلاح. ويحتل الدور الهام محاربون يحملون سلحا تقيلاً ويركبون العربات؛ وكان عندهم للتنقل شبكة طرق مبلطة. وكان الدين هو الوسيلة الأخرى لتأمين طاعة الناس. كانوا يقنعون الشعب بضرورة تكريسم الإلهة الأم، خالقة البيس البشري، ملكة الرجال، والحيوانات والنباتات وزوجها أو ابنها العظيم الذي (يصور

١ -- معماري يوناني باني قصر لابرانت في كريت حيث وضع مينوتور. وحبس نفسه بناء على أمر مينوس لكنه هرب بصنع لنفسه جناحين من ريش وشمع.

٢ - وحش نصفه إنسان ونصفه ثور، ابن بازيفاي.

غالباً بشكل ثور). كان الملوك ممثليها على الأرض، الأمر الذي يعطيهم القداسة والعظمة. إنما في كريت كما في مصر، لم يستطع الموظف ولا الجيش، ولا الكهنة أن يسحقوا مقاومة الشعب المستعبد. فمن حين إلى آخر، كانت تنشب التمردات والسهيجانات. انبعثت إحداها، حسب إيفانس وبعض المختصين الآخرين، وفي مصر، في وقت واحد، في كريت، في نهاية الامبر اطورية الوسطى، حوالي ١٧٥٠ قبل الميلاد. واحتسل المتمسردون القصور الملكية في كنوسس، وفوستوس وغيرها ودمروها، وردت الحكومة على هذه الأحداث بطبيعة أكثر ديموقر اطية. لكن هذا لم يدم طويلاً: فلم نتأخر الأرسستقر اطية فسي استعادة موقعها وإعادة البناء بأبهة وعظمة أكثر. وحسب فرضية أخرى، انهارت القصسور الكريثية في العام ١٧٠٠ على أثر هزة أرضية عاتية، آثارها باديسة فسي مختلف نقساط الحوض الإيجي.

أإن الطبيعة المنطقة، المعادية للشعب وللحصارة الكريتية كسانت السسبيل الأساسسي لدمارها، في أنها لغمت مقاومتها للمعتدين الدخلاء. هكذا، تثبست المعطيسات الأثريسة أن هجرات القبائل الرعوية، منذ الألف الثالثة، وجدت على المجرى الأسفل لنهر الدانوب في تراس وفي اليونان الشمالي، ذات مستوى تقافي رفيع (في العصر الحجري الجديد الأعلسي مع إتقان تعدين النحاس). وفي أواسط الألف الثالثة احتلوا تساليا وأقساموا فيها منشسآت حصينة (دميني مثلا DIMINI)، الأمر الذي يثبت انتقالهم إلى أسلوب حياة أكثر اسستقراراً إذ اتسع دور الزراعة في اقتصادهم. وربما كان هؤلاء هم أسلاف اليونان القدماء.

وانطلاقاً من العام ٢٠٠٠، تنقدم القبائل اليونانية، التي كان بعضها من الآشسوريين، الأيونيين، من تساليا نحو وسط اليونان وبليونيز، كما تشير الطبقة الكثيفة من الرماد وبقايا المحال المنهوبة ووجود على هذه الأرض عدد كبير من مزارعهم، المعروفة بخزفها الأصيل، المزدان بالشرطان. وقد أفضى غزو الآشيين في حوالي العام ١٧٠٠ إلى انتزاع الأراضي الكريتية القارية وولادة، في هذه البقاع، مزارع آشية كان سكانها ملتثمين في قبائل وعشائر تقدم ثقافتهم خليطاً من الحضارة الآشية والكريتية. سهماها العلم، اتفاقاً، الحصارة المسنية (١٧٠٠-١٠٠) نسبة إلى حاضرتها مسينا في أرغوليد ARGOLIDE، واعتبارها بنفس الوقت المرحلة الأخيرة من الثقافة الإيجية والمرحلة الأولى مسن الثقافة الإيجية والمرحلة الأولى مسن الثقافة

#### الفصل الثالث والعشرون

# أخلاق اليونان القديمة ونظامها الاجتماعي

#### الأخلاق، النظام الاجتماعي

كان الآشيون، في أيام استقرارهم، يعيشون النظام المشاعي البدائي. وكسانت القبيلسة تنقسم إلى بطون تشكل قاعدة التنظيم الاجتماعي: يضم كل بطن عدة أفخاذ. بدايسة، كسان الفخذ تعاونية اقتصادية تدير العمل في الأرض ومنها الدولاب؛ وفي الوقت ذاته، كان يمثل منظملة عسكرية بأعضائه الذكور. وفي الحياة العائلية، تستمر بعض بقايا الأمومة، تشسهد على هذا الأساطير؛ ويظهر هذا في بعض العادات القديمة التسي عاشست حتى العهود اللاحقة: هكذا، صانت العلاقات الأسرية في إسبارطا في العهد الكلاسيكي بقايسا السزواج الجماعي. وكانت اتحادات البطون تسمى قبيلة؛ كان سكان آتيك و آثينا موزعين على أربع قبائل والسبارطيون، ثلاث قبائل؛ أما عدد البطون، حسب الكتاب اليونان الذين يقولسون إن في إسبارطة ٢٧ بطناً وفي آتيك ١٢ بطناً، معلومات مشكوك بها. فالعدد على الأرجح أكثر من هذا بكثير. وعلى رأس كل بطن، زعيم منتخب.

#### الحضارة المسينية MYCENIENNE

في اليونان الوسطى وبلوبونيز، اصطدم الآشيون برعايا أصليين أقدم بكثير، قبل الهلينية، كانوا قد خضعوا لنفوذ الثقافة الايجية الواسعة، وأقاموا في الحاضرات الموجودة: في مسينا، في تيرانت (أرغوليد)، في آثينا وبعض قصبات آتيك، في بيلوس، في آتيب وغيرها. أباد الآشيون جزئياً أبناء البلد أصحاب الحضارة الأسمى وانصهروا مع من بقي منهم واقتبسوا منهم أشكالاً اقتصادية أرقى: انتشار البرونز لصنصع الأسلحة والأوانسي المنزلية، وطرقاً جديدة في البناء، وزراعة متقنة (بذر القمح، الشميير، الفول، العدس والزيتون). ومهن مثل صنع الفخار، السباكة، الحدادة وصناعة الذهب التي أخدنت بُعداً بعيداً؛ انفصلت الصنعة عن الزراعة وصارت فرعاً مستقلاً في مجال الإنتاج. وبدأ نظلم

المشاعية البدائي لدى الأشيين يتفكك: صارت نبالة الدم، المغتنية والوطيدة، حوالي القسرن ٢٦ قبل الميلاد، صارت تدريجياً الطبقة المسيطرة. ومن القرن ٢٦ - ٢٤ قبل الميلاد، بنسي في مسينا، وتيرانت، ورشوفين قصوراً فخمة محاطة بجدران منيعة تسمى "العمالقة"؛ وفي تيرانت، مثلاً، يبلغ سمك هذه الجدران، المبنية بالصخور الضخمة، ٢٠م. واشستهر "باب ليون" في مسينا، في العهود القديمة. وكانت قصور مسينا أضيق من قصور كريت. ولاتشبه عمارتها عمارة كريت، لأن قسمها الرئيسي هو "MEGAROM"، مسكن واسع فيه موقد، غير موجود في كريت. ومن جهة أخرى، تكشف الجداريات والأعمال الفنية الأخسرى أن قصور مسينا رافدة للحضارة الكريتية. ومقابر نبلاء مسينا (والأقبية العميقة) والقاعسات الضخمة القائمة على الصخور، أصيلة جدا. فقد عثر، على الهياكل العظمية، كميسة مسن الأغراض الذهبية: أقنعة، أكاليل، زنانير وحلي؛ والأروع، هو السيوف البرونزية ذات المقبض الذهبي الدقيق الصنع. إن القصور المنبعة والمقابر البهية تشهد على اقتسام طبقي المجتمع المسيني. وامتلاك النبالة العسكرية عددا من العبيد الذين أسسروا فسي الحسروب والذين يكلفون ببناء الصروح "العملاقة".

وكان بسطاء الناس، أعضاء المشاعات، سكان الضيع الفقيرة، يفقدون تدريجيا حصتهم بالأرض، يسقطون في تبعية النبلاء أو يتحولون إلى محاربين لصالحهم يجوبون على ظهر السفن الجزء الشرقي من البحر المتوسط. وقد أفاد البحارة المسينيون من خسيرة الكريتيين.

اختار الآشيون الكتابة الكريتية. وفي العام ١٩٣٩، وفي الخمسينيات، لـــدى تتقيب بيلوس في مسينيا، جمعت المئات من الرقم الفخارية المغطاة بالكتابــة الكريتيــة 8؛ وثمــة علماء سوفيات وأجانب يعملون على حلها (انظر) صفحتــي ٣٠٧،٢٩٧). تتضمـن هــذه النصوص معطيات حول العلاقات الاقتصادية والاجتماعية (بخاصة فيمـا يتعلـق بـالعبيد واستخدامهم في العمل بالقصور). وفي الخمسينات عثر على صفائح تشبه صفائح مسينا.

وحوالي العام ١٤٥٠ قبل الميلاد، احتل الأشيون جزيرة كريت ودمروا قصور ملوك كنوسس، وبعيد هذا، قطن الأشيون والقبائل تمت لهم بالقربي في بعض الجرر رودس، قسم من قبرص) والساحل الشمالي-الغربي من آسيا الصغرى. ولقد استوحيت هذه الأحداث طبعا من أسطورة حرب طروادة (حوالي العام ١١٨٠ قبل الميلاد)، الواردة بعبقرية في

#### اجتياح الداريين. العصر الهوميرى. بداية عصر الحديد

نقراً في وثائق شرقية من القرن الثاني عشر قبل الميلاد إلى جانب الآسيين أسماء جماعات أخرى قبلية يونانية، مثل الساجافان JAVANS: الأيونيسون. وحوالسي ١١٠٠، تحرك تحرك اتحاد قبلي كبير من الداريين الآتين من شمال غرب شبه جزيرة البلقسان، تحسرك باتجاه الجنوب. تغلغل هذا الحشد المقاتل الأقل حضارة من الآشيين، في القسرن ١١ قبسل الميلاد في اليونان الأوسط وبلبونيز. اقتحم الداريون أرغوليد واستولوا على مسينا والمراكز الأخرى. اختلطوا بالرعايا المحليين واستبعدوا قسماً منهم. دمرت مسينا وفقدت إلى الأبسد أهميتها السياسية والثقافية. واجتاح داريون آخرون لاكونيا، لكن بعد صراع طويل وضلر. وهنا، في وادي أوراتس، ولدت فيما بعد، في القرن التاسع، دولة إسسبارطة وقسم مسن الآشيين الباقين، التحفوا الجبال صعبة المسالك في شمال ووسط البلبونسيز، أي المناطق المسماة فيما بعد أركاديا وأشايا ARCADIA ET ACHAIE.

لم يعان قسم من أرض اليونان القارية والجزيرية، بخاصة آتيك، موطسن الأيونييسن وعدد كبير من الجزر الإيجية، من الاحتلال الداريني. ومرحلة الأيونيين في شبه جزيسرة البلقان غير محدودة.

إذن في بداية الألف الأولى قبل الميلاد، تشكلت الجنسية اليونانية القديمة. وانقسمت اللي مجموعات قبلية: أيونية، دارية، آشية وأيولية، التي تتكلم كل منها لهجتها الخاصهة وتمتاز بتطورها الاقتصادي، الثقافي والخلقي.

نجم عن غزوة الداريين إلى حد ما انخفاض المستوى التقافي: توقف بناء القصور، وسقطت التجارة والصناعة والفن في هاوية الانحطاط. وانحسرت العلاقات الاجتماعية. توطد العشير من جديد، وتراجع استخدام عمل العبيد. نجم هذا بسهولة، لأن مراكز الحضارة الميسينية كانت محاطة بالقبائل التي تعيش عهد الأبوة. وفي ذات الوقست، تعلم اليونان استخدام السلاح الحديدي (السيوف، والقذائف الحراب السهام وأدوات حديدة أخرى؛ وبدأت صناعة الحديد، المقتبسة من آسيا الصغرى بالتطور. واستعاد إيقاع نمو القوى المنتجة تسارعه.

إلى هذه الحقبة من الزمن تنسب روائع الفن الشعبي في اليونان القديمة: الإلياذة والأولديسة، القصائد الملحمية المنسوبة إلى هومروس، الشاعر الأعمى الخرافي. تعكس هذه القصائد مشاهد من الحياة الثقافية والاجتماعية في الحقب المسينية وبعد المسينية (من القرن ١٢-٨ قبل الميلاد).

تشغل الالياذة والأوديسة أحد أهم الأمكنة في الأدب العالمي؛ فمن الطبيعي أن مسسألة معرفة متى، أين وكيف ظهرت هاتان الملحمتان، تهم الحضارة الإنسانية. ففي القرن الثالث قبل الميلاد، كان بعض علماء اليونان يشك بوجود هوميروس. وبعد ألفي عام، في نهايسة القرن ١٨ وبداية ١٩، طرح العالم الألماني فريدريك أوغست وولف من جديد، بكل حدة، مسألة هوميروس باعتباره ناظم الالياذة والأوديسة. وفي كتابه معلومسات تمهيديسة عن هوميوس (١٧٩٥) يؤكد وولف أن هذه القصائد ولدت عفواً من أغان شعبية ملحمية. لكن "الموحدين"، خصوم وولف (منهم شياللر وغوته) يشيرون إلى أن الوحدة الفنية في أشسعار هوميروس تفترض شاعراً عبقرياً. واليوم، يرى أغلب الاخصائيين أن القصيدتيسن كتبتسا فعلاً، إجمالاً، بقلم كاتب نابغة (هومروس؟) في نهاية القسرن ٩ أو بدايسة القسرن ٨ قبل الميلاد؛ لكنه لم يفعل أكثر من أنه جمع بمهارة وأرابة في كتاب واحد أعمسالاً فولكلوريسة (ملاحم مغناة خلال عصور بحناجر شعراء "منشدين").

تعكس أشعار هوميروس عدة قرون من حياة اليونان القديمة. نقسراً فيسها (بخاصسة الإلياذة) قصص أحداث، نماذج ومشاهد من أيام ازدهار المسينيين، الذين سبقوا الاجتيساح الدوري. ويعود موضوع الإلياذة نفسه إلى أوج المسينيين وأسبقيتهم في أثناء الحملة ضسد طروادة التي شنها الآشيون المتحالفون تحت قيادة أغاممنون، ملك المسينيين "الغني بالذهب" (في حوالي العام ١١٨٠ قبل الميلاد. تستدعي هذه القصيدة حرب طروادة، أو بالضبط أحد فصولها الأخيرة: الهزيمة الساحقة التي ألحقها الآشيون بالمدافعين عن "طروادة العظيمة". لكن المضمون الأساس للإلياذة يميز اليونان بعد الاجتياح الداري وحتى بداية القرن الثامن قبل الميلاد يونان "عصر هوميروس". هكذا، ذكر فيها السلاح الحديدي كثيراً ولم يكد يذكبو السلاح البرونزي لندرته. فنستخلص أن الحديد كان قد عرف وانتشر، لكن الشاعر يصف الزمن الذي كان فيه هذا المعدن زمناً غريباً. وتشير الأوديسة إلى عودة أبطال طروادة، إنما

نصادف هنا النحاس والبرونز أكثر أربع مرات من الحديد. أخيراً، تتحدث بعض المقلطع، عن تشكيلة المجتمع العبودي، المنقسم إلى طبقات، أي أنها تخص مرحلة لاحقة.

عاش المجتمع "الهوميري" من القرن ١١-٩ على قاعدة الاقتصاد الطبيعي، أي أن سكان كل ضبعة ينتجون كل مايستهلكونه. أساس الاقتصاد التدجين: الدابة هي وحدة القيمة. مثلاً مرجل ضخم من النحاس يساوي ١٢ ثوراً، شابة عبدة -أربع ثيران. وللزراعة، فللمعر، المقام الثاني: وكأنهم لايملكون سوى المحراث الخشبي الذي لايعمل إلا في الأرض الطرية، والوديان الغرينية؛ إذن الزراعة في حالة منطورة: يبذرون الحنطة الرومية، الشعير، ويزرعون البقول والبسائين المثمرة. والصناعيون، الطبقة الوسيطة التي تمين الحراث ومنتجي المواد المباعة في السوق، غير موجودين بعد. يشار إلى مهنيين يعملون بناء على طلب، عمال الفخار، صناع الجلود، الحدادون، البناؤون، وصناع الذهب، الشعراء المنشدون، نذيرو الحرب، يشغلون جميعاً وضعاً كريماً ويسمون "من يعمل من أجل الشعب" (الصناع). والإله هيفا ستوس الذي يعمل في محل حدادة وفرن له، بسندانه، ومطارقه، يبدو الممثل الرئيس لمهنة الحدادين.

العلاقات المتبعة والتجارة والنقود غير موجودة. إنما عدا وصف هذه الحياة المنعزلة عن العالم الخارجي، تحكي الأشعار قصصاً عن البحار البعيد؛ والأوديسة نفسها تسرد تجوال وتطواف أبطالها. وأوليس تتحدث هنا عن سفرها إلى مصر؛ وثمة حكايا أخرى عن رحلات بحرية، على رأسها الأعمال التجارية. في اليونان-هوميروس، لم تكن المدينة، بصفتها مركز صناعة وتجارة، قد وجدت بعد؛ فالأشعار لا تصفها أبداً، سوى مقطع واحد في الأوديسة حيث، مملكة PHEACIENS "المغرمين بالمجذاف"، نرى مرفأ تجارة فعلياً. هي ذي الحقبة الأخيرة من العهد الهوميري التي وصفت في هذه الأغنية الأوديسية.

والمجتمع الهوميري مؤسس على العشير لكن هذا يتفكك، لأن الأرزاق المنقولة وحتى البيوت ملكية خاصة؛ فقط استمرت الأرض ملكاً للمشاعة، المنقسمة إلى أسهم يتمتع به من تلقاء مدى الحياة. لذا لوحظ فرق واضح في السئروة. شيوخ العشير يحوزون عدة أسهم، واسمهم يعنى "من بتصرفه كثير من الأرض".

والنبالة الغنية والمتنفذة تشغل، بعامة، وضعاً متميزاً. إنها تمتلك عقارات منتزعة من عقارات المشايعين يسميها هوميروس "TEMANAS". وتشهر أشعاره فقط الحياة الهادئــــة

والواقعات المسلمة لهذه النبالة. في أيام السلم، يعيش الأرستقراطيون بأسر كبيرة في أملاكهم، يخدمهم العبيد. فعلاً، لم يكن عدد العبيد كبيراً، ولايمكن وصفهم بـ ملكية حية المملاكهم، يخدمهم العبيد. فعلاً، لم يكن عدد العبيد كبيراً، ولايمكن وصفهم بـ ملكية حية المملاكم الله المرابع المرا

وتفكك مجتمع العشير ثابت أيضاً بالفرق الواضسح في قلب المشساعة. فأشسعار هوميروس تصف الوضع الحزين للأعضاء الذين فقدوا عقاراتهم ويخدمون النبلاء؛ وثمسة أيضاً مسألة المهاجرين واللصوص المسلوبين النار والمكان، بل كل الحقوق.

لم يكن المجتمع قد انقسم إلى طبقات فليس ثمة دولة؛ ولم تفقد التنظيم الإدارية والقضائية بعد صلاتها المباشرة مع الشرائح الشعبية ولاتعبر فوقها. السلطة الوليدة تستركز شيئاً فشيئاً في يد الملاك المنحدرين من نبلاء الدم؛ "ومجالس الشسيوخ"، المجتمسع حسول الملاك، يتكون من ممثلي الأرستقر اطية. لكن جمهرة الناس البسطاء، أعضاء المشاعات، يحفظون حقوقهم. والنبلاء (بخاصة في أيام الحرب) يهتمون بالناس، ويقيمون وزنساً لإرادة الجنود البسطاء وهم مضطرون للاجتماع من أجل اتخاذ القرارات الهامة. يسمي مساركس وانجلز هذا النظام "الديموقر اطية الحربية. فالديموقر اطية العسكرية هسي إذن التسي تمسيز العلاقات السياسية والمرحلة الانتقالية بين المجتمع البدائي ومجتمع السرق المنقسم إلى طبقات، الذي تلاه.

#### انبثاق دين الآلهة الأولمبيين

ظهرت الإيدولوجيا الدينية في الحقبة الهوميرية. وخلق الفن الشعبي ليس فقط أغسان ملحمية، بل أيضاً "أساطير"، خرافات نتعلق بالآله، بأنصاف-الآلهسة وبالأبطسال. وتعسبر الأساطير عن عدة مفهومات في قوى الطبيعة وفي موقف الناس من هذه القوى في مختلف العصور من حياتهم الاقتصادية والاجتماعية. إجمالاً، الأساطير من مصدر ديني.

نصادف غالباً، في الأساطير اليونانية آلهة بأشكال حيوانيسة. يؤكد هذا أن هذه المعتقدات تعود إلى حقبة مختلفة عن المجتمع الطبقي، إلى الإيدولوجيا الطوطمية للأزمنسة الغابرة. هكذا، كانت عبادة الأفاعي التي تمثل القوى الشيطانية (لذا سميت هذه العبادات

"CHTONIENS" من الكلمة اليونانية CHTOM، الأرض)، كانت منتشرة جداً منذ أقدم العصور. يمثل "ERECHTEE"، بطل ونصف-إله لآتيك، بصورة تنيسن ضخم يسكن الكهوف الصخرية في الأكروبول التي كان يحميها. وفي آثينا، عاشت طويلاً عادة تقديسم القرابين على منحدرات الأكروبول لهذا التنين المحسن. وبني باسمه وعلى مجده، في وسط الأكروبول، الهيكل أو المعبد المسمى "ERECHTEION".

وكان أبولون "المشرق" أو فويس، إله الشمس، كان أيضاً مرتبك صميمياً بعبادة تعبلن ضخم، يقيم في كهف عميق من برناس قرب ديليف. ومن هنا لقب "بيتيان" المعطى لأبولون ولقب بيتس المعطى لآلهات المعبد، التي تأتي العجائب. وبعد أن قتل بيتيون بضربة سهم، بنى أبولون معبده في هذا المكان؛ وهو نفسه، وقد أخذ شكل دلفين، يسبح في البحر. ويظهر لبحارة كريت، ويطلب أن يبنوا له قرب هذا الهيكل معبداً. لذا سمي هذا المكان "دلف" وهو نفسه "دلفيني". عدا دلف يوجد في اليونان محال كثيرة ترتبط بعبادة أبولون حدافيان.

وتمجيد الذئب ترك هو الآخر آثاراً عديدة، وأمكنة عبادة عدد كبير من الآلهة الأحدث تحمل اسم Lycee (مثل ليسي آثينا). الآلهة المعبودة هنا تسمى "الذئب " (مثلاً، زيروس ليسيان، أبولون ليسيان) كورثة أو أخلاف للعبادات التي تركوها. والبومة كانت تعتبر في آثينا طائراً مقدساً؛ وفيما بعد صار وصف آثينا "بعيون بومة"، الإلهة التي تحمي آثينا. وعبادة النباتات انتشرت واسعة في اليونان القديمة. وفي دودان بايبيريا كان يوجد وسيط للوحي اشهير؛ كان يوجد هنا سنديانة ضخمة، عمرها مئات السنين حتى اعتقدوا أن زيوس يسكن فيها. "يتنبأ"، الكهنة بالمستقبل حسب حفيف أوراقها.

وآثار الإحيائية، البارزة جداً في ذروة نظام العشير، تضاف إلى هذا الأساس الأقدم. وبالنسبة لليونان، نتجسد الطبيعة بكائنات نصف بشر ونصف حيوان: بشر بأفخاذ تيس، أو مقدمة حصان ومؤخرة بشر، وحوريات البحر بذيل سمكة. وأرواح الغابات كانت حوريات الغابات، وأرواح البحار كانت آلهة أمواج سمكية الشكل، إلخ. كسان النساس يعتقدون أن العلاقات الجيدة فقط مع هذه "الأبالسة" يمكن ان تؤمن للإنسان حياة سعيدة وأمينة (فلسفة

<sup>&#</sup>x27; - كاهن او كاهنة عند الإغريق يعتقد أن الإله يجيب بواسطته عن سؤال حول أمر من أمور الغيب.

السعادة EUDEMANISME) والموقد البيتي يعتبر مقدساً، لأنسه كان مرتبطاً بعبادة الأسلاف. ويزين هذا الموقد بالأزهار، وتعامل شرارته بعناية، وترمى فيه أعشاب عطوة. الخطيبان، وحديثو الولادة، يقدمون له، والمنفيون يلجؤون إليه. وتمجيد الأسلاف، المرتبط صميمياً بعبادة الموقد المنزلي، كان واسع الانتشار في اليونان، حتى في الزمن التساريخي. والوثائق التي وصلتنا تزودنا بشواهد كثيرة.

وتقديس ديمتر DEMETER، الأرض المرضع، أخذ مدى واسعاً. ففي ايلوزيسس (البقعة الأخصب في جزيرة أكيل)، صارت واحداً من أهم مراكز هذه العبادة، ظهرت أسطورة خطف ابنة ديمتر، كوري CORE (تجسيد تجديد الربيع)، من قبل قسوى الظلام العائشة في أعماق الأرض. كانوا يعتقدون أن الطقوس المعقدة والغامضة وحدها (الأسرار، الطلاسم) تستطيع إقناع ديمتر، الحزين والهائج، أن لايحرم الأرض من طاقتها المنتجة.

مع تفكك نظام المشاعية وتوطيد أرستقراطية الدم العسكرية، يظهر دين جديد ومعقد، دين آلهة الأولمب، سادة السماوات، "سكان الأعالي" و"ملوك العالم"، الذين يفسترض أنهم يقيمون فوق جبل الأولمب. كانوا أعضاء "عشير إلهي"، يشبهون نبلاء الأرض، وكانوا قسد اقتسموا الكون؛ ونضيف أن الأرض تبقى ملكهم المشترك. الآلهة الكبار هسم ثلاثة أخوة: "زيوس إله الرعد، إله الغيوم"؛ بوزيدون، إله البحر، وادينوس، إمبراطور جهنم.

المظفر بوزيدون يجيب:

نحن ثلاثة أخوة، أبناء كرونوس وريا:

زيوس، أنا، أدينوس، الثالث الذي يحكم جهنم.

قسم العالم إلى ثلاثة أقسام، لكل امبر اطوريته.

حصتي، عندما أجرينا القسمة،

أن أسكن أبدا البحر المزيد؛

ولأدينوس مملكة الظلمات؟

ولزيوس، السماء الواسعة في الأثير وبين الغيوم؛

لكن الأرض تبقى للجميع، وكذلك

الأولمب العالى".

(الإلياذة، النشيد ١٥، ١٨٦ وبعده).

يُّم يأتي الجيل الأصغر من الآلهة، أبناء زيوس. كان هفاستس، ابن زيوس وهيرا، إله النار، والحدادة وحامي فنون صناعة المعدن. الـ مشرق أبولون أو فويس، إله الشـــمس، يجوب السماء على مركبته النارية، وأرتمس، إلهة القمــر، ملكــة الغابــات والحيوانــات المتوحشة، القناصة التي لا تتعب، كانوا أبناء زيوس والإلهة ليتو. وهرمس، ابسن زيسوس والحورية مايا MAIA، كان الرحالة الأبدي، بشير زيوس، سيد السواح وقائد أرواح الموتى لدى إله الجحيم. بعد هذا، إله الحرب الدامية، آثينا، الإلهة الذكية، حامية المدن، وأفروديت، ابنة زيوس وديونس، إلهة الحب والجمال، مع ابنها إيروس، الخبيث والمتمرد، يشكلون أيضاً جزءاً من الآلهة الأولمبيين. ولقد اقتبس كثير من هؤلاء الآلهة من معتقدات الرعايا قبل الهلينية، مثل، أرتمس، لإلهة الحيوانات، وأفروديت ذات "الشعر الذهبي" التي حسبب بعض الأساطير، ولدت بأعجوبة من زبد البحر كانت ممجدة بخاصة في جزيرتي قــبرص وسيثير، اللتين خضعتا لتأثير قوي مينوي وشرقى. وقد خلقت اليونان نفسها باقي الآلهـــة. وأعطاهم الشعراء المنشدون شكلاً يلائم ذوق وروح النبلاء القريبين منهم. لذا كـان ألهـة الأولمُب ليس فقط إنسانيي الشكل، بل يمتازون بهيئة "أرستقر اطية". يعيشون حياة البطالـــة والبذخ في قصورهم الذهبية، كما تستقر الأرستقراطية السماوية ــ تنغمس بالرحيق والكوثر الإلهين اللذين يعطيان الخلود، ويصغون إلى الأغاني العذبة من الحوريات. على ذلك، المنازعات والمشاجرات تكثر بينهم كما هي عند نبلاء الأرض. وإن أتى الآلهة من حين الألمبية" آلام الناس البسطاء. في يوم آخر قرر زيوس إغراق كل الناس؛ لكن اثنين فقط أنقذهما بروميته، ومن هذين الاثنين تتجدد البشرية. التي خرجت من حياة البؤس والحيوانية بفعل النار التي سرقها من السماء بروميته نفسه. عاقب زيوس بقســوة التيتــان المتمــرد، بربطه إلى صخرة قفقاسية وبإرسال نسر له كل يوم، طيره المفضل، لينهش الكبد الجريح. استناداً إلى هذه الأسطورة نرى "ديناً أولمبياً" جديداً أو "دين ويوس" يتوطد في اليونان

استنادا إلى هذه الإسطورة نرى دينا اولمبيا جديدا أو دين ويوس يتوطد في اليوك جزاء نضال حاد. وخرافات عديدة عن "تيتان" عن "عمالقة" وأبطال مقدسين تعطي فكرة واضحة عن هذا الصراع. كان البطل المفضل لدى الشعب هو هرقل الذي عاش حيات بخدمة أورستيه، الملك الفظ والجبان؛ بشراسته الغريبة، كان هذا الشجاع المقدام يجسد قوة الطبقات الشعبية، التي ترهب النبلاء. ينفذ ١٢ عملاً صعباً. وفيما بعد، يباع عبداً، يخدم

ملكة ليديا أومفال التي تلبسه ثياب امرأة ليقوم بأعمال نسائية. كانت صورة هرقـــل، رمـــز الكادح التعس، عزيزة غالية لدى عامة الناس.

أسطورة آنيته ANTEE، ابن الأرض، الجبار الموهوب يستمد بأساً فريداً من ملامسة الأرض، هي الأخرى إبداع فن شعبي. تعكس هذه الخرافة وعي المزارعين ببأسهم ودور هم.وتعبيرا، على الأرجح، عن نزعة أرستقراطية، تقص هذه الأسطورة معركة فريدة بين أنيته وهرقل، الذي يخنق خصمه برفعه ليعزله عن أمه (الأرض).

هكذا تجد مختلف مراحل تطور النظام الاجتماعي القديم وأشكال النضال الايدولوجسي البسيط، تجد منعكسها في أساطير ومعتقدات اليونان. وفيما بعد، في زمن المجتمع العبودي المتطور، يتحول آلهة الأولمب إلى مدافعين عن مختلف عناصر الحياة السياسية. آبولسون، مثلاً، صار حامياً للكهنة والمقدسات؛ بوزيدون-حامي البحارة، هرمس-حسامي التجسار. وعلى نطاق واسع تداول الدين رجال الأدب والفن في اليونان القديمة ليدعمسوا ويوطدوا أيديولوجيا الرق والعبودية.

## الفصل الرابع والعشرون

# بعث الطبقات الاجتماعية والدولة في اليونان (القرن ٨-٧ قبل الميلاد)

### المجتمع اليوناني وفق هزيود ا

يتميز عصر ما بعد هوميروس بتبدلات عميقة في اقتصاد اليونان ونظامها السياسي. إذ تسارع تفكك النظام المشاعي البدائي بعد تحول، في بعض المناطق، الأرزاق والأسهم العقارية إلى ملكية خاصة أسرية, وبدأت الأسر المرتاحة تنفصل أكثر فأكثر، واستغلالاً لتميزها الاقتصادي، راحت تحتكر وسائل الإنتاج الأساسية في المشاعة العشيرية: الأرض، الحيوانات والعبيد. وشرع المزارعون الأحرار يسقطون شيئاً فشيئاً في أتون التبعية للنبلاء، وراح يزداد عدد المضطرين للتخلي عن أرضهم والتسيب عبر الوطن بحثاً عن عمل.

يرسم الشاعر هزيود لوحة معبرة عن تحكم نبلاء الدم بجمهرة المنتجين (نهاية القون الثامن -بداية القرن السابع قبل الميلاد). كانت بيوتيا، بلد الشاعر، منطقة تضم عدداً كبيراً من الاقطاعات الفلاحية الصغيرة. مجد هزيود، المالك الصغير، العمل الفلاحي. "العمل، أياً كان، لايعيب الإنسان: العار والشنار في التبطل".

وفي قصائده "الأعمال والأيام"، يرسم متعاطفاً شرط حراث فقير، سقط بين يدي غنبي مالك عقاري ومرابي. كانت بيوتيا تعيش في هيمنة ثلاثين نبيلاً عقارياً يصفهم هزيود "أكلة الهدايا"، " الشريحة الظالمة"، أغنياء بالأرض، بالحيوان والعبيد. وفي قصيدة "الباز والعندليب" بثير اضطهاد الناس المساكين. يأخذ الباز العندليب بين مخالبه، ويخاطبه:

<sup>&#</sup>x27; - شاعر يوناني، ولد في أسكرا حوالي أواسط القرن الثامن قبل الميلاد، ناظم أشعار تعليمية: الأعمار والأيام، ونسب الآلهة.

أيها البائس، لم تصرخ؟ أنت من فصيلة أقوى منك. ستذهب حيث آخذك، كونك مغنياً ماهراً مخملياً ومنك، حسب رغبتي، سأجعل وجبة أو أطلقك حراً

مجنون من يقاوم من أقوى منه:

لن يظفر وإلى الخجل يضيف

المعاناة (شعر ٢٠٥-٢١٠)

كان هزيود بعيداً عن التفكير بنضال سياسي من الطبقات الفقيرة، وليس له سوى أن يهدد "الملوك أكلة الهدايا". يقول: إن العقوبة الإلهية ستضرب المستبدين والقضاة الجائرين، على ذلك، يرى أن الظلم منتصر حتى في السماء. وفي قصيدة أخرى، "نسب الآلهة"، يقدم زيوس كطاغية سماوي، ينزل بالجبار بروميته، صديق الناس، أفدح الأوصاب.

هكذا تدل أشعار هزيود إلى المرحلة التي تلت عهد هوميروس، بخاصة تفكك المجتمع الأبوي وولادة تشكيلة العبودية؛ مجتمع منقسم إلى طرفين متعاديين: طرف المسيطرين، أي الملاك الكبار أصحاب العبيد، المرابين، "والبسطاء غير الخالدين" المستغلين من قبال الآخرين؛ البؤساء، المحرومين من أي حق، الذين يعيشون أشبه بالعبيد. كما تبدو الحياة لهزيود قاسية وظالمة؛ يقول إن السارض" مترعة بالمتاعب والآلام، وكذلك البحر.

هي ذي العلاقات الطبقية التي توطدت في القرنين ٨و ٧ قبل الميلاد ليس فقــــط فـــي بيوتيا، بل أيضاً في كل مناطق اليونان.

أولى الحاضرات اليونانية

في هذا العهد ولدت الحصارات، المدن-الدول العبودية التي تجمـع حولـها وتضـم الأرياف المحيطة. كانت هذه الحاضرات نموذجية من أجل تطور اليونان اجتماعياً. سـمي هذا التطور الانصهاري ("تجمعاً").

ترافق تشكل الحاضرات مع رواج التجارة والحرفة التي انفصلت عن الزراعة. بنيت أغلب هذه الحاضرات، التي عرفت في القرن الثامن، على الشاطئ. هكذا كانت مدن إيونيا مثل ميليه، ومدن الجزر المحاذية لآسيا الوسطى: ميتيلين، سامس، ثم إيجين في خليج

سرونيك، آثينا، كورنث، ميغار، شلس وغيرها. وكانت المدن العبودية الأكثر نموذجية تمتد على طول الطرق البحرية الرئيسة، من الشرق إلى الغرب، الأمر الذي يشير إلى الصلسة بين تطور العبودية ورواج التجارة والمواصلات البحرية. يكتب ك.ماركس: "فسي العالم القديم، أفضى العمل التجاري وتطور رأس المال البضاعي دوماً إلى اقتصاد الرق؛ حيث، حسب وجهة انطلاقه، يمكن أن يفضي إلى تحول بسيط في نهج الرق الأبوي المتوجه نصو إنتاج فضل القيمة.

وظهر في الوقت ذاته الشكل القديم للملكية العقارية: فقط، مواطن الحاضرة يقدر أن يمثلك أرضاً داخل الحاضرة.

كانت الحاضرة مركز استغلال عم العبيد والفقراء. فنبلاء الدم حولوا كل ما فيها من مؤسسات أبوية إلى أدوات لسلطتها. استبعدت رؤساء أو شيوخ العشير لتقيم الـ أولغارشية مكانهم، أي سيطرة بعض الأسر النبيلة. أما دور المجالس الشعبية فقد تراجع إلى العدم. بل هو من الأن لعبة بقدم الأرستقراطية.

هكذا استبدلت المشاعة الأبوية إلى مجتمع متناحر، منقسم إلى طبقات؛ والسلطة التي كانت سابقاً وظيفة إدارية بحتاً، تتجاوب ومصالح الكل، صحارت أداة سطوة السلطات العشيرية القديمة. لكن الملاك العقاريين النبلاء حافظوا على بعض الأشكال الأبوية (عشائر، بطون، قبائل) كوسائل بين يدي المضطهدين "وبالتالي، استخلص أرسطو واصفاً النظام الأرستقراطي في أتيك في القرن السابع والسادس قبل الميلد، ... العبودية هي التشكيلة الأكثر معاناة واضطهاداً للناس البسطاء.

## الفصل الخامس والعشرون

# الاستعمار اليوناني في القرن الثامن عتى السادس قبل الميلاد

#### أسباب حركة التوسع وخصائصه العامة

أثار استعمال شواطئ البحر المتوسط، البروبونتيد وبونت - أوخس (بحسر مرمسرة والبحسر والأبسود) تبدلات ضخمة في بنية الدولة، والعلاقات الاجتماعية، والأعراف والعلاات في اليونان.

إن تأسيس مستعمرات هللينية على أرض واسعة كهذه ذو أسباب اقتصادية، اجتماعية وسياسية. وغزو الأراضي على يد نبلاء الدم، انتزاع ملكية صغار الفلاحين، نمو الشرائح المهنية والتاجرة التي تختلف مصالحها مع مصالح أرستقراطية السلطة—، كل هذا بعث صراعا اجتماعيا شرسا. والشرائح الاجتماعية المعدمة أو المقهورة في هذا الصراع كانت مكرهة على ترك الوطن وترحل لتغامر في المستعمرات. والعنصر الهام الأخر هو أن كثيرا من أقاليم اليونان القاحلة كانت بحاجة لاستيراد القمح، الأمر الذي أفضى، منذ القدم، إلى أن تقيم مدن كورنثيا، ميغار، إيجن، شالسس علاقات مع المناطق الغنية بالقمح خدارج الأرض اليونانية البحث. وفي بداية الاستعمار، توافد المهاجرون إلى المستعمرات، وأعطوا هذه الحركة صفة زراعية. ثم تطلب ازدياد المهن ورواج التجارة أسواقا جديدة لتصريف المنتوجات المتنامية أبدا التي تنتجها الحرف والعبيد البربر الذين صداروا البد العاملة الرئيسية في الإنتاج اليوناني المتسع. وقد أسست المستعمرات حيث كان السكان الأصليون أنفسهم قد خلقوا مراكز تداول بين القبائل.

كانت هذه المستعمرات (يسميها اليونان أبويكيا: بعيدا عــن البيــوت) مستقلة عـن المتروبول ١ (المدينة-الأم) وشكلت دولة خاصة بها. ولم تكن المســـتعمرات والمــتروبول

<sup>&#</sup>x27; – أي الدولة بالنسبة لمستعمراتها.

متصلين سوى بالآلهة والتقويم المشترك، غالبا بتسمية الموظفين، التقسيم إلى قبائل، وأيضط بعض إمارات الاحترام: "كما يحترم الأبناء الآباء كذلك تحترم المستعمرات المستروبول، كتب دنيس هلكارناس (منتصف القرن الثالث). طبعا صارت المستعمرات شيئا فشيئا أسواقا رائعة ومراكز آمنة لتجارة المتروبولات، بخاصة إذا كانت هذه الأخسيرة قد اشستركت بتأسيسها. في هذه الحالة، يعين المتروبول مسؤولا لتنظيم المستعمرة. كان مكلفا بإعدادة توزيع حصص الأرض بين المعمرين؛ وهو أيضا الذي يرسي النهج الحكومي، إلخ.

كان الاستعمار يمتد بثلاثة اتجاهات: غربا، جنوبا وشمالا شرقا. كان يصدر من مختلف مدن شبه جزيرة البلقان، من يونان آسيا الصغرى ومن جزر الأرخبيل. وكانت المتروبولات الأهم هي: ميليت، كورنثيا، ميغار، شالسس في أوبيا.

#### المستعمرات الغربية

حسب الرواية، بعد حرب طروادة شرع اليونان باستعمار الجزء الغربي مسن البحر المتوسط. لكن المصادر الموثوقة تشير إلى تغلغل اليونان في إيطاليا وسيسيليا، لم يبدأ إلا في القرن الثامن. كان عدد المستعمرات اليونانية في جنوب إيطاليا كبيرا، بحيث عمد القدماء هذه المنطقة باسم اليونان الكبرى. كان اليونان قد انشدوا إليها للطف مناخها، خصوبة أرضها، غنى مراعيها، كثافة الغابات التي تقدم الخشب لبناء البواخر.

كانت أقدم مستعمرة على الشاطئ الغربي هي كومس، أسسها شاسزينيو أوبيا. انســعت كومس واغتنت بسرعة. وخلقت بدورها مستعمرات عديدة، أهمها نابولي.

في نهاية القرن الثامن، على الشاطئ الغربي لخليج تارانتو، ولدت سيباري Sybaris. جعلها خصب التربة النادر وطرق المواصلات الملائمة تزدهر وتعمر بالسكان. اشستهر أهلوها ببذخهم وكياستهم. وصارت كلمة "سيباري" اسما مشتركا يعني: الشهوانيون، وفسي نفس الحقية ظهرت كروتون، مزاحمة وخصمة سيباري، لتمتعها بمرفأ رائع وشروط ليست أقل ملائمة للزراعة. حافظت على أسبقيتها حتى ظهرت تارنتو، التي أسسها حسب الخرافة السبارطيون، أيضا في نهاية القرن الثامن قبل الميلاد. كان الترانتيون يزاولون التدجيسن، الزراعة وصيد السمك، ويتاجرون بالصوف، اللحم المقدد والسمك.

كانت سراكوز أهم مستعمرة يونانية أسست في سيسليا على يد الكورنتيين في بقعية غنية بالقمح، قرب أفضل مرسى على الساحل الشرقي. اتحدت مع العديد من المستعمرات:

ليونتين، كاتان، تورومن، مسينا، إلخ. وعلى ساحل سيسيليا الجنوبي انبعث اعرجانت، الشهيرة بزيتونها. أقام الكورنتيون في جزيرة كورسير، التي قدمت مرفأ هبوط إلى الطريق الغربي. اغتنت كورسير بسرعة واضحة، وبعد بعض الوقت، امتلكت أسطولا تجاريا يحسب حسابه.

في نهاية القرن الثامن تغلغل يونان فوسيا (مدينة من آسيا الصغرى) في ثغر روما، حيث أسست مسيليا (اليوم مرسيليا). من هنا، مد الفونسيون نفوذهم التجاري على كل ساحل ميديا الفرنسية وشرق إسبانيا؛ وظهرت هنا عدة جزر يونانية. واحتكر المسيليون ملاحة السواحل وأقاموا علاقات مباشرة مع بريطانيا البعيدة التي جلبوا منها القصدير.

على ذلك، فقد اصطدم الاستعمار الغربي بمقاومة الفينيقيين. لم يستعمر اليونان سوى الساحل االشرقي والجنوبي من سيسيليا، بينما كان الغرب بين يدي فينيقي قرطاجة الذين كانت مستعمر اتهم في مالطا، سردينيا وغيرها. وفيالعام ٥٣٥ قبل الميلا، بعد معركة وحشية في الاليا، قرب شواطئ كورسيكا، أوقف القرطاجيون حلفاء الأوتروسك تقدم اليونان نحو الغرب.

بينما كان الاستعمار الغربي حتى القرن السادس ذا صفة مسائمة، عسارضت الدول القديمة في جنوب شرق البحر المتوسط، بشعبها الواسع الفقير والمتمدن، واجهت اليونسان بمقاومة ضارية. مع ذلك، تأسست مستعمرتان على الساحل الشمال والريقي: نوكراس فسي مصر وسيرين في ليبيا. كان اليونان يستوردون من مصر القمح، الملح، المرمر، الخزف، البردي، العطور، الأدوية، البهارات، العاج، الأبنوس وكثيرا من الزيوت. كسانت سيرين غنية بالحبوب: شوفان وشعير. ويطلعنا نقش اكتشف حديثا، يعود إلى عشرينات القسرن الرابع قبل الميلاد، أن سيرين صدرت خلال ثلاث سنوات قرابة ٢٩ ألف طن. عدا القمح، صدرت السلفيوم، النبات الطبي الذي كانت الدولة تحتكر بيعه. وشيئا فشيئا، ظهرت مسدن صغيرة حول سيرين، مشكلة بلدا برأسه.

### مستعمرات سواحل ثراس، برويونتد وبونت-أوكسن

كان الاستعمار اليوناني المتجه إلى الشمال والشمال الشرقي يمتد على سواحل الدردنيل، بحر مرمرا والبحر الأسود.

في بداية القرنين الثامن والسابع، شخص العديد من المستعمرات فـــي شــبه جزيــرة

شلسديك، التي كان أبناء شلسيس قد بنوا أكثرها (ومن هنا أتى اسم هذه المنطقة. وتبسع الكورنثيون الشالسديان وأسسوا بوتيديا. وفي بداية الطرق التجارية التي تقود إلسى داخسل ثراس، إلى مضائق البلقان والدانوب، ولدت أبدير ومارونيه.

لكي لا تترك الأفضلية التجارية لليديا، أمن المازيان مواقع لهم في مؤخرة دولة الليديين ، سكنوا على الساحل الشمالي الغربي من آسيا الصغرى وتقدموا شيئا فشيئا نحو الشمال، من جهة هلسبونت وبروبونتيد. أقاموا سيزيك، مرفأ على الساحل الجنوبي لبحر مرمزا الذي كا محاطا بمستعمرات ميليزية. والساحل الشمالي لبروبونتيد كان محتلا مرمزا الذين، بتأسيس سلسدوان في مدخل بوسفور ثراس، استلموا مفتاح بونت أوكسن. وعلى الساحل المقابل، عند مخرج هلسبونت، أرسوا بيزانسيا (في منتصف القرن السابع).

كانت ميليه هي التي لعبت الدور الأول في إحياء شواطئ البحر الأسسود. والقرنسان السابع والسادس، عهد تغلغل الملزيين في المناطق البونتية، كانا قد وسما بازدهار ميليه التجاري والصناعي. وكثير من الملزيين مخروا البحر الأسود. وفي النصف الأول من القرن السابع، بني الملزيون على ساحله الجنوبي مدينتين تجاريتين هامتين: سينوب وترابزونت. صارت سينوب بسرعة من أهم مدن البحر الأسود. كان مرفأن تحت تصرفها وكانت تتاجر بالخشب، زيت الزيتون والسمك، وبسرعة أيضا بنت لنفسها عدة مستعمرات (كوتيورا، كرازونت وغيرها). وحازت هرقليا، التي بناها الميغار في منتصف الطريق بين بيزانس وسنوب، أهمية كبرى.

في النصف الأول من القرن السادس، شخصت مستعمرات أستريا وتومس وأبولونيا على الشاطئ الغربي، في جنوب الدانوب. وخلل ١٥٠ عاما (من القرنيان السابع والخامس) ظهرت ثلاثة مواطن أساسية للاستعمار الهلايني على الساحل الشمالي للبحر الأسود. الأول أولبيا، يقع على الشط الأيمن من هباني. وفي القرن السادس قبل الميلاد، بنى تيراس على الشاطئ الأيمن من ليمان دنستر، ومدن مملكة البوسفور المقبلة، بانتكابي ومنغوريا من جهتي مضيق كيريت. وفي القرن الخامس، ظهرت شرسنير في الطرف الجنوبي لشبه جزيرة توريد. كانت هذه المدن قد بنيت على الساحل أو جسواره. وكانت طرق المواصلات التي شقت فيما بعد تمتد على ضفاف الأنهر الكبرى: دانوب، ونستر، بوج، دنيير. وكانت آخر نقطة من الشمال الشرقي تقع على نهر الدون الذي حملت اسمه.

وفي شرق البحر الأسود، في كولشد، وجدت عددة مستعمرات: فازيس، ديوسكوريا وغيرها.

ببناء مستعمراتهم في شمال البحر الأسود، كان اليونان يتابعون أهدافا تجارية. فثروات هذه البلاد الطبيعية، في رأسها القمح، السمك، ثم المواشي، العسل، الشمع، والملح، كانت تشد المعمرين إليها. وقد لعب ساحل البحر الأسود دورا كبيرا كسوق للعبيد يمون اليونان القارية والأرخبيل. أخيرا، خلق تصدير السمك الرائج مراكز للصناعة السمكية، مثل سنوب وبانتكابيه؛ فليس صدفة أن تحمل بعض نقود بونت—أوكسن صور السمك وأن تكون أقدم نقود أولبيا سمكية الشكل. وبالمقابل، كانت اليونان تصدر إلى المستعمرات الخمر وزيات الزيتون، ينقلونه بقوارير خاصة ضيقة الأسفل، والنسيج، والحلي، والأسلحة، والخزف وسواها. على ذلك، لم تتأخر هذه المدن عن صنع، بمساعدة السكان الأصليبسن، مختلف المواد لكي لا تستور دها من المتروبول.

### النتائج الاجتماعية والاقتصادية للاستعمار

لقد ساهم الاستعمار إلى حد بعيد بتطور اليونان اجتماعيا وسياسيا. فالمدن اليونانية، وقد صارت مراكز البلاد الاقتصادية، كانت تحاط بضواحي تجارية ومهنية. وقد تسارعت عزلة الحرفة عن الزراعة. هرعت الحرف إلى المدن، وتطورت الصناعات بوتيرة عالية، بخاصة التعدين، الخزف والنسيج. وتشكلت شريحة من التجار وصانعي الأسلحة ، ثم من المرائين. ومنذ القرن السابع، كان لدى اليونان نقود معدنية. ضربت إيجن ومدن أخرى الدراخما الفضية وأوبول النحاس على السندان: سلحفاة لإيجن، سمكة مجنحة لكورنثيا، وبومة لأثينا. تحسب المبالغ الضخمة على الطريقة الشرقية: ١٠٠ دراخما تساوي مين، ١٠٠ مين تسمى تالان، رغم أن هذه الوحدات النقدية غير متداولة في اليونان. فظهرت شريحة تجارية جديدة، تجمع الفضة أو النقد. وتطور الإنتاج الحرفي في عدة مدن مثل ميليا، رودس، سامس إيجن، ميغار كورنثيا وأثينا، وكانت هذه السلع معدة للتصدير.

صارت مراكز التجارة والمهن أيضا مراكز للرقيق. ولما كان مردود العمل منخفضا جدا والتقنية بدائية، أخذ عمل العبيد أهمية قصوى. وكان الرقيق ينهل ليس فقط من دمار

<sup>&#</sup>x27; - وحدة وزن ونقد في اليونان القديمة.

وفقر الشغب اليوناني بحصر الكلمة (استخدام لقاء الديون)، بــــل مــن الحــروب، ومــن اللصبوصية واستيراد العبيد الأجانب. في هذا العهد، لم يكن التاجر يختلف عن القرصــان، وغالباً ماتنتهي الصفقة بتعرية اسر المشترين السذج، ثم يباعون عبيدا. وصـــار اســتغلال الأجانب الأسرى الشكل المهيمن في عملية النخاسة في المدن الهللينية.

لقد لاءمت العلاقات الاقتصادية والتجارية الممارسة عبر كل مناطق البحر المتوسط ودفعت تطور الحضارة اليونانية. وكان مستوى الحياة المادي والثقافي غالبا أعلى في المستعمرات منه في اليونان بحصر الكلمة. كما أفادت اليونان القاريسة مسن مسدن آسيا الصغرى، بخاصة مدن أيونيا التي كانت على اتصال مباشر مع الشرق، فيما يتعلق بالثقافة المصرية، البابلية والآشورية. ويكفي أن نذكر أن الأبجدية الأيونية، المستقاة من الشرقيين (من الفينيقيين على الأرجح) التي أتقنها الأيونيون فقط، استخدمت في العالم اليوناني كلسه. كما أن الشرق علم اليونان صب التماثيل من المعادن، الأمر الذي ساهم بتطويسر فنونسهم التشكيلية، وفي إيونيا نظمت انطلاقا من الأعاني القديمة القصائد الساهوميرية التي انتقلت فيما بعد إلى المتروبول وانتنشرت في المستعمرات الغربية. وشهدت إيونيا وإيوليسا ولادة القصيدة الغنائية، وعوامل العلم والغلسفة اليونانية (انظر الفصل ٣٣).

كان أسلوب حياة البذخ التي سيعيشها المعمرون يلائم عمارة مدنهم، المبنية بمخطـــط متناسق، بشوارع عريضة ومستقيمة تتقاطع بزاوية قائمة (مئــــلا، اغرجـانت، ســلنانت، شرسونيز). وفي المستعمرات أنشئت أعظم صروح العصر، مثل معبد بوزديون الرائع في بوستوم.

الصراع الاجتماعي في اليونان في القرنين السابع والسادس قبـــل الميــلاد. الاستبداد.

لقد أفضت الانطلاقة القوية لقوى الإنتاج في القرنين السابع والسادس قبل الميلاد، في الحاضرات المتطورة، إلى العديد من التبدلات الثورية التي وضعت نهاية لنظام العشير وشرعت مجتمع العبودية المنقسم إلى طبقات.

ففي كورنثيا، ميغار، سسبون، أرغوس، ميليت، وفي جزر لسبوس وسامس، والجسزر الإيطالية والسسلية، كان يدور صراع ضاري بين مختلف شرائح المجتمع، نجمت عنه عدة انقلابات. يعود الدور الأهم بهذه الحركات الثورية إلى الشرائح الجديدة، الحرفية

التجارية، من سكان المدن، لكن القوة الرئيسة كانت في كل مكان شريحة الفلاحين، التسي كانث تعاني الأمرين من نير النبلاء. فطرد شرائح كاملة من السيكان مصيادرة الأرزاق وإعدام قادة الأحزاب المنهزمة صار أمرا عاديا في عدة مدن، بخاصة في أيونيا. في إحدى مراثيه، يقارن الشاعر الميغاري ثيونيس، نصير الأرستقراطية، المدان بالنفي، يقارن مدينته مسقط رأسه بسفينة تغرق: "التافهون الحقيرون "هم الذي يحكمون، الخبشاء يبعدون الطيبين. إني أخشى على المركب من الغرق." وكان يدعو إلى سحق المتمرديون بدون رحمة: "اسحق جمهرة الشعب البائس بعقب حذائك، اجعله يحس بوخز الدبوس، أو لسعة السوط، وقيده إلى نير ثقيل".

هناك، حيث كان الحزب الشعبي ينتصر ويقلب الأرستقراطية، كانت تنتقل السلطة إلى يدي قائد هذا الحزب الذي، في هذه الحال، كان يصير، حسب تعبير اليونان، مستبدا. المستبدون يكبحون النبلاء، يوزعون أرضهم على الفقرراء، يساندون انطلاقة المدن والتجارة، يساهمون بازدهار اقتصاد العبودية باستيراد جماهير العبيد الأجانب.

كان مستبدو المضيق (سسيون، كورنثيا وميغار) ومستبد سامس، بولكرات، الأشهر بين الطغاة. وفي سسيون، كان المستبد أوثاغوراس، الطباخ السابق، كما نقرأ فيالسن، قدد أسسوا أسرة أرثغوريدس التي حكمت ١٠٠عم (من ٢٠-٥٠). اضطهدت هذه الأسرة نبلاء سسيون؛ استبدلت الأسماء الرسمية لثلاث قبائل أرستقراطية بالقاب ساخرة (قبائل الخنازير، الحمير والخنوص القنر)، الغوا عبادة البطل الأرستقراطية بالقاب مديونسوس ودافعوا حتى عن الأناشيد التي تشطب أشعار هو مسيروس التي تمجد النبلاء. واتبع الطاغية الكورنثي سبسلوس وابنه برياندر (٢٥٧-٥٨٥) سياسسة أجراً. قلبا سيطرة الأولغارشية الأرستقراطية، وعلى رأسها أسرة بكشيادس، وصادروا أملاك النبلاء الواسعة ليوزعوها على الفقراء المدقعين الذين تحرروا من الاستعباد. وجهز براندر كورنثيا بأسطول قوي ومرافئ رائعة؛ وحاول حفر قناة في برزخ كورنثيا، لكي تمر التجارة بين بحر إيجة والبحر الأيوني في مدينته. وبلغت صناعة المعادن والسارميك الكورنثية مستوى عاليا جدا. وفي دلفيا، عرضوا، لمدة طويلة، كشيء غريب، "علية سبسلوس" قدمها أبناؤه وهي عبارة عن نموذج رائع من عمل الحرفيين الكورنثيين. وفيسي هذه الحقبة احتلت كورنثيا كورسير، الجزيرة التي يعبرها الطريق إلى إيطاليا، وأسست عدة هذه الحقبة احتلت كورنثيا كورسير، الجزيرة التي يعبرها الطريق إلى إيطاليا، وأسست عدة

مستعمرات، إحداها بوتبديا، على شبه جزيرة سلسديك. وفي ميغار، ثياجين قساد (حوالسي العام ٦٣٠ قبل الميلاد) تمردا شعبيا نجم عنه مذبحة مواشي تخص النبلاء ووزع ما بقسي حيا. ولما صار دكتاتورا لميغار، تياجين سعى لإثارة صراع آخر في مدن أخرى (في أثينا مثلا).

لكن المستبد الأكثر شهرة كان بولكرات دي سامس. يذكره هسيرودوت كمتمسرد ".. احتل سامس على رأس عصيان"، ضد الأرستقراطية (٣،٣٩،٣). وفي أتناء حكومته في منتصف القرن الرابع قبل الميلاد، وضع حدا لسيطرة كبار الملاك العقاريين في سسامس والمغي بدون رحمة كل محاولاتهم لاستعادة السلطة. يقول هيرودوت أن بولكسرات "كسان بالفعل اليوناني الأول.. الذي فكر وحلم بإمبراطورية البحار" (٣،٢٢). ولهذا الهدف، خلق أسطولا من ١٠٠ مركب وجيشا متطوعا؛ "احتل كثيرا من الجزر وكثيرا من مدن القسارة"، وعقد حلفا مع فرعون مصر أمسيس Amasis. ولقد ظفر بولكرات بأعمال كبيرة: وأمسر ببناء رصيف كبير وحفر قناة من أجلها فتح نفقا من سبع مراحل (أكثر مسن اكسم، عبر الجبل، وشيد معبدا "الأعم بين المعابد" (٣،٠٠). ودعا إلى قصدره الشساعر أنكوريون والطبيب ديموسيد من كريتون، لكنه نفي من سامس فيثاغورس، لسان—حال النبلاء.

رغم التقدم الاقتصادي والتقافي، المشروط إلى حد كبير بالاسستعمار، ثمة فروق واضحة في تطور مختلف أقاليم اليونان: فضلا عن المناطق والحاضرات المتقدمة التسي ساهمت بسعة بالحياة الاقتصادية الجديدة وتبدل العلاقات الاجتماعية، ثمة أجزاء أخرى من اليونان، مثل لاكونيا، تساليا، وكريت، حافظت على الأخلاق شبه الأبوية. ففسسي القرنيسن السابع والسادس، كانت أتيك، وعاصمتها أثينا، نموذج البلدان المتطورة، بينما كانت السابطة تمثل الأقطار المتخلفة.

### القصل السادس والعشرون

### إسبارطة

#### الأصول

الدولة الإسبارطية واحدة من أقدم دول اليونان القديم. تأسست في القرن التاسع، فلـــم تعرف سوى القليل من تطور القوى المنتجة وتفكك نظام العشير والاجتياح الدوري للمجتمع الآشيبي البلبونيزي. فقد أشرنا أنفا أن قبائل الدوريين اجتاحت في العام ١١٠٠ قبل الميــلاد ليبيريا في أرغوليد وفي لاكونيا عن طريق بيوتيا ومضيق كورنثيا.

لم تجد هذه الأحداث انعكاسها إلا في الخرافات التي تتاولها بعسض الكتساب اليونسان وأثبتتها البحوث الأثرية الراهنة. والمصادر المتعلقة بالحياة اللاحقة لاسبارطة فقيرة هسي الأخرى: نجد بعض المعلومات لدى تيرتي Tyrtee، الشاعر الغنائي في القرن السابع قبسل الميلاد، ثم لدى ثوسيديد (الكتاب الأول، ١٠١-١٠٣، ١٢٨، ١٣٤؛ الكتساب الرابسع، ٨)، بخاصة في بحث خنوفون "جمهورية إسبارطة ولدى بلوتارك: في سيرة ليكورغ، ليذانسدر وآجزلاس. يجب أن نعامل عمل خنوفون بحذر، لأنه مؤلف رجعي يمجد نظام إسسبارطة الأولغارشي. أما حياة ليكورغ، التي كتبها بلوتارك، فهي خرافية وغاصة بالخيال المجنح.

تمتد لاكونيا، الوادي الخصب، التي يرويها أوارتس، بين تابجت وبسارنون وتتطاول على جزء من مصب هذا الأخير. اتصالها بالبحر سيء، لأن الساحل محروم من المراسى الملائمة.

قبل الغزو الدوريني، كان سكان لاكونيا يعيشون الحياة الواردة في شعر هومسيروس. فهنا نجد المدينة القديمة أمليكا، أحد مراكز الحصارة الميسينية. ولقد عثر علماء الآشار حديثًا على المقام الغني الخاص بقائد نبلاء الآخيين المحليين. عاش هذا المسكن حتى نهاية العهد الميسنس وازاله الدوريون في نهاية القرن الحادي عشر. كانت درجة الرقسي الاجتماعي للرعاة الدوريين أخفض من درجة الآخرين، لكنهم كانوا يمتلكون منظمة

عسكرية ضاربة، فرضت وجودها حياة القبائل الرحل وكثرة الغزوات، التي سهلت لهم فتح لاكونيا. أعلن الدوريون ملكية مشتركة للأرض المحتلة والفلاحين الذين يعمرونها وقسموها إلى أسهم متساوية حسب عدد الأسر: كان السكان حوالي ١٠٠٠٠ وقرابة ٢٠ هكتارا لكل منهم. وشكل الغزاة الشريحة السيدة، محافظين على النظام المشاعي ليؤمنوا سيطرتهم على الرعية المغزوة. وفي القرن التاسع أنشأوا في النقطة الأوسسع من الدوادي مركزهم العسكري، المسمى إسبارطة أو لاسدمونيا، وسموا إسبارطيين. كانت إسبارطة تضم خمس مزارع غير محصنة؛ فهي مخيم قتال دائم، ومن هنا تمكن السبارطيون أن يحكموا فلاحين، أكثر عددا بكثير من الفاتحين.

بعد أن وطدوا وجودهم في لاكونيا، بدأ السبارطيون في النصف الثاني من القرن الثامن غزو مسينا، البقعة الخصبة والكثيفة السكان، الواقعة في غرب سلسلة تابجت. ونتيجة حربين طاحنتين، لا نعرف عنها سوى الخرافات، اجتاح الاسبارطيون في القرن السابع قبل الميلاد مسينيا ١ وحولوا سكانها إلى أرقاء. ادخر الأرقاء المسنيون للغزاة حقدا أزرق ووضعوهم في موقف الخائف دوما من العصيان. نشب أهم عصيان في العام ١٤ كقبل الميلاد. استغل الأرقاء زلزالا كنس إسبارطة كلها تقريبا وهجموا على الإسبارطيين الذين لم يتيسر لهم سحق مقاومة العصاة المنتشرين في جبال إيثوم عصيات المسالك. تسمى انتفاضة الأرقاء هذه "الحرب المسينية الثالثة".

### النظام الاجتماعي والأخلاق

كان سكان إسبارطة منقسمين بوضوح إلى ثلاث فئات اجتماعية: إسبارطيون، بريساك وأرقاء. تعيش كل واحدة، على بقعة منعزلة عن غيرها، الأمر الذي يميز جسدا الطبيعسة البدائية للدولة.

<sup>&#</sup>x27; - في اليونان جزيرتان منشابهتا الاسم: Messenie و Mycenie.

الإسبارطيون هم الطبقة السيدة التي لا تمارس سيادتها على الأرقاء إلا كتعاونية فوق تعاونية أخرى، رغم أن كل سهم يحرثه الأرقاء يخص أسرة إسبارطية، فهذه الأسرة تسكن في إسبارطة وليس على ملكها؛ (الإقطاعي يسكن في دمشق وملكه في أقصى الغوطية)؛ رأس الأسرة لا يدير أبدا اقتصاده، لا يوجه الأرقاء؛ ليس له أن يعتبر هم ملكه ولا يستطيع أن يطردهم، أو يبيعهم أو يقتلهم. هذه هي الدولة -الإسبارطيون منظمون ليحكموا- هم مىن يسود. وليس للإسبارطيين أن يحرثوا الأرض، ولا أن يمارسوا التجارة أو الحرفة. كل ما يتعلق بالأرض محرم عليهم. هم موقوفون للفن العسكري. على ذلك، تجني الأسرة الإسبارطية حصة من موسم السهم (على الأرجح النصف). ملكية السهم ومن يحرث وراثياة: لايمكن بيعه، ولا أن يوصى به ولاتركه أو التخلي عنه لأي كان، عدا ابسن رأس الأسرة.

البرياك هم أحفاد آشيي لاكونيا المحتلة وهم (حوالي ٣٠ ألف إنسان. وهم الناس الأحرار الذين يملكون عقارا ومالا منقولا. لكنهم محرومون من الحقوق السياسية ولا يتزوجون من السبارطيين. يسكنون أرضا خاصة بهم، وحدها. أساسا في منحدرات الجبا والساحل الشرقي والجنوبي، حيث يوجد الكثير من الضيع. يتمتع البرياك باستقلال يراقب السبارطي. يمارس حراثة الأرض، والحرفة والتجارة ويدفع ضريبة للسبارطيين. البرياك ملزمون بخدمة الجيش، لكنهم يشكلون فيه وحدات قائمة برأسها. والخدمة العسكرية تبهظهم أكثر فأكثر، أي بمقدار نقص عدد السبارطيين المتمتعين بالحقوق المدنية. وهذا أحد أسباب غضيهم المتنامي.

يشكل الأرقاء جمهرة الناس المغلوبين والمستخدمين، وهم حوالي ٢٠٠٠ ألف أبقاهم المنتصر على الأرض التي صارت تخص الدولة.. تزرع كل سهم عدة أسر من الأرقالة الذين بعملهم، يغذون المالك وأسرته. وأهم مايميز الرقيق عن العبد في الدول اليونانية الأخراى، هو أنه ملك الدولة، "عبد عام"، كما يسميه المؤلفون القدماء؛ فضلا على هذا، ورغم ارتباطهم أساسا بوسيلة الإنتاج الأرض- يحتفظون بنوع من الاستقلال الاقتصادي فيشبهون الأقنان. يزرعون أرض المالك السبارطي بأدواتهم ويعطونه نصيبا معينا عينيا: قمح، خمر، جبن، وزيت. وبعد أن يأخذ المالك حصته (النصف)، لايكفي ماينبقي قوت الفلاحين الضروري، ناهيك عن الضائقة في المواسم الماحلة. وبعكس عبيد الدول الأخرى، يشن الأرقاء هنا حربا بصفتهم حراسا، مرافقين، حمالين وخدم. دعا شظف حياتهم الشاعر

السبارطي تيرتي Tyrtee (القرن السابع) أن يشبهم بالحمير الحاملة فوق طاقتها surcharges

وتجنبا لنشوب التمردات والزيادة الخطرة في عدد الأرقاء، يتخذ السبارطيون تدابسير قاسية (les cryptios) في كل عام يلجؤون إلى اضطهاد وقمع بل إبادة أبرز المتمرديسن، أجرأ الأظناء. تجوب الفصائل السرية، المؤلفة من شباب السسبارطيين، المكلفة بمهمة خاصة، تجوب البلد لمراقبة وإرهاب الناس. في النهار، تكمن هذه الفصائل قرب القسرى، وفي الليل تذبح الأرقاء. لم تبد أية دولة قديمة هذا التوحش مع العبيد. يظهر هسذا الواقسع سعار التناحر والصراع الطبقي في إسبارطة.

من جراء هذا، ارتدت الأخلاق السبارطية طبيعة فريدة. كل الرجال البالغين ملتزمون بالجيش الدائم، فظ الانضباطية المستعد أبدا للهجوم. وكل إسبارطي من العشرين إلى السين يذهب كل يوم إلى التكنات ويشترك بالتمارين القتالية. كل أبناء المنتولون وجبة بالحقوق المدنية يشكلون روابط تمتلك كل منها مكانا بجتمع فيه أعضاؤها ويتناولون وجبة مشتركة؛ لايغادرون هذا المكان، بل ينامون غالبا في المهاجع نفسها ويسأتون مسلحين. وحسب هذه الروابط يعبأ الناس في وحدات محاربة. فهم ملزمون أن يكونوا أعضاء فسي الرابطة. والتعيين الشهري للوجبة المشتركة يتألف من كمية معينة من طحين الشسعير، الخمر، الجبن، والتين.

تتدخل السلطات السبارطية أوسع تدخل في حياة الناس الخاصية: تسهتم بالزيجات، بتربية الشباب. تفرض خضوع الأفراد خضوعا مطلقا لمصالح الطبقة. علي الأزواج أن يربوا أولادهم ، الذين سيكونون الدعامة الأكيدة لاسبارطة العبودية، تربية صحية وجادة. يبقى الأولاد عند ذويهم حتى الربيع السادس عشر. بعدها تتكفل به الدولة وتعبئه في فصائل خاصة تحت مراقبة مدرسين تتعهدهم الدولة.

في التربية والتعليم، يعود المكان الأول للتمارين الرياضية: قتــــال، ركــض، رمــي القرص والرمح أو الحربة، إلخ. للمساهمة بالتطور البدني للأبناء. ليخشوشنوا، يلزمونـــهم بالمشي الحافي والجسم العاري تقريبا في كل الفصول؛ بحيث يكفلون استقامتهم، براعتــهم وخضوعهم.

التعليم الابتدائي قصير إلى أبنى حد. يحصر الفتيان عادة الوجبة المشتركة واجتماعات يتحدثون فيها عن الشؤون والمآثر. يألفون الحديث عن أفكارهم وأمانيهم كجنسود. وتربيسة

السبارطيين الأخلاقية منسجمة مع الفن العسكري. وفي أثناء التمارين الرياضية، والوجبات المشتركة والمعارك الحربية ينشدون أناشيد ظفر الوطن والمواطنين الأمجاد. وفي ربيعهم الرابع عشر، يتبع المراهقون المحاربين الراشدين عسبر البسلاد، ليعتسادوا حيساة الخيسام والحرمان. وفي ربيعهم العشرين، ينخرطون في العمل العسكري التسسام وينتسبون إلسى الروابط. وتستمر خدمتهم حتى الشيخوخة.

وتربية البنات تنسجم أيضا مع مهام الدولة الهادفة الإعداد الجيد لأمهات المستقبل لجيل سليم. في الملاعب والمعاهد الرياضية، تخضع البنات كالصبيان التمارين الرياضية فضلك عن الرقص، الموسيقى والغناء. في الدول اليونانية الأخرى تعيش النساء منعز لات، بينما في إسدارطة يبربين كتربية الرجال، حيث يتمتعن بقسط وافسر مسن الحريسة واحسترام مواطنيهم. يشهد هذا الوضع على مخلفات عهد الأمومة المعروف.

#### النظام السياسي

كان النظام السياسي في إسبارطة مغرقا في البدائية. وحسب الخرافة، كان قـــد أقــره روح دلف الأعجوبي ووضعه بين يدي المشرع ليكورغ الأسطوري.

كان يقود الدولة ملكان بالوراثة. كان لهما الدور الأعظم، لكن أثرهما فــــي السياســة ضئيل. وفي زمن السلم، تقتصر سلطتهما على التسوية الشـــرعية للمــيراث، الاشـــتراك بمجلس الشيوخ وممارسة مهام كهنة زيوس. وفي زمن الحرب، يقودون الجيش، وخلـــف حدود البلاد، يتوليان سلطة غير محدودة.

يشكل الملكان جزءا من مجلس الشيوخ المؤلف من ٣٠ شيخا، انتخبوا حتى الممات من الأرستقر اطبين الذين بلغوا الستين من العمر. ومجلس الشعب المكون من السبارطبين الذين أتموا الثلاثين ربيعا، يصدق قرارات مجلس الشيوخ الرئيسة، بخاصة المتعلقة بالحراب والسلم أو يرفضها، دون حق بالمناقشة.

• وتدور الانتخابات وتتخذ القرارات في مجلس الشعب، حسب تعبسير أرسطو بصورة تنافهة الله بدون اقتراع، بالصياح الذي يكشف عنه الموقف السلبي أو الإيجابي من هذا الترشيح أو القرار أو ذاك. وإن كان الصخب والصياح غير معبر، ينقسم الحضور إلى طرفين.

لكل من مزارع إسبارطة الخمس مراقب، ذو سلطة مطلقة، عين على الأرجــح فــي بداية القرن الثامن قبل الميلاد، بهدف اتقاء أو خنق تمردات الأرقاء. وهذه وظيفة ســنوية. ومحصلة لحكم القلة المبتزة، ينتخب المراقبون من الأوساط الأرستقراطية الأكثر تحفظـا.

تطال مراقبتهم الملك وأعضاء مجلس الشيوخ. إنهم هم الذين يقودون بالفعل سياسة الدولة. يعلنون منذ وصولهم الحرب على الأرقاء وحتى لهم الحق بمحاكمة وإدانة بالموت الملوك المتهمين بالرغبة في تغيير النظام القائم. يأتي المراقب إذن ليتوج حكم الأقلية السبارطية، ودكاتورية الطبقة المتوحشة ودعامة الأرستقراطية في اليونان.

في هذه الشروط، كان محالا أي تبدل متطور إلى هذا الحد أو ذاك: التجارة بالغة البدائية، وكنقد يتداولون بارات من الحديد، كان دخول الاجانب إلى البلد ممنوعا. لهذا السبب، حسب قول بلوتارك، لم تكن البواخر الغربية تدخل موانئ اسبارطة. تنفق الدولمة من الضرائب المضروبة على البرياك الطبقة الثانية ومن المناهل الاستثنائية وأسللب الحرب. كانت الخزينة فقيرة، لأن المداخيل تدفع غالبا عينا.

كانت المؤسسة العسكرية في إسبارطة هي القوة الضاربة في اليونسان كلها. كل إسبارطي محارب مقدام في تمام الجاهزية. جنود المشاة المسلحين حتى أضراسهم يعتمرون خوذة، يرتدون درعا، يحملون رمحا أو حربة وترسا دائريا صغيرا، هم أقوى سلاح في الجيش مدعوون المتمسك بمواقعهم حتى آخر لحظة. في أثناء المعارك الحربية، يمشي الجيش إلى العدو بهدوء وبطء، بصفوف متراصة، وعلى صدح الموسيقي. وسلاح المشاة السبارطي لايقاوم، وندرة أولئك الذين نجحوا في تدارك هجماتهم، لكنهم ضعيفو الخبرة بالحصار ولايعرفون الاستيلاء على المدن بغتة. وبحرية إسبارطة قليلة الشأن.

في نهاية القرن السادس، سقطت بلوبونيز كلها تحت هيمنة اسبارطة. وفي حوالي العام ٥٣٥ تشكلت الجامعة البلوبونيزية التي ضمت أيضا كورنثيا، سيسيون، ميغار وجزيرة إيجن. وكان آرغو، صاحب الدور الأيرز في بلوبونيز، ومشاعات آشي آشي المحت عين الشمال، القوة الوحيدة التي لم تنضم إلى هذه الجامعة. ورغم أن القضايا العامة نجمت عين لقاء الحلفاء، المنعقد في إسبارطة، كانت حكومة إسبارطة بالفعل هي التي سوت القضايا المتعلقة بالجامعة.

لقد اقتبس النظام الرجعي الإسبارطي الاقتصاد، الحياة السياسية والاجتماعية من بلوبونيز ومن اليونان كلها، وكبح تطورها. وخوفا من التبدلات، دعمت اسببارطة دوما العوامل الرجعية والأشكال البالية من العلاقات الاجتماعية في دول اليونان الأخرى. ولتسلا تفقد تفوقها القتالي، كانت تعارض بكل السبل الوحدة مع السدول الأخرى، إذن التطسور اليونان السياسي.

### القصل السايع والعشرون

# أتيكيا في القرنين السابع والسادس قبل الهيلاد

### سيطرة أرستقراطية الدم

بعكس إسبارطة، قدمت أتيكيا للقرنين السادس والخامس مثال الدولة اليونانية العبودية المتطورة. يخولنا تاريخها متابعة تشكل حاضرة العبودية، سقوط أرستقراطية الدم، تجاوز مخلفات نظام العشير وظهور الشكل الأرقى لدولة العبودية: جمهورية العبودية العبودية. الديموقراطية.

بين يدينا مناهل ثرة لدراسة تاريخ أتيكيا القديم. ملاحظات متفرق تصدف لدى هيرودوت وتوسيديد، لكن المعلومات الأوفى يزودنا بها "بناء آثينا" لأرسطو و حياة تديزي و حياة سولون بقلم بلوتارك. أخيرا، أمكن جمع وثائقية غنية في أنتساء تتقيسات أثرية، بخاصة في مقبرة دبيلون وسراميك، وعلى أغورا أثينا.

أتيكيا شبه جزيرة صخرية ممتدة في البحر مساحتها ٢٥٠٠ كــم٢. مغطاة بالجبال الكلسية؛ محرومة من الماء والنبات في كثير من البقاع. يدعى شمالها الشــرقي العالي، وغير القابل للزراعة، الهضبة. وساحلها (الإقليم البحري) ليس خصبا أبدا، لكنه ملائم جدا لأعمل البحر. خير أقسام أتيكيا السهل المركزي، بيديون. واقعة على طول المجرى المائي الهام والوحيد، لنهر سفيز، الذي ينضب هو الآخر في الصيف، والسهل المركزي محاط بالجبال من ثلاث جهات ويغمره البحر في الجهة الرابعة الجنوب الغربي. في هذا السهل، على لاكم من خليج سرونيك، توجد آثينا. كانت ثروة أتيكيا الطبيعية الفضة في لوريــون، الرخام في بانتليك وهميت، وكذلك أجود الآجر التشكيلي، المستخدم كثــيرا فـي صناعــة الفخار.

في البداية، كان الشعب يعيش عشيرا في مزارع محصنة، حفظت أسماؤها بالتتابع: أشارن، الموزيس، كولونيا، فالير، ماراتون، إلخ. كان بعضها مراكز البطون أو الأفخاد وبحسب تطور العلاقات والمبادلات، تغلب المبدأ الإقليمي وشيئا فشيئا تصير أتيكيا بلدا واحدا مركزها أكبر معقل: أكروبول آثينا. هنا يوجد قصر باسيليس، الذي حرره علماء الآثار، والمقابر الهامة: أرشتيون والباريتون. غير بعيد من هنا، على تلة آريس، كان يقوم مجلس الشيوخ، وعلى سفوح تلة أخرى، بينكس، كان يجتمع مجلس الشعب. تنسب الرواية دور التوحيد للملك ثيزي: "ألغى المجالس والمحاكم وجمع كل المواطنين في المدينة الحالية، وأقام مجلسا واحدا ومسكنا واحدا القضاة"، يكتب ثوسيدسد (المجلد الثاني، ٢٠١٥).

وفي الوقت ذاته، كما يقول بلوتارك (ثيزي، ٢٥)، انقسم الناس إلى تسلات شرائح: نبلاء، مزارعون صغار، وصناع. كان النبلاء أرستقراطيين أغنياء بسالأرض والماشية، تشكل الشريحتان الأخريتان الشعب الأكثر فأكثر استرقاقا. وعدا السكان الأصليين، كان يوجد كثير من العبيد والأجانب المقيمين في آثينا، أحرار شخصيا، لكنهم محرومون من الحقوق المدنية.

بقدر تطور التبادل وصيرورة المنتوج بضائع، يتسع دور حراثــة الأرض مـن قبــل الأفراد وتوطد الملكية العقارية الخاصة. يحتكر النبلاء أخصب أراضي البيديون ويحولــون أراضيهم الواسعة إلى إقطاعات. بالقرصنة وقطع الطرق يأسرون العبيد للعمل فــي الأرض ويستخدمون بالربى المزارعين وبلادهم. على أثر هذا التطـــور، "صــارت كـل الأرض بتصرف عدد ضئيل من الناس"، يكتب أرسطو، وكل الشعب يخــدم الأغنيـاء: "...كـان الفقراء، بنسائهم وأبنائهم عبيدا للأغنياء. كانوا يسمون "زبائن" و"سداسيون" أي يحصلـــون على ١/٦ منتوج الأرض" (بناء روما، المجلد الثاني).

كان السداسيون على الأرجح الملاك الصغار المدنيين الذين رهنوا أرضهم لدى كبار الملاك، لذا وضعوا على أرضهم حدودا تدل إلى مبلسغ الدين. وكفائدة يدفعون ٥/٥ المخضول. وهكذا صارت مدينة آثينا والأكروبول، معقلها، مركز تجمسع النبلاء الذين يحكمون كل رعية أتيكيا.

لقد وقفت مبادئ النظام العشيري القديم حجر عثرة في وجه اغتناء مالك العبيد وتشكيل الدولة. وفي القرنين الثامن والسابع، حددت السلطة الملكية في أتيكيا ثم استبدلت

بتسعة حكام أوليين (أرشونت) منتخبين من الأرستقراطية ويمثلون السلطة التنفيذية العليا. وفي منتصف القرن الثامن، كانت مدة الأرشونتية عشرة أعوام. وبدءاً مسن العام ٦٨٣، صارت عاماً واحداً. يرأس الجميع الأرشونت الذي يعطي اسمه لسنة حكومته؛ يراقب الشؤون الداخلية، يحل الخصومات العائلية، يهتم بوصاية الأرامل واليتامي. الأرشونت الثاني، هو القيصر، يمارس الوظائف الدينية التي كانت للملك سابقاً. الشالث، هو قائد الجيش، يشرف ويدبر الشؤون العسكرية. والأرشونتية السنة الأعضاء الآخرون، النين يحملون اسم الأرشونت المشرع، يسهرون على تنفيذ القوانين ويقاضون مواطنيهم. ويعقب مجلس الشيوخ، المؤلف من الأرشونت السابقين، السلطة التشريعية؛ وكذلك الجهاز الأعلى مجلس الشيوخ، المؤلف من الأرشونت السابقين، السلطة التشريعية؛ وكذلك الجهاز الأعلى سيطرتهم السياسية، بينما الشعب، حسب تعبير أرسطو، لايملك أي حق" (بناء آثينا، المجلد الثاني، ٢).

### أولى حركات شعب آثينا. تمرد سيلون. قوانين دراكون

إن تطور المهن والتجارة في أتيكيا، وكذلك في الحاضرات اليونانية الأخرى، أفرز فئات شعبية جديدة، مكونة من تجار وصناعيين، لا يتلاءم وضعهم السياسي مسع دورهم الاقتصادي. وقد صارت أثينا، وباقي مدن اليونان الكبرى، ليسس فقط مركزاً للأسر الاستقراطية المتنفذة، بل أيضاً مركزاً للتجار، وصغار الصناعيين، والحانوتيين والأجانب الأحرار شخصياً meteque (سيراميك، ميليت، وغيرها)، التي حازت أهمية جعلتها فسي القرن السابع حصوناً. كان صناع الفخار الأثنيون قد ابتكروا طلاء أسود وبدأت مشوبياتهم المزخرفة تزاحم مشربيات كورنثيا. وبدأ استثمار طبقات الفضة في لوريان، وكان مرفأ أثينا في فالير قد صار مرس بالغ الحيوية.

كانت أرستقراطية نبلاء روما تحتقر هذه الجماعة التي تعيش مسن التجارة والمهن المتنوعة. مع ذلك، كان النبلاء قد تحولوا إلى حلقة من كبار الملاك الذين أغناهم الربسى، وقد مارس البعض منهم القرصنة. بينما انخرط آخرون، مثل أسرة الكميونيد ونسل أسرة الكودريد الملكية، وسولون، في التجارة. لكن العالبية أفادوا مسن دورهم المهيمن في المنظمات الاجتماعية السابقة، بطون وأفخاذ، من أجل احتلال أراضي المشاعات التي لسم تقسم بعد، واحتكرت أسهم أعضاء العشير الآخرين، واستخدمت أكمثر في ألمساديين

المدنيين جاعلة منهم عبيداً أو خدماً. "كان عامة الناس خدماً لدى القلة...، وكان النير الأثقل يحمله العبيد"، يكتب أرسطو (بناء آثينا، المجلد الثاني، ٢) بصدد العلاقات الاجتماعية في أتيكيا الريفية في القرن السابع.

لقد كبح هذا الشكل البدائي جداً من العبودية بشأن الدين، كبح تطور القوى المنتجسة. وترتب على سكان الريف، عوض من أن يزداد التناقص على أثر بيع المدنييسن المملقين وأبنائهم للأجانب بيعاً جماعياً، الأمر الذي أثار حزن ورثاء بعض المعاصرين، مثل سولون. وبدأ الشعب يحتل أكثر فأكثر مكان الطليعة في مقاومة الفلاحين غير المنظمة، الناشبة بين "النبلاء والعامة" حسب تعبير أرسطو (بناء أثينا، المجلد الثاني، ١)، كان شعب المدينة يبغي التحرر من الملاكين العقاريين الكبار ويجهد في تبديل شكل الاستثمار البدائسي الذي تمارسه النبالة فيحول أحرار أثينا إلى عبيد، إلى ناظم أرقى: استغلال العبيد المستورد من الملاكين العبيد الأجانب دوراً هاماً في النشاط الاقتصادي لسكان المدن، في ورشات الحرف والمشاريع التجارية.

تطلعنا الرواية على شكل أولي لهذا الصراع في أتيكيا: محاولة الأثيني سيلون قلب سلطة النبلاء وتنصيب مستبد في آثينا (في حوالي العام ٢٣٠). كان سيلون من أصل نبيل ومعروف كنجم في الألعاب الأولمبية. اعتمد في حركته على ابن حميله المستبد ميغار ثياجين. وفي أثناء الاحتفال بأحد الأعياد، احتل فجأة الأكروبول بمعونة ثلة مسن تلامذه. لكنه سرعان ما طوق بالنبلاء الذين كتلوا "جمهرة الحقول" المرتبطة بهم. نجمح سيلون بالهرب، ولجأ أنصاره إلى معبد آثينا. وبعد أن أضناهم الحصار والجوع، قبلوا الاستسلام بشرط أن يكسبوا حياتهم. لكنهم ما أن خرجوا من مأواهم حتى ذبحوا. واعتبرت مسوولة عن هذه المذبحة أسرة الألشمونيد الشرسة. إن أنصار سيلون، الذين انضموا بالصدفة إلى أعداء الألشمونيد واتهموا بحنث اليمين وارتكاب المحرمات. فنفوهم وعظام موتاهم نبشبت ورميت خلف الحدود.

رغم التفصيلات الخرافية لهذه القصة التي رواها ثوسيديد (المجلد الأول،١٢٦)، فـــإن مؤامرة حيكت لاحتلال السلطة المستبدة في آثينا في تلك الحقبة. ولقد فشل سيلون لأنه لـــم يؤمن دعم ومساندة جماهير الريف التي آزرت الملاكين الكبار على خنق التمرد الذي لـــم يعده سكان المدن إعدادا جيدا.

تعتبر هذه المحاولة المهيضة في أتيكيا بداية حقبة طويلة من الاضطراب. كان النبلاء يثيرون هذه الاضطرابات لأنهم فسروا لصالحهم عادات العشير، غير المذكـــورة فــي أي مصدر ولم تنقل إلا شفاها. إن أول المطالب التي طرحها الشعب في نضاله من النبلاء هي إذن سن قانون مكتوب ملزم للجميع، يحكم العلاقات القضائية في المجتمع العبودي الوليد.

وخوفا من تحول غضب الشعب إلى تمرد، اضطرت الأرستقراطية أخيرا إلى التسليم وتكليف الأرشونت دراكون (العام ٢٦١) الاهتمام بسن هذه القوانين. اشتهرت توانين دراكون بقسوتها، لأنها أساسا مجموعة من عادات العشير البدائية. أي خرق بما فيها سرقة فاكهة أو بقول) كان يعاقب بالموت. يقول ديكاد (خطيب أثيني في القرن الرابع) إن دراكون كتب شريعته اليس بالحبر، بل بالدم على ذلك، كانت تقدمية، لأن وضعع قانون ملزم للجميع يحد إلى حد ما تحكم النبلاء. كانت الشريعة المنقوشة على قطع حجرية معروضة في الأغورا، على مرأى الجميع، الأمر الذي يضع المحاكمة تحت مراقبة العامة.

#### اصلاحلت سولون

لم تسو شريعة دراكون أبدا وضع الشعب الريفي وصغار الفلاحين المستخدمين. بـــل كانت تأزيما وتأريبًا للصراع وإفساح المجال لانتفاضة فعلية. كان الصراع قاسيا "وتواجه الطرفان (الشعب والنبلاء) مدة طويلة"، يقول أرسطو بناء أثينا، المجلد الخامس،٢). يجب إذن إصلاح النظام السياسي والاجتماعي في أثينا لوضع حد للشقاق والنزاع. كـان يوجـه الحركة الشعبية حزب التجار المعتدلين، الذين نجحوا بتسمية الشاعر الشهير سولون حكما عاما. وأمام الطبيعة المهددة لوضع الجماهير الثائرة، كلف سولون، في العام ١٩٥٤، بإجراء اصلاحات اجتماعية وسياسية.

سولون سليل أسرة نبيلة مفتقرة. اضطر للعمل بالتجارة منذ فتوته، الأمر الذي قربسه من شعب المدينة. ومراثيه، التي أدانت الجشع والغطرسة الأرستقراطية، قربت منه الناس. وبناء على إلحاحه ومساهمته فتحت جزيرة سلامين التي تخص ميغسار وأغلق المرفأ الأثينين في فالير.

بصفته أرشونت -حاكما أول- يقول سولون "...فتح سلسلة مايسمى ثورات سياسية، وهذا يكون بالغاء الملكية ١". بدأ نشاطه بــ "تخفيف الحمل": رفع من الحقول حدود الرهــن،

١ - ف. أنجاز . أصل الأسرة، الملكية الخاصة والدولة، ص١٠٧.

ألغى الدولة كل الناس المباعين للغريب كعبيد. وللمستقبل، يحرم الدائن من كل حق شخصى على الدولة كل الناس المباعين للغريب كعبيد. وللمستقبل، يحرم الدائن من كل حق شخصى على المدين أو، كما يقول أرسطو، "حرر سولون الشعب في الحاضر والمستقبل بمنع الإقسراض بارتهان الأشخاص". (بناء أثينا، الكتاب الرابع، ١). ولتحسبن وضع المدينين، قام باصلاح نقدي استبدل النظام النقدي الإيجيتي بالنظام الأوبي: ١٠٠ دراخما جديدة، بسعر الفضة، لاتساوي إلا ٧٣ دراخما قديمة، الأمر الذي قلص الديون ٢٧%. ثم نظمت حرية الوصية وتمليك أرزاق الناس الذين لم ينجبوا أولادا، التي كانت تعرقلها حتى آنئذ حقوق ملكية العشير والأسرة. كانت كل هذه التدابير موجهة ضد النبلاء وتهدف تحرير الفلاحين.

في واحدة من قصائده، يتحدث سولون عن إصلاحه. لا أخشى أن تلومني على هـــذا الإصلاح أم الأولمبيين المقدسة، الأرض السوداء، التي انترعت منه الحدود المنتشرة فـــي كل مكان؛ عبدة سابقا، حرة الآن. أعدت إلى أثينا، إلى الوطن الذي أسسته الآلهــة، أناسـا بيعوا ظلما إلى هذا الحد أو ذاك، منهم من نفي بسبب الضرورة الرهيبة..، وغيرهم كـانوا هنا يرسفون بقيود سادتهم الرهيبة، لقد حررت كل هؤلاء". (ارسطو. "بناء أثينــا"، الكتـاب ٢٠١٧).

لقد عززت تدابير سولون الاقتصادية اللحقة تطوير التجارة والمهن. منسع تصدير المواد الغذائية (عدا الخمر وزيت الزيتون). وأوضح استبدال النقد الإيجني بسالنقد الأوبسي أيضا توجه السياسة التجارية والاستعمارية لآثينا، أي نحو إيونيا والمضائق الموصلة إلسى البحر الأسود. وبشهادة بلوتارك، شجع سولون بكل الوسائل المهن وجسنب إلسي أتيكيسا الحرفيين الأجانب. وسن القانون الذي يخول الابن عدم طاعة أبيه إن هو لم يعلمه مهنسة. وقوانين أخرى تمنع التقتير، وتحظر الترف المفرط والنفقات غير المنتجة التسمي يبذر هسا النبلاء في أثناء الزواج والمآتم، وسواها.

كان الإصلاح السياسي أهم تدابير سولون، إذ يقضي على حصر السلطة بنبلاء السدم وسن مبدأ دافع الضريبة 1 أو "timocracie"، حسب تعبير القدماء: لا يتعلق اشتراك المواطن بالحياة السياسية بأصله، إنما بملكه، بمدخوله وبالشريحة التي تصنفه فيها ثرونه.

إذن صنف المجتمع حسب دافع الضريبة بأربع شرائح: تضم الأولى الناس الأغنيي،

<sup>&#</sup>x27; – نظام سياسي يقضي بأن يكون المواطن دفع ضريبة ليحق له الاقتراع.

أولئك الذين يجنون من أرضهم على الأقل ٥٠٠ عبوة من المنتوجات الزراعية (العبوة والدين يجنون من أرضهم على الأقل ٥٠٠ عبوة من المنتوجات الزراعية (العبوق ٥٢٠٣ ليتر؛ عبوة الشعير حراخما واحدة). ويدعون (ملاك الدون عبوة). لهؤلاء فقط الحق بأن يشغلوا المناصب الأهم (أن يكون حاكما أول (archantes)، وبالتالي دخول مجلس الشيوخ. الشريحة الثانية مؤلفة من أبناء المدن الذين يساوي دخلهم السنوي ٥٠٠ وورد عبوة، يحملون لقب فارس، لأنهم يقدرون أن يؤدوا الخدمة العسكرية على حصان. يستطيع الفارس أن يمارس وظيفة ثانوية (مفتش أسواق، مفوض شرطة) وغيرها. والمواطنون الذين يتراوح دخلهم يمكنهم من اقتناء زوج ثيران. عليهم أن يذهبوا إلى الحرب بأثقل الأسلحة. وهم الجمهرة الأساسية من المزارعين الصغار. وكممثلي الشريحتين الحرب بأثقل الأسلحة. وهم الجمهرة الأساسية من المزارعين الصغار. وكممثلي الشريحتين الأوليين، يحق للشريحة الثالثة دخول مجلس الد٠٠٠ الذي تشكل في أيام سولون وإلى محكمة الجنايات. وبقية الرعية (مياومون وفلاحون فقراء)، تشكل الطبقة الرابعة. لا يحسق لهم دخول مجلس الشعب ومحكمة الجنايات وأن يقترعوا، لا أن يقترعوا.

وبالتالي خضعت المنظمة الحكومية إلى تبدلات جوهرية. صحيح أن الأرشونت كان منتخبا من بين أغنى الناس ودوما من القبائل التي يقدم كل منها عشر مرشحين؛ فمن ٤٠ رجلا يختار بالقرعة تسع حكام. لكن الأمر الهام بخاصة، هو إعادة مجلس الشسعب إلى الوجود، يشترك فيه كل مواطنى أتيكيا، وينتخب كل موظفى الدولة الأثينية.

ليس أقل أهمية التجديد في حقل القضاء. ولكي يتمكن الشعب من التدخـــل بالقضاء يجب أن يختار قضاة للمحاكم لتدير شؤون الحق المدني والحق الشخصي. هكـــذا صـار مجلس الشعب، مجلس الــ٠٠٤ ومحكمة الجنايات الجهاز الجديد في بناء أثينا.

هكذا نرى أن النظام الذي أسسه سولون لعب دورا كبيرا تقدميا: "هذا إذن دخل عنصر جديد تماما في البناء: الملكية الفردية. فحقوق وواجبات مواطني الدولة تقاس حسب سسعة ملكيتهم العقارية، وبقدر زيادة نفوذ الطبقات المالكة، كان يستبعد الجهاز القديم القائم علسى قرابة الدم ١".

فضيلا عن هذا، فقد فتح إلغاء الشكل البدائي للاستعباد الناتج عن عدم القدرة على وفيلم الدين، بابا واسعا لشكل أرقى من استثمار عمل العبيد: استثمار الأسرى المجلوبيـــن مــن

١ - ف. انجلز. أصل الأسرة، الملكية الخاصة والدولة.

الخارج. "عوضا عن استغلال مواطنيهم بطريقة فظة، استغلوا بخاصية العبيد والزبائن اللاأثينيين"، يكتب انجاز. بهذا الصدد. ١

لكن سولون، النبيل الأصل والمنتسب من حيث وضعه الاقتصادي إلى أوساط أغنياء المدينة، ولمصلحتهم أنزل ضربة قاصمة بنبلاء الدم، لم يلغ كل مخلفات نظهام العشير. أبقى، مثلا، المسند الرئيس النبلاء: أملاكهم العقارية الواسعة، وترك لهم النفوذ السياسي على الأفخاذ والبطون القديمة حيث كان النبلاء يلعبون دور المهيمن. وفي الوقت ذاته قلوم بصلابة مطالب الجماهير التي ألحت على إصلاحات جذرية، بخاصة إعادة التوزيع العلم للأرض.

#### طغیان یزسترات pisistrate

كان قدر سولون كقدر رجال السياسية غير الحذريين الذين يبحثون عن تجنب التدابير لناجزة والوقوف منها تماما في الوسط: لم يسو حسابه مع أغنياء الأرض ولم يرض تماما رغبات الفئات الدنيا من المواطنين. "ظن الحزب الديمقراطي أنه واصل إلى قسمة جديدة عامة، وتصور النبلاء أنه سيترك ذات المنظمة تعيش أو يبدل فيها بعض الشميع. لكنسه عارض الطرفين". (بناء أثينا، الكتاب ٢٠١١).

لقد ألزم الغضب الشعبي سولون على الدفاع عن نفسه من كل الجهات، حتى ليهاج كنتب بين رهط من الكلاب"، كما يقول عن نفسه. طبعا، سرعان مانشب الصراع، أقسوى مما سبق. وبعد أربع سنوات، لم يستطع الآثينيون أن ينتخبوا الأرشونت الأول، وتكرر الأمر بعد أربع سنوات. وفي العام ٥٨١، حاول الأرشونت دامازياس عبثا أن يحتل السلطة.

لكن خبرة الأعوام السابقة كانت قد جعلت الصراع أكثر منهاجية. وفي تلك الحقبة، يروي أرسطو في كتابه بناء أثينا أن ثلاثة أحزاب ولدت. البديون الديون الخصيب حيث أملاك الأغنياء؛ كان أرستقراطي يقوده ليكورغ، يضم سكان سهل بديون الخصيب حيث أملاك الأغنياء؛ كان ويعمل لعودة النظام القديم. الحزب الثاني، البلراليون les Alcmonides (منطقة بحرية)، كان قادته الالسمونيد les Alcmonides)، واحدة من أعتى

<sup>· -</sup> نفس المصدر.

أسر آثينا، كان قد قبل النظام الجديد ومثل مصالح الأوساط التجارية والصناعية في السلحل. كان قائد هؤلاء ميغاكلس Megacles، أحد أعضاء هذه الأسرة. حسزب معتدل إجمالاً، لكنه لا يبتعد عن الإطار الذي أرساه سولون. والحسزب الأوسع كان حزب الدياكريين Diariens (الجبليين) الذين يسكنون شمال شرق هضبة دياكر من أتيكيا، على تربة قاحلة، ضم الفلاحين سيئي النصيب من الأرض، الغاضبين مما لم يحدث لدى توزيع الأرض، مثل الفلاحين، الرعاة، المياومين، بل كل الشعب الكادح. وكان الحرب الأكثر ديموقر اطية، الذي يتمنى انقلاباً كاملاً. كان على رأسه بيزسترات الذي، رغم أنه من علية النبلاء، كان قد قطع صلته بالأرستقر اطية وسعى إلى مساندة الشعب ودعمه.

ليست معروفة بشكل دقيق طريقة نجاح الدباكريين في العام ٥٦٠ في تحقيق النصر ولاكيف صار بزسترات حاكماً مستبداً، ورئيساً للدولة الآثينية. القصيص التي وصلتنا ذات صبغة طريفة ولابد أن تكون صادرة عن خصوم بزيسترات. استناداً غلى هيرودوت "جرح إبزسترات] نفسه وجرح بغاله، ثم رمى نير هذه البغال في الساحة، وهرب من خصومه الذين أرادوا قتله بينما كان يتنزه في الحقول، ووجه نداء إلى الشعب ليحميه.. كان مجلس الشعب واتقاً بكلامه وسمح له بأن يحيط نفسه برجال مسلحين". على ذلك، كما يقال، زاد عدر اسه بشكل كبير، واحتل في ٥٦٠ الأكروبول وصار مستبداً طاغياً.

أياً كان الأمر، فقد اصطدم ظفر الحزب الديموقراطي في مجيء بزسترات بمقاومــة ضارية من قبل الأحزاب المعادية التي اتحدت ضده وطردته بعد جولتين مــن المعارك. استمر إبعاده الثاني عشر سنين. نفي بعد السقوط الأول لكنه بقي على اتصال مع رواده من دياكريا وجمع أسباب الصراع، مستغلاً مناجم الذهب من تلة بانجيه، في تراس، وتحــالف في الوقت ذاته مع الدول المعادية لأثينا، بخاصة إرتريا واويي. وبعد أن اطمــأن القـوى العسكرية ودعم الفلاحين، أبحر بزسترات في العام ١٤٥ إلى خليــج مـاراتون، وتحـدى أعداءه في معركة بالين، واحتل أثينا تقريباً بدون قتال وبقي سيدها حتى مماته (٧٢٥).

اتسمت حكومة قائد الدياكريين بهزيمة ارستقراطية الدم بشكل ناجز. نفي الكثير مسن النبلاء، وقتل من بقي، وصودرت أراضيهم. هدفت تدابير بزسترات إلى تقويسة اقتصداد الفلاحين بخاصة ودعم الميلشيا المسلحة، الركن الرئيس لسلطته. دون أن يحقق إعدادة اقتسام الأرض الذي طلبه الفلاحون، وزع مع ذلك على العناصر الفقيرة عددا كبيرا من

الأملاك التي صادرها من النبلاء، وادخل نظام رصيد الدولة لصالح الفلاحين في حياتهم وخفف العبء الضريبي على الفئات الأفقر، على حساب الشرائح المرتاحة، واضعا ضريبة ١٠% على الدخل. كان أحد التدابير الأهم تعيين قضاة متنقلين ومحاكم من المشاعات الريفية -demes- التي تحل الخصومات الدقيقة. لكنه، ممثلا لمناطق أخرى، لم يستطع أن يعتمد كليا على دعم الدياكريين، فسعى للتحالف مع الباليان: لا بل تزوج ابنة قائدهم ميغاكلس. وإرضاء للتجار والصناع، جهز أسطولا عظيما للحرب والتجارة، لتروج التجارة العابرة مع الخارج. وفي أيام بزسترات، جهد الآثينيون لطرد الميليزيين من منطقة البونت مصابق الدردنيل، بعد أن استولى على مدينة سيجي Sigee. وفي نفس الوقت، تمتنت العلاقات بين الآثينيين ومصر. وهكذا نرى بزسترات، وهو يطور التجارة الخارجية، توجه نحو مستقبل سياسة آثينا الاستعمارية وشيد قواعد الانطلاق البحري لدولة آثينا.

وصدر أيضا إلى أعمال البناء الواسعة. بنى هيكلا "طوله مائة قدم" في أثينا على صخرة الأكروبول؛ وشرع بتمديد الماء والخزانات الضرورية لهذه المدينة النبي تفتقر للماء. وأحيت أعمال هامة عامة (نظمها مستبدون آخرون مثل بولكرات دي اسمس) العديد من الصناعيين والعمال. وفي أيام بزسترات، صارت أثينا مركزا للثقافة الإغريقية. فقد عرف الحاكم المستبد كيف يشد إليه كبار الشعراء، مثل أناكريون Anacrean. وكلف ثلة من الباحثين بجمع شتات الإلياذة والأوديسة ووضع نص واحد. وإرضاء للشعب، كان يقيم كل عام احتفالين تمجيدا للإله الريفي ديونزس. وفي أثناء هذه الاحتفالات تقام في اثينا أعظم التمثيليات المسرحية.

حوّل نشاط بزسترات هذا أثينا إلى مركز نقاقي هام ومنحها المقام الأول بين الدول اليونانية. وحازت المدينة شهرة دولية. إذ ساهمت الشروط المناسبة لتطور التجارة والمال بارتقاء العبودية، النظام التقدمي في ذلك العصر. "فالتجارة، الصناعة، والمهن الفنية، الممارسة على نطاق يزداد اتساعا بعمل العبيد، صارت فروع نشاط بارز ١"

لكن توفر القمح المستورد بسعر مناسب وجلت مجموعات من العبيد الأجانب لم يتأخر حتى انعكس انعكاسا محبطا على الاقتصاد الفلاحي.

<sup>&#</sup>x27; - ف. انجاز. أصل الأسرة، الملكية الفردية والدولة.

#### سقوط البزستراتيين. اصلاحات كلستين Clisthene

مات بزسترات عن عمر مديد في العام ٥٢٧، تاركا السلطة إلى أبنائه الثلاثية: هيبياس، هيبارك، وتسالوس الذين اضطروا لمواجهة صعوبات كأداء داخليسة وخارجيسة. وبعكس أبيهم الذي كان بسيطا جدا في علاقاته مع الشعب، دلوا أنهم فوقيسون وأجلاف. ولتأمين بذخ بلاطهم، كانوا يفرضون الضرائب على كل شيء في المدينة: طوابق المنازل، على الزوايا البارزة خارج البناء، وسوى ذلك.

كانت أوضاعهم بالغة القلقلة بسبب تعثر العلاقات الخارجية. كان الفرس قد أخضعوا شواطيء آسيا الصغرى، أعدموا حاكم سامس بولكرات Polycrate، حليف أثنينا، اجتاحوا مصر وأخذوا المضائق المؤدية إلى مملكة بونت Pont (٥١٣). وهكذا عزلت أثنينا عن شط البحر. ومن جهة أخرى، كانت تعاني من ضغط إسبارطة المتزايد، التي تحمي بحيوية الأرستقراطية في صراعها مع حكم الاستبداد وألجأت النبلاء المبعدين عن أتبكيا.

فندرك تماما، في هذه الظروف، رغبة نبلاء الأرض في التمرد ضد حكام أثينا. إذ حاكت مؤامرة بقيادة أرستقر اطيين، هارموديس وأرستوجتون. كانا، كما يبدو، خصمين شخصيين لأحد أبناء بزسترات، هيبارك، الذي أهان أخت هارموديس. حدثت المحاولة في أثناء الاحتفاء بعيد بناته العظام، لأن المتآمرين اعتمدوا على مساندة الجمهور. مع ذلك لسم يقتلوا سوى هيبارك. نفق هارموديس في ساح المعركة، أوقف أرستوجتون وأعدم فيما بعد. وبعد هذا أقيم لهما نصبان في أثينا وظفرا بلقب "شهداء الاستبداد".

ويعد أربعة أعوام من موت هيبارك، نفي هيبياس لعلاقته باجتياح إسبارطة المسلح (٥١٠). نجح السبارطيون باحتلال أثينا وأعادوا إليها الأولغارشية الأرستقراطية، وأقساموا عليها إزغورس، قائد المهاجرين. وخلال سنتين (٥١٠-٥٠) احتلت الحامية الإسبارطية الأكروبول وانتشر الإرهاب في أثينا. لكن رجوع الأولغارشية لم يعمر طويلا: فانتفاضة شعبية مخيفة جمعت الدياكريين إلى البار اليين بقيادة كلستين زعيم البارليين أحد ألسميونيد. طرد السبارطيون، ووزعت أراضي أوبي والأرستقراطيين على المعمرين الأثينيين.

انتخب كليستين أرشونت أول، وشرع في ٥٠٦ ينشر الديموقراطية في النظام الأثنيني، آخذا بالاعتبار الدور المتنامي للجماهير في حياة البلاد الداخلية.

كان هذا الاصلاح يرتبط صميميا بتنظيم جديد، وحدات مستقلة، مؤلفة مـن قريـة أو

قريتين أو ضبيعة من أتيكيا. كان كل حي من أثينا يشكل وحسدة، وللوحدات مجالسها، موظفوها،أراضيها وحتى أعيادها، على رأسها حاكم، منتخب لعام واحد، يحكسم الشوون المحلية ويأخذ لائحة برعيته. يسجل الشباب الذين بلغوا الثامنة عشرة على لوائح ويمنحون الحقوق المدنية. يعين المجلس العام نسبة أعضاء الوحدة الإدارية للمواطنية الآثينية وينفذ المعلومات المعطاة بشأنهم. ولقد صارت هذه الوحدات منظمات في غاية النشاط الإداري المحلي، حيث يمارس كل الأثينيون تدريبهم المهني.

الإصلاح الهام الآخر لكلستين هو النهج الانتخابي، النابع من التقسيم الجديد لمواطني أثينا إلى قبائل. القبائل الأربع من العشير الموجود منذ القدم وأحصاه سولون وصانه، تلغى باعتبارها دوائر وتبدل بعشر قبائل إقليمية، ضمت كل منها في البداية عشر وحدات. لكن هذه القبائل لاتشكل أقاليم كاملة: ولكي تمثل كل منها المناطق الرئيسة الثلاث من أتيكيا، تضم عدة وحدات إدارية من المركز، من الساحل ومن الجبال. تتكون كل قبيلية إذن من ثلاثة أقسام تسمى ترتي أي (ثلث) ليكون العدد الإجمالي ثلاثين. فنرى أن كل قبيلة مؤلفة من مواطنين من مختلف المهن والشروط؛ أما الأسر النبيلة الكبرى التي كانت قد انتسبب كليا إلى قبيلة معينة ولعبت فيها دورا مهيمنا، في الانتخابات، كانت قد تفتتت. فتقلصت إلى العدم القوة الرئيسية لأرستقراطية الدم ولغمت تقسيم المواطنين السابق إلى ثلاثة مراتسب، تألفت حسب مناطق أتيكيا الثلاث. فحازت القبائل فضلا عن الطبيعة الإقليمية، وحدة البنية.

جدد كلستان أيضا تنظيم المؤسسات المركزية في الدولة، بوضعها على سلم كل المجتمع العبودي. فمجلس الأربعمائة لسولون، صار المجلس الأعلى للدولة الأثينية، بعد أن أضيفت إليه مائة عضو. تنتخب القبيلة ٥٠ عضوا، ولكل وحدة إدارية في عدد من المقلعد يتناسب مع كبرها. وكان مجلس الخمسمائة المنظمة الإدارية الرئيسية لآثينا. يجتمع باستمرار، يناقش خمسون من أعضائه بالدور القضايا العاجلة، طيلة ١٠/١ السنة؛ يحمل مندوبون عن هذه القبيلة أو تلك، خلال هذه المدة لقب حاكم.

كان مجلس الشعب، المؤلف من كل الأثينيين المتمتعين بالحقوق المدنية، السلطة الفعلية العليا للدولة، التنظيم الديموقراطي العبودي الأعلى. يجتمع المجلس ثلاث أو أربع مسرات بالشهر، برئاسة أحد الحكام، المتغير باستمرار. ومجلس الشعب يراقب ويوجه نشاط مجلس الخمسمائة؛ فكان في أساس سيادة أثينا التعاونية. أما سلطة مجلس الشيوخ والأرشونت،

كانت محدودة. لم يعد الأرشونت الأول يقوم الخزينة، بل عشرة خازنين يختارون كل عام، واحد لكل قبيلة. ينهض بالشؤون الحربية مجمع الاستراتيجيين، السذي ينتخب أعضاءه العشرة، كما انتخب عشرة خازنين للخزينة. يقودون محاربي قبائلهم. ولا يحتفظ قسائد الجيش بسوى المتياز تشريفي هو رئاسة مجلس الاستراتيجيين واحد من أهم مؤسسات الديموقر اطية الآثينية.

أخيرا، والستبعاد أي احتمال لقلب النظام القائم، بإصلاح الاستبدادية l'ostracisme مثلا، أو تجديدها، أدخل كلستان l'ostracisme، أي نفي المواطنين "الخطرين"، أي أظناء التخطيط المدمر. مورس هذا التدبير بالشكل التالي: في بداية العام، يضع مجلس الخمسمائة بين يدي مجلس الأمة مسألة معرفة إمكانية تطبيق الـ ostracisme نفي الخطرين. فإن أعطت غالبية الأعضاء جوابا بالإيجاب، تعقد جلسة أخسرى، فيستطيع الحاضرون أن يسجلوا على قوقعة أو كسرة خزف الاسم الذي يراه خطرا على الدولة. ويقبل الاقتراع إن صوتات غالبية الستمائة لنفي المتهم. وبعد ١٠ سنوات، يعود المبعد إلى البلد ويمارس حقوقه.

لم ينشر كلستان، ممثل التجار الأغنياء ومالكي العبيد، أي قانون لمصلحة الفقراء. إنما كانت مواقفه كلها تخص العلاقات السياسية وبنية الدولة. وكان العبيد الذين يشكلون الشريحة الأوسع من رعايا أتيكيا، والذين يؤسس عملهم الحياة الاقتصادية للمجتمع الأثيني، والمحرومين من أي حق، كانوا في طليعة ضحايا هذا الجهاز الذي دبجته ديموقر اطيعة العبودية. كما حرم من الحقوق السياسية النساء والعناصر الخدمية والمضطهدة في المجتمع أنهت إصلاحات كلستان في أتيكيا مرحلة التحولات الاجتماعية والسياسية، التي دامت قرابة مائة عام التفضي إلى تشكيل الطبقات الاجتماعية والدولة. والتبدلات المقصودة، التي نجمت في أثينا في القرنين السابع والسادس، لا تعود حصرا إلى كلستان ومن سبقه، سولون وبزسترات. فقد وقف عند خلق رويدا رويا نهج ذكي من مؤسسات العبودية وتشريع محصلات الحركات الاجتماعية، التي وضعت حدا لمخلفات نظام العشير. ولقد وتشريع محصلات الحركات الاجتماعية، التي وضعت حدا لمخلفات نظام العشير. ولقد كانت القوة المحركة هي الطبقة الأخيرة في الهرم الاجتماعي، بخاصة الفلاحين الشريحة التي تصارع نبلاء الدم الذين يهدفون استخدامهم. لكن الفلاحين عرفوا كيف يدافعون عن شرطهم الدقيق ليصيروا منتجين أحرارا وينخرطون في المجتمع المستعبد.

حدثت تطورات مشابهة في باقي حواضر اليونان المتطورة، لكنها لم تدرس بالتفصيل، لعدم توفر الوثائق.

### القصل الثامن والعشرون

## الحروب الميدية وتشكل الاتحاد البحري الآثيني

### بواعث الحروب الميدية وأهدافها

في القرن الخامس قبل الميلاد بلغت اليونان أوجها بفضل النتيجة المظفرة للحروب الميدية التي تتابعت خلال النصف الأول من القرن كله. خلق هذا النصر شروطا لانطلق الحضارة والاقتصاد اليونانيين.

ليس لدينا الكثير من المصادر حول هذا العصر. والشاعر أخيل Eschyle الذي، كما هو معروف، اشترك هو نفسه في معركة سالامين، لايقدم في تراجيديته "الفرس les هو معروف، اشترك هو نفسه في معركة سالامين، لايقدم في تراجيديت "الفرس بعض "perses"، سوى مقاطع من هذه الحرب. وإلى هذه المصادر، يجب أن نضيف بعض صفحات تاريخ هيكاتيه لميليه وكثيرا من النقوش (بخاصة نقش حاكم سراكوز جيلون بمناسبة مجد ظفره في هيمير، ومسلة نقش عليها اسم كل الدول التي اشتركت بالدفاع).

لكن المجموعة الرئيسية من المعلومات حول الحروب الميدية هي "قصص" هيرودوت التي تروي أحداث ٥٠-٠٠ سنة بعد انتهاء القتال. هدف هذا المؤلف، حسب قول هيرودوت، هو: ". صيانة أعمال الناس والبربر من النسيان، وبعيدا عن كل هذه الأمدور، تطوير البواعث التي دفعتهم إلى شن الحرب". لكن هيرودوت لم يكن بعيدا عن الذاتية، بل هدف (من الكتاب نصرة الأثينيين كمنفذي هيلاد Hellade، اليونان القديم.

ثمة مصادر أخرى عامة لدراسة هذه الحقبة من الزمن هي "المكتبة التاريخية "لديودور سيسيليا وسيرة ثمستوكل، أرستيد، سيمون وبركليس، التي كتبها بلوت أرك. لكنها، وقد ظهرات طبعا بعد الأحداث المدروسة، تستمد قيمتها من توثيق الأعمال التاريخية السالفة، التي لم تصلنا ابدا. وبالتالي، معلوماتنا في موضوع نصف القرن هذا ناقصة بشكل ملحوظ. أملنا في أن توسع معارفنا أرشيفات برسبولس، عاصمة سلاطين الفرس، المكتشفة حديث وتزودنا بمعلومات جديدة.

كان سبب الحرب التوسع المستمر والمنهجي للإمبراطورية الفارسية نحو الغرب. فقد ضمت في أيام داريوس الأول أراض شاسعة تمتد من الهند إلى بحر إيجة ومن القفقاس إلى مصر. كانت هذه الإمبراطورية مجموعة من الشعوب المتنافرة وحدها الغروء عديمة الوشائح، متباينة في مستوى ثقافتها ومصالحها واهتماماتها. وكان الذهب الآتي من المناطق والأقاليم المحتلة، بشكل ضرائب، لا يتحول فقط إلى نقد، بل يكدس في المشربيات الفخارية التي عشرات السنين في أقبية القصور الملكية.

كانت الأرستقراطية الفارسية تجهد في إخضاع واستغلال الشعوب المجاورة، والحاق الأراضي والعبيد. وكان المستشارون الملكيون، القادة العسكريون ومئات الموظفين السذي يديرون الأقطار الملحقة يصيرون شريحة اجتماعية حاكمة، مستفيدين مباشرة مسن هذه السياسة.

وكان التوسع مدعوماً من طرف أرستقراطية العبودية وتجار النخاسة لسرق البحسر المتوسط، بخاصة في فينيقيا. وكانت بعض الأوساط التجارية والصناعية من المدن اليونانية في أسيا الصغرى، المنذهلين به السب الأسواق الشرقية، يتعاطفون مع الفرس. واجتراح فينيقيا، ليديا وسلسلة من حواضر أسيا الصغرى، جعل من الفرس دولة ضاربة عاتيسة بحرية، مدعومة بحلف هجومي مع جمهورية قرطاجة: فإن مشى الفرس السي العرب، توجب على الأسطول القرطاجي أن يهاجم سيسيليا لمنعها من مؤازرة يونان البلقان.

بدأ غزو الفرس لأوربا في العام ١٥، يوم هاجم داريوس الأول السيثيين ١، ليخضسع الساحل الشمالي من البحر الأسود. لكنه لم يستطع أن يقهرهم. وبعد عددة معسارك فوق أرض مولدافيا الحالية، انسحب السيثيون، جارين وراءهم في السهب الصحراوي الواسع جيش العدو الجرار (٢٠٠ألف رجل، إذا صدقنا الشهود). فلم يستطع الفرس أن يقاوموا هؤلاء الفرسان المهرة الذين يهاجمون فجأة ويضربون في الحال وينسحبون، مدمرين في دربهم الآبار، مناهل المياه والنبات. أنهكت هذه الاشتباكات المستمرة جيش داريوس، الذي لم ير نهاية لهذه الورطة القاضية في الصحراء، فرغب في مفاوضة السيثيين. لكن محاولته باءت بالفشل. فتراجعت القوات الفارسية، المتعبة، خاتبة.

<sup>&#</sup>x27; - شعب من أصل إيراني، شكل دولة في سيثياء لكنها تفككت في النصف الثاني من القرن الأول ق.م.

رغم الفشل في سيثيا، احتل الفرس شاطىء هاسبونت، المناطق القريبة مسن شراس، بيزانسا، وشالسدوان، الأمر الذي فتح لهم دربا إلى مملكة البونت ١. فانقطعت أية صلة بين اليونان والساحل الشمالي للبحر الأسود، وانتقلت التجارة مع هسذه المنطقسة مسن أيدي الأثينيين، الميغاريين ومدن من آسيا الصغرى إلى أيدي التجار الفينيقيين. واحتسل الفرس عدة جزر شاطئية من آسيا الصغرى (شيو،ساموس، إلخ). وأخضعوا لسبوس، وقطعوا، في نفس اللوقت، العلاقات التجارية بين مدن آسيا الصغرى واليونان البلقانية.

وفي العام ٥٠٠، بدأ الفرس تقدمهم نحو اليونان القارية. حاولوا احتلال أكبر جزيرة في سيكلاد، ناكسوس الغنية والخصبة. كان موجه هذه الحملة حاكم ميليت، أرستاغوراس، الذي الشتراه العدو. لكن الأسطول الفارسي لم ينجح في انتزاع ناكسوس، الأمر الذي دفي أرستوغوراس، حسب رأي هيرودوت، إلى خيانة ملك الفرس وإثارة ضده في العام ٩٩٤ المدن الإيونية التي كان نير المحتل قد أبهظ كاهلها: ففي حملة داريوس على السيئين، حاول البحارة الأيونيون تدمير الجسر الذي أقامته قواته على الدانوب وإهلاك جيشه. لكن المنتفضين، غير القادرين، حسب رأيهم، على النصر بوسائلهم الخاصة، استنجدوا بدول اليونان القارية. وهكذا نشبت الحرب الميدية.

وضح ضعف اليونان وتشتتها منذ البداية. إسبارطة، المشغولة بإعداد الحرب ضد أرغوس وغير المتعاطفة أبدا مع أيونيا، الأرقى منها، رفضت دعم ومساندة أرستاغوراس؛ وكورانثيا ومدن يونانية أخرى حليفة إسبارطة ومصالحها المحلية تفرض عليه القتال المشترك، لم تازر هي الأخرى المتردين. بينما أرسلت أثينا فقط، التري كانت الهيمنة الفارسية البحرية تهدد مصالحها، أرسلت عشرين مركبا للمتمردين. وبعثت مدينة أرتريا خمسة مراكب إلى أوبيا، التي تتاجر مع ميليت. لكن عدم كفاية المساعدة الأثينية اتضح بالصراع الشرس الذي دار بين الشرائح المتضررة من التوسع الفارسي وبين الذين تكمن مصلحتهم في علاقات طيبة مع هذه الإمبراطورية لاستمرار التجارة مع آسيا. وأيضا، رغم النجاح الأول (احتلال سارديا)، وبسبب عدم كفاية المساعدة الفعالة من اليونان الأوربية،

<sup>&#</sup>x27; - مملكة في شمال شرق آسيا الصغرى، استقلت عن الفرس في العام ٢٠١ق.م.

هزم الفرس اليونانيين في البر، أمام ايفيس Ephese (٤٩٨). ثم طلبوا سفنا من مصر وفينيقيا الحليفتين، لمتابعة الحرب على البحر. وقرب جزيرة لابس، على ضفاف ميليست، ذاق اليونان هزيمة ماحقة (٤٩٤)، الأمر الذي مكن الفرس من تطويسق ميليست (مركز التمرد) برا بحرا واقتحامها. دمرت المدينة ومن بقي حيا أسر أو بيع عبدا. واحتل الفسرس بيزانسا مرة أخرى. وهكذا احتلوا في العام ٤٩٤ مواقع مفتاحية في التجارة والإبحار إلسى أسيا الصغرى واستعادوا سلطتهم في أيونيا.

#### أولى حملات الفرس ضد اليونان

تذرع الفرس بوجود سفن يونانية وأريترية في معسكر الأيونيين، لشن هجوم على اليونان القارية. وفي صيف ٤٩٢، سارت إلى اليونان أولى الحمالات الفارسية بقيادة مردونيوس، صهر داريوس الأول. تقدم الجيش برا وبحرا، عبر هالسبونت، تراس ومقد ونيا.

لكن الأسطول الفارسي غرق في رأس أثوس، في أتناء عاصفة عاتياة. حسب هيرودوت، كانت الخسائر حوالي ٢٠ ألف رجل. أما جيش البر، فقد ذاق خسائر فادحة عندما حاول سحق مقاومة البريجس، القبيلة التراسية التي أرادت أن تحسول دون عبور الفرس. ومردونيوس نفسه جرح واضطر بعد لأي أن يتخلى عن متابعة العمليات. ومع ذلك، كان للحملة نتيجة هامة: احتل الفرس ساحل ثراس الغني واستطاعوا أن يقيموا فيسه نوعا من الجسور المتحركة تساعد القوات على العبور في حملة قادمة إلى اليونان.

لم يكن فشل مردونيوس حادا ليثبط تصميم الفرس على التوسع. فأرسل داريوس إلى مدن اليونان سفراء مكلفين بالمطالبة "بالأرض والماء". انتهت بعض دول اليونان ذات النظام الأولغارشي التي تخشى الانتفاضات الشعبية، منها ثيساليا، بيوتيا، إيجين، وأرغوس، انتهت إلى الاعتراف بتفوق الفرس. لكن أثينا وإسبارطة رفضنا بوضوح دون أن تخشي قتل المسافرين. وفي بداية القرن الخامس، تشكل في أثينا حزب سياسي سمي "البحري"، بقيادة ثمستوكل تمكن أن يوسع قاعدة اقتصادية لأثينا باحتلال طرق تجارية وأسواق. فأراد الحزب أن يخوض صراعا حاسما ضد الفرس، بخاصة اجتياح بعض المضائق، كونها هامة جدا للتجارة مع ساحل البحر الأحمر وثراس لتصدير بخاصة منتوجات صناعية، مقابل القمح. فإغلاق المضائق كان سيضر كثيرا بهذه المكاسب.

ونهضت شريحة اجتماعية أخرى، بقيادة الثري والنبيل ملتياد، حاكم ترسونيز السابق، وتركها بعد الاحتلال الفارسي، لتنضم أيضا إلى الصراع ضد الغزاة. لكن ملتياد، باعتباره مدافعا عن مصالح المالكين العقاريين، اهتم بصيانة الأرزاق والالتزام بحرب دفاعية.

وهكذا كانت شرائح النجار والصناعيين، بإشراف وتوجيه ثمستوكل، والمسالكين في الأرياف بقيادة ملتياد، في أثينا، وفي إسبارطة، قررت الأرستقراطية الحاكمة المقاومة والتصدي. في الوقت ذاته، كان الغزو الفارسي في نظر الشعب الاثيني نازلة فادحة ودفسا للديموقراطية. فكان الاثينيون إذن أمام حرب وطنية، دفاعا عن البلاد والحضارة. من هنا أتى التوازن الوطنى الذي أنهض مختلف فئات السكان في أثينا.

في العام ٤٩٠، بعد ١٨ شهرا من الغزوة الأولى لليونان تقريبا، شرع الفرس بحملة أخرى. كانت خطة داريوس، هذه المرة، الإبحار إلى اليونان الوسطى، واليونان الشمالية كانت كلها تقريبا بين يديه. كان دانس، القائد العسكري المحنك يقود الأسطول الضمارب، بينما كان الجيش بإمرة الشاب الأمير آرتافيرن، حفيد داريوس. وقد لعب هيبياس، المبعد من آثينا والذي يأمل، بمساعدة الفرس، العودة حاكما إلى هذه المدينة التي ما تسزال تضم العديد من أنصاره، لعب دور المستشار في قيادة هذه الحملة.

اتجه الفرس مباشرة إلى سيكلاد وأبحروا إلى ناكسوس واجتاحوها. ثم وصلوا إلى أرتريا ودمروها. وبناء على رأي هيبياس، أبحروا إلى شرق أتيكيا، قرب سهل ماراتون، المفتوح من جهة البحر، والمغلق بالجبال من كل الجهات. العدو باغت الأثينيين. وتبين أن وضعهم أسوأ من حال الإسبارطيين، المعادين لنظام كلستين، لكن هؤلاء لم يسارعوا إلى النجدة. وأعلنوا أنهم، احتراما للعادات، لن يباشروا الحرب إلا والقمر بدرا. لكسن بلاتيا، المدينة البيوتية، المجاورة لأتيكيا أرسلت، وحدها، ألف جندي. فاضطر الأثينيون إلى استنفار كل الرجال، حتى العبيد. بداية، فكروا أن يعتصموا خلف جدران المدينة، لكنهم بناء على إلحاح المالكين والكادحين قرروا المسير إلى ماراتون؛ على مرأى العدو. كان يتالف على المنتياء وسرايا خفيفة، وكان جيشهم من ١٠ آلاف رجل مشاة تقيل السلاح، وألف مسلح من بلاتيا وسرايا خفيفة، وكان ماتياد، قائد الحزب الزراعي، يقود عمليا كل القوات كأحد الستراتيجيين وثمة أريستيد، قائد محنك آخر في هذا الحزب. استحكم الأثينيون قرب هضبة بانتيليك، في مجال ضيق، منيع على الخيالة ويحمى طريق آثينا.

ليس لدينا معرفة دقيقة بعدد الجيش الفارسي. وحسب هيرودوت، كان الأسطول يضم ٢٠٠ سفينة، لكنه رقم مبالغ جداً. وفي كل حال، كان عدد الفرس أكبر بكثير من خصومهم وقد يكونون ٤٠ الفاً. لكن مشاتهم كانت مؤلفة من عناصر متنافرة، غير منسجمة، مجندة من مختلف المناطق المحتلة.

وضع ملتياد جيشه في أرتال طويلة، بحيث دعم الجناحين وأخلى الوسط أو المركسز. أغلق منافذ الوادي الضيقة، فحرم الفرس من نشر خيالتهم، الذين عسادوا إلسى البواخسر، تاركين المشاة وحدهم. استغل الأثينيون هذا الوضع الجيد، نزلوا مسن الجبل انقضاضاً وفتحوا معركة ماراتون الشهيرة.

في أثناء العراك، خرق العدو وسطهم، لكن الجناحين دخلا اللعبة في وقت معاً، مهددين بالوصول إلى مؤخرة الفرس المنخرطة في عمق الوضع الأثيني. أخيراً اضطراعدو إلى التراجع نحو السفن. تابعه اليونان حتى الشاطئ، لكنهم لم يتمكنوا من الاستيلاء إلا على سبعة مراكب فقط. وكما يروي هيرودوت: "نفق في هذه المعمعة من الفرس، حوالي ١٤٠٠ رجل؛ ومن الأثينيين ١٩٢" (١١٧،٦). مع ذلك، بعد أن جمع الفرس أكتثر قواتهم على ظهر البواخر، قصدوا أثينا على عجل؛ واعتماداً على مساندة أنصرارهم في نفس المدينة أملوا أخذها من جهة البحر بهجمة مفاجئة. لكن الجيش الذي حمى وادي ماراتون، اجتاز بمسيرة انقضاضية ٣٤٠م تفصله عن المدينسة. وبينما كان الأسطول الفارسي يدنو من فالير، مرسى أثينا الرئيسي، كان مظفروماراتون قد دخلوا في السور، بحيث أن الفرس خوفاً من مواجهة ثانية، بقوا على متن مراكبهم وانطووا باتجاه آسيا.

وهكذا هزم الأثينيون هجوم الفرس الأول (لم يأت الاسبارطيون إلا بعد فوات الأوان)، وبخاصة على أيدي فلاحي أتيكيا الزوجيت الذين كانوا يشكلون نواة أو قلب الكتيبة. وصار ملتياد، القائد الأعلى، البطل المظفر. ورفع له مواطنوه نصباً قرب القبر المشترك للمحاربين الذين سقطوا في ماراتون (مايزال الضريح قائماً حتى اليسوم). فجسهد ملتياد، المتمتع بشهرة طبقت الآفاق، في دفع حزبه إلى حرب هجومية. اقترح خلق أسطول مسن المتمتع بشهرة طبقت الإفاق، في دفع حزبه إلى حرب هجومية. وعلى رأس جحف مساجم ملتياد جزيرة باروس وطلب من أهليها ضريبة من مائة طالان ١. لكن الحصار فشل ورجع

<sup>&#</sup>x27; – وحدة وزن في اليونان القديمة تساوي من ٢٠-٢٧كغ، أي هذا الوزن ذهباً أو فضـة.

ملتياد خائبا. ومثل أمام القضاء، وأدين بتأدية ٥٠ طالان غرامة ومات بعيد هذا الحكم متأثر ا بالجراح التي أصابته في أثناء حصار باروس.

أما رئيس الحزب البحري ثمستوكل، رجل الأعمال والسياسي البارع، راح يسعى لتتمير النفوذ السياسي للأسر النبيلة. فأعد مخططا واسعا لبسط نفوذ أثينا البحري. سهل إنجاز المشروع استثمار حقول الفضة في أتيكيا، التي أنفقت، بناء على اقتراح ثمستوكل، في بناء أسطول لايقهر، وإدارة وتحصين المرافئ. وسحقت مقاومة حزب المزارعين بنفي قائده أرستيد، وبجهود ثمستوكل، وضع الأثينيون في الماء ٢٠٠٠ مركب ثلاثي المجاذيف خلال عامين.

#### حملة خرخس

في العام 24.3، أي ١٠ أعوام بعد معركة ماراتون، بلغت الحرب ذروتها. مات داريوس في العام 24.5، وخلفه أحد أبنائه، خرخس. ترافق تبدل الملوك هذا بفتن داخليسة دامية، إحدى نماذج الاستبداد الشرقي، كالانتفاضات الخطرة التي قمعها خرخس في مصو وبابل. فضلا عن هذا، فقد وعى جيدا أن يونان أوربا كانوا أعداء شرسين ورهيبين، فأعد لهم بعناية حملة جديدة. وليضمن حرية العمل لأسطوله وتجنب خطر غرقه قرب رأس أثوس، حفر خرخس قناة عبر البرزخ الواصل بين شبه جزيرة أكتبا ولابر. أنجز المشروع بفن مدهش بمطرقة وإزميل المصريين والفينيقيين، فكان عريضا يتسع لعمارتين كبيرتين محاربتين. وبني في ثراس من مخازن التموين التي غصت بالماشية والأعلاف. وأقيمست الجسور فوق أنهر ثراس وحتى فوق مضيق هالسبونت. وجند خرخس خلال أعوام جيشا جرارا اتبع تدريبا نوعيا في كابادوسيا، التي صارت مركز تجمعه. "كل هدذه الحملات، وغيرها كثير، لا تستطيع ان توازي هذه وحدها"، يكتب هيرودوت.

كانت استعدادات الفرس القتالية قد ألزمت مدن اليونان بالاستعداد لمقاومة العدو مقاومة عامة. كان فقدان الوحدة السياسية، كما أشرنا، نقطة ضعف اليونان. إذ كان لكل مدينة مصالحها. والجوار المباشرون اسبارطة وأراغوس، أثينا وإيجين، المدن البيوتنية مسن تسبيا وبلاتيا وثيبيا وغيرها كانت تعيش كرها متبادلا. وعدة دول، مثل أرغوس، تسساليا وثيبيا، كانت تطمح إلى الحياة وتبدو مستعدة لدعم الفرس ليصمدوا، وحسب هيرودوت، "إن أولئك الذين أعطوا الفرس الماء والأرض كانوا واتقين أن ليس ثمة ما يدعوهم لإغضساب

البربر، وكان من لم يعطهم، بالعكس، غارقين في الإرهاب، ولا تملك اليونان مراكب كافية لمقاومة الفرس، والناس راغبون عن الاشتراك في الحرب، لكنهم مضطرون للخضوع للميديين" (الكتاب ٧، ١٣٨).

كان الأثينيون بقيادة ثمستوكل أبطال الوحدة المتحمسين. وكانت الفئة الحاكمة في إسبارطة، رغم عدم رضاها عن أثينا الديموقراطية، كانت واعية أيضا ضرورة التضامن، لأن الإسبارطيين ما كانوا قادرين على مواجهة الفرس في البحر. وشكلت دول يونانيسة أخرى حلفا دفاعيا. وفي خريف العام ٤٨١، اجتمع ممثلون عن أثينا، إسبارطة، إيجين، أوبيا وغيرها من الدول على البرزخ، في معبد بوزيدون Poseidon، وأقسموا يمين الإخلاص للاتحاد الجديد. انضمت إليه ثلاثون دولة، لتعبر عن المحاولة الأولى لمنظمة لكل الإغريق. واعلن السلم الشامل بين الدول المتحالفة، التي أعلنت أيضا العفو الشامل عن المجرمين السياسيين. ولعلة تفوقها العسكري المعترف به من الجميع، كلفت اسبارطة بقيادة القوات البرية والبحرية.

وفي خريف ٤٨٠، كرر الفرس خط سير مردونيوس، منطلقين مسن الشمال نحو اليونان، البعض على طول شواطيء ثراسيا، برا، والأخرون بحسرا. يبالغ هيرودوت بوضوح بعدد جند خرخس. وكما قال، كان المشاة وحدهم ١٧٠٠٠٠ جندي، والكل، بمسافيهم القباطنة، المذخرون، النساء، إلخ، ٧٨٧٣٢٠. ويضم الأسطول ٧٠٧ (مراكب. بينما يدعي بعض المؤرخين المعاصرين أن خرخس لا يستطيع أن يرسل إلى آسيا أكستر مسن يدعي بعض المؤرخين المعاصرين أن خرخس لا يستطيع أن يرسل إلى آسيا أكستر مسن عديث الفكرة ومن المدى: فرس، آشوريون، كان هذا، لذلك العهد، مشروعا فريدا من حيث الفكرة ومن حيث المدى: فرس، آشوريون، عرب، ليبيون، هنود وشعوب أخرى انطاقت بالتتابع ضسد اليونان الدولة الصغيرة.

كانت بداية الحرب بائسة بالنسبة لليونان. اهتموا قبل كل شيء بحاضراتهم، فلم يهيئوا عملهم جيدا، فلم يقدروا ان يوقفوا العدو عند الحواجز الطبيعية التي تقدمها السلاسل الجبلية. تقدمت القوات الحليفة بداية نحو تساليا، أقبل الفرس واحتلوا معبر تامبيا بين جبسال الأولمب وأوسا Ossa. لم تكن المعنويات في تساليا مستقرة، واعتبرت القيادة الاسهارطية هذا الموقف غير مطمئن، وسار الجيش اليوناني مباشرة إلى الحاجز الثالث، الذي يشكله البرزخ الذي يفصل اليونان الوسطى عن البلوبونيز. وسقطت تساليا بحقولها الخصبة بيهد

الخصم لم يكن مضيق ثرموبيل، مفتاح اليونان الوسطى، محميا بأكثر مسن ٣٠٠ مقاتل اسبارطي، بقيادة ليونيداس، تقول الأسطورة إن خائنا من أبناء البلد قساد الفرس بمعابر الجبال إلى مؤخرة خطوط اليونان. قائل الفصيل الإسبارطي بشجاعة وأبيد كله بمسا فيسهم قائدهم ليونيداس.

وأخليت اليونان الوسطى بدورها، فدمرها الفرس ونهبوها. واحتل خرخس على رأس جيشه البري، وخرب بدون شفقة بيونيا وأتيكيا. لم يوفر سوى المدن البيونية، بناء على أمر الكسندر، ملك مقدونيا الذي انتقل إلى العدو، متعاطفا مع الفرس. وبعد نهب معابد أثينا وقتل الناس الذي لجأوا إلى الأكروبول، حرق الغزاة المدينة. ولقد جند كل القادرين على حمل السلاح في أيتكيا، في الجيش البري والبحري، بينما أخلي على عجل النساء، الأولاد، الشيواخ والعبيد إلى جزيرة سالامين.

كان الأسطول هو الذي أنقذ اليونان في هذا الموقف الحسرج، ففي أثناء معركسة ثرموبيل، حقق الأسطول اليوناني، الذي كان يحمي خاصرة سرية ليونيداس، ظفرا مؤزرا، بإنزاله الهزيمة بالأسطول الفارسي قرب رأس أرتميزيوم. وبعد مغادرة اليونان الوسطى انسحب نحو جزيرة سالامين.

الع الإسبار طيون على بقاء الأسطول بعيدا عن خليج سالامين نحو السبرزخ، حيث تمركزت القوات الحليفة البرية، المكلفة بالدفاع عن البلونبزنيز. ولقد بدأوا ببناء جدار على عجل عبر البرزخ، ليمنعوا الجيش الفارسي من التغلغل أبعد. لكن هذا الانسحاب كان يعني الاثينيين التخلي عن وطنهم. وبناء على إلحاح تمستوكل فقط، وهو القائد الأعلى للأسطول اليوناني (الذي يمثل أكثر من نصف البحرية اليونانية كلها)، أمكن تقرير خوض معركة ضد الفرس في مضيق سالامين. وذهب تمستوكل حتى تهديد الحلفاء: "إن لم تصنوا لسي، لن نتأخر عن اخذ عاثلاتنا وننتقل إلى إيطاليا، في سيريس، وهي لنا منذ وقت طويل وحيث يعلن الوحي ان علينا أن نبني مستوطنة. وآنئذ، تتذكرون قولي هذا!" (هيرودوت، ١٨، ١٢). على أفرض أنه أنبأ خرخس بانطلاق قريب للأسطول اليوناني وأن هذا طوق سالامين مسن الجنوب، بدون علم اليونان، بطريقة إغراقهم في المضيق. وفي صباح الغد، دارت معركسة قرب سالامين قررت مصير الحرب الميدية. أنزل الأسطول اليوناني، المؤلف من مراكب غير كبيرة نتحرك كيف تشاء في المضيق الأليف، دون هدنة ولا مهادنة، ضربات قاسية

بالأسطول العدو. بالمقابل اصطدمت العمارات الفارسية القاسية التقيلة، المتزاحمة في هذا الساحل الضيق، وغرقت إثر هذه الواقعة. وبعد ان جمع خرخس فلول أسطوله، التجه إلى اسيا الصغرى؛ وأكره أيضا على لملمة أكثر سراياه، التي يستحيل تموينها بدون بواخرر. بقي ٥٠ الف يوناني تقريبا، بقيادة ماردونيوس، اضطروا هم أيضا لدى اقتراب الشراء أن يسحبوا إلى تساليا الخصبة.

يرسم الشاعر أخيل، الذي اشترك شخصيا بمعركة سالامين، يرسم لوحة أخاذة في تر اجبديته "الفرس":

".. اختلط الحابل بالنابل. يبذل أسطولنا أول جهد؛ لكن مراكبنا، العديدة جدا، المتزاحمة في المضيق، لا نقدر أن تساعد بعضها؛ مجانيف تحطمت؛ واليونان، المهرة بالمناورة، يضربونهم من كل صوب، ويغرقونهم أيعيدونهم على أعقابهم؛ يختفي البحر تحت الحطام والموتى؛ وتغطي الجثث الشطآن والصخور. والأسطول كله يولي الأدبار مبلتا."

#### (أخيل، "الفرس"، ٤١١ وبعدها)

اليونان ينتقلون إلى الهجوم. اتحاد ديلوس البحري

لقد أقنع نصر سالامين اليونان أن اتحاد الدول يقدر ليس فقط أن يطرد الفرس خسارج أرضهم، بل أيضا متابعة الحرب حتى النصر النهائي، لاسيما فسي نفس العصسر، فسي سيسيليا، يوم هزم جيلون حاكم سيراكوز قرب هيمير القرطاجيين حلفاء الفرس. وأيضا في صيف العام ٤٧٩، يوم دخل مارودنيوس من جديد أتيكيا، ترك الجيش اليوناني استحكامات البرزخ وانتقل إلى الهجوم. وشغل الجيش اليوناني الذي وحد قلوب ٥٠ ألف رجل (قرابة ١١٠ آلاف حسب هيرودوت)، بقيادة المحافظ بوزانياس السبارطي، شغل في أيتكيا مواقف جديدة على سفوح سترون التي تشرف وتتحكسم بسدرب أثينا. فرضست القسوة علسي مارودونيوس أن يتراجع إلى بيونيا، بعد أن دمرت أتيكيا مرة أخرى. نصب معسكره قدوب

بلاتيا لكي تقدر خيالته أن تناور في سهل بيوتيا الواسع. وهنا أمام بلاتيسا، جسرت أكسبر معارك هذه الحرب؛ دامت عدة أيام. وكما في مراتون، كان تقوق السرايا التقيلة اليونانيسة واضعا. تقرد الإسبارطيون، مشوا إلى العدو بسور لا يخسترق، بينمسا احتسل الأثينيسون معسكرا منيعا. مارودونيوس ذاته مات في المعركة، الأمر الذي دب الهزيمة العامسة فسي الجيش الفارسي. ثم أتى دور ثيبيا، التي كانت نقطة استناد لمردونيسوس؛ أخسيرا، دخسل الحلفاء تساليا على أجداث ومخلفات العدو. تقول الرواية إن ثلة صغيرة فقط مسن الفسرس بقيادة المزربان أرتباز استطاعت الهروب عن طريق مقدونيا وثراسيا. وهكسذا تحسررت اليونان القارية كلها.

وفي الوقت نفسه، طرد الأسطول اليوناني الفرس من بحر إيجة. وفي صيحف العام ٤٧٩ نفسه، دارت معركة بحرية قرب رأس ميكال، نقطة تمركز البحرية المعادية. كسان الفرس قد سحبوا بواخرهم إلى الساحل، خشية الاصطدام باليونان. تسم أبحسر الأسطول اليوناني، بقيادة ملك اسبارطة ليوتشداس والأثيني خانثبوس (والد بريكاس)، وطوقوا المواقع الفارسية وأحرقوا المراكب التي لم تتعرض لخطر الإبحار. ألزم هذا النصر جزر ثاسوس، ساموس، لسبوس وشيو أن تفك ارتباطها مع الفرس وتنضع إلى الاتحاد الهاليني.

و هكذا أفضت معارك سالامين سيكال وبلاتيا إلى انعطاف حاسم. بر هنت أن التمسك بالحرية كان قوة قمينة بتخطي، في الساعة الحرجة، التفكك الداخلي في السدول أو بعض الفئات الاجتماعية، باسم الأمال المشتركة للشعب اليوناني.

بعد هذا خلقت الحرب الميدية جامعة أخرى للدول اليونائية، بقيادة أثينا هده المسرة، وأضبق من السابق. فبعد النصر المؤزر الباهر لميكال، انسحب الأسطول المتحد نحو هالمسبونت ليعزل الفرس عن أوربا. لكن مراكب ليوتشداس البلوبونيزية تركست الأثينيون لتعود إلى اليونان. أما هذه الأخيرة، التي كان همها الأول التمون المنتظم بقمم بونست، تابعت العمل في البحر. فحاصر الأسطول الأثيني، الذي انضمم إليه الموجودون فسي المزيرة، قلعة سستوس في المكان الأصيق من هالسبونتو، وبعد شهرين من التطويق، أجبر الحامية الفارسية على الاستسلام. وفي العام ٣٧٨، عقد تحالف بين المدن اليونانية من أسيا الصغرى والجزر من جهة أخرى، سمي تحالف ديلوس الدفاعي. كان هذا التحالف جامعا مدن بحرية مهمتها تقيم الرجال والبواخر للحرب ضد الفرس. والحاضرات الصغيرة غير

القادرة بوسائلها الخاصة على بناء سفن، كان لها الحق أن تدفع سنويا مبلغا معينا (لدينا لائحة ببعض النقوش). وفي جزيرة دالوس، قرب معبد أبوللون، كان الصندوق المشترك، الذي ضم ٢٠٤ تالان (قرابة مليون روبل ذهب). هنا اجتمع المجلس الاتحادي. كان الحلف يملك أرضا واسعة، يشمل حتى ٢٠٠ حاضرة.

كان الأثينيون هذه المرة يقاتلون الفرس بمعنوية أعلى وأمل أمتن ويحققون نجاحات أوسع وأهم. وفي العام ٤٧٠، طرد الجنرال اليوناني سيمون العدو من شاوطئ ثراسيا. فالتحقت بسيمون كل المدن اليونانية المرتبطة بالفرس. وتصدى اليونان للفرس في بامفيليل على الساحل الجنوبي لآسيا الصغرى، عند مصب أورمدون (٤٦٨). أخيرا فتحات كل الطرق التجارية والجزر شواطئ بحر إيجة أبوابها أمام التجار اليونان. لا بل جهد الأثينيون في التغلغل في الأرض الفارسية. وفي العام ٥٥١ قررت أثينا مؤازرة مصر المتمردة ضد الفرس وأرسلت لها خيرة بواخر أسطولها. على ذلك نجح الفرس في قمع تمرد المصريين، ودمروا تقريبا كل الأسطول اليوناني (٤٥٤). وبعد خمس سنوات، ٤٤٥، لاقلى أسطول أثيني آخر، بقيادة سيمون، لاقي الفرس قرب قبرص، أمام مدينة سالامين. انتهت المعركة بظفر الأثينيين وطرد نهائي للفرس من شرق البحر الأبيض المتوسط.

كان تفوق اليونان بديهيا، وأكره الفرس في العام ٤٤٩ على عقد السلم، المعروف في التاريخ باسم سلم كالياس paixde callias (السفير الأثيني الذي مهر المعاهدة في سوز التاريخ باسم سلم كالياس paixde callias (السفير الأثيني الذي مهر المعاهدة في آسيا العدد العرب الميدية، شرعت المنساطق الغنيسة في آسيا الصغرى، وبحر إيجة والبحر الأسود، شرعت ثغورها أمام اليونان الذين غرسوا فيها التجار الشرقيين. وبلغ الرواج الاقتصادي، والتقتح السياسي والتقافي لليونان في النصف الثاني من القرن الخامس، نقطة الأوج.

#### الفصل التاسع والعشرون

# قمة الاقتصاد العبودي في اليونان

#### الاقتصاد في القرنين الرابع والخامس قبل الميلاد

حتى في أوجه، في القرن الخامس، لم يشكل اقتصاد اليونان كلا متكاملا. البلاد، كما هو معروف، تتكون من عدة دول ومناطق مستقلة تختلف بوضوح من حيث النهج الاقتصادي. وفي عدد من بقاع اليونان، بقي أسلوب الحياة القديم ساري المفعول. ايبيريا،أركانانيا وإتوليا كانت أقاليم رعوية. وفي تسايلا، بيونيا، لوكريد، فوسيد وفي جرز بلوبونيز، كانت زراعة الأرض هي المهيمنة. المكان الأول بين الأمصار الزراعية يعود إلى تساليا، التي تصدر حتى مما يفيض عنها من القمح؛ وكانت تربي الكثير مسن الأنعام بخاصة الخيول. وفي اليونان الوسطى، تنسب الملكية الزراعية إلى بيونيا. كسان فلاحو بيونيا هم الممونون العاديون للسوق الأثيني، حيث يبيعون نتاج حقولهم، السمك والطرائد. وفي اليونان الوبيا بخصوبتها.

كانت الأقطار الزراعية والرعوية متخلفة من الزاوية الاجتماعية والسياسية. فحسب شهادة ثيوسيديد، كان الأكانانيان والأتوليان يعيشون في القرن الخسامس كما في أيام هوميروس: يحملون أبدا أسلحتهم، تخطف النساء وتسبى، ولم يعرفوا بعد استخدام العبيد. وفي عدد من الاقاليم، كان يوجد مختلف أنواع العلاقة البدائية للشعب الريفي مسع المسلك المعقاريين. وفي إسبارطة، كما نعرف، كانت أراضي الحكام السبارطيين محروثة بتعب الأجراء المستعبدين وكان شرط هؤلاء يذكر بشرط.....شاليا... كريت، ....أرغوليد.

ويعكس المناطق الزراعية، كان العديد من الحاضرات مثل أثينا، كورنثيا، أيجين، ميغار، ميليت وغيرها قد صارت قبل الحروب الميدية مراكز كبيرة التجارة والصناعة. وبعامة، كانت أراضيهم غير ملائمة لزراعة الحبوب. وفي أنيكيا، مثلا، كانوا يزرعون بخاصة المزروعات التي تحتاج الكثير من العناية: الكرمة والزيتون. وقد ولد نقص القمح

رعية ريفية فائضة تسعى الى المهن، الى التجارة، محتاجة لتصدير منتوجسها الصناعي واستيراد المواد الغذائية، والمواد الأولية والعبيد.

وكانت المهن والصناعات في الحاضرات متطورة في القرن الخامس. يشير بلوتسارك الى النجارين، النحاتين، صناع النحاس، البنائين، الجواهرجية، صناع العاج، الرسامين، المزخرفين، المرصعين، الحبالين، الحائكين، الدباغين، مرممي الطرق، الخ.

الى هذه اللآئحة نضيف الفرانين، الحلوانية، الأسكافية، البراذعية وغيرهم. وفي المدن الكبيرة مثل أثينا، كان يوجد أحياء كاملة تعمر بأناس من نفس المهنة، كانت ميليت مثللا للحلوانية، الأسكافية، البراذعية وكانت سيرلميك حي الفخارين. وكانت بعض المدن مشهورة بهذه البضاعة أو تلك. وكانت أثينا وكورنثيا مختصتين بصناعة السلع المعدنية، الأسلحة بخاصة، المفروشات، الحياكة، والفخاريات. وكانت مشربيات كورنثيا المطلية المصنوعة للتصدير منذ القرن الثامن تصل حتى ايتروريا. وفي أثينا وكورنثيا كالمانوا يهتمون أيضا بتعمير السفن.

وفي القرن الخامس ق.م. كان يوجد في أثينا ورشات صنغيرة، يعمل فيها أفراد الأسرة كلها، يساعدهم غالبا عبد أو عبدان، وأحيانا أكثر.

لم يكن أجر الصناعي يتجاوز دراخما واحدة في القرن الخامس ودراخمتين في القسون الرابع. وكان الفقراء يأوون ألى أكواخ تصعب تسميتها بيوتا: غرفة واحدة طولها عددة خطوات، بجدران من الخشب أو بعض الحصى الممزوج بالفخار وأرض صخرية ممهدة. كان الجدار الأساسي غالبا صخرة واحدة، ترتبط به الجدران الأخرى. بين السطح والسقف كان يقوم مسكن صغير يسكنه أصحابه أو يؤجرونه؛ يصعد إليه بسلم.

والمهنة في اليونان القديمة، لم تكن ابدا معتبرة عملا مشرفا. "إن المهن كليها عمل حقير، يكتب خنوفون ("اقتصادي"،٢٠٤)، ومن الأكيد والطبيعي أن ينظر إليها في المدن بازدراء ومهانة". وينسب الكثير من الاحتقار للأجراء المشتركين أيضا بالإنتهاج، مع أن عددهم كان ضئيلا.

وبعد الحروب الميدية، بخاصة في القرن الرابع ق.م، راح يظهر إلى جانب الورشات الصبخيرة، مشاريع تنمو باستمرار تستخدم عبيدا. كان أغلب مؤسسيها أجانب أحرارا. يعلل ظهور هذه المشروعات نمو التصدير من اليونان باتجاه المحيط. كان دموستان قد ورث

عن أبيه ورشة يعمل فيها ٣٢ عبدا في صنع الأسلحة. ويتحدث أيضا عسن ورشة أخرى لصنع أسرة ينام عليها ٢٠ عاملا أعطيت لأبيه رهنا. وكان خطيب ليزياس يمثلك ورشسة لصنع الدروع والتروس تستخدم مائة عبد. ويمثلك ورشة أخرى من نفسس النوع تنتسج مصابيح، آلات موسيقية وسواها. ونلمس هنا بداية تقسيم تقنسي للعمسل. وفي ورشسات التعدين، البعض يطرق الحديد، وأخرون يشحنون، وغيرهم يستقون المعدن. وورشسات السير أميك تستخدم، عدا صناع الفخار، رسامين ودهانين لتزيين الأواني المنزليسة. لكن الصناعات اليونانية لم تستخدم في القرنين الخامس والرابع الآلات. فما كانوا يعرفون أنشذ الا التقنيات البدائية: العتلة، البكرة، مسن أو رحى، وغيرها، العاملة أساسا بقسوة الإنسسان العضلة.

بينما كانت السلع المصنوعة ماتزال تستخدم العبيد والعمال الاحرار، لم يبق لصناعة المناجم أو المقالع كيد عاملة سوى العبيد. تشهد على هذا مناجم لوريون الشهيرة، في جنوب أتيكيا، التي تخص الدولة وتؤجرها للأفراد. كانت تبلغ حتى 9 م عمقا. مهن هذه الآبار، تذهب أروقة أفقية، مقطوعة في صخور صلبة، حيث ينتشر معدن الفضة. كان كل رواق يحفره عامل يعمل ١٢ ساعة،وينتابع العمل ٢٤ ساعة ولايعطي إلا ١٠ م في الشهر. وكان المعدن، الذي يفصل بالمعزقة والرفش، يكوم في سلة تسحب نحو الآبار عبر الرواق؛ كان ينهض بهذه المهمة الأولاد والمراهقون، ارتفاع الرواق متر واحسد. يرفع المعدن بالسلال الكبيرة، بواسطة ملفات يدوره هؤلاء العبيد أنفسهم، ثم يجسرش بحجر الرحسى ومطارق حديد ثقيلة. ثم يغسله الفتيان والنساء في أحواض رخامية بماء جار، التخليصه من الرصاص. ويصنع الفونت بأفران واسعة. نأخذ من هذا سبائك، يربطها المسنون والصبيان حزما ويرسلونها إلى أثينا على ظهور البغال. كان الرصاص يضغط بصفائح سميكة،

يحمل خاتم مالك العبيد. ولجلب الفحم، وخشب التنفئة وإرسال معدن لوريون، شقوا طرقـــا وبلطوها.

كان تطور المهن يترافق مع رواج التجارة. فالتجارة الداخلية، بخاصسة على أرض صلبة، بين مختلف دول اليونان في شبه جزيرة البلقان، بحاجة لمدى واسع. وكانت التجارة المحلية أساسا تجارة سلعية، تجارة سوق. كان ممثلوها النموذجيسون الباعسة الجوالسين، الحانوتيين، باعة المفرق، والفلاحين. وكان لكل مدينة مكان في السوق، الأغسورا، الدي يشكل مركزها أو وسطها، تتجمع حوله الصروح العامة والمعابد. وثمة رف خاص لكسل بضاعة: سمك، جبن، فخاريات، خمرس إلخ. ومكان خاص للنخاسة. وفسي هذا الميسدان العام، من المدن الكبرى ، يزاول المبادلون والمرابون القابعون وراء مكاتبهم، كل أنسواع العمليات المالية: يتلقون الفضة مكدسة، يكلفون بإرسالها إلى طالبها، وإجسراء الصفقسات، وغيرها. كانت الفوائد عالية: ١٨٥% بشكل عام، وفسي حال الارتياب أو الاظطراب التجاؤى، تصل إلى تصل إلى، ٣٦%.

كانت المراكز التجارية والصناعية الكبرى في اليونان القديمة تشترك بتجارة البحرس، الخارجية، لأنها بحاجة للقمح، خشب البناء واليد العاملة (العبيد). وبعد هزيم الفرس، استعادت اليونان اليد الطولى في بحر إيجة ومضائق بونت أوكسن. وقد أضع ف سحق القوات البحرية الفارسية بصورة غير مباشرة الفينيقيين، حلفاء الفرس والمزاحمين السابقين لعمارة السفن اليونانية. وتجدد التبادل بين اليونان ومستعمر اتها في آسيا الصغرى، وكذلك التجارة مع الشرق، مصر، شلسدوك، ثراسيا، مقدونيا وبخاصة مدن ساحل البحر الأسود. وكانت مراكب التجارة اليونانية تبحر باتجاه اليونان الكبرى، نحو سيراكوز، وتصل كمبانيا، أوتراريا و، أيضا إلى الغرب، شواطىء الغول Gaule وايبيريا.

أثينا، مثلا، كانت تجلب من ساحل البحر الأسود، مصر وسيسيليا القمسح، الماشسية، السمك (المدخن، المملح، والمجفف)، الجلسود، الفسرو والصسوف. وتستورد السبرونز الأوتراري، البردي ونسيج الكتان من مصر. والسجاد الباذخ والعطور من الشرق والعساج من إلريفيا. وتستقبل شرائح العبيد، بحيث كانت عاصمة أتيكيا الديموقراطية، في القرنيسن الخامس والرابع ق.م مركز نخاسة هيلاد (اليونان قديما) الكبرى.

ومقابل البضائع المستوردة، تصدر اليونان زيت الزيتون، العسل، الرخام، الرصاص،

الفضة، السلع المعدنية، النسيج، والفخاريات. وقد كشفت اللقى الأثرية سعة التجارة الأثينيـة ومراكز التجارة والصناعة اليونانية الأخرى. ووجدت السلع اليونانية حتى في خـــاركوف، فورونيج وسمولنسك.

وبعكس التجارة الداخلية الصغرى، كانت التجارة الخارجية الضخمة تأتي بمرابح هائلة (حتى ١٠٠% مما يحمل المركب). ومنذ القرن الخامس ق.م. تطورت التجارة اليونانية بحيث أصبحت عابرة: فبعض البضائع، كالقمح، تأتي إلى البيريه لتباع بدورها في الخارج. لذا كانت المدينة التجارية والصناعية مازمة يتوفير لنفسها مرفاً مجهزاً. كان اهمها مرفساً بيريه (الواقع على عدة كيلومترات من اثينا). تشكل جزيرة بيريه ثلاث مراسي يستخدم اثنان منها الإرسال السفن الحربية. والثالث في الغرب، هو البيريه ذاتها، حيث مرفاً النجارة. بين المخازن والمستودعات المتواصلة، كان ثمة صرح يسمى (ديغما العصرض)، حيث تعرض البضائع وتقوم سوق المال. كان ثمة جدران تزنر المرافيء الثلاثة والبيريسه ذاتها المتصلة بأثينا بالساجدران العالية الطويلة". وكان في كورنثيا، إفيز، ديلوس، رودس، سير اكوز وغيرها، مرافئ رائعة.

نما الانتاج وعزز حياة الرعايا التي كانت على علاقة بالصناعة والتجارة: صنطيون، وسطاء، مياومون، عمال أرصفة ومستودعات، بحارة، أصحاب مشروعات، تجار ومرابون. ورغم التناقضات فيما بينهم، كان ثمة علاقات مشتركة: تطور التجارة والصناعة. وبخاصة ، ترافقت الانطلاقة البحرية للدولة الأثينية مع السيطرة على الدول اليونانية الأخرى. بالنسبة للتجار، فتحت هذه الغزوات أسواقاً جديدة ووسعت نفوذ الدولة المالي؛ وبالنسبة لبعض شرائح الشعب، ترجمت إلى امتلاك أراض في المناطق الملحقة، وتوزيع النقد والخبز، التوظيف في المراكز العامة وازدياد الطلب على اليد العاملة، بخاصة في الأسطول. وبكلمة، تكون لكل الناس الأحرار مصلحة في استغلال العبيد وسحق مقاومتهم؛ هذا مع اختلاف حجم هذه المصلحة.

كان صناعبو المدينة وتجارها أوسع تعلقا من الفلاحين بسياسة الحكومة الداخلية والخارجية وتموجاتها. وكان يهم أيضا سكان مدينة أخرى مثل أثينا أن تحكم الجمهوريسة نفسها. فضاقت أثينا بسكانها النشطاء، الخبراء بالسياسة، بعكس الريف الواسع، مما أفضى إلى أن يحتل أبناء المدن سلطة الريف وأرضه.

#### العبودية في اليونان في القرنين الخامس والرابع ق.م

كانت دول الطليعة في القرنين وع تعيش اقتصادا عبوديا راقيا. جمع كاتب أثينسي، من القرن الثالث للميلاد، قد جمع في أعماله السابقة التي لم يصلنا منها شسيء، معطيات حول ألوف العبيد التي كانت بحوزة بعض الدول: "كانت كورنثيا مزدهرة لأنها كانت تمتلك ١٠٠٠ الف عبد... حسب الإحصاء الذي جرى في الأولمبياد ١١٧ (العلم ٢١٣ق.م)، كان سكان أتيكيا يعدون ٢١٠٠٠ مواطن أثيني، ٢٠٠٠ أجنبي حر، ٢٠٠٠٠ عبد..." وينقل أرسطو في "دستور إيجين أن هذه كانت تمتلك ٢٠٠٠ عبدا" (أثيني، ٢٢٧٢٠٠). أن بعض العلماء الحاليين يشكون بهذه الأرقام. فبعض الحسابات المعقدة تجعلهم يخلصون أن عدد الأحرار في أتيكيا، مثلا، بما فيهم الأجانب الأحرار، كان أنذ يساوي تقريبا عدد العبيد؛ ويرى آخرون أن العبيد أكثر. فإذا ما فكرنا أن جزءا فقط مسن الناس الأحرار يقومون بعمل منتج وليس عندهم عبيد، النسبة الأولى حبد واحد لحر واحد حكفي لتاكيد يقومون بعمل منتج وليس عندهم عبيد، النسبة الأولى حبد واحد لحر واحد حمم المنتجون الرئيسيون. وليس لنا أن ننسى أن حقل عمل العبيد كان يتسع أبدا.

وككل مجتمع عبودي، لم تكن قوة عمل العبيد في اليونان بضاعة ولم تتمم حيازتها بالإستئجار، بل بطريق غير اقتصادي: الإكراه، القهر والعنف. والعبد، حسب تعبير اليونان، ليس سوى "جسد" سلعة، أداة إنتاج بسيطة، نوع من إنسان آلي. تماما كمالأدوات والبهائم، كان العبد ملكية مطلقة لمالكه، له أن يبيعه، يشتريه، وحتى يقتله.

وكان المصدر الرئيسي للعبودية استيراد الأجانب الأمسرى، القرصنة والحرب. وسكان سوريا، فريجيا، ليديا وأقاليم أسيوية أخرى، من بلاد البونت (السيث)، ثراسيا، ومصر كانوا يشكلون أغلب عبيد اليونان. كانت معاهدة المساجين أحد أهم الفروع المربحة وأهم مسواد التجارة. ففي شيو، ساموس، إيفيز، كان يوجد أسواق نخاسة واسعة، حيث يمكن شراء من القراصنة ثلل كاملة من الأسرى ليعاد بيعهم في دول اليونان القارية. وفي ثراسيا، كانوا يستبدلون العبيد بالملح: كان الأمراء الثراسيون يتحاربون دوما فيما بينهم ولايعدمون أبسدا مساجين لهذه المبادلة. وكانوا يشترون في ثراسيا عييدا فسرادى؛ يقسول هيرودوت أن الثراسيين "كانوا يبيعون أبناءهم للأجانب". وقد لاحظ بوليب، بصدد البلاد البونتية، أنسهم "بين الأشياء الضرورية يقدمون الماشية وكمية كبرى من العبيد بنوعية أعلى كثيرا"

(٣٨،٤). وأبناء العبيد واللقطاء ويصيرون أيضا عبيدا. فضلا عن هذا، ثمة عادة فسي كل اليونان تخول الأهل بيع أبنائهم. وفي أثينا، يلجؤون إلى هذا في حالة واحدة: يقدر الأب أن يبيع ابنته الساقطة، ويطبق الاستعباد على المدينين المعسرين: في أثينا، ألغي الاستعباد لقاء عدم وفاء الدين في أيام سولون، لكنه بقي في الأقاليم الأخرى من اليونان. وأخيرا، كان الاستعباد يعوض عن عقوبة تقضي بها المحاكم: في ليسيا (آسيا الصغرى)، لقاء عقوبة الربى بالمواطنية الي حرمان الإنسان من مواطنيته مقابل الربى أو اكتساب المواطنية مقابل الربى، إلخ.

كان سعر العبيد متبدلاً. من لايعسرف سوى الأعمسال العاديسة يساوي ٢ أو ٢,٥ مين ١ وأولئك الذين يعرفون مهنة ما ٣-٤ مين. والعبيد الندماء أو يليقون بالسالأفراح ١٠، ٥٠ مين. إذا ما صدقنا الوثائق، نرى أن عبداً مشرفاً ١٠٠ مين. إذا ما صدقنا الوثائق، نرى أن عبداً مشرفاً ١٠٠ مين.

كان عمل العبيد موظفا كثيرا في الورشات الحرفية، المناجم والمقالع. وأحيانا يكلفهم صاحبهم بفتح ورشة على نفقته والعبد المكلف بدفع أجور عنده عبيد يعملون تحت إشرافه وهم تحت تصرفه فعلا، رغم انتسابهم القانوني إلى مالكه. وفي بعض الحالات، يؤجر العبد المشرف كعامل لدى الأفراد، بخاصة لدى الصناعيين الأحرار، ويؤدي قسطا من مرتبه لسيده. وقد يشتري المالكون عبيدا بالحصة ٣٠٠-٢٠٠ فردا ليؤجرهم بالتالي لأشخاص آخرين عليهم أن يعيدوهم بالأجل المحدد. هكذا كانت تحاز اليد العاملة في مناجم لوريون.

وكان استخدام العبيد في المزارع أيضا ظاهرة منتشرة. فسالملاك العقساريون الكبسار وحتى الفلاحون المرتاحون يشترونهم ليجعلوهم يعملون في الاستثمارات.

ومألوف أيضا أن يعمل العبيد خدما. أسرة مرتاحة تملك ٥أو ٣. والناس الأكثر تواضعا يكتفون بواحد. فمنزل أسرة غنية عالم مغلق، أي مكتفية ذاتيا، عندها طاحونتها ، فرنسها، نولها، وصناعيوها. وكان الصناعيون المشرفون ملزمين بالعمل في بيت السيد لسدى أول نداء،

أما عبيد الدولة فيشكلون عينة قائمة برأسها. كان في أتيكيا فوج من العبيد السيث Scythes (الف رجل) يخدمون في جهاز الشرطة. المبلغسون، الناسخون، المحاسبون،

ا - مائة در اخما لدى قدماء اليونان.

وعمال النقد كانوا عبيدا عموميين. يعملون لمصلحة الدولة، يتمتعون بحرية واسعة، وأحيانا بشيء من الاجترام.

لا ينظر القانون إلى العبد نظرة إنسان. فأي هفوة أو ضرر أو إهانسة تجساه السيد تعرضه للضرب المبرح، دون حساب عدد الضربات. كانت القاعدة أن يعامل العبيد بقسوة: "كل كلمة، أو تقريبا، موجهة للعبد تعتبر أمرا، يقول أفلاطون. لايجوز بخاصة المزاح مسع العبد: رجلا كان أم امرأة".

وفي الدول الكثيرة العبيد، كان الخوف من التمردات يكبح تحكم مالكي "الأدوات المتكلمة". هكذا، كان قتل عبد في أثينا معاقبا كجنحة.

والعبد المساء إليه من قبل صاحبه أو سيده يقدر أن يحتكم إلى حق "الملاذ"، يلجأ إلى معبد تيزي أو محراب أومفيد. تقضي العادة ببيعه إلى مالك آخر. لكن الواقع، لاتقدم المعابد ملجأ آمنا. لايمكن استعادة العبد بالقوة، بل يمكن قسره بالجوع أو بالنار على ترك مسلاده. وكان مصيره معلقا آنئذ بالكاهن الذي يقضى بصحة دعواه.

#### مختلف أوجه نضال العبيد

كان كل هذا يفضي إلى نضال شرس طبقي. "حر وعبد، شريف وعسامي، بسارون وقن، سيد محلف ورقيق، وبكلمة، مضطّهد ومضطّهد، في تناقض مستمر، خاضوا حربسا دائمة، أحيانا خفية وأحيانا مفتوحة... كتب ماركس وأنجلز في بيان الحسرب الشيوعي. والشكل الأكثر انتشارا لهذا النضال الخفي للعبيد ضد سادتهم أو بالأصح أصحابهم كان هو مايسطيه هؤلاء "كسل". يعبر هوميروس عن الفكرة هكذا:

هي ذي عادة الخدم، ما أن يغيب سادتهم أو

يضعفوا أو يفقدوا سلطتهم، حتى يتوانوا ولا

يفكرون أبدا بالقيام بواجبهم".

(أوديسا، نشيد١٧، ٣٢-٣٢١)

ولما يتحدث مؤلفو الزمن القديم عن طريقة تعامل العبيد، يذكرون قبــــل كـــل شــــيء التدابير التي يجب اتخاذها ضد توانيهم.

وكان ثمة وجه آخر النضال هو الأبق. لنكون فكرة عن توافر هذه الظاهرة، يكفي أن نعرف أن ثمة أخصائيين مهنتهم البحث عن الآبقين. وشاهد آخر تقدمه الأختام والأطراق

التي تميز العبيد عن الأحرار وتجعل هربهم أصعب. يقع البحث عن العبيد السهاربين وإعادتهم على عاتق السلطلت؛ ويكافأ من يعيد عبدا هاربا. يهرب العبيد فرادى أو جماعة. وأثناء الحروب، يستغلون ضعف الدولة وينتقمون من سيدهم ويأبقون جمهرة. لما احتال الأثينيون، في العام ٤٢٥، مرفأ بيلوس في مسينا، وكان أرقاؤهم السبارطيون يسهربون، خشوا، حسب توسيديد، "من أن يعم التمرد كل المنطقة؛ كانوا إذن في غاية الاستنفار" (٤، خشوا، حسب توسيديد، "من أن يعم التمرد كل المنطقة؛ كانوا إذن في أيكيا، "أبق أكثر مسن ٢٠ الفي عبد، أكثر هم حرفيون". (توسيديد، ٧، ٢٧، ٥).

كان الشكل الأرقى لنضال العبيد ضد مضطهديهم هو العصيان. وفي القرنين الخامس والرابع، اتخذت تمردات العبيد في اليونان صفة عفوية. كان العصـــاة يـهدفون تحريـر أنفسهم، دون أن يفكروا بتحطيم نظام الرق واستبداله بآخر.

ولقد كان أول تمردات العبيد في اليونان وأقدمها فسي أراغسوس فسي العسام ١٩٤. هيرودوت هو من يخبرنا هذا (٨٣،٦). كان السبارطيون قسد هساجموا ونبحوا أغلب الأرجيين. "أما مدينة أراغوس، فقد خلت من الناس، حتى أن العبيد احتلوا كل الإدارات العامة. حتى كبر أبناء المدينة وصاروا بسن الرشد. آنشذ عساد هسؤلاء إلى أراغسوس واستعادوا سلطتهم وطردوا العبيد الذين، بعد هزيمتهم، احتلوا تيرنث بقوة السلاح. وعساش الطرفان هنا ردحاً من الزمن في أتم وفاق؛ ثم أتى إلى العبيد عراف، كليادروس، أصله من فيغالي أركاديا؛ أقنعهم هذا الرجل بنمهاجمة ساداتهم. وهنا نشبت حرب عاشت مدة طويلة؛ وبعد لأى، استطاع الأرجيون، بعد مشقة، النصر". يشير هيرودوت علسى الأرجم إلى عصيان رقيق أراغوس، الذي يشبه أرقاء اسبارطة.

وفي العام ٤٦٤ نشب تمرد كبير قاده أرقاء اسبارطة ومسينا. وحسب بلوتارك، هـزة أرضية حدثت في أسبارطة "في العام لتنصيب أرشداموس ملكاً". عم المدينة الاضطراب. "أرشداموس، الذي داهمه الخطر، حدس ما يخشى... قرع جرس النفير، كما لو كان العـدو على أبواب المدينة، لكي تسارع الرعية لإحاطتهم بأسلحتهم.. فسارع العصاة من كل أنحاء الريف لذبح الاسبارطيين الذين نجوا من الهزة الأرضية؛ لكن عندمـا رأوهم مسلحين ومستعدين للمعركة، تراجعوا إلى المدن المجاورة، التي يدافـع أهلوها عنها، دعمهم المسينيون، الذين من جهتهم هاجموا السبارطيين، وبدأوا ضد لسدمون حربـاً مكشـوفة."

بلوتارك. سيمون، ٢١). هكذا بدأت الحرب المسينية الثالثة التي دامت قرابة عشر سنين.

كان العبيد يشتركون غالبا بنضال مختلف شرائح الناس الأحرار، وهذا يساوي عندهم التحرر. وفي أثناء الصراع الذي نشب، في العام ٤٢٧، بين القلة والديموقر اطية في جزيرة كورسير، "أرسل طرفا الصراع خلف العبيد في الأرياف واعدين إياهم بالحرية. انضم الغالبية إلى الشعب" (توسيديد، ٣، ٧٣).

# دور العبودية في تطوير الاقتصاد اليوناني

يطرق العلم البورجوازي الحياة الاقتصادية في العصور القديمة بطرق مختلفة، لكنها دوما خاطئة. نقف عند وجهتي نظر متعارضتين: ك بوشر وإدماير.

حسب بوشر، مرت الحياة الاقتصادية الأوربية في ثلاث محطات بارزة. الأولى هي محطة الاقتصاد الطبيعي المغلق أو "الخدمي" للعصور القديمة، حيث تستهلك المنتوجات في أرضها؛ كان هذا اقتصادا بدون تبادل، ليس بحاجة للتجارة. منتجوها الرئيسيون هم العبيد. واقتصاد المحطة الثانية "مديني" للعصر الوسيط، يتم بالتجارة، هو الآخر؛ تذهب منتوجاته مباشرة من المنتج إلى المستهلك، من الحرفي الحر إلى الزبون. والمحطة الثالثة اقتصادها "وطني" حديث، تجتاز منتوجاته عدة منظمات قبل الوصول إلى المستهلك؛ هدوذا "عصدر دوران المنتوج"، عهد التجارة المتطورة والمنتوج الضخم المبني على الأجرة.

إن هذا الوصف التبسيطي للحياة الاقتصادية في العصور القديمة متعارض مسع مسا نعرف عن الصناعة والتجارة في مناطق اليونان المتقدمة. وخطأ بوشسر المنسهاجي هو اعتبار التبادل و المعيار، العنصر الأساسي، بينما يجب الانطلاق من تباين أساليب الإنتساج وعلاقات الإنتاج التي تلائمها.

ونظرية ماير أمر آخر تماما، لكنها خاطئة هي الأخرى. يبالغ بدرجة تطور الاقتصاد القديم ويحدثه. حسب هذا الباحث، يبدأ تاريخ العصور القديمة بالإقطاع، "عصر وسيط قديم ". والمرحلة التالية، عند ماير، تعكس رأي بوشر، لأنه يضع في المقام الأول السدول ذات العلاقات الاقتصادية المتطورة، ويشبه ذروة الاقتصاد القديم بنهج الأجر في أروبا الغربية للقرن الثامن عشر ويتحدث عن "رأسمالية قديمة". ويدلل ماير أن دور العبيد في إنتاج ذاك الزمن كان أضأل مما يفترض بعامة، فإلى جانب الكادحين العبيد كان يوجد عدد كبير ينتسب إلى الناس الأحرار.

إنه مفهوم خاطيء بقضه وقضيضه. فمن المعروف أن تطور المجتمع اليوناني لم يبدأ بعلاقات إقطاعية. أما في الأوج الاقتصادي للعصور القديمـــة، لـم يكن الفلاحـون ولا الحرفيون المحرومون من المصادر قد صاروا أجراء، بل بائسون يعيشــون مـن أربـاح عارضة، عالمة على الدولة. فليس ممكنا الحديث عن دور مــهيمن للمناجورين فـي أوج الاقتضاد القديم. فالذي كان مهيمنا هو كدح العبيد، وعددهم يتزايد.

أفي القرنين الخامس والرابع ق.م. كان اقتصاد العبودية في بعض دول اليونان قد بلغ مستوى معينا من التطور، وكان هذا بالتأكيد ظاهرة تقدمية. إننا "...مازمون أن نقول، يكتب أنجلز، إن دخول العبودية في ظروف آنئذ تقدم كبير، حتى ولو ظهر قولنا متناقضا وشاذا". فالعبودية هي فقط التي جعلت قسمة العمل ممكنة بين الزراعة والحرفة إلى حد بعيد، ثم، أن تكون الحضارة اليونانية المخالات الكالم القديم.

على ذلك، كان مجتمع العبودية، المبني على العمل الإلزامي، محكوما بالجمود التقني. يصدر السبب الرئيس لهذه الظاهرة من أن العبد، كما يقول مساركس... "يعامل معاملة الحيوان وأداة العمل البعيدة جدا عن أن تساويه، ومن أنه إنسان. ولكي يحسرم مسن هذه المتعة، يعامل ككائن مغفل con amore. وأيضا، مبدأ اقتصادي، مقبول في أسلوب الإنتاج هذا، استخدم أدوات العمل الأصلب والأتقل، لأن فظاظتها ووزنها يجعلانها تعيش طويلالا". ولتأمين الحاجات المتزايدة للمجتمع من المواد المصنوعة ، والتقنية بدائية، وبالتالي، إنتاجية العمل منخفضة جدا، ليس ثمة سوى وسيلة واحدة: زيادة عدد العمال ليتناسب مع حاجات المجتمع. والنمو المستمر لجيش العمال بالقسر غير الاقتصادي، أي بالحرب وبكل أنسواع الإكراء، كان إذن الشرط الحتمي لتقدم الإنتاج القديم، مادام الناس الأحرار يتملصون مسن العمل اليدوي، المعتبر غير مشرف. "حيث العبودية هي الشكل المهيمن في الإنتاج، يصدير العمل نشاط العبد، وأمرا معيبا لدى الناس الأحرار". إذن أو الخلاصة، سيفضي نهج عبودية الإنتاج إلى عرقلة تطور القوى المنتجة، ويخضع المجتمع القديم لأزمة مستديمة.

<sup>&#</sup>x27; - ف. انجاز، أنتى دو هرنغ، الجزء الثاني، الفصل الرابع، ص٢١٣.

 <sup>-</sup> ك.ماركس. رأس المال، الكتاب الأول، المجلد الأول، ص١٩٦٠.

 <sup>-</sup> ف.أنجاز، جدلية الطبيعة، أرشيف ك.ماركس وف.أنجاز، العام ١٩٢٥، ص٨٦.

#### الفصل الثلاثون

# انطلاق الحركة الديموقراطية في اليونان بعد الانتصار على الفرس

#### اليونان الظافرة

ألقد أثارت الحروب المبدية حماساً ملتهباً لدى الجماهير الشعبية. إليكم هـــذا المثـل الساطع: بعد اجتياح خرخس، لم تعد أثينا أكثر من خرائب. وصار يجب إنشــاء دفاعـات للمدينة. اشترك في هذا كل الأثينيين، شيباً وشباباً وأنجزوا العمل خلال شهر واحد. وأعيد بناء الأسوار بطول ٩كغ، ٣٥م ارتفاع و ٦م سماكة، على أحسن وجه ويأقصر وقــت. مـا كانوا يستخدمون الملاط، بل كانت الحجارة تقص بكل عناية وإتقان وكأنها متلاصقة.

فقد وسم عصر الحروب الميدية بصراع سياسي حاد في بعسض الحاضرات، لأن الحرب أوقدت النار تحت التناقضات بين مختلف فئات الطبقة المستعبدة. شمل أتيكيا، نيوتيا، اسبارطة وباقي دول البلوبونيز، ومستعمرات اليونان سيراكوز، أولبيا، هيراكلي البونت.

قفي بيوتيا، استبدلت سلطة أرستقراطية الدم بسلطة الملاك العقاريين وأغنياء المدجنين الذين لاينتسبون للأشراف. استعرت معاقبة الأرستقراطية البيوتية، أنصار الفسرس، التسي بدأت بتحالف اليونان بقيادة السبارطي بوزانياس، قاهر بلاتيه. حساصر بوزانياس ثيبيا وطلب تسليمه الخونة الأستقراطيين وأعدمهم.

حكم بوزانياس اسبارطة ما دام ولي العهد بالإستوناكس قاصرا، وقاد مقاومة الطبقسة المهيمنة السبارطية ضد الحزب المحافظ بقيادة الأفوريين، بهدف حرمان الأفسورات مسن تفوقها وممارسة سياسية معادية لتوطيد سيطرة اسبارطة في اليونان، لزيادة عدد المدنييسن المتمتعين بالحقوق المدنية، بإضافة شريحة ممن اقتطع أو استأجر أرضا. ولتحقيسق هذا

المشروع، اعتمد بوزانياس على الفرس؛ وبشهادة توسيديد: "وعد الأجراء والأرقاء بالحرية والبورجوازية إن تمردوا معه وآزروا كل خططه (١، ٢٣٢) وضع الأفوريين حداً لهذا النشاط. فاتهم بوزنياس بالتعامل مع الفرس، وأعدم. وبعيد هذا، في العام ٢٦٤، تمرد الأرقاء (الحرب المسينية الثائثة المشار إليها أعلاه).

وفي أراغوس، جوار لاكونيا، أفضى النطوير الديموقراطي بعد الحروب الميدية إلى ظفر الديموقراطيين وتوطيد أركان السلطة الديموقراطية. وامتد هذا إلى المدن اليونانية في المستعمرات. رأت سيراكوز سقوط الحكام المستبدين (حوالي العام ٢٠٤ق.م). واستقرار النظام الديموقراطي الذي عاش أكثر من ٥٠ عاما. وفي هراكلي البونت والمدن اليونانيسة الأخرى على ساحل البحر الأسود، استبدلت الحكومة الأرستقراطية بحكومة ديموقراطية.

#### النضال السياسي في آثينا في العام ١٧٠-٢٤

بيقدم تاريخ أثينا في القرن الخامس ق.م. وقد انبسطت الديموقراطية وبلغت شاوا عاليا، أسطع مثل للصراع المظفر لديموقراطية العبودية. ففي أثينا، أشرف ووجه الصراع بين ظهراني الطبقة المستعبدة حزبان: الحزب الزراعي المحافظ الذي يشكل الفلاحون وصغار الملاك غالبيته. لاأحد يجهل الصراع الشرس الذي دار قبل معركة سالامين بين الحزبين بشأن طريقة تنظيم الدفاع ضد الفرس الذين كانوا يعدون حربا جديدة في البحر والبر. كان زعيم الحزب الزراعي، أرستيد، متأثرا بالإبعاد. وكانت الأوساط البحرية، بإمرة خانتيوس ثم شمستوكل، قد أنجزت برنامجها وبررته مسن وجهة النظر البحرية. لكن أتيكيا قد دمرت. وفي الريف، أغضبت سياسة الديموقراطية النساس، الذين رغبوا في العودة إلى الأيام السابقة، إلى "عادات الآباء"، أي عهد سولون يوم كان القمح مقباس الخني.

كان يوجه الحزب الديموقراطي أو البحري التجار، المصدرون، تجار السلاح، ملاك الورشات البحرية، وشيوخ المشاريع. كان أغلب أعضائه من الحرفييسن، أبناء المدينة الفقراء، من الكادحين الذين يهتمون بأعمال البحر والذين يسكن أغلبهم في البيريا: ربابنة، مجذفون، حمالون، معمرو سفن، موظفو مرافئ وبقية "متسولي البحريسة"، كما يسميهم خصومهم السياسيون.

رفع الحزب الديموقراطي شعارين: ise goria و isononia، يعنيي الأول المساواة

بالحقوق المدنية (حقوق متساوية بإدارة الأرزاق، الميراث، وغيرها) والتساني، المساواة بالحقوق السياسية (حق متساوي في التصويست الإبجسابي والسلبي). وكسانت سياسسة الديموقر اطبين الخارجية عدوانية؛ فتطور التجارة والصناعة يتطلب توسيع الدولة اليونانية، الحاق أراض ومرافئ الغير، بناء مستعمرات ومستوطنات. وسمت هذه الحقبة بالعدوان بين اسبارطة وأثينا والإعداد للصراع من أجل الهيمنة في اليونسان. فيحساول الديموقر اطيسون توحيد الدول في وجه الأحلاف الأرستقر اطية التي تواكبت حول أسبارطة.

إن احتدام النضال بين الحزب الزراعي والبحري يسم النصف الأول مما يسمى "الخمسينية" (مرحلة مابين اجتياح خرخس في العام ٤٨٠ وبداية حرب البلوبونيز في العام ٤٨٠ وبداية حرب البلوبونيز في العام ٤٣٠ق.م.

فقد لعب ثمستوكل، قائد الحزب الديموقراطي دورا بارزا في نهاية أعوام ٤٩٠ حتى نهاية أعوام ٤٩٠ حتى نهاية أعوام ٤٧٠. إذ كانت شخصيته بالذات نموذجية لرجال الأعمال الجدد الذين يوجههم. لم يكن من علية القوم ولم يحصل على تربية طيبة، وبلغ المجد بقوة مواهبه فقط. يشير ثوسيديد أنه كان قادرا على الخروج من كل المآزق وعنده لكل معضلة حل. "دلل ثمستوكل بطريقة مدهشة على دور الطبيعة الكبير... وبفضل بصيرة متقدة، ودون سابق إنذار، كان يخذ قرارا حكيما، يكتب ثوسيديد (١٣٨١).

كان سيمون، قائد الحزب الزراعي والذي خرطه في حقل السياسة أرستيد، من النبلاء الأثينيين: كان ابن ملتياد، قاهر ماراتون، ومن جهة أمه، حفيد أولوروس، ملك ثراسيا. أرستقراطي غني، عدو الديموقراطية والحوار يحتال على الشعب ليس بأعماله فحسب، بلى بدروبه الملتوية. "فخلق من بيته محجة مشتركة لكل الناس..." (بلوتارك، سيمون، ١٢)، كان يقيم العديد من الولائم. ولقد هدم جدران حدائقه ليخول كل الناس أن يذوقوا ثماره. كان رجل سياسة محنكا وقائدا دربا.

رسميا، لم يحدث أي تغيير في النظام الأثيني، لكن دور مجمع الحكماء اتسع جدا.

فكان لهذه المؤسسة البالية الحق في الاعتراض على القرارت التي يتخذها مجلس الشعب، إن بدا لها أن هذا المجلس يناقض القوانين. وكان مجلس الحكماء يسهر أيضاً على حقوق المواطنين ويدين الجرائم. وفي العام ٤٦٠، عاد الدور الرئيس في أثينا إلى سيمون. ولقد قلنا سابقاً أن سيمون قاد اليونان في معركة أورمدون (٤٦٨). وحقق النصر، وعلقت العمليات الحربية لمدة سبع سنين (حتى ٤٦١).

#### إصلاحات إيفيالت

في نهابة السنينات من القرن الخامس، استعاد الديموقر اطيون الراديكاليون السلطة. تولى الدور الأول إيفيالت، قائد "فقراء البحرية". لم يقوم عمل هذا الرجل بشكل عام كما يجب. فلم يكتب أحد من مواطنيه حياة هذا الديموقر الحي "المتطرف"، صاحب المناقب الفذة، ولانعرف عنه سوى القليل. هو ابن سوفوندس، سليل أسرة أرستقر اطية أفل نجمها. كان أيضا أنزه من أن يكرس للدولة" (أرسطو، دستور أثينا، ١٠٧٥). قريب من شرائح المجتمع الأفقر، كان إيفيالت صديق المساكين الذين رأوه محاميا لهم ("Prostate de demos"). في نظره، الشعب هو السيد الفعلي للدولة. كان أعداء الديموقر اطية يكر هونه، وانتقدوه "لأنسه أعطى الناس كل الحرية، وأثرع لهم الكأس فسكروا" أفلاطون. حارب إيفيالت بكل قوتسه مختلسي ومبذري أموال الناس. وفي العام ٢٦٤ أقام عدة دعاوى على موظفين مختلسين ومحتالين. ولم يوفر حتى أعضاء مجلس الحكماء، مهيئا الرأي العام وإعادة تشكيل هذه المؤسسة. وقد انتزع مجلس الشعب، برئاسة إيفيالت، من مجلس الحكماء حق معاقبة الإخسلال القوانين التي شرعها الأكليروس. فضلا عن هذا فقد مجلس الحكماء حق معاقبة الإخسلال الشعبية أعمال الموظفين من مختلف الأصناف. ولم يبق لمجلس الحكماء سيوى مقاضياة الشعبية أعمال الموظفين من مختلف الأصناف. ولم يبق لمجلس الحكماء سيوى مقاضياة. التنتئة والجرائم الدينية.

ومن المرجح أن محكمة الجنايات كلفت في هذه الحقبة بحماية الدستور. وكان الجميع يتمتع بعد قسم اليمين، أن يعلن أن الافتراح الذي درسه مجلس الشعب يكبح القسانون. شم نتنقل القضية إلى محكمة الجنايات. وإن رأت المحكمة أن الحق إلى جانب المعارض، يغرم الذين استنوا مشروع القانون، وفي حالات استثنائية يدانون بالموت. وإن كان الاعستراض غير وجيه أو غير سديد، تحمل الطرف الآخر الغرامة. اسم هذه المؤسسة: مؤسسة شكوى ضد خرق القانون أو اتهام ضد من خرقه.

تمنع هذه المؤسسة أعداء الديموقر اطية من الاستفتاء على الدسستور. وبسهذا تؤسس الحماية القضائية للاستقرار.

ولقد نجم عن إصلاحات إيفيالت انطلاق الحركة الديموقراطية. كثيرا مايدعى مجلس الشعب للاجتماع، ويضاعف مجلس الخمسمائة نشاطه. كانت إصلاحات إيفيالت الاجتماعية كثيرة، لكن الزمن لم يمهله لإنجازها. كان النبلاء يكرهونه. وفي العام ٤٦١ نبح في الليل بمكيدة جبانة. ولم يعرف المجرمون. إنه على الأرجح ضحية أعدائه السياسين أو أننابهم.

#### الفصل الواحد والثلاثون

# حكومة بيركلس

#### إمبراطورية أثينا البحرية (٥٠٠-٤٤)

بعد اغتيال إيفيالت، بقي الحزب الديموقراطي في الحكم بسادارة بسيركلس، تلميده وزميله. في الأعوام الخمس عشر الأولى، مارس الحزب سياسة إمبريالية أساسساً. كسانت هذه المدة حقبة حروب مستمرة تشنها جمهورية أثينا على الدول اليونانية (بخاصسة علسي المجامعة البلوبونيزية) وعلى الفرس، لتصير امبراطورية بحرية وترسي الهيمنة اليونانيسة. فبعد موت إيفيالت لم يعد الشعب الفقير هو سند الديموقراطية الأثينية، بل ممثلو الشسرائح الوسطى المرتاحة.

لقد أثار النزاع التجاري بين أثينا وكرنثيا حرب البلويونيز. استقر الأثينيسون على شواطيء خليج كورنثيا الذي يفتح لهذه المدينة دروب الغرب البحرية. وفضلاً عسن هذا وضعوا حامية في ميغار التي انفصلت، في العام ٢٠٤، عن بلويونيز، انتضم إلى أثينا. كما هددت الحامية الأثينية كورنثيا من الشمال.

شنت كورنثيا اعتداءات دامت بشكل متقطع من 209-250. فشل الكورنثيبون بعد دخول إسبارطة المعركة. تصدى السبارطيون للأثينيين في تنفرا (بيونيا) في العسام 200، لكن الأخيرين بقيادة ميرونيد، انتصروا بدورهم على البيونيين واحتلوا كل بيونيسا تقريباً ولوكريد وفوسيد. تخطى توامدس الذي يقود الأسطول الاثيني بلوبونيز، هاجم شطآنها وحاصر سيكيون. وأرسل الأثينيون حملة بحرية أخرى بقيادة بيركلس، إلى خليج كورنثيا. وأخيراً وقعت كل اليونان الوسطى تقريباً تحت الرقابة الأثينيسة. وتصالفت تساليا مع

وفي الوقت ذاته (٤٦١-٤٥٤)، شنت أثينا الحرب على مصر التي كانت قد انتفضت ضد النير الفارسي. وتلبية لطلب قائد المتمردين، الليبي أنهاروس، أرسلوا لهم ٢٠٠ مركب

ثلاثي المجاذيف. ولج الأسطول الدلتا، وبمساعدة المصريين المتمردين، طوقت ممفيس. على ذلك، آل المشروع إلى نكبة: غرقت كل المراكب و ٣٥ ألف رجل، أكثرهم أثينيسون. وبعد هذه الهزيمة، أجبر الأثينيون على وقف القتال لمدة خمس سنوات بمعاهدة مع الجامعة البلوبنيزية.

تجددت المعارك في العام ٤٤٨، لكن ليس لصالح أثينا. فالفصيل الأثيني الذي أرسل لمقاتلة البيونيين بقيادة تولمدس هزم شر هزيمة وأبيد تقريباً في كورونيسا (٤٤٧)؛ سقط تولمدس في ساح القتال . وتحررت بيونيا، ثم لوكريد وفوسيد. وتمردت أوبيا، التي كسانت جزءاً من التحالف الأثيني. واقتحم السبارطيون أيتكيا ودمروها.

ومرة أخرى اضطر الأثينيون توقيع السلم مع الجامعة البلوبونيزية، ولمدة ثلاثين عاماً هذه المرة (٤٤٥). بموجب هذه السامعاهدة لثلاثين عاماً حافظت كل الأطراف على ممتلكاتها قبل-الحرب والتزمت بعدم الانضمام إلى الجامعات الأخرى وعدم دعم أي عضو في إحدى هذه الجامعات، إن تمرد ضد الدولة القائدة. وتخلت أثينا عن فتوحاتها في بلوبونيز وميغار.

كانت نتيجة الحرب بشأن التغوق في اليونان فاجعة بالنسبة لأثينا. بتاثير النكبة المصرية، ولامبالاة اليونان بقواتهم، أفضى إلى هزيمتهم المنتابعة أمام عدة خصوم. على ذلك، فقد نجحوا بمسعى مندوبهم كالياس بعقد مع الفرس معاهدة سلم لصالحهم، في العام 229، حرم الفرس من الإبحار في بحر إيجة.

وفي أثناء حروب ٢٥٩-٤٤، لم تعد العلاقات بين أثينا وحلفائها، كما كسانت في حلف ديلوس. فلم تعد حلف دول متساوية، بل صارت حلفاً بين أتبساع ودولة مهيمنة. ومحاولات بعض الحلفاء (مثل، ناخوس وثاسوس) الانفصال عن الجامعة في العام ٢٦، قمعت بالقوة. فدولة أثينا تمتلك كل المناهل التي أسهم بها الحلفاء. وفي العام ٢٥٤، نقلت الخزينة الاتحادية من ديلوس إلى أثينا. وقد طلبت حكومة أثينا من حلفائها دعم القوات البرية والبحرية لإرسالها ليس فقط لمقاتلة الفرس، بل أيضاً ضد الدول اليونانية الأخرى. فضلاً عن تدخل الأثينيين في شؤون الحلفاء الداخلية: قسموا الأرض التابعة للجامعة إلى خمس قرعات يحكمها أساقفة. ووظف مواطنون أثينيون في بلدان حليفة. وكانت مؤسساتهم مستعمرات زراعية وحربية. كان كل معمر ملزماً بالخدمة العسكرية؛ وكانت كل مستعمرة

بالمحصلة حامية تكمن مهمتها الأساسية في الحفاظ على طاعة الحلفاء. إذن، فقد حلف ديلوس طبيعته كجامعة طوعية بين بلدان مستقلة ومتساوية. فتحول إلى إمبر اطورية لأثينا، وصدار أعضاؤه ملحقات بها.

إننا نجهل تفصيلات سبعة عشر عاما من الصراع السياسي بين التجمعات الزراعية والعسكرية (الديموقراطية)، الصراع الدي بدأ في العام ٢٦١، أي منذ وصول الديموقراطيين. يمكننا فقط أن نؤكد أنه كان ضاريا وتحول إلى مصلحة الديموقراطييسن. تسنم سيمون رئاسة المعارضة. عاد من المنفى حوالي ٤٤٥، ومات بعيد هذا. وتلاه ثوسيديد، ابن مليدياس (ليس المقصود المؤرخ توسيديد). لكنه نفى هو الآخر في العام ٤٤٤ أو ٣٤٥، ومنذئذ سيطر الحزب الديموقراطي تماما حتى العام ٤٣٠. ومثل بديركلس، القاضي المتجدد الانتخاب، الذي تسنم السلطة خلال ١٤ عاما، حقبة معروفة باسم "بحكومة بيركلس".

#### حكومة بيركلس

بيركلس، أبن خانسيبوس، وسليل أسرة أرستقراطية غنية، من جهة أمه أحسد أحفاد كليستين. بعض أصدقاته شعراء وفنانون موهوبون: الفيلسوف أنكسفور الذي لامس المادية عن قرب، سقراط، الشاعر التراجيدي سوفوكل وهيرودوت، "أب التاريخ"، الذي عاش في أثينا في هذه الحقبة والنحات فيلياس وكثير غيرهم. كان بيركلس يتمتع بنفوذ عميق في مجلس الشعب. وكان يعتبر خطيبا مفوها. وحيد عصره في فن الحديث أو القص، وكاتبا ذائع الصيت. في ساح القتال، كان يقود الجيش بحنكة وبطولة. وهو القائد الكميت، مع انسه أصغر من سيمون.

في حياته الخاصة، كان يدل أنه تقدمي، دون فكرة مسبقة. تزوج من أسبتزيا، إمسرأة نبيهة من ميليت، يقال إنها كانت عاهرة. كانت جميلة، ذكية، ومتقفة. في قلب حمى الحياة السياسية، عرفت كيف تحيط نفسها بأوعى رجال عصرها. وكان أشهر أصدقاء بسيركلس يرغبون في خوض نقاشات معها. كانت امرأة جديرة، صديقة طيبة ورفيقة أريبة لرجل الدولة هذا.

لم يكن بيركلس يمثل أقصى يسار الحزب البحري (الديموقراطي)، بل وسطه. كسان يدافع عن مصالح الشرائح الوسطى في المجتمع: التجار المرتاحين، أصحاب الدكاكين،

الصناعيين، الملك العقاريين الطليعيين الذين يمارسون في أرضهم زراعة كثيفة، فلاحين أحيوا الأرض التي دمرها الفرس لتعود تواكب متطلبات السوق، والذين اهتموا بالتجارة الخارجية.

هكذا يتحدث ثوسيديد عن بيركلس كرجل سياسي فيقول: "بفضل رقيه الشخصي، وعمق آرائه، ونزاهته غير المحدودة، كان بيركلس يمارس في أثينا نفوذاً لايجارى. بقي حراً وهو يقود الناس... وبكلمة، استمرت الديموقر اطية باسمه؛ إنما بالفعل كانت حكومه المواطن الأول" (توسيديد،٢٥٠٢).

ولحماية وحدة طبقة العبيد، عمل بيركلس وحكومته لإرضاء جزئيا، وعلى نفقة الدولة، المطالب المالية والسياسية لفئات المجتمع الدنيا. وتنسب لبيركلس مؤسسة الأجر لممارسة الوظائف الانتخابية، تدفع باليومية. والقضاة، مثلاً، يتقاضون الوبول ١، الحكام ٤، وأعضاء مجلس الخمسمائة، أوبول. ليس هذا كثيراً؛ إذ كان الحرفيون يتقاضون أحياناً أكثر من هذا؛ هكذا، يتقاضى "المقلعجي" دراخما واحدة، أي ٦ أوبول في اليوم. لكن بالنسبة للأسعار القائمة، لاتبدو هذه الأجور قليلة.

ففي العام ٤٥٧، اختير أحد العوام لأول مرة حاكماً، ثم فتح الباب لتولي كل الوظائف. وبمعنى آخر، مؤسسة الأجور هي التي أعطت الطبقات غير المالكة إمكانية مزاولة حسمق الانتخاب.

وعينت أجور للجنود، للملاحين وللضباط. المجنف، مثلاً، يقبض دراخما في اليسوم، الضابط يقبض الضعف أو ثلاثة أضعاف. وكانوا يمارسون نهج التوزيع المباشر على مداه. ويقبض المواطنون نقوداً (من الأوبول إلى دراخما واحدة) ليشتروا مقاعد في المسرح، ويقدرون أن ينفقوا هذا المبلغ كيف شاؤوا. وكان يحدث أن يوزع الخبز مجانساً ("هبات" مصر والبوسفور). وفي أيام بيركلس، وزعت أراض شاسعة على من يحتاجسها، خارج أتيكيا مبدئياً في الدول التي تشكل جزءاًمن الامبراطورية البحرية. كان لهذه المسستعمرات التي قلصت عدد الناس الذين الإيملكون أرضاً أهمية استراتيجية وتجارية أيضاً. معروف أن أكثر من ١٠ آلاف أسرة حازوا نصيبهم.

١ - وحدة وزن ونقد في اليونان القديمة.

كما شرع بركلس بأعمال ضخمة عامة بهدف تشغيل العاطلين عن العمل والمحتاجين، وغير هذا من الأهداف. كانت الأعمال عالية الثمن جدا: كل partheon يساوي الآلاف تالانت. يذهب القسم الأكبر من المبلغ للفنانين، البنائين، الصناعيين، الحجارين والبدالعاملة البسيطة. لقد ساعدت كل هذه المبادرات الفلاحين المرهقين (سكان المستعمرات، مثلل)، وعمال الأسطول وشرائح أخرى.

#### دستور أثينا

لقد ارتدى دستور الديموقراطية العبودية في أثينا في هذه الحقبة شكله الأتم. السلطة العليا بيد مجلس الشعب المسؤول عن عدد كبير من المسائل. كما يدرس ويحل كل القضايل المرتبطة بحكومة الدولة.

يختار مجلس الشعب برفع اليد عشرة قضاة مكلفين بمهام خاصة (قيادة الجند، الدفاع عن حدود أتيكيا، تعمير السفن، إدارة بيري piree، إلخ). ويتم توزيع هذه المهام برفع اليسد أيضا. يراقب مجلس الشعب نشاط القضاة. إن اتصف سلوك أحدهم بالصفة الظنية، "تقاضيه المحكمة التي... تثبت العقوبة أو تعين مبلغ الغرامة. أرسطو، دستور أثينا، ٣،٦٣).

وينتخب قادة الجيش، والأشخاص المهتمين بتربية الشباب (٢٠-١٠) أبناء المواطنيس المتمتعين بالحقوق المدنية، وتدريبهم عسكريا، وبرفع اليد أيضا. ويسمى مجلسس الشعب موظفي المال، ومفتش الري، إلخ. يفضل الأشخاص الأكفا، ويستبعد الأغنياء القادرين على تجنيب الدولة الخسائر الناجمة عن خطئهم. ويراقب مجلس الشعب بسهولة كل ممثلي السلطة، لأن جهازه ضخم وله الحق في مقاضاة كل من اعتبر جانيا.

ويضطلع مجلس الشعب أيضا بالمهام التشريعية. لكل عضو الحق في إعداد مشروع قانون. ويشترك المجلس كله بمناقشة هذه المشروعات التي، بعد قبولها لدى المجلس، تحال إلى مجلس الخمسمائة. وبعد هذا يدرس مجلس الشعب مرة ثانية المشروع الذي لم يصلاق عليه مجلس الخمسمائة، مع مراعاة رأي هذا الأخير. وبعد انتهاء النقاش، يطرح القلل على التصويت للمرة الثانية ويصير مبرما، ولايصير ساري المفعول إلا بعد تصديقه مسن لجنة خاصة في محكمة الجنايات. أفضت هذه السنة وسنة الشكوى من خرق القانون أو اتهام من خرقه، إلى توطيد النظام الديموقراطي.

وليس مجلس الخمسمائة وهو أحد أجهزة الدولة أقل أهمية. ينتخب أعضاؤه بالقرعـة.

تقدم كل وحدة إدارية مرشحيها نسبة لعدد السكان، بحيث يكون لكل قبيلة ٥٠ ممثلا. ونادرا مايجتمع المجلس بنصابه الكامل. تقسم الدولة كان إلى ١٠ ولايات، حسب عسدد القبسائل. وخلال السنة، يجتمع الولاة كل بدورها ويبقون مجتمعين أكثر من شهر (٣٦-٣٩يومسا). جعلت هذه العادة من المجلس مؤسسة تعمل باستمرار. يمتلك المحافظون مسكنا خاصبا بهم، ويأكلون على حساب الدولة. وفي كل يوم ينتخبون رئيسا جديدا. وفي القرن الخامس كسان يرأس هذا الرئيس مجلس الخمسمائة ومجلس الشعب. ويستلم مفساتيح بيست المسال ودار المحفوظات (الأرشيف)، وكذلك خاتم الدولة.

يجسد مجلس الخمسمائة الدولة في العلاقات الدبلوماسية؛ وهو الذي يستقبل السفراء ويقدمهم لمجلس الشعب، ويتمتع بحق مفتوح في توقيف المجرمين الكبار وتسليم شوونهم للمحكمة أو لمجلس الشعب، إن كانت عقوبة جريمتهم تتجاوز صلاحية محكمة الجنايات. يضبط المجلس آراء الأعضاء. فمن حقه تحقيق الحقوق المدنية وتدقيقها وكذلك مناقب الأعطاء والولاة. يراقب الولاة تنفيذ قرارات مجلس الشعب ويسوسون اقتصاد الدولة، يفتشون الأعمال العامة، يسهرون على تربية الشباب، يجيبون عن حالة الأسطول ومستلزماته. وفي المدن، يمارس الولاة مهام الأمن ويدعون أعضاء المجلسين للاجتماع، ويقررون جدول أعمال جلساتهم. إن مجلس الخمسمائة ليس فقط الهيئة التنفيذية المجلس الشعب، بل أيضا مكتبه.

بعد تأسيس منظمة تضبط عدم خرق القانون وتنهم مسن خرقسه وإصلاح مجلس الشيوخ، أخذت محكمة الجنايات أهمية واسعة في أثينا. وفي أوج الديموقر اطية، انتخسب الهلياست٢ بالقرعة. كانوا ستة آلاف(ستمائة لكل قبيلة)، منهم ألف عضو احتياط، ويسوزع الخمسة آلاف، بالقرعة أيضا، في اللجان القضائية. في أثناء الجلسات، يتكلسم المتهم والمتهم، وبعدئذ يقترع الهلياست اقتراعا سريا، بواسطة حجارة صغيرة: حجر سايم للتبرئة، وحجر متقوب للاتهام.

في هذه الحقبة الزمنية، كانت المؤسسات القديمة، مثل كلية الولاة ومجلس الشيوخ، ما نزال قائمة، لكنها فقدت أفضليتها. كانت مهد الولاة الرئيسة تدقيق الشوون القضائية ورفعها إلى المحاكم. ويهتمون أيضا بالشؤون الدينية (تنظيم الاحتفالات، وواجبات

٢ – من تجاوز عقده الثالث وأراد أن يترشح.

الاكليروس، إلخ). ومنذ إصلاح إيفيالت، صار مجلس الشيوخ ينهض، كمسا قلنسا، بمسهام المحكمة التي تحاكم القتلة والفوضويين ومنتهكي الحرمات.

كان هذا هو نظام أثينا في القرن الخامس ق.م. كانت أثينا "...دولة ذات شكل كلي الإتفان: الجمهورية الديموقراطية ..." كانت هذه الديموقراطية العبودية خطوة إلى الأمام بالنسبة للدول الأرستقراطية المتخلفة في اليونان واستبداديات الشرق. فقد عكس الدستور الأثيني نظاما اجتماعيا جديدا كان، بالنسبة لعهده، تقدميا.

لكن لايجوز أن نبالغ بأهمية الديموقراطية القديمة، التي كانت ديموقراطية رقيق. ففي هذا المجتمع، كان السكان الأحرار يشكلون شريحة صغيرة من الرعايا العاملة، فالمنتجون الأهم والأوسع هم العبيد. ولم يتمتع هؤلا بأي حق سياسي، وكانت تضطههم مؤسسات الدولة التي كانت تحارب كل طيف مقاومة يبدونها. وفي أتيكيا، حيث يناهز العبيد عدد الأحرار، كانوا محرومين أيضا من أي حق إنساني. فالنساء اللواتي يشكلن قرابة نصسف المجتمع الحر، وكذلك الأجانب الأجراء، لم يكونوا أحسن حالا مسن الزاويسة السياسية. والمخصلة، كان سدس أو سبع سكان أتيكيا فقط أصحاب حقوق.

كان دستور أثينا يغدق على المدينة على حساب حرمان الريف. كان مجلس الشمسعب يقيم كل صباح على بنيكس في أثينا. وكان التجار، الحانوتيون، المأجورين، الميساومون وباقيل المدينيين يستطيعون حضور هذه جلسات. أما الفلاحون، بشكل عام ماكانوا ممثليسن أو لا فيرسلون إلى الجمعية سوى عدد صغير من المندويين، لأن الحضور يخسرهم يوميسن أو ثلاثة أيام، تكون أحيانا في أحرج أيام العمل الزراعي. لذا ماكان يتجاوز عدد المشتركين الفين أو ثلاثة آلاف، من أصل ٣٥ ألف مديني حر في أتيكيا. ولابد من ذكر نقيصة أخرى في الديموقر اطية اليونانية: حسب القانون، كان جميع رعايا الحاضرة مخولين اسستلام أي وظيفة في الدولة، ولما كانت هذه الوظائف غير مأجورة، فلم يدخلها سوى الأغنياء. ورغم أن بيركلس عين أجورا المحلفين لم يكن أعضاء مجلس الخمسمائة والولاة والستراتيجيون مأجورين والحصيلة توظيف الأغنياء.

٣ - ف. أنجلز . أصل الأسرة، الملكية الخاصة والدولة. ص١١.

٤ - هضبة في غرب أثينا، حيث تجتمع الجمعية الوطنية.

#### السياسة التوسعية لديموقراطية أثينا العبودية

كانت ديموقر اطية اليونان، البعيدة عن اتباع أهداف تحررية، تتوق إلى التوسع، إلى استغلال عبيد جدد وحلفاء جدد.

وكانت أثينا تأخذ مداخيلها من مرتبات الجمرك، المرفأ، السوق، العدالـــة، التجارة، النخاسة، الرسوم المفروضة على الأجانب، والأملاك العامة. وكانت بعض حاجات الدولــة تؤمن من الطقوس الدينية، التي كان يؤديها الأغنياء. وكانت علــى أنــواع: la trierchie مثلاً، أي النزام تجهيز مركب حربي؛ choregie، مبلغ ينفق لتطويع وإعالة جوقة تنشد فــي التمثيليات الدرامية، وسواها. وفي حال الضرورة، يفرض مجلس الشعب ضريبة خاصــة، يؤديها سكان المدينة الذين يتجاوز دخلهم ٢٠٠٠ دراخما. على ذلك، لم يكن الدخل القومــي يؤديها سكان المدينة الذين يتجاوز دخلهم ٢٠٠٠ دراخما. على ذلك، الميزان، الميزانية الفدراليــة (قرابة ٢٠٠٠ تالنت بالعام) تنصمهر نهائياً مع خزينة أثينا التي تمتلك موارد مشتركة وتنفقــها على رعاياها.

في أيام بيركلس، تقلصت عدوانية السياسة الخارجية لأثينا بعض الشيء، إنما بقيست سياسة امبريالية تستدعي حرباً دامية جديدة. كان "العدوان السلمي" لبيركلس يتميز بالأهداف التالية: ١) تعزيز القدرة البحرية لأثينا بتوسيعها بالطريق الدبلوماسي (اتفاقات، وغيرها)؛ تأكيد نفوذها في شرق وغرب عالم اليونان (بونت—أوكسن، إيطاليا، سيسسيليا) بمعاهدات تحالفية. لم تكن هذه السياسة تدعم التجارة والطاقة الحربية لأثينا فقط بل أيضاً لاسستمرار نفوقها في العام الهاليني.

وهكذا، بعد معاهدة السلم مع الفرس، احتل مستعمرون شرسونيز من ثراس، ليموس وأمبروس، الأمر الذي فتح بونت-أوكسن وسوق ستريمون في ثراس، الإقليم الغني جداً بثرواته الطبيعية، وكذلك أراضي وحدات إدارية فدرالية، خنقت محاولات تمردها على يد حملات تأديبية. قاد بيركليس إحداها شخصياً. وقد رفض حكام ساموس وساطة أثينا في نزاعها مع ميليت. فأتاها بيركلس على رأس ٤٠ مركباً ثلاثي المجاذيف، قلب السلطة وزرع في ساموس نظاماً ديموقراطياً. وعندما عاد المعمرون الذين تمكنوا من الهرب إلى ساموس بمساعدة الفرس لاستعادة النظام القديم، هاجم بيركلس مجدداً هذه الجزيرة وبعد تسعة أشهر من الحصار، أكره المتمردون على الاستسلام. وأعيدت الديموقراطية. فاضطر الساميان لتحطيم استحكاماتهم، وتسليم أسطولهم ودفع الضريبة.

وفي العام ٤٣٧، توجه جحفل ضخم من الأثينيين بقيادة بيركلس نحو بونت-أوكسن. هدفت هذه الحملة الديبلوماسية فرض هيبة القوة الأثينية وضم المستعمرات اليونانيسة في حوض البحر الأسود إلى فدرالية أثينا البحرية، لم تكن التنائج بسيطة: فقد الحقت سينوب بالاتحاد الفدرالي، وكذلك نيمفي (مدينة صغييرة علي البوسفور السومري)، وعدة مستعمرات على الشاطئ الغربي لبونت-أوكسن. وعلى أرض بعض التحالفات (بخاصية سينوب) أقيمت مستوطنات. وهكذا امتلكت الإمبراطورية الأثينية نقاط ارتكاز على شيط البحر الأسود.

ولترسيخ بفوذها في إيطاليا التي تتاجر معها منذ زمن بعيد، أقامت أثينا، بمبادرة من بيركلس، مستعمرة ثوريوا، ليس بعيدا عن سيباريس، التي خربها الكروتونيات. وانتسبت هذه المستعمرة ليس فقط لأثينا بل لمجمل العالم الهاليني. وأرسل إليها معمرون من مختلف مناطق اليونان، كثير منهم رجال مشهورون: الفيلسوف أمبدوكل، من أغرمنت في سيسيليا، الفيلسوف بروتاغورس من أبدير في ثراس، والمؤرخ هيرودوت من هلكرناس. اشترك بروتاغروس بإعداد شريعة للحاضرة الجديدة. ووضع المعماري الشهير هبوداموس مخططا للمدينة بشوارع مستقيمة، تتقاطع بزاوية قائمة، بحيث يتوزع الضوء على كل المباني. كان مؤسسو المدينة يظنون أنهم بنوا مدينة حولة نمونجية.

فيما بعد انفصلت توريوا عن أثينا وقبلت قضية خصومها. ردا علم هذا، وقع بيركلس اتفاقات مع جزر زازينت وسفالينيام مع مدن ساجيت وليونتنوا في سيسيليا، مسع ريجيون ونابولي في ليطاليا، أخيرا مع جزيرة كورسير (٤٣٣). بهذه الطريقة، أمنت أثينا طريقا للتجارة مع الغرب.

لقد لاقت خطة بيركلس في توطيد الهيمنة الأثينية على كل اليونان تعبيرها في سياسة تضم كل الهلينيين. حاول عقد مؤتمر لكل اليونان توخى حل القضايا التالية: ١)خلق خزينة لهيلاد لترميم، حسب مخطط محدد، كل معابد اليونان التي دمرت في أثناء الحدوب الميدية؛ ٢) قمع القرصنة ٣) حماية السلم بين دول اليونان.

لكن المؤتمر لم يعقد، بسبب معارضة إسبارطة. وبعيد هذا، اقسترح بسيركلس تعميسم عبادة إيلوزيس Eleusis وان تتفق أولى ثمار موسم كل البلاد الهيللينيسة علسى الإلسهات الأيلوزية ديميتر وكورا. وهكذا تلتزم كل حاضرات اليونان بأفضلية العبادات الأثينية. لكن

واحدة لم تقبل الاقتراح. ففشلت كل محاولات أثينا لندعيم نفوذها السياسي عن طريق ترسيخ ميمنتها الدينية.

وفي "قرن بيركلس" بدت أثينا عاجزة عن فرض هيمنتها السياسية على اليونان، لكن نفوذها التجاري بلغ الأوج. إن سيدة البحر، أثينا، تصيير المركز التجاري لليونان، وبيريا مرفأها الأغنى.

### أثينا، المركز الثقافي للعالم الهلليني

في أواسط القرن الخامس، صارت أثينا أيضاً المركز الثقافي للعالم الهاليني. "كان عصر بيركلس قمة تفتح وازدهار اليونان... يقول ك.ماركس. كان يأتي أثينا من الدول الهالينية الأخرى العلماء، الشعراء والفنانون: الفيلسوف أنكساغور من كلازمين (أيونيا في السيا الوسطى)، السفسطائي عورجياس ابن الدير في ثراس، السفسطائي عورجياس ابن ليوننتوا في سيسيليا. وديموكريتس ابن أبدير، الفيلسوف المادي الكبير ابن العصور القديمة، الذي زار كل الأرض اليونانية، وعاش أيضاً في أثينا. هيرودوت ابن هلكرناس، "أب التاريخ"، حيث حصل على حق المواطنية. والشاعر بنددار والنحاس ميرون، مبدع "دسكوبول"، الاثنان الأخيران من بيونيا، عاشا طويلاً في عاصمة أتيكيا؛ وفيدياس، سقراط، أخيل، سوفوكل، أوربيد، أرستوفان، المؤرخ العظيم توسيديد، ابن أولوروس، الممثل الكبير الثقافة الهللينية، كانوا قد ولدوا في أثينا.

لم يكن الفن الأثيني في أوج ازدهاره حكراً على صفوة الأغنياء مالكي العبيد. ففي عصر بيركلس"، كان يحتفل في أثينا بأربعين عيداً في العام (كان أهمها الأعياد العظيمة عصر بيركلس"، كان يحتفل في أثينا بأربعين عيداً في العام (كان أهمها الأعياد العظيمة، لكل الأثينيين، والديونيز والينبين). فضلاً عن الأعياد الدينية، كان ثمسة احتفالات فنية، ومباريات رياضية. ولقد حازت هذه الأخيرة من أيام برسترات الصفة الوطنية—القومية، بخلاف المنافسات العسكرية البحت التي كانت تجري في أيام شريحة من النبلاء. هكذا، كان الديونيز يقيمون تمثيليات مسرحية تدوم ثلاثة أيام. وكتب سرفوكل، أخيا، وأروبيد تراجيديات لهذه الأعياد، وكتب لها كراتنوس،ارستوفان وغيرهما من كتبة الملهاة. وتصدر لجنة من عشرة أعضاء أمراً بالأوسمة. كان الأغنياء يضطلع ون بالإنفاق على هذه التمثيليات، وكان هذا نوعاً من الدخل. فيخضع مضمون الأعمال الفنية لنوع من المراقبة غير المباشرة من قبل الأغنياء.

إن أعمالاً إنشائية ضخمة صنعت من أثينا واحدة من أجمل مدن اليونان. فقد حظيي مرفأها، البيري، بتحصينات لاتطال، من حواجز وأرصفة جديدة. وأهراءات ومخازن للقمح. بين "الجدران الطويلة" التي انتيت في العام 200 والتي تصل مرفأ بيري بأثينا، أنشيء، بأمر بيركلس، جدار ثالث، يحصن المدينة والمرفأ تحصيناً أبدياً. وصار الأكروبول بعد الترميم مركزاً دينياً وتقافياً.

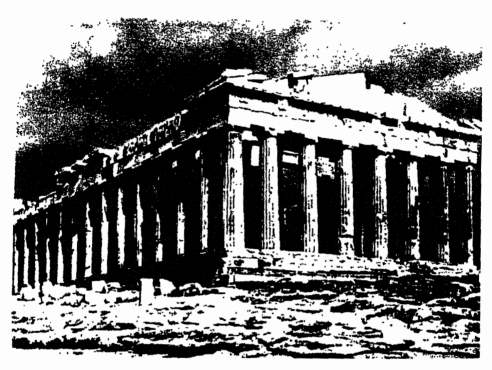
صارت مداخل المعابد، العمل التحصيني الذي يوصل إلى الأكروبول، تصير مجموعة أعمدة رائعة تتصف بالزهد والرزانة، ملتصقة بأروقة تزدان جدرانها برسوم ومنحوتات تستدعي الماضي الماجد لمدينة أثينا، تمثل إحداها معركة مراتون. وفي داخل الأكروبول، بين الصروح، امتدت المروج، ويسقت الأشجار، والأنصاب المرمرية والبرونزية وإلى يسار المداخل، على قاعدة عالية، انتصب تمثال لأثينا (الحامية). الإلهة مسلحة، تأخذ بيدها رمحاً ترى نهايته اللامعة من بعيد وتقود البحارة إلى المرفأ (البيري).

لكن الآبدة الأبرز في أثينا هي البارثيون Parthenon، إبداع المعماريين إكتنوس وكلكراتس، بني حسب الأسلوب الدوري العظيم، المغتني بعناصر أيونيسة تساير أذواق المواطنين الجدد. وبكلمة كان المظهر الذي تفرضه الصروح الدورية يرمز إلسى الطاقسة المنبعة للجمهورية الأثينية.

وحسب التقليد الأيوني. وبعض الزخارف والمنحوتات البارزة التي أبدعها فيديساسالنحات الشهير. وفي داخل المعبد، ارتفع نصب علجي وذهبي، من عمل فيدياس. لتكويسن فكرة عن أبعاده (٤ ام)، يكفي أن نعرف أنها تضع على راحة يدها اليمنى صورة للنصسر بقامة إنسان. يشكل هذا النصب جزءاً من ثروة الدولة (إنه يساوي قرابة ٢٠ مليون روبلذهب). وأقاموا مؤخراً في الأكروبول إرشتي Erchtee، (ملك خرافي لأتيكيا) ومعبداً آخر، أصغر، هو معبد الظفر، الائتان طرفتان من الأسلوب الإيوني. وعلسى السفح الجنوبسي الشرقي للأكروبول، بني الأوديون Odion (معبد الغناء)، للمباريات الصوتية. هسوذا رأي بلوتارك حول الآثار التي بنيت في أيام بيركلس: "ماكان ينتهي كل من هذه الأوابد حتى

أسلوب استخدم في بناء وزخرفة المعابد اليونانية، والمتصف بالزهد والرصانة.

يأخذ بروعته طبيعة القدم؛ على ذلك إنها الآن تجسد الطلوة والألق الحديث، روعة الشباب، حيث تتألق هذه الزهرة الجديدة التي تحافظ على انفعالات الزمن! لكن الكل غلل جدا. البرائيون، مثلا، يساوي كما قانا، ٧ آلاف تالانت، أي سبع مرات ميزانية الدولة. لقد توجب على الدولة الحليفة لآثينا أن تغطى كل هذه النفقات، الأمر الذي كان يسعر غضبها.



الباريتون (القرن الخامس قبل الميلاد)

# الفصل الثاثي والثلاثون

# هرب البلوبونييز

# أسياب النزاع. حرب أرشداموس ٦

على ذلك، كان ازدهار أثينا عرضيا مؤقتا: إن حربا جديدة ضارية بين امبراطورية أثينا البحرية والجامعة البلوبونيزية (٤٣١-٤٠٤) وضعت حدا لذلك الازدهار. شملت هذه الحرب، المسماة البلوبونيزية، تقريبا كل البونان وحتى بعض الدول الأخسرى: مقدونيسا، تراسيا وإيران. يشير توسيديد أن هذا النزاع أثار حركة واسعة بين أغلب الشسعوب وأنسه كان الأعمق من كل ما سبق. فتناحرات الحياة الاجتماعية والسياسية في السدول البونانيسة تسارعت ونفاقمت بوضوح في أثناء السر٢٠ سنة من هذا النزاع الأهلي وأفضت باليونسان إلى أزمة حادة.

كان وراء حرب البلوبونيز أسباب سياسية واقتصادية عميقة جداً أعلنت أزمسة في مختلف الدول لابل في مجمل المجتمع الإعريقي. يجب أن نذكر، أولاً، ألا مهرب ولابد من التصادم بين أثينا واسبارطة، كنتيجة لنزاعهما من أجل الهيمنة. لقسد طمعت إسبارطة بنجاحات أثينا، بخاصة حينما حاولت الدولة الأثينية بسط نفوذها ليس فقط في البحر، بسل أيضاً على البونان القارية. كان التطاحن من أجل وسط البونان قد أثار الحسرب الأولى، انتهت بصلح الثلاثين سنة أو صلح بيركاس: يتخلى الأثنيون عن بسط نفوذهم على القسارة وتعترف الجامعتان بحدودهما السابقة. طبعاً، ليس لهذه التسوية أن تحل نزاعاً حداداً بيسن نول تساند أنظمة لا لقاء بينها، فيينما كانت أثينا تعزز الديموقر الحبين، كانت سبارطة تبنسي نظاماً أرستقر اطباً رجعياً. كل منهما يهدم قاعدة الأخر ويسعر التناحرات السياسية.

فالنزاع بين أثينا وسبارطة عقد الصراع التجاري الأثيني مع كورنثيا وميغار اللتيــن

٦ – أحد ملوك اسبارطة.

تشكلان جزءا من الجامعة البلوبونيزية. وصارت كورنثيا عدوة أثينا الأعند والأشرس، بعد شروع أثينا ببسط نفوذها على مدن الشاطئ الغربي لشبه جزيرة البلقان، الواقعة على الطريق بين إيطاليا وسسيليا. ولما كانت التجارة قد أخذت مدى أوسع منذ الحروب الميدية، تفاقم الخصام على الأسواق الغربية. وكان الباعث الأهم لحرب أثينا ضد الجامعة البلوبونيزية هو بالضبط التزاحم التجاري بين أثينا من جهة، وكورنثيا وميغار مسن جهة أخرى.

كانت الذريعة الأولى للحرب تدخل أثينا في صراع كورسير وكورنثيا من أجل أبددا من من مدينة الأدراياتيك الغنية السوق. ساندت أثينا كورسير وأرسلت أسطولها ضد الكورنثيين، وكانت النتيجة الأساسية لهذا الدعم انضمام كورسير، الشهيرة بثرواتها وأسطولها، إلى الاتحاد البحري الأثيني. فاتسع الصدام بين أثينا وكورنثيا. وتبدت الذريعة الثانية أيضا في كورنثيا. كان سبب التصادم مدينة بوتيديا في شبه جزيرة شلسديك. فقد وجدت كورنثيا نفسها مضطرة للانضمام إلى الفدرالية البحرية، الأمر الذي صعد السنزاع بين أثينا وكورنثيا. وقد جعل ارتباط بوتيديا المزدوج منها حلبة الصراع، المتمثل بالمطالب الأثينية التي، خوفا من ضياع بوتيديا، تتجلى في رفض الموظفين الكورنثيين وتدمير الاستحكامات التي تحمى المدينة من جهة البحر.

ردا على هذا، انفصل البوتيديون عن الاتحاد، بتشجيع من الكورنثيين، وحذا حذوهم حلفاء أثينا في شلسديك وتمردوا. فسير الأثينيون قوات ضخمة بريسة وبحريسة. وكسانت الذريعة الثالثة للحرب قرار الجمعية الوطنية الأثينية (٤٣٧)، منسم الميغاريين، حلفاء كورنثيا، من عبور مرافيء الاتحاد، الأمر الذي ينزل بتجارة كورنثيا ضربة قاصمة.

طلب اللاسدمونيون، بسبب شكاوى حلفائهم، أن يرجع الأثينيون عن قرارهم ودعسوا لاجتماع ممثلي دول الجامعة البلوبونيزية. وكان الكورنثيون أضرى أعداء أثينا في هذا النزاع. ادعوا أن "استبداديت"ها تهدد كل اليونان ودعوا إلى الحسرب من أجل "إنقاذ الهلاينيين وتحريرهم من النير الأثيني، وقد وقف أكثر أعضاء الجامعة إلى جانب الحرب: استعادة استقلال الهللينيين من استعباد الأثينيين، كان هذا شعار النزاع؛ استغلت إسبارطة المزاج القتالي لحلفائها، وأرسلت إنذارا نهائيا إلى أثينا باسم الجامعة البلوبونيزية.

وفي أثينا، حث بيركلس، الستراتيجي الأول ورئيس الدولة، مواطنيه على عدم تسرك

الساحة البلوبونيزية وعلى إعلان الحرب. يرى البعض أنه كان مدفوعا بدواقع شخصية. ففي تلك الحقبة احتد التناقض ضد بيركلس. فطالب الديموقراطيسون الأكثر راديكالية ففي تلك الحقبة احتد التناقض ضد بيركلس. فطالب الديموقراطيسون الاولة، وكذلك بإشراف كليون ، مالك إحدى المدابغ، بزيادة أجور الموظفين وإعانسات الدولة، وكذلك بسياسة غزو أكثر حزما وإصرار. وكان خصم بيركلس أيضا اليمين الذي يريد الصلح مع إسبارطة وتقليص التدابير المتخذة لصالح الشعب. فما أن تزعزعت مواقع بيركلس، حتى بدأ الهجوم لنزع الثقة منه. حتى أصدقاؤه، النقاش وقائد الأعمسال فيديساس، والفيلسوف أنكسغور وحتى زوجته، أسبزي افتروا عليه وقاضوه. ربما كان بسيركلس يعمل بدافع شخصي، من بين الدوافع، لكن الأساسي هو أن الديموقراطية الأثينية، التسي تدافع عن مصالحها، اهتمت بإلغاء مزاحمة كورنثيا وميغار، وتطور التجارة والصناعة وبالمحصلة أرادت الحرب. لذا لم ينتظر مبعوث إسبارطة الجواب وغادر أتيكيا وهو يعلن: "سيكون هذا اليوم عند اليونان يوم حلول أقدح الآلام." (توسيديد، ٢، ١٢). فسعرت الأوسساط المتنفذة الليوم عند اليونان يوم حلول أقدح الآلام." (توسيديد، ٢، ١٢). فسعرت الأوسساط المتنفذة الأثينية النزاع، عوضا عن البحث والسعى.

كانت خطة هجوم بيركاس تقوم على القتال في البحر، مستفيدا من تفوق أثينا البحري؟ أما أرض أتيكيا، لم يهتم بالدفاع عنها ورأى خطأ خوض معركة في البر مع البلوبونيزينيين رغم أن جيشهم كان أضخم من جيشه. "إن ما يجب أن يحزننا، ليس خسارة البيوت والأرض، بل الرجال"، يقول بيركلس في خطاب استشهد به توسيديد (٢٠٠١). فقد أهمل تماما مصالح الشرائح الزراعية وبنى آمالا عراضا على الطاقة البحريسة للاتحساد. معتمدا على ضعف العدو في البحر وافتقاره للنقد . لكنه لم يحدس المضاعفات الداخلية والخارجية التي ستعطى الأحداث دورا غير متوقع.

سميت المرحلة الأولى من الحرب (٤٣١-٤٢١) حرب أرشدموس، نسبة لاسم ملك إسبارطة. بدأ النزاع باعتداء الاتحاد البيوتي على بلاتيا، حليفة آثينا. احتل العدو المدينة لأن الأرستقراطية فتحت له أبوابها. ومنذ هذه المعركة، راح ينجم بكل وضوح تعقيد المواقسع القتالية والصراع الاجتماعي الحاد، الذي وسم الحرب كلها. فقد بدأ تدخسل البلوبونيين بقيادة الملك أرشدموس بغارات مدمرة على أتيكيا. كان هذا في وسط الصيف، وكان القمح ينضعج. دمر الغزاة المحصول، اقتلعوا الزيتون والكرمة، ونهبوا البيوت. احتل سكان الريف المدينة بناء على اقتراح بيركلس، وأخليت البهائم من الجزر، وفسي هذا الوقست، كان

الأسطول الأثيني يعمل في البحر ويسبب النكبات للبلوبونيزينيين. وقاتل جزء من المراكب ( ١٠٠ مركب ثلاثي المجاذيف) على طول شواطيء بلوبنيز، فدمروا السواحل وشلوا التجارة الكورنثية؛ وحاصر لواء آخر بوتيديا في شلسديك. وبقي الأثينيون لبعض الوقست متفوقين.

لكن وضع الأثينيين المتجمهرين في أثينا راح يسوء من يوم إلى آخر. كان الخطأ في إهمال مصالح الريف. والمدينة تغص بالسكان، واللاجئون يقطنون الأكواخ، في الساحات العامة، في أبراج الاستحكامات وحتى في المقابر.

كان تدمير التراب الوطني، المرئي من أعلى الأكروبول، يغضب الشحب (بخاصة الفلاحين) الحاقدين على صانعي الحرب، لكن بيركلس، إخلاصا لخطته، كان يمنع الأثينيين من الانتقال للهجوم. تفاقم الوضع، انتشر الطاعون الواقد من مصر بسرعة عبر المدينة. رسم توسيديد لوحات رهيبة لهذا الوضع (٢، ٤٧-٥٥). كان الناس يموتون في الشوارع، حتى ناءت المدينة بالجثث التي لم يتوفر الوقت لرفعها. وانسهال الغضب الشحبي على بيركلس، الذي اعتبر مسؤولا عن كل النكبات. فدعم الريفيون بنشاط أنصبار وقف المعارك. حاول بيركلس تحييد هذه المساعي، بإقناع مواطنيه بأن عليهم أن يتغساضوا عن القاق الشخصي من أجل سلامة الدولة. يبدو أن مصلحة الدولة بمجملها كانت أهسم لسدى المواطنين من ازدهار بعض الأفراد في دولة في حالة انحطاط (توسيديد، ٢٠،٢)، لكسن المواطنين من ازدهار بعض الأثراد في دولة في حالة انحطاط (توسيديد، ٢٠،٢)، لكسن مارس مهامه كقائد استراتيجي، ومات بالطاعون في العام ٢٥٠، لم يجدد انتخاب بيركلس أن مارس مهامه كقائد استراتيجي، ومات بالطاعون في العام نفسه. يبرهن سقوط بسيركلس أن المدنيين المنابئ المعتدلة لم تعد ترضي الأثينيين في حال استعار التناحرات بين السكان المدنييا الرديكالية، التي لها الأغلبية في الجمعية الوطنية، وكان يقود المعتدلين نيسياس، أحد أغنياء الرديكالية، التي لها الأغلبية في الجمعية الوطنية، وكان يقود المعتدلين نيسياس، أحد أغنياء العبدد.

أنقد قدمت لنا شخصية كليون بشكل هازل. يعلل هذا بدايسة أن ثوسيديد، أرسطو، بلوتارك،أرستوفان الذين وصفوه لنا، كانوا معتدلين ولايتعاطفون مع الديموقر اطيسة الراديكالية. ثوسيديد يسمي كليون "المواطن الأسفه". وأرستوفان،في ملهاته، الفرسان، تمتع بأمر وصف عيوبه؛ ورأى أرسطو "أنه أفسد الشعب أكثر من أي شخص آخر بنزقه وحدة

مزاجه". على هذا، فقد كان قائدا مستقيما واسع النشاط والحيوية بين شريحته الديموتراطية اليسارية، التي كان لسان مصالحها.

أما نيسياس، خصمه، كان يتمتع بدعم الأغنياء والأرستقراطيين. يصنفه بعض المحافظين مثل أرسطو بين أفضل قادة أثينا السياسيين. لكسن بلوتارك، العدو الأزرق لكليون، يشير لدى مقارنته بنيسياس،أن هذا الأخير كان خاتفا، يسهل ثنيه عن الإقدام، متطيرا، بدون مواهب متفردة. ترجع شعبيته إلى سلوكه الذرائعي.

لقد خاص الحزب الراديكالي، بقيادة كليون، الحرب بألمعية وجرأة. وشن الأثينيــون عمليات في البر والبحر.

ويقيادة قائد قادر، ديموستين، احتلوا بيلوس، الجهة البحرية من مسينا، لتحريض فقراء مسينا على الانتقال إلى حزبهم. وبولوج هذه المنطقة الآهلة بالفقراء بخاصة أنزل الاثينيون ضربة إلى النقطة الاكثر حساسية في الدولة السبارطية. لـــذا ســارع السـبارطيون إلــى محاصرة بيلوس عن طريق البر، ومركزوا فيها أسطولهم، واحتلــوا جزيــرة سـفاكتري، الواقعة قبالة بيلوس، وأرسلوا إليها أكثر من ٤٠٠ جندي. ووجه إليــها الأثينيــون أيضا أسطولهم، الذي تصدى للبلوبونيزيين. استلم كليون نفسه القيادة، وطوق سفاكتري بمسـاعدة ديموستين، وفرض الاستسلام على السبارطيين، وأخذ الجنود الموجوديــن فــي الجزيــرة رهائن، ووضع شرط على البلوبونزيين عدم مهاجمة أرض أتيكيا، وإلا نبحت الرهائن. وبدأ كليون العائد إلى أثينا مكللا بالمجد، سياسة هجومية واسعة المدى: احتل المرفأ الميغـــاري والنيميا، وجزيرة سيثير، وأرسل حملة غازية إلى سيسيليا. لكن هذه العمليات كانت تتطلب نفقات ضخمة. فتوجب رفع الضرائب على أعضاء الاتحاد (٢٠٠-١٠٠ اتالنت). فتشوشــت العلاقة بينهم، الأمر الذي كان شؤما على دولة أثينا. وفي العام ٢٧٤، انفصلــت ليســبوس بمساعدة اللاسدمونيين عن الاتحاد. واضطرت مدينة متلين، مركز التمرد على الأثينييــن، حلفاءهم إلا بالإرهاب.

وفي العام نفسه، نشب عراك مرير بين الأرستقراطيين والتيموقراطيين في جزيرة كورسير. كان وراء هذا العراك الكورنثيين الذين، ليفصلوا كورسير عن أثينا، دعموا الأرستقراطية. ونشبت معارك دامية في الشوارع، اشترك فيها النساء والعبيد. "لقد أرسل كلا الطرفين رسلا إلى الأرياف ليدعموا العبيد واعدين إياهم بالحريسة، وانضم أغلبهم الشعب"، كما يقص توسيديد (٧٣،٣). وتسعر الصراع الطبقي في الدول المتحالفة، بتشجيع البلوبونيزيين.

قد أثار انقضاض الأثينيين على البلوبونيز تعقيدات داخلية في سـبارطة. ولتحويل انتباه العدو، دعمت اسبارطة، من جهتها، التمردات بين أحلاف أثينا. وبهذا الــهدف وجه السبارطيون الحرب إلى الساحل الشمالي من بحر إيجة. حيث يوجد عدد من مدن الاتحاد، كان أهمها بوتيديا، أولينث وأمفبولس؛ كان البلوبنيزيون يأملون تفكك حلفاء أثينا. ولم يكونوا خاطئين. فقد تحقق مشروعهم بغزو المستعمرات الأثينية على شواطيء براسيا، بفن قتالي حاسم وماهر، بقيادة الشاب السبارطي برازداس. وعلى رأس فوج من المتطوعين اجتاز بجسارة بيوتيا، وتيساليا وتمردت على أثينا مدن شلسديك.

تمت الأحداث الحاسمة لهذه المعمعة أمام امغبولس، المستعمرة الأثينية التي انتقلت إلى العدو. احتل برازداس المدينة بمساعدة أبنائها. كان المؤرخ توسيديد هو الذي يقود آنئذ (في العام ٤٢٤) اللواء الأثيني قرب شواطئ ثراسيا. ولم ينجح بالحفاظ على المستعمرة، الأمسر الذي جعل أثينا تنفيه. وتضع محله كليون قائد الجيش الأثيني، لتصليح الوضع. وفي العسام ٤٢٢، انتهت معركة امغبولس الضارية بهزيمة قاسية للأثينيين (قضى فيها القائدان كليون وببرازداس). واتسع مدى التمرد في البلدان المتحدة.

أثارت الهزائم العسكرية الرأي العام الأثيني ضد حزب الحرب ووسعت نفوذ حــزب الصلح، نيسياس. وفي العام ٤٢١ عقد صلح نيسياس الذي رسخ الوضع الراهن. وفي ملهاته "الصلح"، التي كتبت في نفس العام، يرفع أرستوفان عاليا فرحــة الحياة السلمية؛ وعوض الرمح "الملعون"، ليؤخذ المعول لغرس الكروم والزيتــون. إن إهمــال مصــالح الفلاجين وبعض الحلفاء كان السبب الرئيس في هزيمة الديموقر اطية الأثينية طيلة المرحلـة الأولى من الحرب.

## المرحلة الثانية من الحرب البلوبونيزية

وقعت حملة سيسيليا الكبرى وحرب دسيليا لأن صلح نيسياس لم يكن متينا. فلم يحل التناقضات الأساسية لما قبل الحرب. ولم تنفذ شروط المعساهدة: احتفظ كلا الطرفين بالأراضي المغتصبة الواجبة الإعادة لأصحابها. ثم، وقف المجتمع الأثيني المدمر نفسه،

فضلا عن الصناعيين والتجار، إلى جانب تجدد المعارك. أمل كثير من الناس التخلص من ورطته عن طريق الغنائم والأسلاب التي تأتي بها معركة مظفرة فيما وراء البحار.

ولقد لعب أحد ذوي بيكلس، ألسبياد، وقد صدار علمى رأس الأوسط العدوانيسة لديموقر اطية أثينا الرقية، دورا هاما في حياة أثينا السياسية انطلاقا من العمام ٢٢٠. كمان ألسبياد شابا موهوبا ورفيع التقافة.

ولقد أكسبتة ثروته، ظرافته، مروءته، تسامحه وفتنته الشخصية الغريبة، شهيه لا مثيل لها. لكن انعدام الاهتمام والتدقيق، والقدرة على التلاؤم مع الظروف وتغيير السلوك حسب الثوب الذي تلبسه الأمور، كلفه كل هذا لقب "الحرباء". بنبت سياسة السبياد كلسها على مشروعات الفتوحات الواسعة، التي تفرز المغامرة. فتبنى خطة جريئة لاحتلال مناطق غنية بالقمح في غرب البحر المتوسط: سيسيليا، إيطاليا وقرطاجة. وافق على هذا المشروع الأثينيون الشرهون للتوسع، الطامعون منذ زمن بثروات سيسيليا من الحبوب وغيرها.

استخدم سيسيليا حمايتها من اضطهاد سيراكوز ذريعة لحملة عليها. وأفاد منها ألسبياد لتحريض الأثينيين. وفي كل مكان، في الشوارع، في ميادين الرياضة، كان الكلم يدور حول سيسيليا فقط؛ رسمت خرائط لهذه الجزيرة، وليبيا، وقرطاجة. ورغم معارضة خصوم السبياد، وبينهم نيسياس، حصل الحزب الديموقراطي من الجمعية الوطنية على الموافقة بتنظيم حملة سيسيليا بقيادة ألسبياد، نيسياس ولاماشوس. وتجهيز أسطول ضخصم وجيش جرار (١٣٤ مركب ثلاثي المجانيف، ٤٠سفينة نقل وقرابة ٢٠ ألف مقاتل).

لكن الصراع المرير بين الأحزاب في أثينا انعكس شؤماً، منذ البداية، على مسار الحملة. فعشية الانطلاق، مزقت صور الإله هرمس، حامي المسافرين، الموزعة على مفارق الطرق. لم يكن هذا في نظر اليونان الأسبقين مجرد تدنيس وانتهاك للحرمات، بل نذير شؤم. تحرص بعضهم أن خصوم السبياد، أنصار حكم الأثلية المتحكمة، كانوا والغين في العملية. ورغبة منهم في استبعاد الحملة، نشروا شائعة تقول إن الفاعل هو السبياد نفسه، تلميذ "الفلاسفة الملحدين"، والحوا على إحالته إلى القضاء. لكنهم لم يقدروا أن يصلوا إلى غايتهم في الحال، لأنهم خشوا القوات المخلصة كلياً لألسبياد.

التقلب والتلون.

غادر الأسطول رسمياً البيري بالتاريخ المحدد. وما أن وصل إلى سيسيليا، حتى بدأ السبياد العمليات القتالية. لكن باخرة تصل، تحمل أمر عودته إلى أثينا ليقاضى: اتسهم الآن بالتآمر على الديموقر اطية. لكنه في الطريق، فر إلى اسبارطة. أفضى كل هذا إلى تفكسك الجيش وانبعاث الفوضى مما هدد بالفشل لفقدان الجاهزية القتالية.

بعد رحيل ألسبياد، استلم نيسياس القيادة العليا. أبحر هذا بنجاح إلى سيراكوز، حاصر أولا المدينة، بألمعية معاكسة لطبيعته، وحاول صعود الجدران بأضيق وقت. ضحك الحظ للأثينيين حتى أن السبارطي جلبوس استسلم في سيراكوز مع قوات المدن السبسيلية الأخرى، التي تقلد الدفاع عنها. وساعدت كورنثيا السيراكوزيين. وفي العام 11 عرز الأسطول الأثيني به ٧٥مركب ثلاثي المجاذيف، بقيادة دمستين، الذي لمسع نجمه في بيلوس. لكن وصول القوات من إيطاليا وبلوبنيز زاد من قدرة سيراكوز على المقاومة وفاقم في وضع الجيش الأثيني، فقرر الستراتيجيون العودة إلى أثينا. يتحدث توسيديد عن درامية وضع الجيش الأثيني المحاصر في سيراكوز. فبعد محاولة الأسطول العابشة أي خرق صفوف العدو وحرق مراكبهم، أراد الجيش الانسحاب إلى داجل الجزيرة. وأجبرهم تفوق العدو العددي والجوع على الاستسلام. وانتهث حملة سيسيليا إلى ينكبسة رهيبة: دمسر الاسطول والجيش، استعبد من بقي حيا وأرسل إلى المقالع، وأعدم الاستراتيجيون (٢١٣).

وفي أتيكيا بالذات، خضع الأثينيون إلى نازلة شنعاء: كان السبارطيون قسد احتلوا ديسيليا، المركز الستراتيجي الهام جدا، الواقع في شمال شرق أثينا. وهكذا عزلت المدينة عن الجزء من أتيكيا وأوبيا الذي يمدها بالمواد الغذائية. لقد تصرف العدو هكذا بناء علسى الحاح السبياد الذي، بعد أن لجأ إلى اسبارطة، كان يتحرق ليثأر لوطنه. حتى الآن، كانت الغزوات البلوبونيزية قصيرة الأمد. إنما هذه المرة، تشبئوا بسيسيليا، ولم يغادروا أتيكيا، بل دمروها وشلوا اقتصادها. أكثر من ٢٠ ألف عبد أثيني، أغلبهم أصحاب مهن، انتقلوا إلسى العدو. وتأثرت الصناعة وكل الاقتصاد الأثيني العبودي بهذه الخسائر.حث هذا الوضع الأثيني الحرج اسبارطة على مضاعفة نشاطها في البحر لكبح هيمنة الاثينييسن البحرية. لبناء أسطولهم، أهمل السبارطيون مصالح اليونان وعقدوا حلفا مسع الفرس، من أجل الحصول على معونات مالية. توجه السبياد إلى آسيا الصغرى، حيث تيسر له أن يعقد الحصول على معونات مالية. توجه السبياد إلى آسيا الصغرى، حيث تيسر له أن يعقد صداقة مع المزربان تسافيرن، ونجح بضم أيونيا إلى أثينا، لكن السبارطيين، الذين

لم يتقوا به، أرسلوا مكانه قائد الأسطول ليزاندر. كان هذا الأخير رجلا موهوبا ويدلوماسيا محنكا، ماكرا؛ كان يقول حيث لاتستطيع أن تحصل على لبدة الأسد، ارتد جلد ثعلب. أفسد ليزاندر أساليب ألسبياد. فتنت لهجته وعباراته الخنوعة سيروس، حقيد ملك الفرس، فوعده بإعطائه كل ما يريد. أفاد ليزاندر من خطوته لدى هذا الأمير لزيسادة المعونسات الماليسة الممنوحة لسبارطة لخلق أسطول بلوبونيزى صارب، يهيمن في بحر إيجة.

عجل كل هذا في وهن عزيمة الدولة الأثينية التي لاقت هزائم قتالية. أهمها تفكك المحلف الأثيني، الذي عزل مدن آسيا الصغى وكل الجزر تقريبا. وكانت خسارة حلفاء مثل سيو، لسبوس وميليت شديدة الأثر. الأمر الذي قلص كثيرا دفق الخيرات، وبلغت الأزمهة المالية نسبا مهددة.

لقد هزت النكبات التي ضربت أثينا موقف الديموقراطية ودعمت معسكر الخصسم. وانفلت الصراع السياسي بعنف لم يعرف من قبل. فقد صارت الجماعات العسرية الأولمغارشية، التي أقسم أعضاؤها على قلب النظام الديموقراطي، الحلقات الرئيسية في هذا الصراع. وفي العام 113نجحت، بمساعدة الجيش والأسطول، بانقلاب أولغارشي وانتخبت عشر ولاة، والي لكل ولاية ، لايقل عمر كل منهم عن ١٤عاما. وكلف هؤلاء الولاة بإعداد دستور جديد. وبانتظار هذا، أقيم : "نظام الأباء"، وكما يقول الأولغالك: صار مجلس الأربع-مائة، المكون حصرا من أعتى الرجعين، الحاكم الأعلى للدولة. وحسب ثوسيديد، "كان هذا المجلس يحكم بصورة استبدادية"، بتعذيب واضطهاد الديموقر اطبين بدون رحمة. ألغيت مؤسسة سماع شكوى خرق القانون التي كانت تحمي القواعد الديموقر اطبية، وألغيت الوظائف المأجورة. لكن تبين أن هذه الأولغارشية المنظرفة غير مستقرة. فبعد أربعة أشهر من الحياة، اعدم فرنكوس، انتفون وغير هما، أكثر الألغاركيين حماسا وشطب من الوجسود مجلس الأربعمائة.

كان الدستور الذي أعده الولاة يسلم السلطة لخمسة آلاف "شخص سلاحهم تقيل". أي الشرائح الوسطى من الشعب. كان ثرامين يكره الديموقراطية التي أنت بدولة حكمست العييد والفقراء الذين، كما يقول، "كانوا مستعدين لبيع البلد مقابل دراخما" لكن ثراميسن لسم يكن يحب الأولغارشية أيضا. إنما كان ممثلا نموذجيا المشرائح الوسطى المرتاحة، إنسانا منقلبا، يحدب على التسويات، لقب بـ "كوثرن" (حذاء تستعمل فردتاه للقدمين). (خنوفون، الهللبنيون، ٢، ٣٠٠٣).

لكن النظام المعتدل أو الوسط أثار أيضا الغضب بين شرائح ديموقراطية واسعة. كان بحارة ومجذفو الأسطول الموجودون آنئذ قرب جزيرة ساموس، الشريحة الأكثر تنظيما. ولما لكان الأسطول بدون قائد كفء بربح ثقة الطواقم، قرر استدعاء ألسبياد مسن آسيا الصغرى, قبل، أملا بتحقيق رغبته العارمة في العودة إلى الوطسن. ومرة أخسرى، غسير مبادئه.

كانت المهمة الأساسية للأثينيين في هذه المرحلة من الحرب، التي دشنها ألسبياد، تقوم في تحرير هلسبونت وطريق ساحل البحر الأسود من البلوبونيزيين. فقد عمقت انتصارات السبياد العظيمة قرب أبدوس وسزيك نفوذ أثينا في البحر، وأكرهت بعض المدن التي انفصلت على العودة لتكمل الإمبراطورية الأثينية. وأفضت انتصارات السبياد القتالية إلى القوط حكومة الد، ٥٠ (في العام ٤١٠) وإعادة النظام الديموقراطي. في هذه الحقبة لعب السبياد دورا كبيرا في إدارة الدولة، لكن نجاحات أثينا وانتصاراتها كانت أمرا عارضا. فقد استمرت بسبارطة تعزز وضعها على نفقة العجم. كان سيرس يساعد بسعة القوات السبارطية؛ إلى ذلك، كان لزائدر قد ركز بين يديه قيادة الجمعيات الالغارشية السرية السرية التي يقضي بواسطتها على الديموقراطية. كان موقف ألسبياد غير مستقر، لأن الأوساط التي يقضي بواسطتها على الديموقراطية. كان موقف ألسبياد غير مستقر، لأن الأوساط الحاكمة كانت تعبقه بكل السبل دون أن يتخذ ضدهم أي تدبير. وبعد هزيمة بسيطة، تراجعت سلطته حتى في الأوساط التي هللت له حديثا. فاضطر إلى مبارحة أثينا وعاش ردحا من الزمن في منفى تطوعي، على ضفة هلسبونت. ثم ذهب إلى فارس، بأمل دعسم مليكها. لكن هذا أمر، على الأرجح بأمر من لأزندر، بقتله في الطريق.

لقد نجم عن الصراع الضاري بين الأحزاب في أثينا تقلبات في سياستها الخارجيسة والداخلية فالأحداث المرتبطة بمعركة الأرغنوز، غير بعيد عن لسسبوس (٢٠١)، كسانت متفردة في بابها. حوصر الأسطول الأثيني في مرفأ متلين. لملم الأثينيون آخر مصسادرهم، وجهزوا ١١٠ مراكب وجندوا كل الرجال القابلين للتجنيد، بما فيهم العبيد. لكسن عاصف منعت الستراتيجين الأثينيين من مساعدة المراكب المشتتة ودفن الموتى. الأمر الذي خسول الرجعيين، أعداء الستراتيجين، رفع دعوى لمقاضاة المنتصرين وإدانتهم بالموت (كان ابسن بيركلس أحد المدانيين). وعند عقد الجلسة، ندم الأثنيون، حسب خنوف ون، وقسرروا محاكمة أولئك الذي ضللوا الشعب. طبعا، كانت هذه الأزمات تضعف الوضع المتفاقم في دولة أثينا.

وكانت المعركة التي دارت في العام ٤٠٥ قرب أغوس-بوتاموس (نهر العنزة) فسي هلسبونت حاسمة واستنفدت نصر الجامعة البلوبونيزية. خسر فيها الأثينيون كل أسطولهم تقريبا. ثم ظهر الأسطول البلوبنيزي، بقيادة لزندر، قرب بيريا وبدأ محاصرة الأثينيين بحرا وبرا. طلب المحافظون عقد الصلح، وشرع الديموقر اطيون قانونا يدين بالموت أي اقتراح من هذا النوع. لكن الجوع والأمراض المتفاقمة أزم وضع المدينة المحاصرة، فاستسلمت أثينا في العام ٤٠٤. وقع الصلح بشروط فاسية جدا على الأثينيين الذين توجب عليهم:

- ١) تسليم كل أسطولهم، عدا ١٢ حارسا؛
- ٢) هدم التحصينات ("الجدران الطويلة")؛
  - ٣) حل الاتحاد البحري؛
    - ٤) نفن الديموقر اطية.

تفتتت الطاقة القتالية الأثينية؛ وأقل نجم الإمبراطورية البحريسة الأثينيسة؛ وقمعست الديموقراطية اليونانية. فالتناقضات الأساسية، الملازمة للنظام العبودي القديم، تبدت بخاصة في أثينا، التي بلغت درجة عالية من النضج، ولم تعد طبقة العبيد تجد مصلحة في دعم آثينا التي تستغلها.

مهما كانت نتيجة الحرب البلوبونيزية فاجعة، فلم تستطع قهر النظام الديموقر اطسى في دولة أثينا. صحيح أن سلطة أثينا انتقات في العام ٤٠٤، بناء على طلب لزاندر، إلى الدي لجنة الغارشية، بأعضائها الثلاثين، الملقبين "الثلاثون الطغاة"، برئاسة كرئياس، الأرستقراطي الحقود، وثرامين. حكموا الدولة بالإرهاب، بإهمال الشريعة وتتظيم حملة فعلية لطرد وملاحقة رواد الديموقر اطية، ونبح أحيانا، خلف هذه الذريعة، رجالا أغنياء لاحتلال أرزاقهم. لم يبق أحد مطمئنا على حياته. وتقلص عدد سكان المدينة إلى ١٠٠٠ وكان القانون الذي شرعه الطغاة يخولهم إعدام أي مديني لاينتسب إلى هذه الطغمة. لكسن سرعان ماشبت النزاعات بين الطغاة. ثير امين، الأكثر اعتدالا، شطبه كرتياس مسن قائمة السرعان ماشبت النزاعات بين الطغاة. ثير امين، الأكثر اعتدالا، شطبه كرتياس مسن قائمة السرعان ماشبت النزاعات بين الطغاة. أن دعوى ثير امين، يكتب خنوفون، تقدم دليلا فاضحا على التحكم والعنف الذي ساد في أيال الثلاثيان (الهابنيون، ٢، ٣؛ انظر ليزياس، خطابات، ٢٠١٢).

على ذلك، لم يدم النظام الألغارشي مســوى ثمانيـــة أشـــهر. كـــان الديموقراطيـــون

المهاجرون قد كتلوا، بزعامة ثراسبول، قواهم في طيبة، ومن هنا هاجموا أتيكيا. واحتلوا بالنتابع البيري، أثينا والوزيس، حيث حاول فلول الألغارشيين، السهاربين من أثيناء أن يعتصموا. وهنا ساهمت الصراعات الداخلية التي تمزق إسبارطة في سسقوط الطواغيت الثلاثين. ولقد أقلق تنصيب لزندر، الذي كان آنئذ يسرأس مصائر الأثينيين، الأوساط السبارطية الحاكمة. فعمل ملك اسبارطة بوزانياس على مصالحة الديموقراطية الأثينيين مع الالغارشيين المعتدلين، بدون معرفة لزندر. وهكذا عادت الديموقراطية الأثينية في العمام المسيطرة والعامل الرئيس في توحيد اليونان.

## فهرس الجزع الأول

| ىجتمى <u>ى البدائ</u> ي:                                      |     |
|---------------------------------------------------------------|-----|
| نصل الأول: افتتاحية                                           | ٥   |
| صل الثاني: القطيع البدائي، تشكل نظام القبائل                  | 10  |
| <b>نصل الثالث:</b> أوج النظام المشاعي البدائي                 | 44  |
| نصل الرابع: تفكك النظام المشاعي البدائي. تشكل الطبقات والدولة | ٤٩  |
| ئىــرق:                                                       |     |
| نميل الخامس: مدخل                                             | ٦٧  |
| <b>نصل السادس:</b> سومر وأكاد                                 | ۸۱  |
| فصل السايع: بابل                                              | 90  |
| فصل الثامن: الحضارة البابلية                                  | ۰۷  |
| <b>لصل التاسع:</b> مصر القديمة                                | 17  |
| فصل العاشر: امبراطورية مصر القديمة                            | 44  |
| <b>فصل الحادي عشر:</b> امبر اطورية مصر الوسطى                 | ۲۲. |
| فصل الثاني عشر: امبراطورية مصر الجديدة                        | ۲۷  |
| فصل الثالث عشر: الحضارة المصرية                               | ٤٧  |
| فصل الرابع عشر: امبراطورية الحثيين                            | 00  |
| فصل الخامس عشر: فينيقيا وفلسطين                               | ٥٢٥ |

| القصل السادس عشر: أشور، أوارتو وبابل الكادالية                            | ۱۲۹   |
|---------------------------------------------------------------------------|-------|
| القصل السابع عشر: إيران                                                   | 190   |
| القصل الثامن عشر: الهند                                                   | 4 • 4 |
| الغصل التاسع عشر: الصين                                                   | 770   |
| اليونسان:                                                                 |       |
| القصل العشرون: مدخل. مناهل المعرفة والتأريخ                               | 750   |
| القصل الواحد والعشرون: طبيعة اليونان                                      | 404   |
| الغصل الثاني والعشرون: الحضارة الإيجية                                    | ۲٦٣   |
| القصل الثالث والعشرون: أخلاق البونان ونظامها الاجتماعي                    | ***)  |
| الفصل الرابع والعشرون: بمــث الطبقات الاجتماعيـة والدولــة فــي اليونــان |       |
| (الثامن-السابع) ق.م.                                                      | 7.1.1 |
| القصل الخامس والعشرون: الاستعمار اليوناني من القرن السابع حتى السادس ق.م  | 770   |
| القصل السادس والعشرون: اسبارطة                                            | 798   |
| الفصل السابع والعشرون: آثينا في القرنين السابع والسادس ق.م                | 799   |
| القصل الثامن والعثبرون: المحروب الميدية. تشكل الاتحاد البحري الآثيني      | 717   |
| المُصل التاسع والعشرون: قمة الاقتصاد العبودي في اليونان                   | 770   |
| المصل الثلاثون: انبعاث الحركة الديموقراطية في اليونان بعد النصر على القرس | 777   |
| الفصل الواحد والثلاثون: حكومة بيركلس                                      | 717   |
|                                                                           |       |
|                                                                           |       |

.

## من منشومر أن دامر حلاء الدين التامر عنية

| مغامرة المعقل الأولى                                                                   | * لغز عشتار                                              |
|----------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| فراس السواح                                                                            | لعراس العواح                                             |
| الحدث النوراتي                                                                         | * دين الإسمان                                            |
| وراس السواح                                                                            | غراس السواح                                              |
| آرام دمشق وإسرائيل                                                                     | * جنجامش                                                 |
| فراس السواح                                                                            | غراس العواح<br>* الاداء                                  |
| الأسطورة والمعنى                                                                       | * الثاق                                                  |
| بدايات الحضارة                                                                         | * الرحمن والشيطان                                        |
| عبد الحكيم الذنون                                                                      | فراس السواح                                              |
| : سویداء سوریة                                                                         | * من هم الموحدون الدروز                                  |
| مجموعه من المؤلفين                                                                     | جميل ابو ترابة                                           |
| · أضواء على الثورة السورية الكبرى<br>- المنذ النارية                                   | <ul> <li>العادات والتقاليد في محافظة السويداء</li> </ul> |
| عطا الله الرافونت                                                                      | عطا الله الزاهوت                                         |
| « السكان القدماء لبلاد ما بين النهرين                                                  | * سلسلة الأساطير السورية                                 |
| تام الغيسى                                                                             | ت مفید عرفوق                                             |
| « صرح ومهد الحضارة السورية                                                             | * كليوباترا وعصرها                                       |
| معيد عرنون                                                                             | سيسيسيسيسيسيت يوسف شلب الشام                             |
| <ul> <li>المصادر التاريخية في الأندلس</li> <li>المسادر التاريخية في الأندلس</li> </ul> | * الفكر الإغريقي * الفكر الإغريقيت محمد النطيب           |
| * أميرات سوريات حكمن روما                                                              | * تاريخ اليابان                                          |
| ت خالد عیسی ت خالد عیسی                                                                | ت يوسف شلب الشام                                         |
| * الحضور اليماني في تاريخ الشرق الأدنى                                                 | * العضارة بين النعمة والنقمة                             |
| فضل عد الله الجثام                                                                     | ابحسان لبني                                              |
| « بيو غرافيا حية لمثناهير الحكام في العالم                                             | * التراث من منظور مختلف                                  |
| ت خالد ابه الليل                                                                       | اعبد الغفار نصر                                          |
| * أهم الغزوات في صفحات الإسلام الخالدة                                                 | * الاقتباس والجنس في التوراة                             |
| سد أسد الكريم المرطب                                                                   | خالص مسر ور                                              |

\* أساطير في أصل النار \* الأسطورة في بلاد الرافدين عبد الحميد محمد .....ت يوسف شلب الشام \* هل هبط آدم في القفقاس \* إله الشمس الحمصى .....ت ایرینا داوود .....محمد عمر بغداى \* الحضارات القديمة و البلدان النامية -مشكلات العلاقات الاقتصانية .....ت د ماجد علاء الدين .....ت نسيم واكيم اليازجي \* الجنس في العالم القديم \* تاريخ القانون في العراق .....عبد الحكيم الننون .....ت فائق دحدو ح \* الديانة الزرادشتية الديانة الفرعونية .....ت نهاد خياطة .....نوري إسماعيل \* دراسات حول الأكراد \* شريعة حمور إبي .....ت أسامة سر اس .....ت عبدي حاجي \* الشركس في فجر التاريخ \* طقوس الجنس المقدس تهاد خياطة ....برزج سمكوغ \* حدث ذات مرة في سورية \* موسوعة تاريخ القفقاس والجركس .....محمد جمال صادق ابه ز او .....سمير عبده \* المسيحيون السوريون خلال ألفي عام .....ت حنا عبود .....سير عبده \* صراع بين الحرية والاستبداد \* السريانية العربية .....فارس الحناوي \* تجارة الأسلحة في الخليج العربي الإيديولوجية اليهودية .....رحيم كاظم محمد الهاشمي .....مفيد عرنوق \* تيارات الفلسفة الشرقية \* الإثنولوجيا .....محمد الخطيب \* الطريق إلى القيادة وتنمية الشخصية \* دراسات في الفلسفة الأوروبية .....سلیمان حسن .....ت سالم العيسي التشريعات البابلية \* دراسات في المكتبة العربية التراثية عبد الحكيم الننون ....عادل فريجات \* الخيول الأصيلة في الصحراء العربية \* العولمة والتبادل الإعلامي .....د صابر فلحوط ......أحمد غسان سبانو \* من أنساب العرب العاربة \* المعراج والرمز الصوفي .....صالح هواش المسلط .....د. نذير العظمة

## عذا الكتاب

غزارة علمية، غنيى معرفي.. تمييز بالأسلوب، تفرد بالموضوع.

دراسة تتناول الحضارات القديمة بمنظار علمي تتصاعد من بداية الحضارات البدائية المشاعية، وترتقي إلى الحضارة السومرية فالأكادية فالبابلية، ثم الحضارة المصرية القديمة العريقة... حتى تصل إلى الحضارة اليونانية عظيمة الأثر في التاريخ الإنساني في جزئه الأول.

الكتاب مفيد للدارسين في كليات التاريخ والعلوم الإنسانية والاجتماعية، ولكل من يسهتم بتاريخ الحضارة الإنسانية عبر عصورها المختلفة والمتعاقبة.

الناشر



يطلب الكتاب على العنوان التالي:

دار علاء الدين للنشر والتوزيع والترجمة دمشق ص.ب ٣٠٥٩٨

هاتف : ۲۱۷۰۷۱م فاکس : ۲۱۳۲۶۱