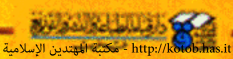
ه. رافت مید انعمید



في العصـر المسيحي





طبعة خاصة

تصدرها

دار قبـــاء

بالاشتراك مع الهيئة المصرية العامة للكتاب

# الفاتحة

رحلة في الزمان البعيد ... بعيدة ...

وأيام وليال .. دوماً طوال .. لكنها لم تكن أبداً خوال ..

صحبت العقل فيها .. فأذن بصحبتى .. فحرصت بدورى على أن ألزم بابه، وأصبح له نبعاً، وأمسى أسيراً ...

أسائله فيجيب ..

وأحاوره طويلاً .. قام أره مرة يتمامل .. بل كان بكل المنطق يستجيب ...

وما أن استبدت بي نشوة السعادة بالانتهاء من كتابته، حتى تملكتني حيرة شديدة حول مسماه، مع أنى أعرف جيداً، بحكم العقل الذي صحبته، كل جوهره وفحواه ا

ورحت أقلب ناظرى ذات اليمين وذات الشمال، فيقع البصر على مسميات تقول...

مصر البيز قطية .. و .. مصر في العصر البيز قطى الـ

و .. مصر القبطية .. و .. مصر في العصر القبطى ..

فزادت الحيرة شدة، ورجت إلى العقل ثانية أرتجيه، علَّه يأخذ بيدي إلى الحق وطريق مستقيم ..

وأرهقت سمعي .. وأصغيت بفكري ..

وراح يقول ..

القول بـ "مصر البيزنطية" يستدرجنا على الفور إلى القول قبلها بـ "مصر البطلمية" و"مصر الرومانية"، وبعدها بـ "مصر الطولونية" و"مصر الإخشيدية" و"مصر العثمانية" ...

وفغرت فاهى دهشة وعجبا .. وسألت خوفاً وفرقاً .. على هذا النحو إنن إمَحت شخصية مصر وتاهت فيمن حكموها؟! وهل يمكن أن تكون مصر على إمتداد ألقى سنة من عمر الزمان قُلبا على هذه الشاكلة، تحمل اسم وصفة من اعتلى دست السلطان فيها ؟!

Edgard Last.

فتبسم ضاحكاً من قولى .. وقال ..

من حقك أن تغضب لمصر، فهذه النسبة التي تُلحقها بمن حكموها يعمطها حقها، ويخالف تماماً واقع التاريخ، فليست مصر التي تلونت بلون من قدم إليها من هذا أو هذاك، ولكن العكس هو الذي حدث، فكل هذه العناصر التي جاءت إلى مصر، وقفت مصر إزاءهم موقفين لا ثالث لهما، إما أن تحتضنهم وتجتويهم وتستخرج منهم أفضل ما فيهم، فيصبحوا مصربين بالموطن ثم بالمولد والموطن ثانيا إذا طال بهم المقام، وصفا لمصر معهم عيشها، وتلك سمة جمعت بين كل من جعلوا في مصر قاعدة دواتهم وحاضرة حكمهم، فأعطتهم مصر بالتالي خير ما عندها، وبسطت لهم راحيتها ليعلو هؤلاء بهما لا عليهما سمت رفعة أزدهار، ولترقى مصر إلى عليين، ولم نر ولحداً من البطالمة أو أحداً من الطولونيين أو: الإخشيديين أو الفاطميين أو الأيوبيين أو المماليك، نازعته نفسه بالحتين إلى أصله الذي منه جاء، ولا دار بخلده يوماً أن يرحل عن مصر عائداً إلى الديار التي إليها ينتمى، فقد تحول هؤلاء جميعاً في مصر إلى مصريين موطناً، ثم مولداً وموطنا لذرياتهم ودويهم من بعد، بل إن وقائع التاريخ تسجل أن بعضا من هؤلاء حارب بالفعل، أو كان على استعداد ليحارب بنى جنسه الذي إليه يتتمى أو يلده الذي منه أتى! وفي سيرة البطالمة والطولونيين والأيوبيين والمماليك ما يؤكد هذه الحقيقة التاريخية.

هذى كيلوباترا السابعة، آخر ملوك البطائمة في مصر، والتي سعت بكل السيل لتجعل من مصر قاعدة لإمبراطورية عالمية يدور الرومان في فلكها، تزيت بلياس الفراعنة ووضعت تيجانهم على رأسها، وعاشت ملكة مصرية فرعونية، فلما آثرت حياة الخلود على أن تساق أسيرة في شوارع روما، ملكت طريق الخلود المصري عن طريق لدغة "الكوبرا" المصرية. وهذا "خماروية" حاكم مصر الطولوني،

وقصة زواج ابنته قطر الندى من الخليفة العباسي في بغداد، معلومة للجميع، وما زالت حكاية القوارير التي ملئت بمياة النيل زادا للأميرة الطولونية في رحلتها من مصر إلى العراق، حتى تظل مياه النهر العظيم تجرى في عروقها مجرى الدم، فتطل مصرية الروح والدم، ماثلة العيان! وهؤلاء الفاطميون الذين أقاموا دولتهم في المغرب الأقصى أولاً، ثم انتقاوا بها إلى مصر، تناسوا تدريجياً ذلك المكان الذي منه قدموا، وجعلوا من مصير حاضرة خلافتهم، وخلفوا للدنيا قاهرة المعرّ وأزهرها الشريف، منارة المعرفة الإسلامية وقلعة الدين. وما يحتفل به المصريون اليوم من الأعياد الدينية، متمثلة في يوم عاشوراء و"طبقه" الشهير، والمؤلد النبوي الكريم، وما يصلحب الاحتقال به من الحلوي الحمراء، خاصة "العروسة" التي ترمز إلى مصر، و "الحصان" الذي يجسد "الفروسية"، واليلة الإسراء والمعراج وما تردان به من اللبن والبلح، وليلة النصف من شعبان وأدعيتها المأثورة، ورؤية هلال رمضان و "القولفيس"، والعيدين، والموالد التي تقام لآل البيت، هذه الاحتفالات كلها التي تعود إلى العصر القاطمي، يجرص المصريون جميعا عليها حرصهم على التقاليد الأصيلة، ولكن دون أن يتشيع مصرى واحد، أعنى دون أن يعتنق مصرى مذهب "الشيعة" الذي جاء به الفاطميون، بل العكس هو الذي حدث، فتحول الفاطميون إلى مصريين، وغدا الأزهر الشريف أكبر جامعة للعالم الإسلامي على مذهب المنتة جمهور المسلمين، ولا ترال أقوال صلاح الدين الأيوبي وأفعاله، وعبارات ابن أخيه من بعد، الملك الكامل، عن أهمية مصر ومكانتها على الساحة الدولية في زمانها، تمثلي به صفحات المؤرخ المعاصر "ابن واصل"، ودليل واضح على أن هؤلاء "الأكراد" لم يذكروا يوماً "كردينهم"، بل ما عرفوم، بل وأمنوا به، أنهم مصريون خلصاء، وأن مصر بلدهم الأول والأخير. وليس أدل على ذلك من قول الملك الصالح الأيوبي لأبنه وهو يعظه: "يابنني .. أعام أن الديار المصرية هي كرسى المملكة، وبها يستطيل على جميع الملوك، فإن كانت بيدك، كان بيدك جميع الشرق". أما المماليك وحبهم لمصر وعشقهم إياها، فحدث عنه ولا حرج ... وكيف لا وهم لا يعرفون لأنفسهم وطباً سواها؟! A ...

65. 60.

أما الصنف الثاني من هؤلاء الذين ظلت مصر في عهدهم ولاية تابعة يديرونها من عواصم بالدهم، فقد عزاتهم مصر سياسياً واجتماعياً، وامتد العزل اليشمل جوانب أخرى نتج عنها وقام معها هذا الكاجن النفسي الكبير الذي فصل بين المصريين وبينهم، واستخدم المصريون معهم سلاحهم الفتاك، النكتة والسخرية اللاذعة، ولم يخل الأمر من ثورات متفرقات أرقت جفون أولئك بين الحين والجين؛ فالرومان والرومان المتأخرون أو البيزنطيون، سادوا مصر حوالي سبعة قرون، والأتراك العثمانيون أربعة قرون، وكانت هذه القرون الأحد عشر، بقساوات الاضطهاد في الفكر والدين؛ وظلامات العسف الاقتصادي، كفيلة بأن تمحو كلية "الشخصية المصرية"، وأن تذيب خصائصها، أو على الأقل تحيلها باهتة. لكن شيئًا من ذلك لم يحدث، إذ خاصت مصر تجربة التاريخ تلك وعايشتها، وخرجت منها أشد صقلاً وأكثر حفاظاً على سمات شخصيتها المتفردة، بل إن مصر في قرون عدة من تلك القرون، تفوقت على أصحاب السيادة هؤلاء، وكانوا كثيرا ما يسألونها الرأى وينتظرون منها القول الفصل في قضايا على قدر كبير من الأهمية، تمس الدين وجوهر العقيدة، وتشغل الفكر والثقافة، أعنى بذلك مدرستي الإسكندرية الشهيرتين في الفاسفة واللاهوت على امتداد القرون السنة الأولى الميلاد، وذلك ديدن مصر على امتداد تاريخها الطويل؛ إذا فقدت استقلالها السياسي سارعت في كثير جداً من الأحيان إلى تعويض ذلك بالنفوق في ميادين أخرى. فيسرع من أفقدوها استقلالها إلى الاعتراف بأنهم عيال عليها في إحدى جانبي الحياة المادي أو المعنوى أو الاثنين معا. ولا يحمل هذا القول أي نوع من المبالغة تعصياء فحادثات التاريخ ووقائعه تثبت ذلك وتؤيده. 4.

فقمح مصر - على حد تعبير المؤرخ جونز - كان حجر الزاوية في سياسة الإمبراطورية الرومانية والرومانية المتاخرة (البيرنطية) تجاهها، ومصر هي سلة الخبز أو "قبو الحنطة" للإمبراطورية، ولم يتوقف توزيع حصة القمح المجاني في القسطنطينية إلا عندما تحولت مصر عن السيادة الإمبراطورية إلى الساحة الإسلامية، وتعوقها العلمي والفكري بمكتبتها التي لا تقارن في الإسكندرية، ومدرستها الفلسفية باتجاهاتها المتميزة، وعلو كعب كنيستها على الكنائس الرسولية الأخرى بفضل المدرسة السكندرية الملاهونية، جعل المدينة كعبة الحجيج لمطلاب

العلم والمفكرين وقبلة الدارسين، وما المجامع الدينية، المكانية والمسكونية، التى شهدها القرنان الرابع والخامس لعلاج "مكانة" المسيح ثم "طبيعته"، إلا وبصمات الإسكندرية فيها واضحة ولاهوتها له السيادة، وأساقفتها أصحاب الصوت الأعلى في كثير من تلك المجامع، وثراء الطولونيين وعسكرية الأيوبين والمماليك، جعل العباسيين يقرون يقدرة مصر الفائقة على التصدي للصليبيين والمغول، ولم يكن ما فعله محمد على والخديو إسماعيل لمصر في علاقتها مع الدولة العثمانية بخاف على أحد، ولا يمكن لباحث أن ينكر ذلك الدور الكبير والفعال الذي قام به الأزهر الشريف حفاظاً على العقيدة والشريعة، وتصديا لظلامات الولاة العثمانيين، وانتهاكات الجنود الفرنسيين.

القول إذن بـ "مصر البيزنطية"، وما يترتب عليها من نسبة مصر إلى من حكموها من قبل ومن بعد، يحمل في طياته ظلماً كبيراً لشخصية مصر ومكانتها التي لحثلتها على امتداد هذه الآلاف من السنين، لم تكن مصر هي التي تلونت بمسميات حاكميها، بل هم الذين ذابوا في أرضها موطناً وتقافتها حياة. يقول القضاعي: "ليس في الأرض مُلك أعظم من مُلك مصر، ولو ضرب بينها وبين معاقر قرى الدنيا سور الاستغنى أهلها بما فيها عن سائر البلاد، ولو زرعت كلها لوفت بخراج الدنيا بأسرها" ويقول ابن إياس "اعلم - وفقك الله - أن مصر من أجل البلاد قدراً".

## وماذا عن "مصر في العصر البيزنطي" ؟

لعل هذا يعد أقرب الأمور إلى الحقيقة، ولكن مع الحذر التاريخي، فنحن الآن نعالج القرون من الرابع إلى السابع، وهي فترة التحول الكبير في مجرى التاريخ من العصر الروماني إلى العصر البيزنطي، وقد اصطلح على تسميتها بـ "العصر الروماني المتأخر أو العصر البيزنطي المتقدم، فلم تعد خصائص الحضارة الرومانية آنذاك كما كانت عليه في القرنين الثاني والأول قبل الميلاد ونظيريهما بعد الميلاد، بل أمست باهتة، ولم تتضح بعد قسمات هذا الآت الجديد الناجم عن الختلاط وتقاعل هذا التراث الروماني، بالتراث اليوناني والحضارات الشرقية القديمة والمسيحية، وإن بدت شاجبة، ونحن حتى قرب نهاية القرن السادس

الميلادى نقول: "إن جوستنيان كان آخر الأباطرة الرومان ولم يصبح بعد بيرتطيا"! واللغة باعتبارها الوعاء الحضارى استغرقت هذه القرون لتتحول إلى اليونانية بدلاً من اللاتينية لغة الإمبراطورية الرومانية، عندما أقدم هرقل في عام ٦٢٧ على اسقاط لقب "إمبراطور" Imperator اللاتيني واستعاض عنه يلقب "بازيليوس" Basilius اليوناني، ثم أصدر قراره باعتبار اللغة اليونانية هي اللغة الرسمية، لنصبح أمام إمبراطورية رومانية بلسان يوناني !!

ومن ثم فإنه يصعب القول بـ "عصر بيزنطى" حقيقى قبل نهايات القرن الثامن الميلادى وأوليات التاسع، عندما استقرت المفاهيم العياسية وعدا البازيليوس (الإمبراطور) هو نائب المسيح Vicarius Christi على الأرض، وأضحت القولتين "الرومانية" مسيحية الطابع بعد صدور "المختارات Ecloga القانونية على عهدى ليو الثالث وأبنه قسطنطين الخامس الأيزوريين، ثم مجموعة قولتين ليوالسلاس الحكيم المسماة Basilica، واصطبغت الفنون والآداب بصباغ معين بعد حرب الأيقونات الضروس، ولذلك فالقول بـ "مصر في العصر البيزنطي" يمكن أن يكون مقبولاً تجاوزاً، لأنه عندما جاء العصر البيزنطى واقعاً كانت مصر خارج دائرته بالفعل، إذ كانت آنذاك في ظل سيادة الدولة الإسلامية.

أما القول بـ "مصر القبطية" أو "مصر في العصر القبطي" فهو بعيد عن الحقيقة التاريخية تماماً، ولا يتفق مع المنطق جملة وتقصيلاً، قليس هناك في التاريخ ما يسمى بـ "عصر قبطى" إلا إذا أطلقنا ذلك على التاريخ المصرى كله منذ بدايته المعروفة في الألفية الخامسة قبل الميلاد، إلى أن تقوم المناعة لأن كلمة "قبطى" تعنى مصرى، و "القبط" و "الأقباط" تعنى المصريين جميعاً منذ فتحت الدنيا عليها عيونهم قبل فجر التاريخ، وهذه الكلمة "قبط" تعود في جنورها - على أكثر الأقوال شيوعاً - إلى كلمة "آجبه" أي أرض الفيضان، وهي بنلك تعود إلى أصول مصرية، أو تعبير "جـ بن كا - بتاح" وتعنى "مقر قرين الإله بتاح"، وهو الله مدينة منف، وهو الاسم الذي كانت تعرف به المدينة، ولما كان التقايد قد جرى عند المصريين دوماً بإطلاق أو تعميم الاسم على البلد كلها، فقد حدث ذلك قيما بعد، وقد جرى هذا أيضاً على عاصمة مصر زمن الإمبراطورية المصرية القديمة،

حيث يقول هيرودوت ".. وكانت طيبة التي يبلغ محيطها ستة آلاف ومائة وعشرين ستاداً تسمى منذ القدم "مصر". كما هو واقع الآن حيث يطلق المصريون على القاهرة "مصر"، فالمصرى في أقصى الصعيد يعلن أنه سوف يقصد "مصر" لأداء مهمة بعينها، وهو يعني القاهرة، وكذلك يفعل السكندري وكل أبناء مدن مصر وقراها.

ولما كان تغيير الحروف بحروف أخرى أو إسقاط بعضها أمراً وارداً مع اختلاف طبيعة النطق في اللهجات المختلفة وتباينها من شعب إلى آخر، أورحتي من وقتُ لأخر في البلد الواحد، فقد تحولت "الحاء" إلى "هاء" وأسقط حرف "التّاء" لتصبح الكلمة "هكاتباه"، ثم صحفت هذه الصيغة في اليونانية لتصبح "الهاء" همزة، والم "كا" "جيما"، وأضيفت إليها النهاية اليونانية، لتجيء على هذا النحو "آيجبتوس" Aegyptus ، ولترتبط بها مجموعة من الروايات الأسطورية كان من بينها "أن اسم منف" الذي حملته هذه المدينة، هو في الأصل اسم لإبنة الملك الذي بناها، وهي الفتاة التي تدله بحبها إله النبل وانجب منها "أيجبتوس" الذي اشتهر بالفضيلة، فأطلق الناس اسمه على مصر". ومن المعروف أيضاً "أن شاعر الإغريق الأعظم هوميروس نكر نهر النيل في ملحمته "الأوديسة" باسم "أيجبتوس"، وذلك عندما قص علينا رحلة "منالوس" وما فعلته الرياح به، ويقول على لسانه: "في نهر أيجبتوس مكتت سفني". وعلى النحو نفسه، انتقلت هذه الصيغة اليونانية إلى اللغات الأوروبية الحديثة، مع إسقاط النهاية US والأبقاء على جذر الكلمة، لنراها في الإنجليزية Egypte، وفي الفرنسية Egypte وقد تعرّف l'Egypte و هكذا في بقية اللغات الأوروبية، كما عرفت في العربية مع التصحيف بـ "قبط" بعد حنف Ae اليونانية والابقاء على جذر الكلمة الرئيسي "gypt". وهكذا فقد أضحت كلمة "قبط" تعني مصر، كما تعنى أيضا أهلها، وهي في هذه الأخيرة تستخدم في صبغة الجمع، فــ "القبط" هم المصريون، ومفردها "قبطى" أي مصرى، وقد تجمع أحياناً على "أقباط" أي مصريين.

القبطية إذن ليست دينا، فمن الخطأ البين القول بـ " الديانة القبطية" إلا إذا انصرف الذهن إلى الآلهة المصرية القديمة، و"القبطية" بالتالي لا تعنى "المسيحية"

وليست بديلاً عنها. ومن ثم فإن كلمة "الأقباط" تعنى المصريين جميعاً، المسلمين والمسيحيين على السواء، فهذا "قبطى" أى "مصرى" مسلم، وهذا "قبطى" أى "مصرى" مسيحى، تضمهم جميعاً بين أخضانها البلد العظيم .. مصر.

ومن ثم فالقول بـ "مصر القبطية" أى "مصر المصرية" أو "مصر في العصر القبطي" أي "مصر في العصر القبطي" أي "مصر في العصر المصري" لا يستقيم مع التاريخ ولا مع المنطق.

### 

لهذا كله آثرت أن أعنون الكتاب "الفكر المصرى في العصر المسيحي"، فقد كان ذلك واقع الحال الذي تعيش فيه مصر والإمبراطورية آنذاك، لقد عرفت المسيحية طريقها إلى الإمبراطورية الرومانية منذ القرن الأول الميلادي، وظلت تتتشر على استحياء طيلة القرون الثلاثة الأولى، حيث كان للوثنية السيادة، فلما كان القرن الرابع الميلادي، وهو بداية الفترة التي نتناولها هنا، حدث انقلاب هائل في الناحية العقيدية، وترتب على ذلك تحولات جذرية في مختلف المفاهيم في الإمبراطورية، فقد اعترف قسطنطين العظيم في مطلع القرن ذاك بالمسيحية ديانة شرعية riligio Licita أي لها أحقية الوجود إلى جانب الوثنية واليهودية، والأتباعها حق ممارسة طقوسهم الدينية شأن أولئك. ولم يكن عدد المسيحين في الإمير اطورية آنذاك يتجاوز "عُشر" مجموع السكان، ومن ثم لم تصبح رسمية كما يعتقد كثيرون خطأ، فلما آذنت شمس القرن الرابع بالمغيب، وتحول عدد كبير من الناس إلى المسيحية بحكم اعتناق الأباطرة خلفاء قسطنطين لها، حققت المسيحية انتصاراً كبيراً عندما أعلن الإمبراطور تيودوسيوس الأول اعتبارها الديانة الرسمية للإمبر اطورية، وحل بالوثنيين سوء العذاب. وعلى امتداد القرون الثلاثة التالية حتى السابع، راحت الإمبراطورية تصطبع بالصبغة المسيحية تدريجيا في الفكر السياسي، والتشريعات القانونية، والمعاملات الاقتصادية، والكتابات الأدبية، والتشكيلات الفنية، ومناحى الحياة الاجتماعية، وطغت المناقشات الدينية والجدل العقيدى على ما عداهما من الأمور الأخرى، وأصبح الأساقفة وكناتسهم والرهبان وتجمعاتهم وأديرتهم محط أنظار كافة طبقات المجتمع، من الإمبراطور إلى رجل الشارع، ولكل اهتماماته الخاصة من هؤلاء وأولئك، وتحول الجرمان في أوروبا

منذ أربعينيات القرن الرابع بصورة واضحة إلى المسيحية، وأخذت البابوية في روما تثبت دعائم كرسى السمو البابوي على يد عدد من البابوات أمثال ليوالأول وجلازيوس الأول في أخريات القرن الخامس، وجريجوري الأول في أخريات القرن الساديس وأوليات السابع الميلادي، لتصبح من بعد في قلب العصور الوسطى أكبر قوة فاعلة في السياسة الأوروبية عدة قرون. ولم يكن آباء مدرسة الإسكندرية وأساقفة كنيستها أقل شأوا خاصة في المسائل الجدلية العقيدية، حتى أصبحت قسمات الفكر الديني السكندري علامة بارزة في العقيدية المسيحية آنذاك، وحتي نلك الجين، أي مطلع القرن السابع الميلادي، لم يكن الإسلام قد ظهر بعد، من هنا المتخدامي لمصطلح "العصر المسيحي" تعبيرا عن واقع الحال خلال تلك القرون من الرابع إلى السابع.

ولم أشأ أن يأتي كتابي هذا "تمطياً" أو بتعبير آخر "تكراراً" لكتب عديدة سبقته تناولت تاريخ مصر إبان تلك الحقبة الزمنية، وتحدثت عن النظام الإدارى، والأحوال الاقتصادية، والنظم العسكرية، وأحياناً الحياة الاجتماعية، فتلك أمور لم تتغير في مصر منذ عصر البطالمة حتى عصر محمد على، أي على امتداد ألفين ومائة من السنين تقريباً، وكانت كل المحاولات أو الإصلاحات التي يقدم عليها هذا الحاكم أو ذلك عبر هذه القرون التي بلغت واحداً وعشرين قرناً، تهدف إلى غرض واحد فقط يتلخص في تقوية قبضة الحكومة وسلطانها، وضبط مياه النيل، ازيادة حصيلة الضرائب، وكلاهما مرتبط ببعضه، ومن ثم يغدوان كما قلنا هدفاً أو غرضاً واحدا، ولا شيء سوى ذلك.

لهذا نظرت إلى مصر في جانب آخر غير هذه الجوانب جميعها، أعنى جانب تقوقها وسبقها على من كانت بأيديهم السلطة والنفوذ والجباية، إيماناً منى إيماناً يقينياً أن مصر - كما قدمت - إذا فقدت استقلالها السياسي عوضت ذلك بالتفوق في ميدان آخر، بحيث يمسى هذا المحتل تابعاً لمصر في هذا الجانب، وفي عصرنا هذا الذي نتحدث عنه حققت مصر مكانة مرموقة في الجانب الفكري، نعنى بذلك ما يتعلق بأمر العقيدة الدينية، فقد فرض اللاهوت السكندري نفسه على الفكر الكنسى كله في دنيا المسيحية، سواء كان ذلك في "الأوريجنية" التي شغلت أذهان

الإكليروس والرهبان وحتى الأباطرة حتى القرن السادس الميلادى، أو الآريوسية التي سادت الإمبراطورية طوال القرن الرابع، أو "الكيرللية" التي عقدت من حولها المجامع في القرن الخامس الميلادي. وليس هناك مدينة – كما يجمع المؤرخون – فرضت بصماتها وطابعها على المسيحية، كما فعلت الإسكندرية، وكانت كنائس روما والقسطنطينية وأنطاكية تتنظر القول الفصل في أمر العقيدة من الأسقف السكندري.

وقد تتاولت الفكر المصرى خلال تلك الفترة في اتجاهاته كلها؛ الاتجاه الوثني بشقيه المادي والفلسفي، ثم الاتجاه المسيحي في شكله الجديد، أعنى ما أطلقنا عليه المسيحية المفلسفة، ثم الاتجاه التأملي المتمثل في الرهبانية. وهي الجوانب التي فاقت فيها مصر زمانها ومعاصريها، وخصصت لكل من هذه الاتجاهات فصلاً مستقلاً، وأضفت إلى ذلك فصلين آخرين حول امتداد هذا الفكر المصرى إلى أفريقيا بارزا في الكنيسة الأثيوبية، وكيف نجحت مصر نجاحاً كبيراً خلال هذه المكانة التي احتلتها في التدخل المباشر – وهي الولاية – في شئون البلاط البيزنطي ومن يعتلي عرش القسطنطينية.

ذلك مبلغى من العلم، فإن أصبت فمن الله، وإن أخطأت فمن نفسى.

رأفت عبد الحميد

1. July 1.

القاهرة - ١٩٩٩ - -

# التيارات الفكريسة



# الفصل الأول

# التيارات الفكريسة

## من أين نبدأ؟

علامة استفهام كبيرة .. كأنى بها وقد فغرت فاها مبصرة إياى بمحاذير كان على أن أقف أمامها طويلا وأنا أخطو خطواتي الأولى سعياً إلى هذا الموضوع.

وتلفت حوالى عن يمين وشمال، فإذا العصر الذى نحن بصدده لم تكن سماته قد تحددت بعد، ولا شخصيته قد صقلت، ولكنها ملامح تبدت فى الأفق لعين الرائين وعقول الدارسين، تنبىء عن مولود جديد آت لا ريب فيه من رحم عجوز ليست بعقيم.

هاهم الرومان يتقلون عاصمتهم من على ضفاف التيبر إلى شطآن البسفور، أوقل إن شنت الدقة، من وسط دنيا اللاتين إلى قلب عالم اليونان، من بين مضابط القانون ودهاليز التشريع، إلى أروقة الفلسفة وآفاق الميثولوجيا: وتحولت روما القديمة مدينة الخلود ومقر البانثيون، إلى روما الجديدة "القسطنطينية" مستقر الأباطرة وحاضرة الكنائس!

وهاهى المسيحية قد جاءت خلال قرونها الثلاثة الأولى تمشى على استحياء تتمنى لو هيىء لها القوى الأمين ليخفف عنها جراحات ألمت بها، حتى إذا كان القرن الرابع وربعه الأخير، بسط لها الإمبر اطور الرومانى يده كل البسط لتقفز إلى عليين، وليقعد جوبتر ومثراً وسرابيس وغيرهم، كل منهم ملوما محسوراً.

نحن إن على موعد مع عصر جديد، أو بتعبير آخر نعيش فترة انتقال بين عصرين، أحدهما يوشك أن يولينا دبره متحرفاً إلى النهاية، والثاني يوشك أن يقبل علينا مبشراً بنمط حضاري فريد. وبين إدبار الواحد وإقبال الآخر يختاط القديم مع الجديد، ويمتزج التراث اليوناني الروماني مع المسيحية، وتتشابك الثقافات الشرقية مع الآداب الكلاسيكية، وتتفاعل الميثولوجيا مع المعجزات والكرامات، ويتوه الأرباب في القديسين والكهان في رجال الدين.

ولأن "روما الجديدة"، "القسطنطينية" بنيت على أطلال المدينة الإغريقية القديمة "بيزنطة" Byzantium، ولانها كانت محور الحياة في الإمبراطورية، ومتكأ الجالسين على العرش، ويونقة للتقاعل بين القديم والجديد في شتى المجالات، فقد فرضت اسمها القديم على عالم بأسره وعصر بأكمله عرفا بالعالم البيزنطي والعصر البيزنطي، وأمست الإمبراطورية الرومانية تتحدث بلسان يوتاني!

وفترات النحول والانتقال من عصر إلى عصر تعد أشد الفترات التاريخية صعوبة في رصد حركة التطور الحضاري المتعلق بالفكر والتقافة بصفة خاصة، حيث يمتليء وعاء الزمن خلالها بشتى الفكر وأضداد الآراء، وتصطرع من أجل البقاء الهويات الثقافية المتباينة، والإمبراطورية الرومانية - ونصفها الشرقي على وجه أخص - كانت أنمونجا متجسداً لهذا المخاض، منذ غزا الإسكندر المقدوني الشرق في أواخر القرن الرابع قبل الميلاد، وأسس خلفاؤه على أنقاض إمبراطوريته ممالك هلنستية في مصر وسوريا وآسيا الصغري وبلاد اليونان، امتزج فيها الفكر اليوناني بالحضارات الشرقية القديمة، وحملت مشاعل هذا الإمبراطورية الرومانية من بعد، كانت الثقافة اليونانية، فكراً ولساناً، قد تمكنت منه إلى حد كبير، بينما أضحت اللاتينية لسان حال الجناح الغربي.

وفى ظل عالمية الإمبراطورية، وحيوية اللغة اليونانية وانتشار المدارس الفلسفية فى هذه المدن الأربع، مضافاً إليها من بعد القسطنطينية بصبغتها المسيحية كواجهة للإمبراطورية، كان من الطبيعى أن يصبح الترابط الفكرى وثيقا بينها، وإن اختلفت طبيعة الفكر نفسه واتجاهاته أحياناً ما بين مدرسة وثانية فبروكلس Proclus (٤١٠ – ٤٨٥) فيلسوف الأفلاطونية المحدثة، ولد فى القسطنطينية، ودرس فى الإسكندرية، وأكمل دراسته فى أثينا، ثم أصبح رئيساً لأكاديميتها خلقا لأستاذه سيريانوس Syianus ، بينما تجمع تلميذه أمونيوس Ammonius، الذى توفى حوالى عام ٥١٠، فى إعادة إحياء مدرسة الإسكندرية الفلسفية التى كانت قد دخلت فى طور الضياع بعد مقتل الفيلسوفة السكندرية الشهيرة "هيباشيا" Simplicius سنة ماء وكان من بين أتباعه فى الإسكندرية الشهيرة "هيباشيا" Simplicius وداماسكيوس "Damascius وداماسكيوس "Damascius وداماسكيوس الفيلسوقة المؤخراً فى أثينا، وظلا بها إلى أن

أصدر الإمبراطور جوستنيان Iustinianus (٥٦٥ - ٥٦٥) قراراً بإغلاق أكاديمتها في عام ٥٦٩ فاضطر إلى الهجرة إلى فارس مع من هاجر (١) كما كان من بين تلاميذ آمونيوس الآثيني يوحنا فيلوبونوس Ioannes Philoponus السكندري الذي كان واحداً من أعظم الدارسين في تلك الفترة، وبقيت لنا بعض أعماله في الرياضيات والفلك والفلسفة، وكان أول مسيحي يتولى رئاسة المدرسة الفلسفية في الإسكندرية قرب نهايات العقد الثاني من القرن السادس الميلادي (١).

ومصر بموقعها الجغرافي وكثافتها السكانية ورخائها الاقتصادي وأهميتها الاستراتيجية تحتل مكانة مرموقة في الإمبراطورية الرومانية، وتدل على غيرها من الولايات بحضارتها العريقة الممتدة إلى ما يزيد عن ثلاثة آلاف وخمسمائة سنة خلت قبل العصر الذي نتحدث عنه، وتتيه عجباً بحاضرتها الفكرية .. الإسكندرية، التي أضحت، منذ خطها ووضع حجر الأساس لها، الإسكندر المقدوني، ورفع القواعد منها البطالمة، عقل العالم الهنستي بمدرستها الرائدة ومكتبتها الفريدة. ولما دخلتها المسيحية لم تتخل عن شيء مما كان لها، بل احتوتها وقدمتها لعالم الرومان المسيحي في شكل يليق بمكانتها الفكرية، وساهمت بالنصيب جله في المناقشات الجدلية التي أثخنت جراحاتها اللاهونية النصف الشرقي من الإمبراطورية.

لقد كانت الإسكندرية - كما يقول "بل" (٣) Bell - العاصمة الإدارية التي لابد أن يقصدها المصريون من جميع الأقاليم لإنجاز أعمالهم من الوجهة الرسمية، كما أنها كانت البوابة الرئيسية التي تربط مصر بالعالم الخارجي، والمركز التجاري العالمي الذي تتجمع فيه التجارة القادمة من أفريقيا والهند والشرق لتتجه إلى حاضرة الإمبراطورية ومدنها الكبري بعد ذاك، فأصبحت ملتقي الأثيوبيين والهنود والعرب والسوريين واليونان. هذا كله إلى جانب كونها في المقام الأول، العاصمة الثقافية ألتي يفد إليها معظم أبناء الطبقة الأرستقراطية في مصر وخارجها لتلقى تعليمهم، فامتلأت لذلك بالطلاب والأساتذة، والعلماء والشعراء والفنانين

<sup>(1)</sup> C. M. H. Vol. IV 2,p. 266

<sup>(2)</sup> Chadwick (H.), The Early church, Penguin books, 1974, p. 207

<sup>(3)</sup> Bell (H. I.), Evidences of christiamity in Egypt during the Roman period, in (Harvard Theological Review, Vol. XXXVII part 2 July 1944, p. 1919 . وراجع أيضاً ، دللي (دونالد) حضارة روما، ترجمة جميل الذهبي، فاروق فريد، القاهرة ١٩٦٤ ص ٢٣٣.

وذوى الحاجات، إذ إنها كانت القصبة الحضارية الرائعة التي بها الألعاب الرياضية والمتعة وأنواع الأزياء المختلفة التي تحدث عنها الفيلسوف السكندرى "كلمنت" Clemens، في أخريات القرن الثاني وأوليات الثالث، بكل الاستفاضة والامتعاض!.

وبلد تلك حالها، ومدينة هذى سماتها، يلتقى فيها شتى الخلائق وجماعات مختلفة من بنى البشر، كان لابد أن تتنوع فيها الثقافات وتموج بشتى الفكر، وتتوزع فيها الاتجاهات والتيارات الفكرية، ما بين مستمسك بالقديم باق عليه لايبغى عنه حولا، وثان يأخذ بالجديد لا يرى فيه عوجاً، وثالث يمزج بين هذا وذاك معملا العقل بحثاً عن الأفضل، ورابع يناى بنفسه عن كل ذلك يتأمل.

من هنا نستطيع أن نحدد التيارات الفكرية التي سادت مصر في العصر البيزنطى من خلال هذه الاتجاهات الأربعة التي أوردناها، منبهين في الوقت نفسه إلى حقيقة لا يمكن إغفالها، وهي أن مصر لم تكن أبداً بمعزل عما يجرى في الإمبراطورية كلها بشطريها الشرقي والغربي، تتأثر به وتؤثر فيه، ويتردد صدى ما يدور في الإسكندرية في الغرب البعيد عند روما وغالة، والشرق القريب لدى أنطاكية والقسطنطينية.

كان النيار الأول بتمثل في السلفية الوثنية وواجهتها الطبقة الأرستقراطية التي ربطت مكانتها الاجتماعية بالأرباب القديمة وطقوسها الدينية، لا إيماناً يقينيا بهذه الآلهة، ولا اقتتاعاً بمثل هذه الطقوس التي كثيراً ما بدت حتى لكثيرين منهم مجرد طقوس جوفاء لا روح فيها، بقدر ما كان إحساسا بفخار تحقق يوماً ما في ظل هذه الأرباب، ومن ثم وجدت في الإجهاز عليها بيد السلطة الإمبراطورية المسيحية، والسلطة الدينية الأسقفية، نذير شؤم يؤذن بهلاك الإمبراطورية وزوال الماضي بكل ما فيه من عبق التاريخ.

وما من شك في أن العائلات النبيلة كانت تصر على بقاء الآلهة القديمة، ولم R. H. Barrow ("بارو" (۱) يكن البعد عن الأساطير التقليدية المتوارثة – كما يقول "بارو" (۱)

<sup>(</sup>١) الرومان، ترجمة عبد الرازق يسرى، القاهرة ١٩٦٨، ص ٢٠٦.

مما يرضى عواطف الشعب وعاداته المتأصلة فيه، إذ كان المجتمع النبيل بوجه عام يقيم العبادات القديمة لسبب أهم مما سواه، وهو أن بقاء الإمبراطورية كان مرتبطاً ببقاء الأرباب. ومع أن العاطفة الدينية الشخصية كان من الممكن إرضاؤها باتباع أى عبادة أخرى، إلا أن الشعائر المتوارثة قرون عدداً، كان يجب الحفاظ عليها مهما كانت التحديات، وكان السبيل الوحيد للإيقاء عليها يتمثل في هذه العبادات المقدسة والكتابات الأدبية والعواطف الجياشة التي كانت تعتز بتلك الأرباب وطقوسها.

ومما يلقت الانتباء أن العالم الروماني كان يعج بالديانات المختلفة وضروب الفلسفة، إذ أن سهولة الحركة وتنوع التجارة وبسط طرقها، والخدمة العسكرية وغيرها، جعلت الناس من مختلف الطبقات يرحلون من أقصى حدود الإمبراطورية إلى أقصاها، ناقلين معهم دياناتهم، ومن ثم نجد مثرا حيث يوجد الجنود، وجوبيتر في الشرق، والأم الفريجية العظيمة Magna mater من سينوب على البحر الأسود، وإيزيس المصرية في روما والغرب (١). وكانت السياسة الدينية التي انتهجتها الحكومة الرومانية تقوم على أساس من التسامح إزاء هذه العبادات مادامت لا تؤذى مشاعر الرومان أو يسىء إلى أربابهم الكبار، وتلك كانت نظرة الرومان العامة إلى الدين. لقد كانت الروح التسامحية - على حد تعبير "أرنولد توينبي" (٢). A. Toynbee هي الجانب المضيء من عقيدة الهلينيين التي تؤمن بتعدد الآلهة، وكيف كان من الممكن تطبيق سياسة غير تسامحية في عالم كان كل مجتمع محلى فيه يعبد مجموعة معينة من الآلهة، وكانت كل مجموعة من هذه المجموعات تختلف في تكوينها عن قريناتها. وهكذا حقل البانثيون الروماني بكل أنواع العبادات المعروفة، ولعل هذا الامتزاج التسامحي – وليس عبادة الربة روما والقيصر، أو العبادة الإمبراطورية فحسب - هو الذي جمع كل رعايا الإمبر اطورية وربط بينهم برباط الولاء في ظلُّ العالمية الرومانيَّة (٦).

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ١٥٢.

<sup>(</sup>٢) تاريخ للحضارة الهلينية، ترجمة رمزى عبده جرجس، القاهرة ١٩٦٣، ص ٢٥٢.

<sup>(3)</sup> Shiel (J.), Greek thought and the rise of Christianity, London 1968, p. 19.

وكم كان سيبدو غريباً لو أن الفلسفة تصورت آنذاك أنها قادرة، من خلال الصفوة التي تمارسها، على منافسة مثل هذا التعلق بالأرباب القديمة، ذلك أن الفلسفة وسائر الأنشطة العقلية لم تكن قادرة على عزل هؤلاء "المؤمنين" عن تركيبتهم الاجتماعية (1)، خاصة إذا علمنا أن هذه التركيبة كانت تضم طبقتين متباعدتين تماماً هما الأرستقراطية النبيلة من ناحية، وجموع الفلاحين من الناحية الأخرى، وإن كانت الطبقة السناتورية أشد تمسكا بها وحرصاً عليها لارتباطها بمكانتها على النحو الذي أسلفنا. ولعل القوة الأساسية للوئتية تكمن في أنها ضمت أنواع العبادات القائمة في صورة تسامحية ظاهرة، كما أنه كان لديها في الوقت نفسه ما يمكنها أن تقدمه لكل الفئات على اختلافها (٢) فالفلاحون كان لديهم من الطقوس ما يجلب الأمل والرجاء خاصة في العبادات الشرقية الأنثوية، إيزيس وكيبيلي، أما أولئك الذين يبتغون الفناء في السماء وتأمين مستقبلهم الآتي، فقد كانت الغامض والمجد الذي كان.

ورغم أن عصر السلام الروماني Pax Romana كان قد انتهى قبل أن ينتهى القرن الثاني الميلادي، وحمل القرن التالي للإمبراطورية أزمة طاحنة اقترنت باسمه، فعرفت بأزمة القرن الثالث، وشغلت منه نصفه (٢٣٥ – ٢٨٤)، وبدا واضحاً للعيان ضعف الأرباب الرومانية في مواجهة التحديات التي ألمت بالدولة، وثبت عسكريا عجز مارس Mars الروماني عن التصدي للأخطار المحدقة بها على الحدود عند جبهتي الراين والدانوب، وتمت الاستعاضة عنه بامثرا Mithra الفارسي إلها للحرب، فإنه مع ذلك فقد ظلت المعتقدات الوثنية والطقوس قائمة إلى فترة طويلة متأخرة، امتدت – كما يذكر "هالدون" Haldon البيزنطي المبكر، أي خلل القرون من الرابع إلى السابع، وظلت الطبقة السناتورية والأرستقراطية النبيلية حريصة عليها حرصها على مكانتها الاجتماعية ودورها التاريخي.

<sup>(1)</sup> Shiel, Greek thought, p. 19.

<sup>(2)</sup> Byzamtium in the Seventh Century, New York 1990. P. 329.

إلا أنه مع النصف الثانى للقرن الرابع الميلادى، أو على وجه التحديد بعد وفاة الإمبراطور جوليان Iulianus (٣٦٣) وفشل المحاولة التي قام بها لإعادة الوثنية إلى مكانتها، أصبحت هذه الديانة غير مرغوب فيها، وراحت القرارات الاضطهادية تصدر تباعا من جانب الأباطرة لصالح المسيحية التي لم تكن قد كسبت إلى معتقدها حتى ذلك القرن سوى عشر أهالي الإمبراطورية، بل العشر المستضعف من سكانها، حتى إذا كان عام ٣٩١ أصدر الإمبراطور ثيودوسيوس الأول (٣٧٩ – ٣٩٥) Theodosius I (٣٩٥ من بعد في الدولة واضطهاد ما عداها من الديانات (١)، وراحت المراسيم تترى من بعد في محاولات جادة من جانب الإدارة الإمبراطورية لتضييق الخناق على الوثنية، إلا أن صدور هذه المراسيم بصورة متتابعة حتى نهاية القرن السادس الميلادى وأوائل مكانتها بسهولة للمسيحية.

ويخبرنا يوحنا الإفسوسي John of Ephesus الحد مؤرخي الكنيسة المونوفيزيتية في القرن السادس لميلادي، ومن أشد المقربين إلى الإمبراطور جوستنيان طيلة ثلاثين عاماً، أنه بعث من قبل سيده في عام ٥٤٦ أو ٥٤٦ ليبشر بالمسيحية في كاريا Caria وليديا Lydia وفريجيا Phrygia حيث كانت كلها على الوثنية حتى ذلك الوقت، أي منتضف القرن السادس، ويقول إنه تمكن من تحويل أعداد كبيرة منهم إلى المسيحية (١) حتى ميز نفسه بلقت "مبشر الوثنيين" أو "محطم الأصنام" (١) - وفي عام ٥٧٨ وقع اضطهاد عنيف الوثنيين في بعلبك التي كانت تمثل بؤرة عبادة الأرباب في هذه المنطقة. وفي صحراء مصر الشرقية، والقبائل البدوية في النوبة، بقيت الوثنية سائدة حتى أخريات القرن السادس، وظلوا على عبادتهم لإيزيس، مقدسين التمثالها المقام في معبد "فيلة" Philae حتى أغلق جوستنيان المعبد ونقل التمثال إلى القسطنطينية (١).

<sup>(</sup>١) لمزيد من التقاصيل عن هذا القرار راجع، رأفت عبد الحميد، الدولة والكنيسة، الجزء الرابع، القاهرة ١٩٨٤.

<sup>(</sup>٢) يذكر أن عدد الذين تم تحويلهم إلى المسيحية بلغ سبعين أنفا من الونتيين.

<sup>(3)</sup> New Schaff – Herzog Encyclopedia of Religious Knwledge 13 Vols. Michigan, Vol. VI 1951 p. 211.

Haldon (J.), Byzantium in the Seven Century, New York 1990, pp. 330 – 331. وراجع أيضاً (4) Jones, L. R. E. II, p. 943.=

والمعروف أن إيزيس كانت تخطى بمكانة مرموقة لدى المؤمنين بها، سواء كانوا من المصريين أو من غيرهم، وذلك لما كانت تحمله أسطورتها من معانى الحب والحنان والوفاء والبعث والأمل في حياة آنية بعد الموت، وقد لقيت التقدير. من البطالمة إذ جعلوها عماد ثالوثهم الذي عبدوه في مصر، مقرتين معها "سرابيس" بدلا من أوزيريس، وهاربوقراطيس بدلا من حورس، وتمنعت في أواخر العصر الجمهوري الروماني بالتقدير على المستوى الرسمي من جانب يوليوس قيصر وماركوس أنطونيوس، وبالإيمان والتوقير خلال القرون الثلاثة الأولى للعصر الإمبراطوري على المستوى الشعبي، بعد أن فقد العامة الثقة في أربابهم وتحولوا إلى العبادات الشرقية، وكانت إيزيس الباب الذي نلف منه المسيحيون في هدوء إلى العذراء مريم. يقول "تارن" (١) W.W Tarn "كانت إيزيس أعظم الآلهة الهلانستية طرا، وقد أوشك الناس أن يطابقوا بينها وبين كل ربة وكل امرأة مؤلهة في العالم المعروف، وكانت هي الحقيقة الواحدة التي كان النساء جميعاً يتخذنها طرازاً يحتنينَه .. إنها سيدة الكل، المطلعة على كل شيء والقوية القاهرة مليكة العالم المأهول، وهي نجمة البحر وتاج الحياة ومشرعة القوانين والمخلصة المنقذة، فيها تتمثل الرشاقة والجمال، والحظ والرخاء، وهي الحق والحكمة والحب. الحضارة كلها هبتها وتحت تصرفها، تمثلها صورها دائماً في صورة الأم الشابة ذات الثياب المحتشمة والملامح الرقيقة الخيرة، المتوجة رأسها بزهرات اللوتس الزرقاء أو الهلال، تحمل أحياناً بين ذراعيها طفلها حورس ... هي "مجد النساء" دون أدنى عبار من شك".

ويورد "تارن ترنيمة لإيريس جاء فيها "أنا إيريس .. أنا من تسميها النساء الرية، جرت إرادتى بأن يحب الرجال النساء، وأنا التى ألفت بين قلبى الزوج، والزوجة، وابتدعت عقد الزواج، وأنا التى أمرت بأن يحمل النساء الأطفال، وأن يحب الأطفال والديهم ..." ويضيف مؤرخنا (٢) "بهذه الصفة الممتازة اكتسحت

<sup>=</sup>Kaegi (W.), The fifth Cenyury twilight of Byzantine Paganism (in Kaegi, Society and religion in Byzantium, Variorum reprints, London 1982) Ch.V, p. 258.

<sup>(</sup>١) الحضارة الهالنستية، ترجمة عبد العزيز جاويد، القاهرة ١٩٦٦، ص ص ٣٨٠ - ٣٨٢.

<sup>(</sup>٢) تارن، الحضارة الهلستية، ترجمة عبد العزيز جاويد، ص ٣٨٢ - ٣٨٣.

إيزيس حوض البحر المتوسط، حتى إذا انتهى الأمر بنصر المسيحية وخلع زيوس وأبوللون وسرابيس والآلهة النجوم عن عروشهم، كانت إيزيس وحدها هى التى نجت - بصورة ما - من غائلة ذلك السقوط الشامل، وقد انتقل القانتون من عبادة ليزيس إلى عبادة أم أخرى هى "أم المسيح"، ويمكن الاستدلال على مبلغ ذلك الهدوء كما قيل من أن تماثيل عديدة معروف أنها لها، أصبحت تستخدم فيما بعد لتمثل السيدة مريم العذراء.

وإذا كانت إيزيس قد ظلت الربة المحببة إلى أفئدة المؤمنين بها فى أقصى جنوب مصر وصعيدها ومناطق متفرقة منها حتى قرب نهايات القرن السادس الميلادى، فإن مكانتها فى الإسكندرية، بقيت مرعية الجانب حتى آذن القرن الرابع بالمغيب، وعلى وجه التحديد عندما تم هدم معبد السرابيوم فى عام ١٩٣١؛ ذلك أن عبادتها هنا كانت مرتبطة بالإله سرابيس، رب الإسكندرية الإغريقى، وكان الناس يشخصون بأبصارهم من كل مكان إلى سرابيس وإيزيس بوصفهما المخلصين، وقد عد تدمير السرابيوم السكندرى انتصاراً حاسماً للمسيحية (١)، إذ كان هدمه سبباً فى تحول كثير من الوثنيين إلى الديانة الجديدة (٢).

وكان الإمبراطور ثيودوسيوس الأول، عقب الإذلال الذي ألم به في عام ٢٩٠ على يد الأسقف أمبروز Ambrosius في ميلانو (٣) الذي أصدر ضده قرار الحرمان الكنسي، قد أصبح مهيئاً في ظل التوية، إلى الذهاب إلى أبعد مدى في استرضاء الكنيسة، فأصدر خلال عامى ٣٩١، ٣٩١ عدة مراسيم إمبراطورية عدت المسيحية بمقتضاها الدين الرسمي للإمبراطورية، وكان المرسوم الأول الصادر في الحادي والعشرين من فبراير عام ٣٩١ يقضى بإغلاق جميع المعابد في كافة أنحاء الدولة، وتحريم الأضحيات تحريما تاماً، وفي الثامن من نوقمبر من السنة التالية أصدر مرسوماً شاملاً نص على تدمير أشهر المعابد الوثنية في الإمبراطورية، ومنع إحراق البخور أمام الأرباب، ولعن العرافة والتنجيم، وفرض

<sup>(</sup>١) المرجع السابق، ص ص ٣٧٩ - ٣٨٠.

<sup>(2)</sup> THEODORETUS, historia ecclesiastica, V,22 مريد من التفاصيل عن هذه الأحداث راجع، أفت عبد الحميد، الدولة والكنيسة، الجزء الرابع ص ص 111 - 111.

الغرامات المالية الباهظة على كل من يحاول التردد على المعابد التى أغلقت أو المزارات المقدسة، واعتبر المرسوم الديانة الوثنية وطقوسها محض "خزعيلات وثنية gentilica superstitio ، وعد كل من يخالف نص هذين المرسومين خارجاً على سلطان الإمبراطور، معرضاً نفسه لتهمة الخيانة العظمى (١). لذا لم يكن غريباً أن يطلق المؤرخ "فازيلييف" Vasiliev (٢) على هذا المرسوم الشامل "أنشودة الأحزان الوثنية".

وما إن تلقفت مسامع ثيوفيلوس Theophilus في الإسكندرية مرسوم الإمبر اطور الأول حتى جمع حول جنده الخاص الذي يتكون من أشد المجالدين أو المصارعين واتجه بهم إلى معبد السرابيوم لتدميره. وكان هذا الأسقف السكندري الذي يعتبره المؤرخ الكنسي تيودوريت (۱۳) Theodoretus "صوت الحكمة ومكمن الشجاعة"، ويصفه "باللاداس" Palladas أحد أدباء الإسكندرية في آخريات القرن الرابع وأوليات الخامس، بأنه رجل لا يمكن احتماله، ويبدى دهشته من تسمية هؤلاء الذين يحيطون به" نساكاً" (٤)، بينما يرى فيه شيخ المؤرخين البيز نطيين المحدثين "إدوار د جيبون" E. Gibbon "العدو الأبدى السلام والفضيلة" (٥)، كان هذا الرجل يوقن أن بقاء هذه القلعة الوثنية – السرابيوم – بصفة خاصة في الإسكندرية، تعد منافساً تقليدياً خطيراً للكنيسة المسيحية والمسيحية، وحجر عثرة في سبيل سيادتها في الإسكندرية ومصر بالتالي، على اعتبار أن الأسكندرية هي القاعدة الحضارية والعاصمة الإدارية والاقتصادية لمصر كلها. ومن ثم كان القضاء على السرابيوم أمرا لا مندوحة عنه في سبيل إقرار السيادة الكنسية وانتشار المسيحية، ويبين هذا مما يرويه مؤرخو الكنيسة المعاصرون عن الطريقة التي تم بها اقتحام المعبد وتحطيمه ومصادرة ما به من أدوات مقدسة، كانت تستخدم في الطقوس والصلوات، لمصلحة الكنيسة، وصبهر تماثيل الأرباب في غلايات ضخمة!

<sup>(1)</sup> SOZOMENOS, historia ecclesiastica VIII 20.

<sup>(2)</sup> A History of the Byzantine Empire, 2 Vols. Madisan & Milwouke 1964, Vol. I p. 83.

<sup>(3)</sup> Historia ecclesiastica, V 16.

<sup>(4)</sup> Chadwick, Early Church, p. 171.

<sup>(°)</sup> اضمحلال الإمبراطورية الرومانية وسقوطها، الجزء الثاني، ترجمة لويس إسكندر، القاهرة بدورً تاريخ ، ص ١٤٨.

وإصرار ثيوفيلوس على الإبقاء على تمثال لواحد من الأرباب لإقامته في أحد الميادين من قبيل الازدراء والسخرية بالديانة الوثنية (١). وكان هذا الإجراء الأخير شيئاً أثار استياء مشاعر المثقفين من الوثنيين، ومن بينهم النحوى الشهير آمونيوس Ammonius أستاذ المؤرخ الكنسي سقراط Socrates في القسطنطينية، وكان قد ارتحل من الإسكندرية هو وزميله هلاديوس Helladius بعد هذه الإضطهادات المسيحية للوثنيين. وكان مما عبر به عن امتعاضه لذلك قوله. إن ديانة الأرباب قد أسيء إليها إساءة بالغة وبصورة فجة بالإبقاء على هذا التمثال (٢).

ولعل مكمن الخطورة الذي استشعره ثيوفيلوس في السرابيوم، لم يكن في وجود المعبد فحسب باعتباره قلعة الوثنية، بل لأن المتقفين في الإسكندرية كانوا يرون فيه رمزاً لفكرتهم عن الألوهية، وينظرون إلى الثالوث الإغريقي الذي يرأسه سرابيس باعتباره فيضاً أو انبثاقاً لألوهية عليا، وتلك كانت نظرتهم للأرباب جميعاً في إطار عقيدة التسامح الوثني الذي يؤمن بكل الأرباب، ويرون أن أساطيرها وطقوسها حددت منذ القدم بشكل مقدس، كما أن لها بكل تأكيد رموزها السرية أو الخفية، وهي فوق هذا وذاك حامية لمدنهم. ولم يكن في ذلك كله من وجهة نظرهم ما يتعارض مع كونهم جميعاً موحدين بصورة خاصة أو يؤمنون بوحدة الوجود، وبالوهية لا يمكن وصفها أو التدايل عليها تحكم العالم كله (٢)، يوقنون بما يقوله أفلاطون أستاذهم عن مثال الخير "إنه لا يدرك إلا يصعوبة .. هو أسمى موضوع لنظر الفيلسوف، وأن جماله ليُعجز كل بيان، لا يوصف إلا سلباً، ولا يعين إيجابا لا بنوع من التمثيل الناقص"، وما يؤكده رائدهم أفلوطين السكندري في "التساعية الرابعة" بقوله :"إن القدامي من الحكماء الذين أرادوا أن يتمثلوا الآلهة أمامهم بتشييد معابد وبماثيل، قد أحسنوا تفهم طبيعة الكون، وأدركوا أن من اليسير دائماً جذب النفس الكلية، وأن من الأيسر أيقاؤها بتشييد شيء يمكنه تلقى أثرها وقبول مشاركتها. والتمثيل التصويري للشيء ميال دائماً إلى تلقى أثر تموذجه، فهو كمرآة تستطيع أن تتلقى صورته ... وهكذا جعلت الطبيعة كل شيء على صلة مباشرة

<sup>(1)</sup> SOZOM. Hist. Eccl. VII 15; THEOD. Hist. Eccl. V 22; RUFINUS, historia ecclesiastica. II 29.

<sup>(2)</sup> SOCRTATES, historia ecclesiastica V 16-

<sup>(3)</sup> Jones, L. R. E. II, P. 957.

بالألوهية التي تولد الأشياء على مثالها ... ومن المحال أن يوجد شيء لا يشارك في تلك الألوهية، ولا يقل عن ذلك استحالة أن تهبط الألوهية إلى عالمنا الأرضى" (١).

ومن ثم فإن هذه الأفكار الفلسفية التي كانت ذائعة في الإسكندرية آنذاك، وتجتنب إليها الكثيرين من ذوى الفكر في المدينة، ممن ترغب الكنيسة في ضمهم إلى حظيرة إيمانها، وهو ما أضفى على السيرابيوم أهميته وفي الوقت ذاته خطورته على الكنيسة المسيحية، وليس أدل على ذلك من أن الذي قاد الوثنيين للدفاع عن المعابد ضد هجمات ثيوفيلوس وأنصاره، كان هو الفيلسوف الوثني السكندري أوليمبيوس Olymbius الذي دافع هو وجماعته عن السرابيوم دفاعا مستميتاً أمام إصرار الأسقف ومساندة الإدارة الإمبراطورية في المدينة، كما يحدثنا بذلك مؤرخو الكنيسة (۱)، ولم يكن هناك بد أمام الوثنيين إلا الفرار بأنفسهم إلى صعيد مصر، حيث كانت الوثنية ما تزال لها الأغلبية، كما تخبرنا بذلك البرديات التي تم العثور عليها (۲)، كما كانت مدينة أخميم Panopolis بالذات تمثل قلعة الوثنية الحصينة في الصعيد (٤).

ولا شك أن هذه الأحداث كلها في مصر وخارجها داخل الإمبراطورية الرومانية، تدل على أن الوثنية ظلت حتى أوليات القرن الخامس الميلادي قوة لا يستهان بها، كما أنها بقيت تقاوم النيار المسيحي الكنسي والاضطهاد الرسمي من جانب الأباطرة حتى وقت متأخر من القرن السادس الميلادي. بل إن ثيودوسيوس نفسه الذي جعل من المسيحية الدين الرسمي للإمبراطورية في العقد الأخير من

<sup>(</sup>۱) يوسف كرم، تاريخ الفلسفة اليونانية، ص ص ٨١-١٨٠ عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليوناني، القاهرة ١٩٥٩، ص ص ١٢٥- ١٢٦؛ مصطفى النشار، أفلوطين فيلسوقا مصبريا، بحث قدم إلى المؤتمر الأول للجمعية المصرية للدراسات اليونانية والرومانية بجامعة الاسكندرية، نوفمبر ١٩٨٩، ص ١٦٠، وله أيضاً، فكرة الألوهية عند أفلاطون، القاهرة بدون تاريخ ، ص ١٩٩.

<sup>(2)</sup> SOCR, hist. Eccl V 16.

<sup>(</sup>٣) ناقش Bell هذه القضية مناقشة مستفيضة في بحثه الذي وضعه حول هذا الموضوع من خلال البرديات التي تم اكتشافها، للمزيد من التفاصيل راجع،

Evidences of christianity in Egypt, pp. 190-204.

<sup>(4)</sup> Chadwick. Early Church, p. 172.

القرن الرابع، لم يجد غضاضة في تعيين الخطيب الروماني المفوه Symmachus محافظاً لروما، مع أنه كان زعيم الأغلبية الوثنية في السناتو في روما. وفي الوقت نفسه جعل من الفيلسوف الوثني تمستيوس Themistius محافظاً للعاصمة الإمبراطورية نفسها، القسطنطينية، وعهد إليه بتربية ابنه أركاديوس Arcadius الذي غدا إمبراطور النصف الشرقي من بعد (٣٩٥ –٤٠٨).

ورغم أن "إيزيدور" Isidorus الفرماوى المصرى، الذى عاش حتى منتصف القرن الخامس، كتب يقول إن الهللينية (الوثنية) التى كان لها فى يوم من الأيام الثراء والجيوش والكلمة المسموعة، أمست الآن خواء لا نفع فيها"، ورغم أن المؤرخ الكنسى "ثيودوريتوس" الذى كان يحيا الفترة نفسها، سجل بقلمه أن "البر والبحر قد خليا من الجهالة وخطيئة العبادات الوثنية، وأن ظلال التخلف قد تولت، وأن نور المعرفة قد عم كل أرجاء المعمورة"، ورغم أن الإمبراطور ثيودوسيوس الثانى أعلن فى التاسع من إبريل سنة ٤٢٣ بكل الثقة، أن كل المراسيم الإمبراطورية التى أذيعت من قبل كفيلة بالقضاء على أى وثثى مازال حياً، مع علمي أن أحدا منهم لم يعد على قيد الحياة"، نقول إنه رغم كل هذا، إلا أن هذا كله لم يعد – على حد تعبير "كايجى" Kaegi مجرد أمنيات تداعب خيال المسيحيين جميعهم. ومن هنا كان لابد من السير قدما في سبيل اتخاذ الإجراءات العنيفة ضد جميعهم. ومن هنا كان لابد من السير قدما في سبيل اتخاذ الإجراءات العنيفة ضد الوثنيين، والتي بلغت مداها على يد الإمبراطور جوستنيان فى القرن المادس الميلادى.

ومهما يكن من أمر، فإنه على نفس النحو الذي جرى به تدمير السرابيوم في الإسكندرية، امتد هذا التدمير ليشمل أشهر المعابد الوثنية في الإمبراطورية، وكان الذي يلفت النظر في هذا الأمر أن الذي تولى عملية الهجوم على المعابد كان رؤساء الأساقفة ورجال الدين وفي مقدمتهم ثيوفيلوس السكندري، وماركللوس Marcellus أسقف أفاميا Apamea جنوبي أنطاكية، وخسرت الإمبراطورية عددا ليس بالقليل من آيات الفن المعماري الراثعة مما دفع المؤرخ بيوري (١) إلى القول بأن ما تم من تدمير لعدد من أعظم الأبنية ... إنما يعزى دون شك إلى نلك التعصب الأعمى لدى رجال الاكليروس وجماعات الرهبان. كما بدا المؤرخ

<sup>(1)</sup> Bury (J. B.), history of the Later Raman Empire, 2 Vols. London 1931, Vol. I, pp. 368-369.

فازيلييف (١) حزيناً وهو يقول، لقد ذهبت إلى الفناء هذه الثروات الفنية الرائعة في المعابد بأيدى المتعصبين من المسيحيين.

وإذا كانت الخسارة الفنية التي لحقت بالإمبراطورية في عمائرها الدينية قد جاءت فادحة لا تعدلها إلا الخسارة الثانية التي تعرضت لها في القرنين الثامن والتاسع إبان حروب الأيقونات، التي اشتعلت طيلة ثمانين عاماً على عهدى الأسرتين الأيزورية والعمورية، إلا أن هذا الصراع بين المسيحية دولة وكنيسة وبين الوثنية جموعاً ومفكرين، قد ترك لنا تراثاً أدبياً رائعاً تمثل فيما خلفه كبار المفكرين عند المسيحيين والوثنيين على السواء، أثناء حربهم الكلامية التي داوت بينهم طويلاً، كل يدافع عن عقيدته. وكان بقاء الإمبراطورية الرومانية هذه القرون الطويلة دون سقوط (قبل عام ٢٧١) ورقة رابحة في أيدى الوثنيين، وراحوا يعللون نلك بأن الرومان ظلوا على عبادتهم للأرباب بكل التوقير والاحترام، وأن ما حل بها من الكوارث وحاق من النكبات، إنما يعود إلى تخلي بعض الرومان عن آلهتهم من الكوارث وحاق من النكبات، إنما يعود إلى تخلي بعض الرومان عن آلهتهم وتحولهم إلى المسيحية، مما أثار غضب الأرباب وجعلهم يؤلبون على زوما دهرها.

وكان من أبرز الذين تولوا مهمة التأكيد على هذا الاتجاه المفكر الوثنى كلسوس Celsus الذي خاطب المسيحيين حوالى عام ١٨٠ في كتابه "القول الحق" منتقداً مسألة تجسد المسيح، منذراً بالنتائج السيئة التي يمكن أن تترتب على تحول الإمبراطورية إلى المسيحية. ورغم أن هذا الكتاب قد فقد، إلا أننا وقفنا على محتوياته مما كتبه فيلسوف القرن الثالث أوريجن Origen السكندري رداً عليه في عمله المسمى "ضد كلسوس" Contra Celsum، وقي القرن الرابع أكد الفيلسوف الأنطاكي ليبانيوس للمقامات المعنى الذي ذكره كلسوس، وتحدث عن خيرية الأرباب الوثنية للإمبراطرية (٢)، وسار على هداه تلميذه الإمبراطور جوليان في حديثه إلى السكندريين الذين قتلوا أسقف المدينة الأربوسي جورج الكبادوكي في عام ٢٦١، موضحا لهم أنه سيعفو عنهم فقط إكراماً "العظيم المقدس سيرابيس" (٢).

<sup>(</sup>I) Vasiliev (A.A), history of the Byzantine Empire, I, p. 82.

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. III 22.

<sup>(</sup>٣). Ibid . III ولمزيد من التفاصيل عن رسالته إلى السكندريين كاملة وتحليل ما جاء فيها، راجع، رأفت عبد الحميد، الدولة والكنيسة، الجزء الثالث ص ص ٣٢٧ – ٣٣١.

ومع استشعار الخطر من جانب مفكرى الوثنية من جراء الصربات الموجعة التي كالها لهم الأباطرة والكنيسة، راحت كتاباتهم تزداد قدحاً في المسيحية وطعناً في قدرتها على رفع قدر الإمبراطورية، خاصة وأن القرن الخامس الميلادى شهد ضياع ولايات الغرب الإمبراطورى ولحدة في إثر الأخرى على يد الجحافل الجرمانية، التي مكنت لنفسها في الأرض الرومانية وأقامت عليها ممالك قبلية ارتبطت بأسمائها، وعمدوا إلى المقارنة بين الحال التي انحدرت إليها الإمبراطورية الآن في ظل رب ولحد متعصب لا يعرف التسامح إلى قلبه سبيلا، وما كانت عليه دوما أيام أربابها العظام الذين جلبوا إليها أكاليل الغار ورقاب هذه الولايات التي ضاعت الآن!! فكنب "باللاداس" الأدبب السكندري قصائد عنيفة تدور في معظمها حول هذا المعنى، وأذاع البلاغي الوثني أبوالمودوروس Apollodorus جملة انتهامات فحواها أن خيول الجرمان ما عائت في الإمبراطورية فساداً إلا لأن عددا كبيراً من الرومان قد كف عن إظهار الاجترام الواجب للأرباب (۱۱)، وقيل إن ثيودوريتوس Theodoretus ألى وجهت المسيحيين، محذرة من النتائج السيئة في ولحدة من رسائله كل الاتهامات التي وجهت المسيحيين، محذرة من النتائج السيئة التي سوف تحيق بالإمبراطورية نتيجة الامتناع عن عبادة الأرباب (۲).

ومن يبارديس Sardis في ليديا Lydia بآسيا الصغرى جاء الفيلسوف والمؤرخ يونابيوس Eunapius (٤٢٠ – ٤٢٠) الذي كان صديقا للإمبراطور جوليان، معجبا به أيما إعجباب إلى الحد الذي قال فيه "إن رأسه تحمل عقل إله" (٦)، لكن عمله الذي شارك به في قضية الوثنية. كان "التاريخ" Historia وشن فيه هجوماً عنيفاً على المسيحية وأنصارها، فاعتبر عهد الإمبراطور قسطنطين فيه هجوماً عنيفاً على المسيحية وأنصارها، فاعتبر عهد الإمبراطورية الرومانية، باعتباره أول أمبراطور جعل من المسيحية ديانة شرعية Riligio Licita وأرخ نلك السقوط بإقدام الإمبراطور على التخلص من "سوباتر" Sopater فيلسوف الأفلاطونية المحدثة، والذي كان ولحداً من مستشاريه (٤) ويقول في عبارة بليغة الأفلاطونية المحدثة، والذي كان ولحداً من مستشاريه (٤)

<sup>(1)</sup> Kaegi (W.E.), Byzantium and the decline of Rome, New Jersy 1968, p. 73

<sup>(2)</sup> I bid. p. 74.

<sup>(3)</sup> Mathew (G.), Byzantine Aesthetics, London 1963, p. 51.

Hist. Eccl. I, 5. عُلُونَ فَي هَذَا مِا يَذَكُوهُ الْمُؤْرِخُ الْكُسْمِي سَوْرُومِتُوسَ عَن هَذَه الْحَادِثُةُ مَنْ وَجِهَةَ نظره.

"... لقد أعدم سقراط، فقد الآثينيون كل جميل، ولم يعد بمقدورهم شيئاً يمكن أن يقدموه .. ومن ساعتها والمدينة تترنح وتتهاوى، وهذا ما حدث تماماً لمدينة قسطنطين منذ قتل سوباتر .. وفي أيامنا هذه فإن السفن الكثيرة المحملة القادمة من مصر، وتلك الآتية من سوريا وفينيقيا وآسيا وكل الولايات الأخرى، تمتلىء بالقمح، لا يمكن أن تسترضى هذه الجموع التي تبدو كالسكاري منذ نقلها قسطنطين من دورها ليملاً بها القسطنطينية" (١).

وعلى نفس المنوال نسج المؤرخ الوئتى زوسيموس Zosimus سطور كتابه "التاريخ الجديد"، وصب فيه جام غضبه على قسطنطين لكونه المستول الأول عن كل ما حل بالإمبراطورية من الكوارث، إذ فتح الطريق أمام العازفين عن عبادة الأرباب، وبينما حط من قدر هذا الذى جعل منه مؤرخو الكنيسة الحوارى الثالث عشر للمسيح، رفع جوليان مكاناً علياً. ولم يكن زوسيموس مجرد مؤرخ لـ "انحلال روماً" بل من أشد المعجبين بالنظام الجمهورى الرومانى القديم. لقد كان الجمهورى الوحيد في القرن الخامس (٢).

غير أن اثنين من مفكرى ذلك الزمان لفتا الأنظار بدورهما في هذا الصراع العنيف بين القديم والجديد، الوئتية والمسيحية، أولهما "سيماخوس" Symmachus محافظ روما، والخطيب المقوه زعيم الأغلبية الوئتية في مجلس السناتو الروماني بالعاصمة القديمة، وقد آلمه كثيراً كما آلم غيره هدم "مذبح النصر" المقام في داخل مبنى السناتو. وكان يمثل كل ذكريات العظمة والفخار لروما وأربابها، إذ عليه قدم قادة روما العظام فكل انتصاراتهم التي حققوها على أعدائهم في الخارج خلال عصرهم الجمهوري الزاهر في ظل مارس إله الحرب الروماني. وكان تدميره للمرة الأولى قد تم في منتصف القرن الرابع تماماً على يد الإمبراطور قسطنطيوس حتى تمت إزالته مرة أخرى في عهد جراتيان Gratianus. قاما اعتلى فالنتينيان كانية، فكتب الخطيب المرابراطور الجديد متمنين إعادة بناء المذبح ثانية، فكتب الخطيب المناب الإمبراطور الجديد متمنين إعادة بناء المذبح ثانية، فكتب الخطيب

YE

<sup>(1)</sup> Kaegi, Byzamtium, p. 81.

<sup>(2)</sup> Vasiliev, Byzantine Empire, I p. 125.

الروماني ملتمساً إلى فالينتيان حول هذا الأمر ما يعد قطعة أدبية رائعة جادت بها قريحة أخريات القرن الرابع الميلادي.

وكان من بين ما جاء في هذا المنتمس فيما يتعلق بالأرباب قول سيماخوس مؤكدا على ارتباط عبادة الأرباب بالتراث التالد لروما (۱) "أيها الأمير .. أي شيء أفضل من أن نحمى التراث وحقوق وقدر بلدنا، الذي هو ولا شك فوق الجميع .. أتراك ترفض التخلي عن توفير هذه الحماية التي تقترن بها انتصارات روما .. إنا نتوسل إليك وقد بلغنا أرذل العمر، أن نترك المحيال ما فتحنا عليه عيوننا صبية، فلكم هو عظيم حب التراث! على أي شيء أيها الأمير سوف نقسم على إطاعة أوامرك واحترام القانون؟ حقيقة إن الله يكمن في كل شيء .. ولكن الذي لا شك فيه هو أن هذا المذبح بحفظ الوئام بين الجميع، ويستدل به الكل على صدق الإيمان، ولا شيء متله يعطى لقراراتنا قوة التنفيذ".

ويضيف سيماخوس وقد بلغت به الحماسة مبلغها، "إن العقل الإلهي قد جعل لكل مدينة حراسها وعباداتها...وما دامت عقولنا قاصرة، فمن أى شيء إذن نستقى معلوماتنا الصادقة عن الأرباب إذا لم نأخذها من السذاكرة ودلائل السراء?! وعليه " فإذا كانت القرون قد أعطت التقاليد الدينية سلطانا مكينا، فمن واجبنا أن نحفظ الإيمان على مر العصور، وأن نترسم خطى أسلاقنا، كما أتبعوا هم بكل السعادة سنن الأجداد ... إنا تسعى من أجل سلام أربابنا والوطن، ومن العدالة أيها الأمير أن ينظر إلى كل العبادات نظرة سواء، ولم لا؟. فنحن نهندى بذات النجوم، والقبة الزرقاء من فوقنا واحدة، وواحد هو العالم الذي يحتوينا .. إننا لا نستطيع أن ندرك السر الأعظم عبر طريق واحد .. إذا لا نقدم الأن صراعاً، بل صاوات وضراعة".

ويفصح سيماخوس بكل الصراحة عن مكنون نفسه وهو يقول مخاطباً الإمبراطور، "هب أن روما جاءتك الآن تسعى وراحت تحاورك قائلة .. أيها الأمير العظيم .. إن آباءك قد حفظوا على دهرى، وقدموا إلى طقوس التقوى، فلتدعنى أحياً بشعائر الآباء حتى لا أشعر بالندم على أيامهم والأسى. دعنى أبقى حسب سننى فهذه إرادتي. إن هذه العقيدة قد أخضعت العالم انظمى، وهذى

<sup>(1)</sup> SYMMACHUS, Memorial, pp. 414-417.

المقدسات قد ردت هانيبال عن أسوارى، والسينونيين عن الكابيتول محرابى! أترانى كنت أدخر هذا كى ألام من أجله فى خريف عمرى ؟! آه . الوكنت أعلم أن الرتابة والمهانة هما درب شيخوخة العمر !!".

وفي مصر وقف المؤرخ الطيبي أوليمبودوروس Olympiudorus الموقف نفسه عندما وضع تاريخه وأهداه إلى الإمبراطور الورع ثيودوسيوس الثاتي Theodosius II وأرخ فيه الفترة الواقعة بين علمي (٤٠٥ – ٤٢٥) وكان شاهد عيان لها، وقد نقل عنه المؤرخ الوثني روسيموس وعدد من كتاب "المزمنات" Chroniclers البيزنطبين (١) . والأسف لم ييق مما كتبه صاحبنا إلا ما بقي عند هؤلاء، وما لخصه بطريرك القسطنطينية في القرن التاسع "قوشيوس" Photius أم مؤلفه الشهير المعروف بـ "المكتبة" Bibliotheca وقد اشتهر أوليمبيودوروس بثقافته الواسعة وإلمامه الدقيق بمجريات الأحداث التاريخية في زمانه، واستبعابه لما كتبه سابقوه، وأحكامه الصائبة في كثير من الأمور التي تعرض لها، وإن غلبته بالضرورة عاطفته الدينية وحماسته لعبادة الأرباب.

وعلى خطى رجلى القرن الرابع ليبانيوس وسيماخوس سار المؤرخ المصرى، فراح يؤكد للإمبراطور فى كل رواياته أن الأرباب القديمة بتماثيلها القائمة لها أهميتها البالغة وقدرتها على حماية الإمبراطورية من الأخطار التى نتجرض لها، وضرب له مثلاً فشل ألاريك Alaric زعيم القوط الغربيين Visigoths فى عبور مضيق مسيناً ابتغاء صقلية، بسبب القوة المقدسة الخارقة لتمثال "ربوم" Rhegium الذى أقامه القدماء لحماية الجزيرة من بركان إنتا Etna فامند أثره إلى وقف إعصار الجرمان. هذا فى الوقت الذى نجح فيه ألاريك نفسه من قبل فى افتخام روما (٤١٠) وإباحتها لجنوده طيلة ثلاثة أيام سوياً دون أن تبدى الأرباب حراكا الإنقاذها من بين يديه، وما ذلك إلا الأنها غضبى انتنيس مقدساتها وهجران معابدها، وازاداد غضبها - كما يروى أوايمبيودوروس - عندما لم نقف فى وجه الأريك وهو ينهب كنوز مدينة الخلود، ولا حاولت منعه وهو يأسر فى ركابه الأميرة "جالا بلاسيديا Galla Placidia أخت الأميراطور الجالس على

<sup>(1)</sup> Jones, The decline of the Ancient World, London 1966, p. 2

العرش في الغرب "هونوريوس" Honorius (٣٩٥ – ٤٢٣) وعمة إمبراطور الشرق ثيودوسيوس، الذي إليه يوجه المؤرخ الطيبي حديثه الآن، ويسهب في وصف سوء الحظ الذي لازم الأميرة من بعد (١)، والكوارث التي حلت بالإمبراطورية في الغرب (١).

وييدى "كايجى" Kaegi (٢) دهشته من هذا الأسلوب الذي بخاطب به أولمبيودوروس وهو الوئتى العقيدة، إمبراطوراً مسيحياً كان يعد ورعاً نقياً، متسائلاً كيف يمثلك شخص في ذلك الزمان الجرأة على مواجهة الإمبراطور الروماني على هذا النحو؟ ويجيب على تساؤله بأن الإمبراطورة "يودوسيا" Eudocia زوج الإمبراطور كانت إينة الفيلسوف الآثيني "ليونتيوس" Leontius وتتمتع بثقافة واسعة وعقلية دربت بعناية – على يد أبيها – على المناقشات الجدلية وحب المعرفة، وهي التي شجعت المؤرخ المصرى على أن يهدى كتابه للإمبراطور دون وجل، ويضيف أن الذي يشفع الأولمبيودوروس أنه لم يكن عنيفا في اتهامه المسيحية بأنها السبب في الاك الإمبراطورية، كما كان يونابيوس وزوسيموس، بل لقد سعى بكل جهده الاستقطاب بعض أفراد الأسرة الثيودوسية الوقوف إلى جانب قضيته وتبني آرائه.

والقول بأن أوليمبيودوروس جعل من نفسه مبشرا بالوئتية وداعياً إليها في بيت ثيودوسيوس، كما يذهب "كايجي" في آخر حديثه، أمر يدعو إلى الدهشة حقاً ولا يمكن قبوله بهذه البساطة، خاصة إذا علمنا أن ثيودوسيوس الثاني كان – كما يصفه مؤرخو الكنيسة – تجسيداً النقوى بكل معانيها، كما أن أخته "بولكيريا" Pulcheria كانت مثالا للفضيلة والنقاء، وأنهما شغلا نفسيهما دوماً بقراءة الكتاب المقدس، وأنهما كانا أقرب إلى الزهد والتقشف منهما إلى الحياة الدنيا (أ): ولم يبق من أسرة ثيودوسيوس إلى جانب زوجه الآثينية ذات الثقافة الهالينية، إلا ابنته، فمن بقي إنن يمكن أن يدعوه أوليمبيودوروس إلى الوثنية؟! كما أن مفكري الوثنية

<sup>(</sup>۱) الوقوف على ما تعرضت لـــه الأميرة الرومائية جالِلا بالسيديا في فترة الأسر القوطى لها، وكيف سارت Strayer (J.) & Munro (D.), The Middle Ages 395 – 1500, New حياتها من بعد، راجع York 1970, p. 34.

<sup>(2)</sup> Kaegi, Byzantium, p. 89.

<sup>(3)</sup> I bid. p. 90

<sup>(4)</sup> SOZOM. Hist. Eccl. IX, 1, 3

ومنقفيها لم يكونوا - بعد النكسة التى أصببت بها عقيدتهم على المستوى الرسمى بوفاة جوليان مبكراً وطمحون فى إعادة إحياء عبادة الأرباب، بقدر ما كانوا يسعون إلى الإبقاء عليها تراثاً له قدره من الاحترام والتوقير من جانب الدولة أكثر منها ديناً وعقيدة، وهذا ما نلمسه فى كتابات ليبانيوس وسيماخوس ويونابيوس وزوسيموس وأوليمبيودوروس وغيرهم، وهم يمثلون عالم الإمبراطورية الرومانية فى الشرق والغرب على السواء. ومن ثم فلم تكن كتابات المؤرخ المصرى أوليبمبيودوروس تعدو تبصير الإمبراطور بما كان للأرباب من مكانة فى نفوس المؤمنين بها، وما تمثله من قيمة مازالت عالقة فى قلوب الحافظين لتراث الأسلاف، على نحو ما فعل سيماخوس مع فالنتينيان الثانى حول مذبح النصر.

وهذا هو الشاعر "روتيليوس" Rutilius الذي ينتمي إلى إحدى الأسر النبيلة في بلاد الغال، والذي غدا محافظاً لروما في عام ٢١٣ رغم كونه وثنياً، ينظم قصيدة طويلة يبث فيها شوقه وحنينه إلى مدينة الخلود بعد أن اضطر إلى النزوح عنها عائدا إلى بلاده، ويتغنى بمجد روما وعظمة قدرها وجلالها، يقول: "روما مليكة الدنيا، وهادية بني البشر، وأم الأرباب .. لن يذهب من قلوب الرجال جلالها .. الشمس تشرق وتغرب وعطايا روماً لا تعرف الغروب! العالم كله تحت جناحيها غدا واحدا، والناس بدخولها في ظل سلطانها جنت الكثير من النعم. كم دولة من قبلها قامت ثم دالت. أما هي فالحرب في حق لديها شريعة، والسلام عندها مطلب ووفاء!

وبلوعة المحب العاشق يتطلع روتيليوس إلى غد جديد ليري روما الخلود وقد عادت ثانية لتقهر أعداءها المتربصين بها، ولتخلع عن نفسها ما آلم وأحزن أيامها، ف "ستلتثم الجروح رغم الآلام، وستقوى الأطراف رغم الرعشة، وسيأتى الرخاء رغم الضيق، وسيعم الثراء رغم الخراب .. فالأجرام في السماء لا تغرب إلا لتجدد ضياءها، والشعلة تنغمس في الزيت ليشتد وهجها، وروما كبت لكن ليعود اليها مجدها" (١).

<sup>(</sup>١) بـــارو، الــرومان، تــرجمة عبد الرازق يسرى، ص ص ٢٠٢ – ٢٠٣، الأجزاء التي تم اقتباسها من القصيدة كما وردت في الترجمة، آثرت أن أضعها في هذه الصبورة الأدبية حتى تتفق وروح الشعر.

هي إذن نغمة واحدة يعزف على قيثارتها كتاب الوثنية من أقصى الأرض الرومانية عند غالة إلى هنا في مصر، مروراً بروماً وأثينا، وحتى السقطنطينية وآسيا الصغرى وأنطاكية والإسكندرية وطيبة، والعالم الروماني الوثني كله يتحدث بلغة تراثية واحدة في نصفيه اللاثيني واليوناني، يبصر المستقبل بعين الماضي. ولعل خير أنموذج لذلك هو ما يذكره "بارو" (١) عن الشاعر المصرى المولد "كلوديانوس" Claudianus الذي يمقت القسطنطينية، ذلك الشيء "المحدث" الجديد الذي يفتقد الأصالة، ويهيم حباً في السناتو والتقاليد الرومانية العربقة، ولا يعنيه إن كان الإمبراطور الجالس على عرش الغرب يؤمن بالمسيحية أو يدين بالوثنية طالما كان إمبراطوراً لروما! لقد كان متشبثاً بالماضي بكل عناد حتى لقد خلق منه مستقبلاً رومانياً.

وقد يبدو غريباً أن يقوم الكتاب والشعراء من أهالى الولايات الرومانية بوضع التآليف ونظم القريض تغنياً بروما وأمجادها، وإذا كان هذا خليقاً بسيماخوس الروماني، فإنه قد لا يليق بـ "يونابيوس" السارديسي و"أوليمبيودوروس" الطيبي و"ليبانيوس" الأنطاكي، ولا بالشاعرين "رونيليوس" الغالى و"كلوديانوس" المصري، خاصة وأن روما اتبعت سياسة تعسفية أحياناً فيما يتعلق بالنواحي الاقتصادية، لكن أحداً من هؤلاء لم يكن يشعر مطلقاً أنه "إقليمي" الموطن، يل هو "عالمي" المواطنة في ظل العالمية الرومانية، حتى وإن انشطرت الإمبراطورية إلى نصفين، فذاك انشطار "إداري" وليس "سياسيا" وإن كان الأخير، فهو فقط من الناحية النظرية، والقاعدة هي الوحدة التي لا يقبل الفكر السياسي الروماني عنها بديلا، ألم يقل "مودستينوس" (٢) "السلامية الممالادي "روما هي وطننا المشترك"؟ ألم يؤكدة "بليني" Plinius الأكبر (٦) "أن الإمبراطورية الرومانية جعلت العالم ملكاً للجميع، وأن الحياة البشرية قد انتقعت من المشاركة في خيرات السلام؟". وساهمت فكرة "الإخاء العام" (٤) التي نادي بها من المشاركة في خيرات السلام؟". وساهمت فكرة "الإخاء العام" (١) التي نادي بها

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٢٠٤.

<sup>(</sup>٢) محمد مُعروف الدواليبي، الوجيز في الحقوق الرومانية وتاريخها، حلب ١٩٦٣، الجزء الأول، ص ٢٩٨.

<sup>(</sup>٣) بارو، الرومان، ص ٩٧.

<sup>(</sup>٤) سباين (ج)، تطور الفكر السياسي، خمسة أجزاء، القاهرة ١٩٦٣ - ١٩٢١، الجزء الثاني، ترجمة حسن جلال العروسي، ص ص ٢١٠، ٢١٠، ٢٢٠-٢٢١؛ حسن خليفة، تاريخ النظريات السياسية وتطورها، القاهرة 1٩٣٥، ص ص ٤١-٤٣٤.

فلاسفة الرواقية تحت مظلة قانونهم الطبيعى الذى نادوابه، واعتناق أباطرة مستنيرين من أمثال أنطونينوس بيوس Antoninus Pius وماركوس أوريليوس مستنيرين من أمثال أنطونينوس الفلسفة الرواقية، وانتشار هذه المباىء فى الإمبر اطورية خلال القرون الثلاثة الأولى للميلاد، في تثبيت فكرة "العالمية" التي استشعرها بشكل خاص المنقفون على امتداد الإمبر اطورية الرومانية.

وإذا كانت النزعات "الاستقلالية" وليست "الانفصالية" قد راحت تأخذ شكلا عاما ملموسا في ولايات الإمبراطورية وخاصة نصفها الشرقي، مع تداعيات القرن الخامس الميلادي، وتمثل في لجوء أهالي الولايات إلى يُحياء واستخدام لغاتهم الأصلية، وعلى وجه التحديد في مصر وسوريا، وفي فترة متأخرة نسبياً في آسيا الصغرى، عبر عنه بعض المؤرخين (١) باعتباره "نزعة وطنية" تصاعد تيارها مع أزدياد حدة الخلافات العقيدية بين المركز والأطراف، أو بين القسطنطينية وروما من ناحية، والإسكندرية وأنطالكية وقرطاجة وكبادوكيا من ناحية أخرى، فإن هذا كله يعود في جنوره إلى تخلى "روما الجديدة"، القسطنطينية، عن سياستها التسامحية التي كانت طابعها العام في أمور العقيدة، خلال القرنين الأخيرين السابقين على الميلاد والقرون الثلاثة الأولى النالية لمقدم المسيح، ولقد كانت الروح التسامحية التي انتهجتها الحكومة الرومانية - كما أسلفنا قول توينبي من قبل - هي الجانب المضيء من عقيدة الهالينيين. فلما انقابت هذه السياسة رأساً على عقب وأمست "تعصيبة" للدين الجديد، بحكم أن الإله الجديد لا يقبل أن يشاركه في ربوبيته أحد، ومارست سياسة اضطهادية ليس فقط ضد المخالفين في العقيدة، أعنى الوثنيين، بل ضد المختلفين معها في المذهب داخل العقيدة الواحدة، كانت هذه النزعات الاستقلالية بصورة واضحة، والغريب في الأمر أن هذه الولايات التي ظهرت فيها تلك الإنجاهات، واجهت الحكومة الرومانية بنفس سلاحها "التعصبي"، وقدمت نفس تبرير اتها تحت دعوى الدفاع عن العقيدة الصحيحة والإيمان القويم.

ومهما يكن من أمر فإن الكتابات الوثنية التي تتغنى بالتراث وعظمة الأرباب، كان لابد أن ينبرى في الجانب الآخر كتاب مسيحيون على قدر كبير من

<sup>(1)</sup> Haldon, Byzantium, p. 327, Jones, L. R. E. II pp. 965 – 968; Vasiliev, Byzantine Empire, I pp. 88, 90.

المكانة والثقافة التصدى لتلك الاتهامات التى يكيلها رجال الوثنية المسيحية، باعتبارها السبب في خراب روما وانحلال الإمبراطورية؛ فها هو كيبريانوس Cyprianus الذى كان أسقفا لقرطاجة منذ عام ٢٤٨ حتى وفاته عام ٢٥٨، وتعرض للاضطهاد الذى بدأه دكيوس Decius (٢٦٩ – ٢٥١)، وكان واحداً من ضحايا الاضطهاد الذى شنه فالبريانوس Valerianas (١)، وقد تأثر بكتابات مواطنه الشهير "ترتوليانوس Tertulianus أبى الكنيسة اللاتينية في القرن الثالث، وكان يسميه "الحجة" وذلك لدفاعه الشديد عن المسيحية وكتاباته ضد الوثنيين (١). وها هو أبضاً القديس "نيلوس" Nilus من أنقرة الذي بعد تلميذاً ليوحنا ذهبي الفم Ioannes أبضاً القديس "نيلوس" كالمسيحية في الدفاع عن المسيحية، وأسقف القسطنطينية في أوليات القرن الخامس الميلادي، وقد كتب نيلوس قبل وفاته في عام ٣٤٠ بقليل رسالة يفند فيها اتهامات البلاغي الوثني أبوللودوروس Apollodorus الذي عزا هوان روما تحت سنابك خيل الجرمان إلى عدم احترام الرومان للأرباب، كما كتب هوان روما تحت سنابك خيل الجرمان إلى عدم احترام الرومان للأرباب، كما كتب كيرلس السكندري دفوعا مطولة ضد رسالة جوليان التي كتبها ضد المسيحيين (١).

إلا أن ثلاث شخصيات رئيسية احتات مكانة مرموقة في الدوائر الفكرية الكنسية، دفاعا عن العقيدة المسيحية، وكان اجهودهم المتواصلة على امتداد القرون الثلاثة من الثالث إلى الخامس دورها الفعال في مواجهة الكتابات الوثنية؛ فقد اتخذ أوريجن السكندرية اللاهوئية، منبراً بحاج به زعماء التيار الوثني، حتى أكسب المدرسة صفتها التي لازمتها وعرفت بها وهي "مدرسة المدافعين" Schola Apologetica وكان عمله "ضد كلسوس" وهي "مدرسة المدافعين" Contera Celsum وكان عمله المفكر الوثني. كما تصدى "أمبروز" Ambrosius أسقف مبلانو لتهامات ذلك المفكر الوثني. كما تصدى "أمبروز" Ambrosius أسقف مبلانو الجهود سيماخوس التي بذلها لدى الإمبراطور فالنتينيان الثاني لإعادة مذبح النصر الجهود سيماخوس التي بذلها لدى الإمبراطور وكتب في هذا السبيل عدا من الرسائل الي مبنى السناتو الروماني، كما أسلفنا. وكتب في هذا السبيل عدا من الرسائل وجهها إلى الإمبراطور نفسه (أ)، والإمبراطور يوجنيوس (أ) Eugenius من بعده،

<sup>(1)</sup> Attwater (D.) The Penguin Dictionary of Saints, p. 96.

<sup>(2)</sup> HIERONIMUS, De viris illustribus, 53

<sup>(3)</sup> Attwater, P. D. S. pp. 245 - 246

<sup>(4)</sup> AMBROSIUS, Ad Valentinianum Imperatorem, epistolae XVII, XXI.

<sup>(5)</sup> AMBROSIUS, Ad Eugenium Imperatorem, epistola LVII.

تعد هي الأخرى في مجموعها قطعة أدبية رائعة تخلفت عن أخريات سني القرن الرابع الميلادي (١). وشهد القرن التالي محارياً صلباً عنيداً ضد الوتتبين واتهاماتهم هو "أوغسطين" Augustinus أسقف مدينة "هبو" Hippo في نوميديا [إبونة حاليا في الجزائر] والذي يعد أشهر آباء الكنيسة اللاتينية على الإطلاق في هذه القرون الباكرة. وقد أزعجه كثيراً الاتهامات العنيفة والسخرية اللاذعة التي أطلقها الوتتبيون عقب سقوط روما في يد الاريك الجرمائي سنة ١٠٤؛ فشرع قلمه ليخط لنا واحداً من أعظم الكتب التي عرفها عالم المسيحية حتى يومنا هذا هو "مدينة الله" (١) و Ocivitate Dei وشن فيه هجوماً عنيفاً على الأرباب وعبادتها، ورد التهمة بمثلها فاعتبرها المسئولة عن انهبار روما وما آل إليه مصيرها من الضياع، وذلك في فاعتبرها المسئولة عن انهبار روما وما آل إليه مصيرها من الضياع، وذلك في الكتب العشرة الأولى من هذا المؤلف الضخم (١). ولا شك أن التجربة الذاتية التي مر بها أوغسطين منتقلاً بين الوثنية والمانوية والأفلاطونية المحدثة، إلى أن آوى مر بها أوغسطين منتقلاً بين الوثنية والمانوية والأفلاطونية المحدثة، إلى أن آوى المسبحية (١) قد أفادته كثيراً في عرضه الرائع لنقائص الوثنية وعجز أربابها.

هكذا كان التيار الوثنى الذي ساد مصر في عصرها البيرنطى يمثل حتى القرن السادس الميلادي قوة لا يستهان بها، سواء في مصر أو في خارجها داخل الإمبراطورية، فلم تكن مصر أبدأ بمعزل عن التيارات الفكرية السائدة آنذاك. ونستدل على قوة هذا التيار من الكتابات التي خلفها المتقفون الوثنيون أو حتى خصومهم من المسيحيين الذين تصدوا للدفاع عن الدين الجديد ضد الوثنية القديمة. وكانت الطبقة الأرستقراطية التي تضم أعضاء مجلس السناتو الروماني وكبار القادة العسكريين وأصحاب الوظائف المدنية الكبيرة، الذين ربطوا بين مكانتهم الاجتماعية والتقاليد الرومانية والتراث القديم الذي تمثل الأرباب واجهته الأساسية. وقد شاركت الجموع من العامة هذه الأرستقراطية حفاظها على العبادة الوثنية القديمة ولكن بمفهوم آخر بختلف عن تلك الطبقة، وهو محاولة الشعور بالأمان

<sup>(</sup>١) لمرزيد من التفاصيل عن هذه الرسائل ونصوصها، راجع .. رأفت عبد الجميد، الدولة والكنيسة، الجزء الرابع ص ص ١٦٥ - ٢٠٢.

<sup>(2)</sup> Rand (E. K.), Founders of the Middle Ages, New York, 1957, pp. 266 et sqq; Laistner, Thought and letter in the Western Europe 500 – 900, New York 1957, p. 55.

<sup>(3)</sup> AUGUSTINUS, The City od God, translated by Marcus Dods, in 2 Vols. Edinburgh 1949 Vol. I, pp. 1-435.

Paolucci (H.) The Political writings of st. Augustine, Indiana 1962 وراجع

<sup>(4)</sup> AUGUSTINUS, The Confessions, translated by Rex Warner, U. S. A. 1963.

النفسى فى ظل مجتمع غرق فى الماديات حتى أذنيه، وراح أغنياؤه يزدادون ثراء، وفقراؤه يزدادون تعاسة وفاقة، ومن ثم سعى هؤلاء الجموع إلى التعلق بعبادات أنثوية مثل إيزيس المصرية وكيبيلى الفريجية بعد أن وجدوا فى أسطورتيهما نوعاً من جوانب الحنان الإنسانى والأمل فى حياة متجددة أكثر سعادة بعد الموت.

وإذا كانت الأرستقراطية قد آوت إلى الرضى بالأرباب الرومانية وتراث الأسلاف، وآنست الجموع من العبادات الشرقية، والأنثوية خاصة، راحة وأملا، فإن خاصة المتقفين راحوا يبحثون عن عزائهم وسلواهم فى الفلسفة التى تحولت الآن – وعلى يد المدرسة السكندرية بصورة قاطعة – من فلسفة عقل نظرى إلى فلسفة عقل عملى، ثم فى النهاية إلى فلسفة دينية وتفكيراً دينياً (١) وهو تحول طبيعى فى عصر كان الدين فيه يستأثر شيئاً فشيئاً بالكثير جدا من عقول البشر وطاقاتهم، ولم يعد موضوع الفلسفة البحث فى الوجود والكون وما وراء الطبيعة، بل أمسى محاولة إيجاد قواعد للسلوك والعمل، أى الإنصراف عن النظر الفلسفى الصرف والتفكير المجرد، إلى الأخلاق العملية والسلوك (١).

ويعلل الدكتور نجيب بلدى هذا التحول بعاملين أولهما أن العقل اليونانى قد أدركه التعب بعد هذه القرون الطويلة من البحث الفلسفى الذى يمند فى الماضى إلى سقراط، والثانى هو احتياج النفوس الآن إلى إيمان يضفى عليها الحياة، ولم يكن لهذا الاحتياج أن يبلغ مرتبة التعبير الصريح، ويبحث عن الرضى فى الدين والوحى، إن لم تكن العقول قد لمحت ولو عن بعد هذه الأديان والمعتقدات والشعائر التى تهب أصحابها بعض الرضى على الأقل، ومن ثم يصح القول إن اختلاط اليونان بالشرق وبالتفكير الشرقى، هو الذى أدى إلى الشعور بهذا الاحتياج، وهو الذى قاد فى النهاية إلى الفلسفة الدينية (٣).

<sup>(</sup>١) نجيب بلدى، تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية وفلسفتها، الإسكندرية ١٩٦٢، ص ١٠٢.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليوناني، ص ص ٦-٧.

<sup>(</sup>٣) تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية، ص ص ١٠٢ - ١٠٣.

على هذا النحو نجد أنفسنا أمام التيار الثانى من التيارات الفكرية فى مصر البان العصر البيزنطى، ألا وهو التيار الفلسفى. وفى هذا الميدان كانت الإسكندرية صاحبة الكعب الأعلى بلا منازع. فمدرستها الشهيرة جذبت إليها الكثيرين من أيناء العالم اليونانى، مفكرين وأساتذة وطلابا وكان لها دورها الكبير الرائد فى الفكر الإنسانى السائد، وهى وإن تميزت بطابعها الأفلاطونى إلا أن هذا لا ينقى وجود اتجاهات فلسفية أخرى عديدة مثل الهرمسية والرواقية والفيثاغورية الجديدة، ثم الأفلاطونية المحدثة التى أصبحت علما عليها خلال العصر البيزنطى، رغم أن المدرسة الأخيرة هذه لم تقم فيها - وإن كان صاحبها أفلوطين Plotiuns ينتمى اليها - وإنما قامت فى روما.

وكان لفلسفة الإسكندرية طابعها الخاص خلال العصر الرومانى – البيرنطى؛ فالفلاسفة اليونان الأواثل كانوا يبدأون بمناقشة مختلف الآراء، ثم يوجهون المناقشة والتجربة الإنسانية ومختلف الدراسات إلى حكمة هى نظر ومشاهدة فحسب، أما الرواقيون والأبيقوريون فكانوا يهدفون إلى حكمة عملية أفلاطونية، تتحقق بها وفيها الفضيلة والسعادة وتتحدان، أما مفكرو العصر السكندرى فهم يهدفون إلى حكمة إلهية دينية تحقق خلاص الإنسان باتحاده بالإله، مبدأ وجوده وحياته (١).

اختلطت الفلسفة إذن واصطبغت بالدين والوحي، وارتبطت بهما إلى حد امتصاص الدين والوحى طريقاً للإعلان امتصاص الدين والوحى طريقاً للإعلان بحقائقها وأصولها، وللبحث أيضاً عن تلك الحقائق والأصول، إيماناً إذن وصلاة ودعاء، ثم اختلاط للدين والفلسفة بالعلم معاً، وخاصة علم الطبيعة في صفته التجريبية ولبس الرياضية، إذ دخل منذ القرن الثاني قبل الميلاد تحت تأثير الفلسفة الرواقية، هذا بالإضافة إلى علمي التنجيم والكيمياء، وبدا هذا واضحاً جداً في القرن الثاني الميلادي (۱). ولا شك أن هذا كان راجعاً في المقام الأول إلى الامتزاج والتفاعل الذي حدث بين الفكر اليوناني والفكر الشرقي ممثلاً في حضارات هذا الشرق القديم، الذي حاول الاسكذر أن ينقل إليه ثقافة اليونان

<sup>(</sup>١) نجيب بلدى، مدرسة الإسكندرية، ص ١٠٧.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق ص ص ٩٩ - ١٠١.

ولسانهم عن طريق المدن التى أنشأها في رحلته العسكرية إلى الشرق، وحملت اسمه وكان أشهرها إسكندرية مصر ولما كانت هذه الساسكندريات قد زرعت في وسط حضارات عربقة سبقت الحضارة اليونانية، كان لابد أن يكون هناك تفاعل بين هذه الثقافات المختلفة، إن لم يكن طغياناً للثقافات الشرقية على اليونانية في كثير من الأحيان، وإن غدا اللسان اليوناني معبراً عن هذا الفكر على امتداد ثمانية قرون تشمل العصرين الهللنستى (القرون الثلاثة الأخيرة قبل الميلاد) والروماني الإمبراطورى (القرون الخمسة الأولى بعد ميلاد المسيح).

وكانت الأفكار الهرمسية التي ذاعت في القرن الثاني الميلادي خير من يمثل هذا الاتجاه الفاسقي، وهي تنسب إلى الإله المصرى "تحوت" إله الحكمة والفنون، الذي قرنه اليونان بإلههم "هرمس". ورغم أن كل المأثورات التي تنسب إلى "هرمس - تحوت"جاءت كلها باليونانية، إلا أنها تعكس حكمة المصريين القدماء وأسرارهم الخفية (١)، وقد صاغها - على أرجح الآراء(٢) - مثقفون يونان تمصروا بحكم إقامتهم الدائمة في مصر، واتصلوا بالكهنة المصريين وتعلموا منهم الكثير وعرفوا كيف يصوغون هذه الآراء في قالب مصرى شرقى بلسان يوناني.

ودون أن نخوص في التفاصيل الدقيقة لهذه الآراء، فإنه يكفينا القول هنا إن حكمة الهرامسة وغيرهم من السابقين عليهم كالرواقيين والأبيقوريين، واللحقين لهم كالأفلاطونيين المحدثين، هي حكمة مرتبطة في أسلوبها وجوها ألروحي بالأديان التي سادت حوضي البحر المتوسط في ذلك الوقت، من وثنية ويهودية ومسيحية، نعني أديان الخلاص. غير أننا نجد التأثير الأفلاطوني واضحاً جداً فيما يتعلق بمسألة الخلاص هذه، فالنفس قد سقطت إلى عالمنا هذا وعليها أن تعمل بأسرع ما تستطيع على الصعود إلى العالم العلوى، وذلك بإماتة البدن، والناى عن

100

<sup>(</sup>۱) أشارت كثير من كتابات العصور الوسطى وعصر النهضة إلى الأداب الهرمسية، وأصبح ينظر إليها الآن باعتسارها مصدراً هاماً من مصادر التاريخ المبكر للإمير الطورية الرومانية حيث تشير الدراسات الى أن هذه الآداب الهرمسية تعود في كتابتها إلى القرن الرابع الميلادي. راجع Encycolopedia, Vol, X p. 142

<sup>(</sup>٢) نجيب بلدى، مدرسة الإسكندرية، ص ٩٨.

العالم والأجسام والمحسوسات، فهي قد جعلت لنتأمل الله، مُبدء العالم وخالقه، الخير المطلق، ومن ثم فسقوطها إثم وعليها أن تنظهر من هذا الإثم، ولن يتأتى ذلك إلا عن طريق قهر الجسد للخلاص من سجنه المادى.

ولكن السقوط ليس إثماً كاملاً ولا شراً مطلقاً لأنه كان أمرا لا مفر منه، وأن الإله قد سمح به بما قد ينجم عنه من خير، وأن الإنسان وإن تدهور وانحط عند سقوطه، ليستطيع بعد ذلك عمل بعض الخير في هذا العالم، قليس العالم المخلوق كله شراً مادام يحمل شيئاً من معالم الإله، وعلى هذا النحو يتفق الهرامسة مع الفاسفة اليونانية برمتها كما نجدها عن أفلاطون وأرسطو المتأثر بالأفلاطونية، والرواقيون والأفلاطونيين المحدثين، إنهم يتفقون جميعاً في اعتبار العالم كله وجوداً تغلب عليه صفات النظام والخير والجمال. وخلاصة القول إن التفكير الهرمسي كله تعبير مباشر أو غير مباشر عن تقوى صادقة تأخذ بالنفس وتملأها كله وتوجهها نحو الحضور الإلهي. كان من بين أقوالهم "أينما سرت، جاء الإله للقائك ومثل أمامك، حتى في المكان الذي لا تنتظره فيه، وحتى في اللحظة التي لا تتوقعه عندها، نائما كنت أو مستيقظاً، في البحر أو على البر، في الليل أو في النهار، متكلماً أو صامتاً، إذ لا يوجد شيء إلا كان هو" (۱).

ورغم أن الهرمسية تستمد أصولها من الفلسفة البونانية والأفلاطونية بوجه خاص، إلا أننا لا نستبعد أبداً وجود التأثيرات المصرية القديمة في هذه الأصول، خاصة وأنها قد نحت منحى صوفياً شرقياً شأن الفلسفات الأخرى التي سادت عالم البحر المتوسط في تلك الفترة. وإذا تأملنا النص السابق من أقوال الهرامسة، وعدنا به القهقرى إلى ترنيمة كان يُناجى بها الإله المصرى العالمي "آتون" لوجدنا تشابها واضحاً فيما بينهما (٢) تقول المناجاة:

"أنت تبزغ بجمالك في أفق السماء .. أنت يا "آتون" الحي الذي كنت في أزلية الحياة تملأ كل البلاد بجمالك .. أنت جميل وعظيم ومتلأليء ومشرق فوق

<sup>(</sup>١) للوقوف على حقائق الفكر للهرمسى عن الله والنفس والخلق والخلاص؛ رليمع. نجيب بلدي، مدرسة الإسكندرية، ص ص ٩٥- ١٣٠.

<sup>(</sup>٢) برستد (ج. ه...) فجر الضمير، ترجمة سليم حسن، القاهرة بدون تاريخ، ص ص ٣٠١ - ٣١١.

كل أرض، وأشعثك تحيط بالأرضين حتى نهاية جميع مخلوقاتك .. أنت "آتون" (شمس) النهار فوق الأرض .. جميع العيون تراك تجاهها .. إيه أيها الإله .. خالق كل أرض، وبارئ كل من عليها .. عندما تشرق فإن عيونهم ترى من خلالك. أشعتك تضيء كل العالم، وينشرح بسبب رؤيتك كل قلب .. ويكون جميع الكون في عيد .. آلاف الألوف من الأنفس موجودة فيك لتحفظها حية".

ولم تكن الهرمسية وحدها هي التي تحت هذا المنحى الصوفي، بل أصبحت هذه السمة التي طبعت بها الفلسفة اليونانية في العصر الروماني، نتيجة تأثرها الواضح بالتقافات الشرقية، كما أن المداهب الفلسفية تداخلت أفكارها، ولم يعد من السهل التمييز بحدود واضحة المعالم بين هذه الفلسفة وتلك، فأصبح لذينا أرسطية أفلاطونية، ورواقية أفلاطونية، وهرمسية جمعت بين هذه جميعها وإن مالت فيها كفة الأفلاطونية. وإذا كان الفيلسوف الرواقي بوسيدونيوس الأبامي Posedionius كفة الأفلاطونية. وإذا كان الفيلسوف الرواقي بوسيدونيوس الأبامي of Apamea بين تلك التيارات الفكرية، مع المناداة في الوقت نفسه بالثقة في ديانة شرقية، فإن هذا الاتجاه التوفيقي قد بلغ غايته في القرن الثالث الميلادي على يد المدرسة الأفلاطونية المحدثة التي أمسها أفلوطين السكندري، الذي استوعب هذه الأفكار الفلسفية الهالينية المعروفة ونسجها في وحدة واحدة. ولقد كان يؤمن بأن مهمة الفيلسوف الأولى تقوم على التطلع والتأمل الذي غايته وذروته التجربة الصوفية المتمثلة في وحدة النفس البشرية مع الله (1).

وكانت الرواقية Stoicism هي أكثر المذاهب الفلسفية تأثراً بالثقافات الشرقية، والغاية من الفلسفة عند الرواقيين أن تكون فلسفة عملية؛ ذلك أن الرواقيين ينظرون إلى الفلسفة على أنها الأخلاق، وأن الأخلاق أو الفلسفة بالمعنى العام هي أن يفعل الإنسان وفقاً لقوانين العقل، وفي مدره بمقتضى العقل إنما يسير طبقاً لقوانين الطبيعة. والمهم في هذا كله، والغاية التي تسعى إليها كل فلسفة في نظرهم هي أن تضع قوانين السلوك الإنساني الخير، ولهذا فإن أجزاء الفلسفة هي الواقع، أجزاء الفسيلة، لأن موضوع الفلسفة هو الفضيلة، وما فروع الفلسفة

. 600

Starte Burker Starter

<sup>(</sup>١) توينبي، الحضارة الهلينية، ص ٢٤٠.

المختلفة إلا أنواع متعددة الفضيلة، الغاية إذن من الفلسفة أن تكون فلسفا عملية تحدد الفضائل التي يجب على الإنسان أن يتحلى بها (1). إذ أن الفضيلة هي الخير الأوحد في حياة الإنسان الفرد، وهي قائمة في الإرادة، فكل ما هو خير حقاً أو شرحقاً في حياة الإنسان، يتوقف عليه هو نفسه، واذلك فلكل إنسان مطلق الحرية، على أن يحرر نفسه من شهوات الحياة الأرضية، ويخطىء من يظن أن هذه الشهوات لها السيادة، أما الحكيم صاحب الأحكام الصادقة، فهو المتحكم في مصير نفسه فيما يتعلق بكل ماله قيمة في رأيه، وذلك لأنه لا تستطيع قوة خارجية أن تسلبة فضيلته (١). والرواقي لا يرى أنه فاضل لكي يفعل خيراً، بل هو يفعل الخير لكي يكون فاضل (1).

وكلما تقدم العمر بالعصر الروماني خلال القرون الأولى، فإن الرواقية كانت تتجه إلى الناحية العملية، أى الحكمة العملية في الحياة، وانصرفت تدريجياً عن الأسس النظرية الأولى التي قامت عليها الأخلاق الرواقية، وكان أشهر من يمثلها "سنكا" ("ق.م - ١٥٥م) وابيكتاتوس (حوالى ١٠٠٠ - ١٥م) وماركوس أوريليوس (أ) الإمبراطور الروماني (١٦١-١٨٠). وقد أخذوا بالناحية العملية التي وجدوا فيها ما يلائم مزاجهم وطبيعتهم الخاصة، فقد كان الروماني يطلب من الفلسفة عموما في هذا الظرف أن يتخذ منها وسيلة لقيادة ضميره. لقد كان ينظر إلى الفيلسوف بوصفه قائداً الضمير وموجها له، فلم يكن غريباً إذن أن تأخذ الأخلاق هذا الطابع العملي الصرف (أ) ، ولم يكن غريباً أيضاً أن يعتبر الرواقيون الرومان كل الدراسات النظرية تابعة للأخلاق. وهم في ذلك لم يكونوا بعيدين عن الرومان كل الدراسات النظرية تابعة للأخلاق. وهم في ذلك لم يكونوا بعيدين عن الفيزيقيا أشجاره، والأخلاق ثماره (١٠).

<sup>(</sup>١) لَمُزيد من التفاصيل عن الرواقية، راجع ، عثمان أمين، الغلسفة الرواقية، القاهرة ٩٧١ أَ؛ عبد الرحمن بدوي، خريف الفكر اليوناني، ص ص ١١ – ١٢.

<sup>(</sup>٢) رسل (ب) تاريخ الفلسفة الغربية، نقله إلى العربية في ثلاثة أجزاء زكى نجيب محمود، الجزء الأول، القاهرة ١٩٧٨، ص ٢٧٧.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق، ص ٣٧٨.

<sup>(</sup>٤) عن رواقية هؤلاء الثلاثة، راجع، رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، حـــ ١ ص ص ٣٨٤ – ٣٩٣.

<sup>(</sup>a) عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليوناني، ص ٤٩.

<sup>(</sup>٦) رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، حــ ١ ص ٢٨١.

لم يكن المذهب الرواقي بالضرورة ديناً رغم أنه قد يأخذ شكلاً دينيا قوياً، ولم يكن نظاماً فلسفياً لأن شراحه من الرومان لم يؤكنوا هذه الوجهة إلا تأكيدا طفيفاً، فقد أضفي الرومان طابعهم على ما اقتبسوه من الرواقية الإغريقية. ومن ثم فالمذهب الرواقي كان نتيجة التفاعل بين الفكر اليوناني والثقافات الشرقية. وأخذت الفلسفة تشتغل بصفة متزايدة بالمسائل التي تمس السلوك اليومي للرجل العادي، ولما كان الشرق ميالا دائماً إلى إقامة الأخلاق، كان اهتمام المذهب الرواقي الروماني بإرساء مجموعة ضخمة من القواعد أو القوانين الخاصة بالسلوك الأخلاقي (۱).

وإلى جانب الرواقية كانت هذاك أيضاً "الغنوصية" Gnosticism التى تقع في مكان وسط بين الفلسفة والمسيحية، وتستمد اسمها من الكلمة اليونانية gnosis أي المعرفة". وقد ذاعت آراؤها في القرن الثاني الميلادي، وإن كانت لها جنور يهودية من قبل، وآمن أصحابها أن الديهم "معرفة" خاصة أو "الدنية" تسمو على إيمان الكنيسة، والحقيقة أن هذه "المعرفة" بطبيعة الإنسان وقدره خاصة الإنسان "الغنوصي"، قائمة على وحي أو إلهام حقيقي حول أصل الكون، يفسر كيفية وجود الشر، وكيف السبيل إلى الخلاص منه. وكانت فحوى "الإنجيل الغنوصي" في جوهرها محاولة لإيقاظ الروح من سباتها العميق، وجعلها "عارفة" بقضائها الذي دعيت إليه (٢).

والغنوصية خليط عجيب من الكتاب المقدس بعهديه القديم والجديد، وأفكار من الفلسفات اليونائية المحتلفة والثقافات الشرقية، في محاولة لإيجاد "أدرية" أو "معرفة" بالإيمان، عن طريق تقديم عقيدة عن الله، والتجسد، وأصول الشر، والخلاص لأولئك الذين يعتبرون أنفسهم أناساً غير عاديين، أو بتعبير آخر، أسمى من المسيحيين .. وقد نظر الغنوصيون إلى العالم المادى باعتباره مغايراً تماماً للإله الأعلى أو الخير المطلق. ومن ثم فإن الإثنينية، الله والمادة، كانت من أهم سمات الغنوصية، وإن لم تقترب كثيراً من المانوية. ومائت الهوة الواسعة بين الله والمادة من جانب "الأدريين" أو "الغنوصيين" بسلسلة من الكاننات الفيضية والوسطاء

<sup>(</sup>۱) بارو، الرومان، ص ۱۹۶.

<sup>(2)</sup> Chadwick, Early Church, p. 35.

بحيث يجد المسيح له مكاناً بينها، وتتم عملية القيض بالعودة إلى الله ثانية عن طريق الخلاص (١).

ويذهب الغنوصيون إلى الإيمان بأن المسيح مجرد إنسان من بنى البشر، وأن "ابن الله" قد هبط عليه عند تعميده، ثم تركه ساعة الآلام، ويستندون فى ذلك إلى ما جاء فى إنجيل مرقص (٣٤/١٥) "إلهى إلهى لماذا تركتنى"، ويرون أنه مما لا يجوز "بابن الله" أن بولد وأن يكون رضيعاً، وبالأحرى لا يليق أن يموت على الصليب، ومن ثم فإن هذه الأشياء حدثت لـ "يسوع" الإنسان وليس لـ "ابن الله" السماوى (٢). ولذا فإن آباء المسيحية كانوا يرون فى الغنوضية خطراً أشد من الوثنية أو الفرق الأخرى التي تعتوها بالهرطقة.

ورغم الاختلافات الواسعة أو البسيطة التي كانت قائمة بين هذه التيارات الفكرية العديدة، الأفلاطونية، والأرسطية الافلاطونية، والرواقية، أو الرواقية في شكلها الروماني، والهرمسية، والغنوصية، والأفلاطونية المحدثة، والمسيحية، ومحاولة كل منها التأكيد على أن لديها وحدها دون غيرها. الصيغة الحقة التي يمكن عن طريقها فقط خلاص الروح، إلا أنها جميعاً كانت تقوم على أساس حياة نسكية تهدف في جوهرها إلى إماتة الجسد، وكبح جماح شهواته حتى تتحرر الروح من سجنها المادي.

ووسط هذه التيارات العديدة التي سادت النصف اليوناني من الإمبراطورية الرومانية، وكانت الإسكندرية ميدانها الوسيع بحكم تكوينها الفلسفي الذي يعود إلى النصف الأخير من القرن الثالث قبل الميلاد، نجد الفيلسوف الأفلاطوني آمونيوس سلكاس Ammonius Saccas (٢٤٣-١٧٤) الذي يصفه القديس جيروم (١) بأنه "رجل الإسكندرية والفيلسوف المقتدر"، الذي ترك عدداً من المؤلفات، كان من بينها" النتاغم بين موسى ويسوع" و"القوانين الإنجيلية". ويقدم جيروم ذلك في معرض دفاعه عن آمونيوس باغتباره مسيحياً ظل على مسيحيته حتى وفاته، ولم يتحول عنها إلى الونتية كما يقول بورفيريوس Porphyrius أحد رجالات

<sup>(3)</sup> HIER. Vir ill. 55.

الأفلاطونية المحدثة. وجيروم هنا يتابع المؤرخ الكنسى يوسيبيوس القيسارى فيما كتبه عن آمونيوس (1). ويبدو أن الأمر قد اختلط على شيخ مؤرخى الكنيسة ومن بعده جيروم، فقرنوا بينه وبين أحد رجال المسيحية الذى كان يحمل نفس الاسم (٢) لأن ما ذكره تلميذه الأثير أفلوطين عنه لايشير مطلقاً إلى أن أستاذه بقى على المسيحية أو كتب فيها، وليس فيما خلفه أوريجن السكندرى من كتابات كثيرة شىء يدل على أن معلمه آمونيوس ظل مسيحياً، ولو أن شيئاً كهذا كان قائماً لما غفل عنه أستاذ اللاهوت السكندرى.

وآمونيوس ساكاس سكندري المواد والإقامة، راقي التعليم نبيل الثقافة، يأخذ بالألباب وهو يلقى دروسه، تخرج على يديه كثيرون، كان أشدهم نبوغا أقلوطين الفياسوف زعيم الأفلاطونية المحدثة، وأوريجن اللاهوتي عميد مدرسة الإسكندرية اللاهوتية. ومن الواضح أن آمونيوس الذي أخذ الكثير عن أستاذه "نومنيوس" اللاهوتية، ومن الواضح أن آمونيوس الذي أخذ الكثير عن أستاذه "نومنيوس" هي القاعدة التي بنت عليها الأفلاطونية المحدثة فكرها الانتقائي، وفي الوقت نفسه كانت دروسه تتضمن العناصر الدينية والصوفية، التي كانت ظاهرة بصورة واضحة عند كل تلاميذه، والتي لعبت دورا رئيسياً في الأفلاطونية المحدثة (ا). واضحة عند كل تلاميذه، والتي لعبت دورا رئيسياً في الأفلاطونية المحدثة (ا). ونقطة الانتهاء والعامل السائد الذي يطبع بطابعه الخاص هذه الفلسفة، هو التجربة الدينية المفهومة على نحو صوفي. وهذا الطابع الديني الجديد لا نجده في الفلسفة اليونانية الكلاسيكية، ولئن عنى الواقيون بوجه اليونانية الكلاسيكية، ولئن عنى افلاطون وأرسطو بالدين، ولئن عنى الرواقيون بوجه خاص بالناحية الدينية، فإن ذلك ليس كافياً لأن يجعل هذه الفلسفة عندهم فاسفة دينية خاص بالناحية الذي نريده حينما نتعت الفلسفة الأفلاطونية المحدثة بأنها دينية (أ).

وإذا كان آمونيوس ساكاس هو الذي وضع اللبنة الأولى في هذه الفلسفة، فإن تلميذه أفلوطين السكندري هو الذي جعلها فكراً قائماً له كيان، وذاع باسمه صيت

after and a

<sup>(1)</sup> EUSBIUS, historia ecclesiastica, VI 19.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 265 n. 2

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 265 n. 2

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليوناني، ص ص ١١٤-١١٥.

معلمه، كما كان الأفلوطين نفسه أتباعه الذين حققوا لفلسفته ولهم شهرة واسعة، كان من بينهم بورفيريوس (ت ٣٠٣) الذي تولى ترتيب أعمال أستاذه وتنظيمها وكتابة سيرة حياته، ويامبليخوس Iamblichus (ت ٣٣٠)، ويروكلوس Proclus في أخريات القرن الخامس، وداماسكيوس Damascius (ت ٣٣٠)، وقد جنبوا إليهم الكثيرين من المريدين الذين حرصوا على تعلم دروسهم. بينما كان له في الإسكندرية تلاميذ "وهم كثر، ظلوا على ولائهم لمبادئه حتى القرن السادس الميلادي، وسوف نأتي على ذكر بعض منهم فيما بعد.

وقد نشأ أفلوطين في صعيد مصر في مدينة أسيوط Lycopolis وتلقى فيها تعليمه الأول، وظل بها حتى بلغ الثامنة والعشرين من عمره، ولاشك أن هذه القترة الطويلة التي أمضاها من عمره في أسيوط، قد تركت أثرها إلى حد ليس بالقليل في فكر أفلوطين، ثم انتقل إلى الاسكندرية، وأمضى بها عشر سنوات قضاها ملازما للفيسلوف آمونيوس ساكاس، وآخذ عنه الكثير من أفكاره وآرائه التوفيقية. ثم تاقت نفسه إلى استكمال ما بدأه في أسيوط من الوقوف على أسرار العبادات الشرقية، التي أكمل الجانب المصرى منها، فرحب بالاشتراك في الحملة التي قادها الإمبراطور "جورديان" على بلاد ما بين النهرين سنة ٤٤٤، إلا أن أمله في ذلك لم يتحقق، إذ تم اغتيال الإمبراطور على يد جنوده، فقفل أفلوطين راجعاً لا إلى الإسكندرية ولكن إلى روما، حيث أسس بها مدرسته، ووضع بها أسس فلسفته، وظل بها حتى وافته منيته في عام ٢٧٠ للميلاد.

وفى روما، قريباً من قلب الأحداث فى مدينة الخلود، فتح أفلوطين عينيه على ما كان يعانيه العالم الرومانى آنذاك من انهيار فى كل نواحى الحياة، فقد انحط النظام السياسى، وأصبح الإمبراطور ألعوبة فى يد الجيش الذى تتازعته الأهواء، وتوجه ببصره وحرابه إلى الداخل تاركا الحدود لقدرها، فعاث فيها الفرس فى الشرق والجرمان فى الشمال والغرب، وتوقف دولاب العمل الاقتصادى، ببوار الأراضى الزراعية، وإغلاق المصانع أبوابها، وتدهور الطرق التجارية، وانهيار الأمن، وتحولت أعداد من الفلاحين إلى قطاع طرق ولصوص، وتقشى الأوبئة والطواعين والمجاعات، وفساد الأخلاق وتدنيها وانحلالها، حتى لقد عبر المؤرخ

"جونز" (١) عن ذلك في عبارة واحدة بليغة حين قال: "لقد ضاع كل شيء". وعرفت هذه الفترة التي امتدت خمسين عاماً (٢٣٥ – ٢٨٤) من التاريخ الروماني بـــ "أزمة القرن الثالث الميلادي".

وتركت هذه الأمور بصماتها واضحة على تفكير أقلوطين، إذ تتحى عن مشاهد الخراب والبؤس في دنيا الواقع ليتأمل بفكره عالما آخر خالدا، قوامه الخير والجمال، فكان في ذلك متفقاً أتم الاتفاق مع المفكرين الجادين من أهل عصره، فقد تبدت دنيا الحياة العامة لهم جميعاً، المسيحيين والوثنيين على السواء، خلوا من الأمل، ولم يروا عالما جديراً بالولاء إلا العالم الآخر، وإذا كان هذا عند المسيحي يتمثل في ملكوت السماوات، فهو عند الأفلاطوني عالم المثل الأزلى الأبدى، فذلك عنده هو العالم الحقيقي بالقياس إلى عالم الظواهر الوهمي (١٠). لقد توزع القلق نفوس الناس في العالم الروماني من جراء هذه الكوارث التي حاقت به، وغدا الناس وقد تملكهم الياس، يسعون إلى الخلاص بأى ثمن، ولهذا كان لابد أن تلعب المذاهب القاتلة بالخلاص، الدور الأكبر في تشكيل هذا الاتجاه الجديد. وكانت الأحوال الروحية التي يعانيها الناس في ذلك العصر من شأنها أن تنفع إلى إيجاد مذاهب تدعو إلى التخلص من الوجود الخارجي، إذ هو شر لا خير فيه، ولا حاجة إلى التعلق به، بل الواجب أن يعزف الإنسان عنه عزوفاً تاماً، وينشد الخلاص في حقيقة دينية عليا يفني فيها الإنسان ").

ورغم أن أفلوطين أنشأ مدرسته في روما، إلا أن هذه الأفكار كانت السمة الرئيسية التي ميزث مدرسة الإسكندرية الفلسفية بوجه خاص، ورغم أن أفلوطين كان يعتبر نفسه التلميذ الوفي لأستاذه أفلاطون، وأنه يستمد أفكاره بصفة رئيسية من الفلسفة الأفلاطونية التي كان يقر دائماً أنه لا يستطيع أن يتخلى عن شيء من مبادئها (<sup>3</sup>)، ويحمل له احتراماً كبيراً إلى الحد الذي كان يشير إليه بضمير يكتبه بحرف التاج تمييزا له (<sup>6</sup>)، رغم كل ذلك إلا أن الأفلاطونية المحدثة راحت تتطور

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليونائي، ص ١١٦.

<sup>(4)</sup> Knowles (D.), The evolution of Medieval thought, London 1976, pp. 21-22. (م) رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، حـــ ا ص ٤٢١.

لتصبح تعاليمها مزيحاً من الآراء الأرسطية والرواقية متناعمة مع الأفلاطونية، بل إن فلاسفة الأرسطية الموجودين في الإسكندرية، في هذه الفترة المتأخرة من العالم القديم، كانوا يمثلون الأفلاطونية المحدثة شأن قرنائهم في أثينا. لقد بائت الأفلاطونية المحدثة الآن فلسفة عقيدية، بل إنها كانت كذلك - كما أسلفنا - في حقيقة أمرها. لقد كانت تسعى إلى فهم الطبيعة اللاهوئية، وإلى وضع لاهوت علمي، ونمارس في الوقت ذاته التأمل والزهد والصلوات وتوقر الأرباب بصبورة فكرية راقية (1). لقد كانت فلسفة الإسكندرية قبل كل شيء فلسفة دينية إلهية ترجع إلى أفلاطون الإلهي، وبنوع خاص إلى فلسفته الإلهية الدينية، تلك التي عمل على بيانها في محاورتيه "فيدون" و "طيماوس" (٢).

كان أقلوطين مفكراً خلاقاً، وإذا كان يدين بالحب والوفاء لأستاذه أفلاطون، إلا أنه لم يكن مثيراً للغرابة أن يقول بغير ما قال، فأفلاطون قال بعالم معقول في مقابل العالم المحسوس، أما أفلوطين فقد ميز تماماً بين العالمين عالم المعقول وعالم المحسوس (٦)، وعلا بفكرة الأول أو "المبدأ" علواً كبيراً أو علواً مطلقاً، الأول في القمة ويليه "العقل الأول" ثم بقية العقول، وعلى الرغم من وجود هذا الترتيب التتازلي بين الأول وبقية المعقولات، فإن هناك مع ذلك هوة غير معبورة، أي علواً مطلقاً للأول بالنسبة إلى المعقولات. هناك إذن عالمان، المعقول والمحسوس، وفي باب المعقولات ثلاثة مبادىء، أو بتعبير آخر .. ثلاثة أقانيم، الله والعقل (أو الروح) والنفس. والله هو الأول الواحد المبدع اللامتناهي، والعقل صنور الأشياء الموجودة، والنفس هي ما يتم به تحقق الصور في المحسوسات (٤).

<sup>(1)</sup> Cameron (A.), The Meditrranean World in Late Antiquity, Ad. 395 – 600, London 1993, p. 133.

<sup>(</sup>٢) نجيب بلدى، مدرسة الإسكندرية، ص ٦٦. وعن محاورات أفلاطون، رلجع، عزيت قرنى، فيدون، القاهرة ١٩٧٣.

<sup>(3)</sup> Knowles, Medieval thought, p. 24

<sup>(</sup>٤) عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليوناني، ص ١٣٤.

وهذا الثالوت المقدس عند أفلوطين، الواحد والعقل (أو الروح) (١)، والنفس بمثل فكن أفلوطين الفلسفي. في "الواحد" يسميه أحياناً بي "الله" وأحياناً بــ"الخير"، ويجرد فكرة الله من كل ما يوهم اختلالا في الوحدة أو في الكمال، وعلى الأخص في الوحدة، التي هي الأساس في نظرية الله عند أفلوطين. "الواحد كامل لأنه لا يبحث عن شيء وليس بحاجة إلى شيء، ولأنه كامل كمالاً مطلقاً يفوق كل تصور فهو قدرة خارقة، فبينما هو بغير مكان لا يخلو منه مكان. الواحد مستحيل على التعريف، وأنت أصدق في وصفه إذا التزمت الصمت منك إذا أستخدمت عدداً كبيراً من الألفاظ كائنة مَا كانت. الواحد لا يمكن أن يتقوقع داخل ذاته، وإبداعه يحدث بالضرورة. وهكذا يبدع الإله الوجود بالفيض. وجوهر عملية الفيض إذن هو الكمال المطلق للواحد، ذلك الكمال الذي من فرط لانهائيته يصدر عنه غيره بالضرورة. ومن جانب آخر فإن عملية القيض والتي تعني ضرورة الإيجاد أو الخلق، أساسها عملية أخرى هي التأمل، حيث أن أول ما يفيض عنه الإله (المطلق) (الواحد) هو الحياة اللامحدودة، التي ما أن تفيض حتى ترتد إليه وتتأمله فتتخذه لها حدا وصبورة، وتصبح آنذاك كائناً معيناً ذا كثرة في وحدة هـــي "العقل" أو الروح" (٢). ففكرة الخلق عند أفلوطين لا تتم هنا علي أساس وجود ضرورة منطقية، وإنما تتم على أساس فكرة الكمال، وصدور الأشياء عن هذا الكمال (٢).

العقل إذن، الأقنوم الثاني في ثالوث أفلوطين، هو صورة الواحد، فكأن التأمل هنا هو المرادف للإيجاد أو الخلق، حيث صدر العقل عن المطلق نتيجة التأمل، وهذا العقل هو في الآن نفسه وجود، بمعنى أن الفكر والوجود شيء واحد في الوجود الصادر عن الأول، فهذا الثاني هو عقل من ناحية، من حيث إن الأول معقول له وهو عاقل له، إذ هو يتأمل الأول ويكون من صفات الأول أنه معقول وليس عاقلاً (٤).

<sup>(</sup>١) راجع ما يذهب إليه رسل من تفضيل استخدام "الروح" بدلاً من "العقل" الأقنوم الثاني، تاريخ الفلسفة الغربية جا ص ٤٢٣.

<sup>(</sup>Y) مصطفى النشار، أفلوطين فيلسوفاً مصرياً ، ص ١٢ - ١٣.

<sup>(</sup>٣) عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليوناني، ص ١٣١.

<sup>(</sup>٤) المرجع السابق، ص ١٣٤ مصطفى النشار، أقلوطين، ص ص ١٢ - ١٢.

والنفس أيضاً، الأقنوم الثالث، تصدر عن العقل نتيجة تأمله المطلق، والنفس جانبان، جانب باطنى يمس العقل، وجانب آخر يواجه العالم الخارجي، نعني كاننات العالم المحسوس التي نشأت نتيجة تأمل الوجود الأدنى للنفس أو ما يسميه أفلوطين "مبدأ الطبيعية"، ويرد أفلوطين على الغنوصيين أقوالهم حول العالم المحسوس إذ يرون فيه شراً محضاً، ويقول إن العالم المرئى جميل وهو موطن أرواح مباركة، وكل ما في الأمر أنه أقل خيرية من العالم العقلي. و"النفس" حين تخلق العالم المادي، فإنما تخلقه وفق ما علق بذاكراتها عن الإلهي، وليست تخلقه بسبب هبوطها، فهو يرى أن عالم الحس يبلغ من الكمال كل ما يمكن لعالم محسوس أن يبلغه، ويدرك أقوى الإدراك ما في المحسوسات من جمال، يقول في التَّاسوع الثَّاني: "من ذا الذي يمكنه أن يدرك حقًّا ما في "العالم العقلي" من تتاعم، ثم لا يستطيع - إذا كان له ميل إلى الموسيقي - أن يدرك ما في الأصوات المحسوسة من مثل هذا التوافق النغمي؟ أين هذا العالم بالهندسة أو بالحساب، الذي لا يجد متعة في التماثل والتطابق ومبائ النظام التي يمكن أدراكها في الأشياء المرئية؟ بل انظر إلى الصور مثلا، فإن أولنك الذين ينظرون بحواسهم الجسدية إلى نتاج الفن في عالم التصوير، لا يرون الشيء الواحد بطريقة واحدة لا ثانية لها، بل إنهم ليتأثرون تأثراً عميقاً حين يرون في الأشياء التي رسمت أمام أعينهم، صورا تمثل ما هو كائن في المثال العقلي، وعلى ذلك تراهم يتذكرون الحقيقة بما يرون، وهذه هي النفس التي ينشأ عنها الحب، فإذا ما رأى إنسان منظر "الجمال" قد تمثل في صورة رائعة على أحد الوجوم، ثم انتقل عقله بفضل ما رأى، انتقالاً سريعا إلى ذلك "العالم" الآخر، فإن يعد ذلك بعثرة مسرفة للجمال في عالم الحس. هذا النظام الفسيح الأرجاء، هذه الصورة التي تتم عنها النجوم رغم بعدها الشاسع، يستحيل على إنسان أن يكون من بلادة الحواس وجحود القلب بحيث لا يحمله ما يراه في دنيا الحس إلى تذكر ما كان رآه في "العالم" الآخر، وحيث لا تأخذه الرهبة المهيبة حين يملأ فكره هذا كله. هذا الشيء العظيم الذي نبع من مصادر العظمة، فإذا لم يستجب إنسان لعالمي الحس على هذا النحو، كان معنى ذلك أنه لم يسبرغور هذا العالم، ولم يرقط ذلك العالم الآخر" (١).

<sup>(</sup>١) رسل، تاريخ الفلسفة الغربية، حــ ص ص ٢٦٦ - ٤٢٧.

ويقدم الدكتور مصطفى النشار رأياً له وجاهته فيما يتعلق بفكرة التأمل عند أفلوطين، إذ يعود بها إلى جذور بعيدة فى الديانة المصرية القديمة، تتمثل فى الأسطورة "المنفية" أى التى تنسب إلى مدينة منف، حول تفسير نشأة العالم عن الإلمه "بتاح" الذى كان لسان الآلهة وقلبهم، حيث يقول كهنة منف "إنه القلب الذى يسبب ظهور كل رأى يتم، أما اللسان فهو الذى يعلن ما يفكر فيه القلب. وهكذا تم تشكيل جميع الآلهة. لقد ظهر النظام الإلهى بواسطة ما فكر فيه القلب وما أمر به اللسان. ويعلق الدكتور النشار على ذلك بقوله "إن هذه الأسطورة التى يرجع تاريخها لقرون طويلة قبل نشأة الفلسفة اليونانية، تبين أن ثمة عقلاً مسيطراً خالقاً، تصور مظاهر الطبيعة ثم أبدعها عن طريق ذلك التعقل وهذا التأمل، ولعل هذا النص يعبر بوضوح عن فكرة أفلوطين القائلة بأن كل الموجودات تصدر عن التأمل (١).

وقد لا يبعد هذا الرأى عن الحقيقة، رغم ما يذكره نفر من الدارسين من أن فلسفة أفلوطين كانت يونانية خالصة، إلا أننا نلمس الأثر الشرقى أيضاً بادياً فيها، بنزعتها الدينية، واتجاهاتها الصوفية، ولم لا يوضع هذا الرأى موضع الاهتمام، خاصة وأن أفلوطين قد أمضى فترة شبابة وتكوينة العقلى المبكر طيلة ثمانية وعشرين عاماً في صعيد مصر، في أسيوط، ودارت برأسة أفكار الاتجاه إلى الشرق، وإن كان ذلك لم يتوفر له بعد فشل حملة الإمبراطور جورديان. مما حدا بالدكتور عبد الرحمن بدوى (٢) إلى التعليق على فلسفة أفلوطين بقولة "إننا نجد أنفسنا في عالم مختلف كل الاختلاف عن العالم الذي ألفتاه في الفلسفة اليونانية بالمعنى الصحيح ... إذ يمثل أفلوطين في الواقع الروح الشرقية، أكثر من تمثيلة بالمعنى الصحيح ... إذ يمثل أفلوطين في الواقع الروح اليونانية في شيء".

<sup>(</sup>۱) مصطفى النشار، أفلوطين، ص ص ١٤ - ١٥؛ ويلسون (ج) الحصارة المصرية، ترجمة أحمد فخرى، القاهرة يسدون تاريخ ، ص ص ١٢٢ - ١٣٠٠ برستد، فجر الضمير، من ٥٣ وما بعدها؛ عبد العزيز صالح، الشرق الأدنى القديم، القاهرة ١٩٧٠، ص ص ٨٨ - ٨٩.

<sup>(</sup>٢) خريف الفكر اليوناني، ص ١٥٠. ولحل الفكرة التي يدعو إليها المفكر مارتن برنال في موسوعته "أثينا السوداء" تحمل هذه الآراء وتدعم هذا الانجاه الذي يبرز الأثر البارز الذي تركته مصر على الحضارة الاغريقية.

أما ديفيد نولز (١) David Knowels وبرتراند رسل Bertrand Russel (١) فيتفقان على أن أفلوطين يمثل لوناً من النظر الفلسفي يفضل فيه أي فيلسوف آخر، فالحكم على البناء الفلسفى المعين بالأهمية يعود لأسباب مختلفة أهمها وأبرزها أن يُظن به الصدق، وإن كان ليس هو الحسنة الوحيدة التي توصف بها ميتافيزيقا معينة، إذ قد يكون لها جمال، وهذا ما نجده عند أفلوطين، إذ له فقرات تذكرنا بالمقطوعات الأخيرة من "فردوس" دانتي في الكوميديا الإلهية. إن أفلوطين يحتل مكانة عالية جدا بين الذين كانوا في حياتهم أشقياء بالمعنى الدنيوي للكلمة، لكنهم صمموا تصميماً قاطعاً على أن يلتمسوا سعادة أسمى في عالم التفكير النظري، ولا يعني ذلك التقليل من شأن مزاياه العقلية الخالصة، فقد ألقى الضوء على تعاليم أفلاطون من وجوه كثيرة، وبسط بكل اتساق وجهة نظره في هذا الموضوع الذي بشاركه فيه كثيرون، وأدلته التي يقيمها ضد المادية أدلة قوية، ومجمل فكرته عن علاقة الروح بالجسم أوضح من مثيلتها عند أفلاطون وأرسطو. ويشبهه "رسل" بالفيلسوف الهولندى في القرن السابع عشر، سبينوزا Baruch Spinoza بماله من صفاء وترفع خلقيين يخلعان عليه هيبة بالغة. لقد كان أفلوطين يتسم دائما بالإخلاص، لا ترتفع نغمة القول لديه في كلامه إلى حد الصراخ، ولا هو يتوجه الى قارئه بالتأنيب، بل لا ينفك حاصراً همه في إحاطة قارئه علما - في أسلوب أبسط ما يكون الأسلوب - بما يعتقد هو أنه هام حقاً، فمهما يكن ظنك به باعتباره فيلسو فا نظرياً، فمن المحال أن لا تحبه باعتباره إنساناً.

ولقد تركت الأفلاطونية المحدثة أثراً بعيد المدى على كل المدارس والاتجاهات الفلسفية التى جاءت بعدها عند الوثنيين والمسيحيين والمسلمين بدرجات متفاوتة وإن كانت واضحة المعالم جداً. إلا أن علاقتها بالمسيحية على وجه خاص كان لها شكلها المتميز، فكلتاهما الآن (القرنان الثالث والرابع الميلاديان) كانتا في دور التكوين الفكرى والتشكيل العقيدى، تواجهان تيارات واحدة، وتمران بمراحل تكاد تكون أيضاً متشابهة إلى حد قريب جداً. ومن ثم كان لابد أن تنفتح كل منهما على الأخرى، تأخذ منها وتعطيها، وتتفاعلان مع بعضهما

<sup>(1)</sup> The evolution of Medieval thought, pp. 23 -24.

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفلسفة الغربية، جــ ١ ص ص ٤١٨ - ٤٢٠.

بعضاً بحيث بات يصعب ليس فقط فصل، بل تمييز إحداهما عن الأخرى، مما حدا بالفيلسوف المعاصر "برتراند رسل" أن يؤكد في كتابه "تاريخ الفلسفة الغربية" (١) على هذا المعنى، حين ينقل عن "العميد إنج" Willian Inge الأكليروسي الإنجليزي في النصف الأول من القرن العشرين (٢) قوله "إن الأفلاطونية جزء من البناء الحيوى للاهوت المسيحي، فلن نجد فلسفة أخرى تستطيع أن تقترن بذلك اللاهوت دون أن يحدث بينهما تعارض، كما أنه يستحيل استحالة مطلقة أن تفصل الأفلاطونية عن المسيحية دون أن تمزق المسيحية تمزيقاً"، ويصف أفلوطين بقوله إنه رجل "عاش أفلاطون في شخصه حياة ثانية، ولو قد عاش أكثر قليلاً مما عاش، لأمكنه أن يغير كلمات قليلة وعبارات قليلة فيصبح مسيحياً". كما أن القديس توماس الإكويني أقرب إلى أفلاطون منه إلى أرسطو الحقيقي، في رأى العميد أنج أيضاً، ومن ثم فإن أفلوطين والأفلاطونية المحدثة كان لهما الدور الأكبر في تشكيل مسيحية العصور الوسطى واللاهوت المسيحي.

وإذا كان هذا شأن الأفلاطونية المحدثة مع المسيحية، فإنها صبغت الاتجاهات والمدارس الفلسفية بصباغها طوال فترة العصر البيزنطى المبكر، وبدا هذا جلياً في المدرستين اللتين ظلتا تحملان الفكر الفلسفي في الإمبراطورية، أثيناً والإسكندرية. وليس هناك أي مبرر مطلقاً ــ كما يقول "أرمسترونج" Armstrong(٦) لافتراض أن الأفكار الفلسفية للأفلاطونية المحدثة في الإسكندرية في القرن الخامس والسادس الميلاديين، كانت تختلف كثيراً عن قرينتها الآثينية، التي كانت قد نضجت على يد كل من "بورفيريوس" و "يامبليخوس" و "بروكلس"، الذي كان عميداً لمدرستها على يد كل من "بورفيريوس" و "يامبليخوس" و "بروكلس"، الذي كان عميداً لمدرستها

<sup>(</sup>١) الجزء الأول، ص ٤١٨.

<sup>(</sup>٢) وليم رالف انج William Ralph Inge أحد رجال الكنيسة الإنجليزية، ولد في سنة ١٨٦٠ وتوفي عام ١٩٥٤، تعييز بتشاؤمية مفزعة، وبشكل قانط صارم، وكان ذلك في سببا شهرته في الأوساط الكنمية باسيم "العميد العبوس" خاصة بعد أن تولى رعاية كاتدرائية القديس بولس في لندن (١٩١١– ١٩٣٤)، وقد تلقى تعليمه في جامعة كمبردج، وأصبح من أشد الدارسين حماسة لأقلوطين السكندري والأفلاطونية المحدثة، وترك عددا من المؤلفات في اللاهوت، كان من أهمها كتابه القيم عن "قلسفة أقلوطين" Philosophy of Plotinus

<sup>(3)</sup> Armstrong (A. H.), Later Platonism and its influence (in Classical influence on European Culture A. D. 500 – 1500, edited by R. R. Bolgar, Cambridge 1971, pp. 197 – 198.

قرابة خمسين عاماً (٤٣٧ ـ - ٤٨٥)، أى حتى سنة وفاته. وإن بقى للأرسطية أيضاً شراحها مثل "سيمبليكيوس" (١). Simplicius الآثينى الذى كتب عدة شروح لعدد من أعمال أرسطو، تعد على جانب كبير من الأهمية. وقد ظل للأكاديمية الآثينية جاذبيتها حتى أصدر الإمبراطور جوستنيان Iustinianus (٥٢٥ - ٥٢٥) قراراً بإغلاقها في عام ٥٢٩، مؤملا أن يفسح بقراره هذا الطريق أمام جامعة القسطنطينية النائشة. عندها لم يجد "العظماء السبعة" فلاسفة الأفلاطونية المحدثة (٢) سبيلا إلا الارتحال بفكرهم باتجاه الشرق إلى فارس، لينزلوا ضيوفاً على كسرى، الذي سمعوا عنه ولعه بالفلسفة اليونانية.

أما الإسكندرية فقد ظلت لها سمعتها الفلسفية التى افترنت بها، على الرغم من الضربات المتلاحقة التى لقيتها على يد الإدارة الحكومة والكنيسة المسيحية، وتمثلت بصورة واضحة فى تدمير معبد السرابيوم، ومالحق الفيلسوف أوليمبيوس من أذى، وما تعرض له الفيلسوف "هورابوللون" Horopollon الحقيد من وشاية لدى السلطات الحكومية، على يد أحد تلاميذه المسيحيين ويدعى "بارليوس" Paralius والذى كان ينتمى لجماعة تعرف باسم "جمعية محبى الآلام" Philoponai فكريا كانت مهمتها تبليغ الإدارة الحكومية عن العناصر الوثنية التى تمارس نشاطاً فكريا ملحوظاً يمكن أن يكون عقبة فى سبيل إقرار سلطان الكنيسة وسيادتها، أو انتشار المسيحية بين جماعة المتقفين (")، خاصة وأن الإسكندرية كانت تضم فى مدارسها الفلسفية آنذاك تسعة من أشهر أسائذة النحو والجدل والفلسفة، بحيث كانت فى القرن الخامس الميلادى تعد ـ على حد قول "مانجو" (أ) Cyril Mango أكبر مركز جامعى فى الإمبراطورية الرومانية، يفد إليها طلاب العلم والدارسون، الوثتيون والمسيحيون على السواء.

<sup>(1)</sup> Cameron, Medif. World, pp. 133 - 4.

<sup>(</sup>٢) كسمان هممؤلاء الفلاسفية السبعة هم: ديوجينس Diogenes و "هرمياس" Hermias و "يولاليوس" Isidorus و "يولاليوس" Damascius و "ايزيدوروس" Simplicius و "سمبليكوس" Simplicius و "سمبليكوس" عند كالمسليكوس" عند كالمسليكوس المسليكوس" عند كالمسليكوس المسليكوس المسليكوس" عند كالمسليكوس المسليكوس المسلي

<sup>(3)</sup> Mango (C.) Byzantium, the empire of the new Rome, New York 1980, p. 134. وراجــع أيضــاً 254 – Kaegi, the fifth century twilight of By zantine paganism, pp. 251 – 254 حيث يورد كثيرا مما ذكره العؤرخ زكريا المتليني عن قصة هذه الوشاية في مؤلفه عن القديس سفروس.

<sup>(4)</sup> Mango, Byzantium, p. 134

وكان من بين مشاهير الأساتذة في المدينة، عالم الرياضيات والفليسوف "ثيون" theon الذي ترك شروحاً لمؤلفات "بطليموس"، اعترف فيه بالدور الذي قامت به ابنته "هيباشيا" Hypatia لمساعدته في وضع هذا الكتاب. ويصفه المؤرخ الكنسي سقراط، الذي كان معاصراً له، بأنه كان متضلعاً من الآداب والعلوم إلى جانب الرياضيات والفلسفة، وأنه فاق في عمله معاصري زمانه (۱). غير أن ابنته فاقته في تآليفه وشهرته، فقد وضعت شروحاً لكتاب "القوانين الملكية" لبطليموس، وكتاب "المخروطات" لأبولونيوس، ثم انتقلت تلقائياً من الرياضيات إلى الفلسفة، وأثبتت أنها من خيرة تلامذة الأفلاطونية المحدثة، فآلت إليها زعامة المدرسة، وجذبت إليها الكثيرين من خيرة المثقفين آنذاك، كان من أشهرهم "سينيسيوس" وجذبت إليها الكثيرين من خيرة المثقفين آنذاك، كان من أشهرهم "سينيسيوس" كyrene القوريني Cyrene ولذي أصبح من بعد أسقفاً لمدينة "طلميثة" (۱) ويظهر مدى احترامه وتقديره لها في الرسائل التي بعث بها إليها، والتي ما زالت باقية حتى الأن، وتكشف لنا عن الكثير من جوانب شخصية الفيلسوفة السكندرية.

ويحدثتا المؤرخ الكنسى سقراط (T) عن هيباشيا بقوله إنها فاقت كل فلاسفة عصرها، وأنها كانت تقدم شروحها وتفسيراتها الفلسفية لمريديها الذين قدموا من مختلف المناطق التى بلغتها شهرة الفيلسوفة السكندرية. وقد بلغ من رباطة جأشها ودماثة خلقها الناشئتين من عقليتها وثقافتها الواسعة، أن كانت تقف أمام قضاة المدينة وحكامها دون أن تفقد وهى فى حضرتهم مسلكها المتواضع المهيب الذى كان يميزها عن غيرها، والذى أكسبها احترامهم وتقدير الناس جميعاً وإعجابهم. وكان والى المدينة أورستوس Orestes في مقدمة هؤلاء الذين يكنون لها كل الاحترام.

وكان التفاف جمهور المثقفين على هذا النحو حول فيلسوفة الأفلاطونية المحدثة، يسبب حرجاً بالغاً للكنيسة المسيحية وراعيها الأسقف كيرلس، الذي كان

وراجع أيضأ

C. M. H. IV 2 p. 253.

وكنلك

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. Eccl. VII. 13.

<sup>(2)</sup> New Schaff-Herzog Encyclopedia, vol. V, p. 432 Vasiliev, Byzantine Empire, l, pp. 121 – 122.

<sup>(3)</sup> Hist, eccl. VII 13.

يدرك جيداً مدى الخطورة التى يمكن أن تمثلها هيباشيا على جماعة المسيحيين فى المدينة، خاصة وأن أعداد سامعيها كانت تزداد بصورة تلفت الأنظار، فإذا أضفنا إلى ذلك صداقتها لوالى المدينة وتقديره إياها، فى الوقت الذى كان فيه العداء قائماً بينه وبين الأسقف السكندرى، الذى كان ينافس الوالى اختصاصاته، على حد تعبير "هاردى" (١) E. R. Hardy او ما يصفه المؤرخ الكنسى الناقد "سقراط" (١) بسالغيرة السياسية القائمة بينهما، والسائدة آنذاك، أيقنا إلى أى حد كان كيرلس مغتماً لما يمثله وجود هيباشيا.

وزاد الأمر سوءاً أن الأسقف تخل في صراع مع اليهود الموجودين في المدينة، وسعى جاهداً لإخراجهم منها، ونجح في ذلك إلى حد كبير وذلك بمساعدة أعداد كبيرة من الرهبان، الذين كانوا يشكلون جيش الكنيسة، والذين استقدمهم إلى المدينة لهذا الغرض، ولم يستطع الوالى أن يتصدى لهذه القوضى، بل إنه تعرض هو بدوره للإهانة والتطاول من جانب الرهبان الذين قذفوه بالحجارة في شوارع المدينة، بعد أن علموا بالتقرير الذي بعث به إلى الإمبراطور، متضمناً الفوضى التي وقعت في الإسكندرية من جراء اشتباكاتهم مع اليهود (١٦). ومن ثم تأزمت العلاقات تماماً بين المسيحيين وعلى رأسهم كيرلس، والوالى أورستتر، وسرت الشائعات بين جموع المسيحيين، وتم الترويج لها، بأن السبب في هذا العداء بين رجلي الإسكندرية، يعود إلى هيباشيا وتأثيرها على حاكم المدينة (١٤)، وكان هذا يعنى أن المدينة أن تعرف الهدوء إلا بالخلاص منها!.

ويبدو أن "جمعية محبى الآلام" قد دعيت الآن لمباشرة مهمام أعمالها المختلفة، فترصد عدد كبير من الرهبان والدهماء للفيلسوفة، يتزعمهم قارئ من قراء الكنيسة بدعى "بطرس"، وانتزعوها من عربتها، وسحبوها إلى كنيسة تقيصرون" Caesareum وراحوا يلهون بتجريدها من ملابسها ثم جروها إلى الشارع ورجموها بالحجارة، فلما أصبحت جثة هامدة مثلوا بها أشنع تمثيل، إذ

<sup>(1)</sup> Christian Egypt, Church and people, New York 1952, p. 104.

<sup>(2)</sup> Hist. Eccl. VII 13.

<sup>(3)</sup> Sharf (A.) Byzantine Jewry, London 1971, p. 27

<sup>(4)</sup> SOCR, Hist. Eccl. VII 13,

قطعوها إرباً، والقوا ببعض أشلائها طعماً للنيران، ودفنوا ما بقى من أشلاء فى مكان خرب وسط شماتة لا تخطئها عين (١)، ويعلق المؤرخ الكنسى سقراط على ذلك بقوله: "ليس هناك شيء أبعد عن الروح المسيحية، أكثر من السماح بالمذابح أو الحروب أو أى وحشية من مثل ذلك، وإن هذا العمل لم يلحق الخزى والعار بالأسقف كيرلس فقط، بل بالكنيسة السكندرية كلها"، بينما يبدى المؤرخ جيبون (١) وصم أخلاق كيرلس السكندري وديانته بوصمة عارلا تزول ولا تمحى! ويصيف "جيبون" إن أسقف الإسكندرية تمكن عن طريق "الهدايا المناسبة" التي قدمت الجهات المختصة، من إيقاف سير التحقيق أو إنزال العقاب بمرتكبي هذه الفعال، واكتفى الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني بأن أصدر في سبتمبر سنة ٢١٤، أي العام التالي لمقتل هيباشيا، قراراً يقضى بعدم تواجد الرهبان في الأماكن العامة أمام الجموع.

ولم يبعد كيرلس السكندرى بسلوكه هذا إزاء هيباشيا، كثيراً عن مسلك خاله ثيوفيلوس، الأسقف السابق، تجاه أوليمبيوس الفيلسوف، فكلاهما لم يتورع أويتردد مطلقاً في استخدام أقسى وسائل العنف ضد الخصوم الذين كانوا يمثلون عقل العالم الوثني الفلسفي آنذاك، بل إن هذا العنف نفسه لم يكن بعيداً حتى عن زعماء الفكر المسيحي هو الآخر، وتمثل ذلك بشكل واضح في أسانذة مدرسة الإسكندرية اللاهوتية الذين ذاع صيتهم مثل "أوريجن" Origenes بحيث لم يسمح لأحدهم أن نفوق شهرته مكانة بطريرك الإسكندرية، حتى انتهى الحال جمدرسة اللاهوت السكندري إلى الانصواء تحت جناح الكنيسة، مما أقعدها عن مواصلة مهمتها التي تولاها عوضاً عنها الأساقفة أنفسهم!

والحقيقة أن جل المؤرخين والكتاب الذين تتاولوا قضية الفيلسوفة هيباشيا، وكلهم مسيحيون، عابوا على كيرلس تصرفه المجافى تماماً للروح المسيحية، بينما أتنوا على هيباشيا رجاحة عقلها وحسن خلقها، فإلى جانب ما وصفها به مؤرخ الكنيسة سقراط من وقار ودقة تقكير، نجد سينيسيوس" أسقف طلميثة يخلع عليها من العلم والمهابة والجلال، ما يجعله عابدا في محراب علمها، وهو رجل الدين

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. Eccl. VII 13. الإمير الطورية الروماتية وستوطها، الجزء الثاني ترجمة لويس اسكتدر ص ٥٠. (٢) اضمحلال الإمير الطورية الروماتية وستوطها، الجزء الثاني ترجمة لويس اسكتدر ص

المسيحى، وتكشف رسائله العديدة إليها عن عظيم تقديره لها، ولم يكن يذكرها أبداً إلا بسلانية هيباشيا" التى "بترك من أجلها بلاده، ويقدم عليها يحمله الشوق ويحدوه حادى الود الخالص والولاء الطاهر"، فقد كان سينيسيوس القوريني واحداً من أخلص تلاميذها، وظل على وفائه لها بعد ارتحاله إلى أثينا ليكمل دراسته، ثم عودته إلى موطنه "المدن الخميس الغربية" Pentapolis ورسمه أسقفاً لمدينة طلميثة. وقد كتب ذات بوم إلى أخيه يقول: "حقاً. نقد كانت أثينا من قبل مصدراً للمعرفة، أما الآن فلم يعد لها شيء إلا بعض أسماء المدن الشهيرة، وتجار العسل فقط هم مصدر فخارها، أما مصر فقد احتلت اليوم مكانتها، وراحت تأخذ عن "هيباشيا" الحكمة وفصل الخطاب.

وهذه "بوتشر" E. I. Butcher وهذه الكنيسة المصرية" Story of the chruch of Egypt, (London 1897) وقد عقدت قصلاً خاصاً في كتابها للحديث عن "سينيسيوس" القوريني، وعرضت فيه لعلاقته العلمية بأستاذته هيباشيا، التي وصفتها بقولها، "وكان وجهها مثالا الجمال، بينما كان عقلها نموذجاً للعلم والمعرفة، ومواهبها لا حدود لها، مما نزك أثره الكبير في نفس سينيسيوس الذي ازم بابها نلميذاً وفياً، فلما تحول إلى المسيجية ظل صديقاً مخلصاً". ولا يرد نكرها في كتابها إلا قدمت اسمها بلقب "العلامة" هيباشيا. ولم يخرج كل من "قازيلييف" (١) Vasiliev و"جونسون" Johnson و "هاري" Wardy و "شادويك" New Schaff – Herzog Encylopedia و موسوعة Of Religious Knowledge

وعلى أية حال فإن وجود هيباشيا حتى ذلك الوقت (أواثل القرن الخامس) يعد دليلاً على الحركة الفاسفية النشطة في الإسكندرية آنذاك، كما أن قتلها لم يؤد إلى إنهاء تعليم الفلسفة والآداب اليونانية في المدنية، فقد ظلت ملاذا لعدد من خيرة

<sup>(1)</sup> Vasiliev, Byzantine Empire, I, pp. 121 – 122; Johnson (P.) A history of Christianity, Penguin Books 1982, p. 112; Hardy, Christian Egypt, p. 104; Chadwick, Early Church, p. 171; Vogel, Byzantine Science (in C. M. H. Vol. IV 2 pp. 265 – 266; New Schaff – Herzog Encyclopedia, Vol. V p. 432.

وقد أصبحت "هيباتميا" من بعد بطلة الرواية التاريخية الرومانسية التي كتبها "شارل كينسلي" Charles وجعل من اسم هذه الفيلسوقة عنوانا لها، وصدرت في لندن سنة ١٨٥٣.

المتقفين آنذاك مثل الشاعر "باللاداس" Palladas الذي توفي بين عامي ٤٣٠ . ٤٤، والنحوى هورابوللون Haropollon الجد وسميه الحفيد، والشعراء "كلوديان" Cloudianus و سوتريكوس Soterichus الذي ينتمي إلى واحة آمون، وتونوس Nonnus الذي يعود في أصله إلى مدينة أخميم Panopolis. كما نجأ إليها الوثني الروماني المخلص لوثنيته "سفروس" Severus الذي عاد إلى روما، ليصبح محافظاً لها على عهد إمبراطور الغرب "أنثيميوس" Anthemius (حوالي سنة ٤٧٠)، فلما سئم الحياة السياسية، انسخب من الخياة العامة وعاد إلى الإسكندرية ثانية حيث راح يعاود دراساته الفلسفية ثانية (۱).

ويمدنا زكريا المتايني Zachariah of Mitylene في كتابه "حياة القديس سفروس" بمعلومات ضافية عن الوثنية في الإسكندرية والمناطق المجاورة لها، خلال العقدين الأخيرين من القرن الخامس، ونقف من معلوماته على الوسائل التي التبعت لقهر الوثنيين على التحول إلى المسيحية، وكيف كان يتم تحطيم دور العبادة والأرباب الوثنية. وقد تعرض فيلسوف الأفلاطونية المحدثة "إيزيدور" الفرماوي، والذي كان يقيم في الإسكندرية بصورة غير دائمة، للسجن مرتين، بينما وقع خادمه تحت طائلة العذاب، مما اضطر إيزيدور الفرار إلى أثينا للاحتماء بها. وقد جرى هذا الاضطهاد على عهد الإمبراطور زينون Zeno (٤٧٤ ـ ٤٧٤)، الذي أوقع بالمفكرين في مصر أقسى أنواع العذاب، انتقاماً منهم لما عده الإمبراطور تأييداً من جانبهم للثائرين ضده، والذين كانوا يريدون الإطاحة به من على العرش، وهم الوس عالما الفيلسوف "هرايسكوس" Pamprepius الذي لقي مصرعه أثناء الذين شملهم العذاب الفيلسوف "هرايسكوس" Heraiskos الذي لقي مصرعه أثناء مقاومته لرجال الإمبراطور، بينما أنقذ آخرون أنفسهم بالتحول إلي المسيحية مثل مورابللون الحفيد وأوربانوس Urbanus.

ولاشك أن هذه الضؤيات الموجعة والمتلاحقة التي نزلت بالفلاسفة في مصر وخارجها، على يد الأباطرة الرومان المسيحيين، ورجال الدين، خاصة

<sup>(1)</sup> Kaegi, Byzantine Paganism, pp. 250 – 251.

Bury, L. R. E. Vol. I, pp. 394 - 404 منه الأحداث في (٢) راجع تفاصيل هذه الأحداث الله عنه عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه الله عنه عنه عنه الله ع

<sup>10</sup> 

بطاركة الإسكندرية في القرن الخامس، قد أضعفت شوكة هذا النيار الفلسفي، وإن لم نقض عليه قضاء تاماً، فقد شهدت الإسكندرية خلال العقود الثلاثة الأولى من القرن السادس الميلادي، وجود واحد من أشهر فلاسفة الأفلاطونية المحدثة وهو "بوحنا فيلوبونوس" Ioannes Philoponos الذي ولد في الإسكندرية، وتتأمذ على يد الشارح الأرسطي آمونيوس Ammonius والنحوى رومانوس Romanus، وتميز بسعة الثقافة وعمق المعرفة، وطاقة على العمل والدراسة لا حدود لها، حتى أضحى من أشهر الفلاسفة واللغوبين واللاهوتيين في زمانه. وإن كان اهتمامه الأساسي قد انصب على المعالجة الفلسفية للعقيدة المسيحية، مما جعله موضع الشكوك عند كثيرين. وكان فيلوبونوس قد تجول إلى المسيحية في عام ٢٩٥ بعد التتي عشرة سنة قضاها رئيساً لمدرسة الإسكندرية الفلسفية. ومن الملاحظ أن تاريخ تحوله إلى المسيحية هذا قد جاء في نقس العام الذي أصدر فيه الإمبراطور جوستينان قراره الشهير بإغلاق جامعة أثينا الوثنية ومطاردة أساتنتها. ومن ثم يعد فيلوبونوس أول مسيحي يتولى رئاسة المدرسة الفلسفية في الإسكندرية بعد هذا العمر الطويل.

وكان يوحنا قد اعتق المسيحية في صبغتها المونوفيزينية التي آوت إليها كنيسة الإسكندرية، بعد الجدل اللاهوتي الذي اشتد أواره في القرن الخامس بين الكنائس الرسولية في الإمبراطورية، كما سنبينه فيما بعد، واتخذ انفسه مذهبا توفيقياً في المونوفيزينية عرف ب "التثليث" Tritheism ، ومع أنه لم يدع مثل اليونتيوس" Leontius (١) أنه مؤسس مذهب "التثليث" في المسيحية، إلا أنه كان واحداً من أبرز ممثليه.

وقد عبر فيلوبونوس عن آرائه هذه في عمله المسمى "الوسيط"Arbitrator، وهو عبارة عن حوار في عشرة كتب لم يبق منه الآن سوى شذرات، وأكد فيه أن الأقنوم الثاني في الثالوث "الابن" أو "المسيح" وطبيعته شيء واحد، ومن ثم فالمسيح له طبيعة واحدة. وهو يقول بأن الثالوث يتكون من ثلاثة أقانيم مستقلة تأتلف في

<sup>(</sup>١) هو "ليونتيوس" البيزنطى، ويعرف أحياناً بالأورشليمي، ظهرت آراؤه في النصف الأول من القرن السادس الميلادي، ومات حوالي عام ٥٤٣، ويعد مؤسس مذهب التبايث Tritheism في المسيحية.

وحدة، لكن هذه الوحدة ليست قائمة بذاتها في الثالوث، إلا ما افترض أنه قائم بالفعل بين الأقانيم الثلاثة. وكان هذا القول الأخير هو السبب في اتهامه باتباع مذهب "التثليث"، والذي يقوم على الفصل بين الأقانيم الثلاثة والتأكيد أن الآب والابن والابن والروح القدس ثلاثة وليسوا واحداً، وإن كان قد ركز على الاعتراف بطبيعة واحدة للمسيح، ومن هنا شن هجوما عنيفا ضد النسطورية Nestorianism القائلة بالطبيعتين في المسيح (1): وقد أدين هو نفسه بعد ذلك بمائة وخمسين عاماً بسبب مونوفيزيته، وذلك في المجمع المسكوني السادس الذي عقد في القسطنطينية عام مونوفيزيته، وذلك في المجمع المسكوني السادس الذي عقد في القسطنطينية عام مونوفيزيته، وذلك على عهد الإمبراطور قسطنطين الرابع.

وكان آخر فلاسفة الإسكندرية العظام في أوليات سنى القرن السابع الميلادي هو "ستفانوس" Stephanus ، الذي استدعاه الإمبرطور هرقل ليعينه أستاذاً للفلسفة بجامعة القسطنطينية في عام ٢١٢، أي بعد اعتلاء هرقل العرش بعامين فقط. ويعد ستفانوس آخر من يمثل الإندماج بين الأفلاطونية والمسيحية في الإسكندرية (٢).

والآن.. وقد بلغ بنا الحديث إلى يوحنا فيلوبونوس وستفانوس، فإننا نجد أنفسنا تلقائياً أمام التيار الفكرى الثالث، الذي وجد في مصر إبان العصر البيزنطي، وهو تيار المسبحية المقلسفة، الذي كان فيلوبونوس خاتمة المطاف فيه وليس بداية الطريق إليه، إذ جمع في شخصه حصيلة التيارين، معبراً عن روح المدرسة السكندرية بتياريها الفلسفي الخالص، واللاهوتي الفلسفي. مؤكدا عمق الاتجاه الذي حدد معالمه أقلوطين، وسار عليه من بعده ورعاه فلاسفة الأفلاطونية المحدثة وآباء الكنيسة المسبحية في الإسكندرية وخارجها، إذ يخطئ من يظن أنه بمجيء المسبحية وقيام مدرستها اللاهوتية في الإسكندرية، تولت إلى الظل مدرسة الفلسفة الوثنية في المدينة، فقد رأينا أساتذتها يواصلون دراساتهم وشروحهم الفلسفية حتى الوثنية في المدينة، فقد رأينا أساتذتها يواصلون دراساتهم وشروحهم الفلسفية حتى نفل المولدي. حقيقة أن التيار الفلسفي وإن ظل له مفكروه وممثلوه حتى ذلك الوقت، إلا أن قوته وعنفوان جريانه لم يكن على نفس القدر الذي كان له حتى القرن الخامس الميلادي. ولا يعني هذا أن التيار الفلسفي قد رفع الراية حتى القرن الخامس الميلادي. ولا يعني هذا أن التيار الفلسفي قد رفع الراية حتى القرن الخامس الميلادي. ولا يعني هذا أن التيار الفلسفي قد رفع الراية

Chadwick, Early Church, p. 297 و المزيد من التفاصيل عن يوحنا فيلوبونوس، رائح 297 (١) المزيد من التفاصيل عن يوحنا فيلوبونوس، رائح (2) C.M.H. IV 2 p. 244.

البيضاء مستسلما أمام المسيحية، بل على العكس من ذلك تماماً، وجد انفسه متنفسا فسيحا في هذه العقيدة الجديدة، وعلى يد أشهر آباتها الأوائل، ولذا لم يعد التياران يسيران يحذاء أحدهما الآخرة بل أصبحاً بمن القرون يشكلان خطا واحدا يتمثل في تيار المسيحية المفلسفة.

ققد وجدت المسيحية نفسها منذ البداية أمام طريقين لا ثالث لهما، إما أن تظل مسيحية يهودية، التزاما بقول المسيح "ثم أرسل إلا إلى خراف بيت إسرائيل الضالة " [متى ١٠/٤] وتتفيذاً لأمره وهو بين ظهرائي الرسل في أول عهده بهم "إلى طريق أمم لا تمضوا" [متى ١٠/٥]، وإما أن تغدو مسيحية عقلانية، تخلع عن نفسها إزار اليهودية والروحانية، وتخاطب الأمميين بالسنتهم وفكرهم اليوناني، انباعاً لما اختتم به "متى" إنجيله، رافعاً إياه إلى المسيح بعد قيامته "أذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس" [متى ٢٨/٨]، وحسمت القضية في المجمع الذي عقده الرسل في أورشايم حوالي عام ٥٠ للميلاد، وعرف تجاوزاً بأول مجمع عالمي "مسكوني"، على اعتبار أنه ضم عدداً من الرسل الذين كانوا قد تفرقوا في أماكن مختلفة في الإمبراطورية الرومانية، وقر رأى أغلبية المجمع على اتباع الطريق الثاني (١)، حتى يتيسر للمسيحية الانفلات من الحصار اليهودي الذي كان شديد الوطء على المسيحية آنذاك.

وفى هذا السبيل كان على المسيحية حتما مقضياً أن تلج باب الفاسفة، انتشح بردائها وتعمل فيها فكرها، وتأخذ منها وتعطيها، وتمتزج بها جملة وتفصيلاً، بحيث يصبح مستحيلاً الفصل بينهما، لنجد أنفسنا في النهاية أمام مسيحية مقلسفة، وهذا يختلف تماماً عن القول ب قلسفة مسيحية بدنت واضحة في القرن الثالث عشر الميلادي عند القديس توماس الأكويني Thomas Aquinas وتطورت من بعد، أما المسيحية المقلسفة، فيعد أوريجن السكندري وجيروم وأوغمتطين وأسلم، وآباء الكنيسة السكندرية في القرن الرابع، جريحوري النازيانوي، وجريجوري النيساوي، وباسيليوس القيساري، من أبرز زيجاتها.

<sup>(</sup>١) أعمال الرسل ١٧/٢١ وما بعدها.

ولا شك أن الاسكندرية تعد المركز الرئيسي الذي تمت فيه على أكمل وجه عملية الإمتزاج والتفاعل بين الفلسفة والمسيحية، نتيجة الازدهار الذي شهدته ساحاتها الثقافية، لوجود المدارس الفلسفية العديدة، والتي تعود إلى القرون الثلاثة الأخيرة قبل الميلاد. بل إن هذا الاتجاه تبنته الاسكندرية حتى قبل المسيحية، متمثلة في واحد من أتباع اليهودية هو "فيلون" الفيلسوف السكندري (٢٠ ق.م حوالي ، ٥م) الذي يصفه كل من المؤرخ الكنسي يوسيبيوس القيساري، والقديس جيروم (١) بأنه، فاق كل معاصرية دراسة الفلسفة الأفلاطونية، حتى لقد شاع عنه بين المفكرين اليونان في العالم الروماني قولهم، سواء صار فيلون أفلاطونيا، أو كان أفلاطون فيلونيا، قلن تجد اختلافات كثيرة بينهما في الفكر أو اللسان"!، ذلك أنه أحب الفلسفة فيلونيا، قلن تجد اختلافات كثيرة بينهما في الفكر أو اللسان"!، ذلك أنه أحب الفلسفة الما المعرد دراستها في ذاتها، ومن أجل الخطابة كما كان يفعل جميع رجال عصره، بل من أجل الفلسفة باعتبار هذه العلوم ممهدة لها، ويقي طيلة عمره مغرما بها، دارساً لها، باحثا في معانيها. وكانت الفلسفة الأفلاطونية هي التي خصها باهتمامه، وإن لم يمتعه ذلك من دراسة الفلسفات الأخرى كالرواقية مثلا،

لقد استطاع فيلون أن يجمع بين النقاقة اليونانية التي أحاط بها إحاطة كبيرة، وبين النفكير اليهودي الذي كان يدين به، ومن ثم عداً ممثلاً جيداً لذلك النوع من الفكر الذي هو خليط بين القلسفة والدين، أو بين النفكير العقلي والفهم النقلي، وهو هنا يمثل أهمية خاصة، إذ يعد النموذج الأول لكل تيار فكري جاء وسار في هذا الاتجاه (۱). ويمكن القول إن تقاقة فيلون كانت أقرب إلى اليونانية منها إلى العبرية، حتى أن النصوص العبرية كان يقرأها في ترجماتها اليونانية، وكان حريصاً على أن يطرح من نفسه كل تعصنب ديني، فهو لا يؤمن فقط بما قاله الفلاشفة اليونان، ولكي وخاصة أفلاطون، بل لا ينكر كل فضل أو قيمة ما بين الشعب اليوناني (۱)، ولكي يكون في وسع قيلون أن يبين كل الأفكار اليهودية مؤكدا وجودها بتمامها في يكون في وسع قيلون أن يبين كل الأفكار اليهودية مؤكدا وجودها بتمامها في الفلسفة اليونانية، كان عليه أن يفسر النصوص الدينية تفسيراً رمزياً على أساس

. . . C. . C.

<sup>(1)</sup> EUSEB. Hist. Eccl. II 4; HIER. Vir ill. 11.

<sup>(</sup>٢) عبد الرحمن بدوى، خريف الفكر اليوتاني، ص ٨٩.

 <sup>(</sup>۲) المرجع السابق ٩٠ \_ ٩١.

أنها تحتوى جميعا على هذه الأفكار التى أنت بها الفلسفة اليونانية، وهو يشبه النص بالجسم، والمعنى الرمزى بالروح، ويقول إن الإنسان يستطيع أن يأخذ بولحد من الاثنين، وهذا عنده لا قيمة له فى الواقع، إذ إنه يتجه إلى الأخذ بالمعنى الرمزى أو الروحى على حساب النص (١). لقد كان فيلون يطالع كتب الفلاسفة بعقل المؤمن، ويغطى ـ إذا جاز القول ـ أحداث الوحى والإيمان بمعانى الفلاسفة، رابطاً بين النوعين من المعانى ربطا عجيباً، مؤلفاً بينهما هذا التأليف الذى عرفناه، بالتأويل الرمزى (١) أو لنقل بعبارة أخرى إنه كان يعمل على التوفيق بين الإيمان والفلسفة الأفلاطونية، وعلى التعبير بلغة هذه الفلسفة عن الإيمان الدينى.

وكان الأثر الكبير الذي خلفته فلسغة فيلون السكندري على الفكر الإنساني، خاصة المسيحي، من بعده، يتمثل في فكرة "الكلمة" أو "اللوجوس" Word عد اليونان، وقد وردت "الكلمة" عند اليهود في كتاباتهم الأولى بـ "الكلمة" للانهود في هذه "الحكمة" Wisdom وتركت أثرها على فكر فيلون، لكن التأثير الأكبر في هذه المسألة كان الفلسفة اليونانية متمثلة في الرواقية ("). وقد ناقش الدكتور عبد الرحمن بدوي (أ) قضية "الكلمة" أو "اللوجوس" عند فيلون مناقشة رائعة، عرض فيها للأصول اليونانية التي استقى منها فيلون فكرته، والتي تتمثل في الرواقية وهرقليطس والفيثاغورية الجديدة وافلاطون نفسه، وعرض لما بينها من خلافات، ولما توصل إليه فيلون في النهاية، وانتهى إلى القول بأنه قد بحث فكرة اللوجوس لأول مرة بحثاً دقيقاً مفصلاً، وأنه بحثها على أساس جديد بختلف عن الأساس الذي درست عليه من قبل عند الفلاسفة اليونان المتقدمين، وأن فيلون بما قدمه عن اللوجوس" قد ترك بصماته الواضحة على الإنجيل الرابع الذي ينسب إلى يوحنا، "اللوجوس" قد ترك بصماته الواضحة على الإنجيل الرابع الذي ينسب إلى يوحنا، وأن هذا الإنجيل \_ بمقدمته الفلسفية \_ قد كتب تحت تأثير فيلوني خالص، أو بتعبير ول ديورنت" (٥) "إن ثمرة فلاح فيلون كانت الإصحاح الأول من إنجيل يوحنا".

<sup>(</sup>١) المرجع السابق ص ٩٢.

<sup>(</sup>٢) نجيب بلدى، مدرسة الإسكندرية، ص ٩٢.

 <sup>(3)</sup> Shiel, Greek thought, p. 22
 (4) خريف الفكر اليوناني، ص ص ٩٧ - ١٠٤ ول ديورنت، قصة الحضارة، المجلد الثالث، الجزء الثالث، ص ص ٢٧٤ – ٢٧٥.

<sup>(</sup>٥) قصة الحضارة، المجلد الثالث، الجزء الثالث ، ص ١٠٥.

ودون الخوض في التفاصيل الدقيقة لفكرة اللوجوس عند أصحاب هذه الاتجاهات الفلسفية اليونانية المختلفة، فإنه يكفينا هنا أن نشير إلى أن الرواقيين ر أو ا في اللوجوس، القوة التي تحفظ الموجودات جميعا، أو العلة المشتركة المقومة لجميع الأشياء، أو بمعنى آخر هي الإله الأكبر وهي باطنة في جميع الموجودات ولا مخلوقة. على حين يذهب هرقليطس إلى اعتبار اللوجوس، القانون الذي تجري على أساسه. أنواع التغيير المتضاد في الوجود، أي مبدأ الإنقسام، وإن كان الانقسام بعد ذلك يصبح وحدة عند هرقليطس. وبين ما يقول به الرواقيون وهرقليطس، كان لابد أن يبحث فيلون عن فكرة التقريب بين هذا وأولئك، ووجد ضالته عند أستاذه أفلاطون. ويتفق فيلون مع الرواقيين في القول بأن في العالم خلاء، من ثم فهناك هوات وانفصال بين الموجودات، ومن ثم لابد من افتراض قوة سائدة في جميع الموجودات من شأنها أن تربط بين جميع الأجزاء المختلفة للوجود، وهذه القوة هي "الكلمة" أو "اللوجوس". ومن هنا أيضاً يصل فيلون إلى الإيمان بأن "الكلمة" تحتفظ بدرجة وسطى بين الله أو الألوهية وبين المخلوق. فاللوجوس عنده ليس أزاياً كالله، كما أنه ليس فانياً كالمخلوفات، لأنه مولود لله، أو هو ابن الله، وتبعاً لهذا سيكون له بدء، ولكن هذا البدء يجب ألا يقهم بالمعنى الزمني، وإنما من حيث المرتبة في الوجود فحسب، بمعنى أن اللوجوس صادر عن الله (١). ولم يكن غريباً أن يجد ما قال به فيلون عن "الكلمة" صدى واسعاً في الفكر المسيحي من بعد، بدءاً من إنجيل بوحنا وحتى المناقشات الكريستولوجية المحتدمة طوال القرون التالية حتى القرن الخامس الميلادي، ومن ثم يعلق "برتراند رسل" (٢) على ذلك بقوله، "بينما لم يعد لفيلون من أثر في اليهود بعد سقوط أورشليم، نرى الآباء المسيحيين قد وجدوا فيه رجلا عرف كيف يوفق بين الفلسفة اليونانية والكتاب المقدس في عهده القديم".

والغاية من القلسفة عند فيلون هي أن تكون مؤدية إلى "الخلاص" بمعناه الديني، وهي الفكرة الجوهرية في المسيحية من بعد، والطريق إلى هذا "الخلاص" هو إمكان عودة "المتناهى" أو "الفانى" إلى "اللامتناهى" أو "السرمدى"، بتعبير آخر

<sup>(</sup>۱) امزید من التفاصیل، راجع، عبد الرحمن بدوی، خریف الفکر الیونانی، ص می ۹۸ \_ ۱۰۰ .

<sup>(</sup>٢) تاريخ الفلسفة الغربية، حــ ٢ من ٣٣.

"الفناء" في الله، وهذا "الفناء" يتم عن طريق التجربة الصوفية، لأنه لا سبيل إلى معرفة الله إلا بإدراكه. إدراكاً مباشراً، لأن الله يظهر أمام الإنسان مباشرة، ودون حاجة إلى وسائط، وهذا الإدراك المباشر يتم بالتصوف. وهكذا انتهت الفلسفة عند فيلون إلى التصوف والرؤية، وهو ما انتهى إليه الحال أيضاً عن أفلوطين، وكلا الرجلين درس الفلسفة بالإسكندرية، واعتنق فيها الأفلاطونية، ووجه كل منهما الفلسفة نحو التأمل والرؤية، فكانا تعبيراً صادقاً عن الفكر الفلسفي السكندري.

وعلى نفس النحو الذي قوبل به فيلون من جانب أحبار اليهود، والامتعاض والخوف والتردد والقلق الذي أظهروه تجاه محاولته التوفيق بين الفلسفة اليونانية والعقيدة اليهودية، كانت نظرة عدد ليس بالقليل من آباء الكنيسة المسيحية إلى الفلسفة اليونانية بادئ الأمر، بل وحتى إلى وقت متأخر نسبياً في بعض الأحيان، حتى أن الفيلسوف السكندري "كلمنت" Clement (حوالي ١٥٠-٢١٥) راح يهاجم صراحة أولئك الذين يخافون دراسة الفلسفة، ويشبه خوفهم بخوف الطفل من القناع! (١).

ولاشك أن الدافع إلى هذا الخوف كان يرتكز على شقين، أولهما الحرص على ألا يتسرب إلى العقيدة المسيحية شيء من الأفكار الفلسفية الوثنية، وإن كان هذا يعد ضرباً من المستحيل ما دام الرسل قد حزموا أمرهم وحملوا عقيدتهم ومضوا بها إلى طريق أمم بكرزون، ولم بكن أسلوب التبشير الذي تعاملت به المسيحية في جوداياً أو اليهودية، والقائم على الحديث عن معجزات المسيح على الأرض، وكيفية مجيئه المعجز وكيفية ذهابه، يصلح للتبشير به بين الأمميين الذين امتلأت ميثولوجياهم بأشباهه ويزيد، ومن ثم كان اللجوء إلى الفلسفة لمواجهة أهليها بها، حتماً مقضياً.

أما ثانى الشقين فهو أن التعليم كان يقوم فى تلك الفترة أساساً على الدراسات الكلاسيكية، والتى كانت الفلسفة والميثولوجيا تشكلان ركناً أساسياً من أركانها، ومن هنا كانت نظرة الخوف والارتياب، ومن هنا أيضاً نشأ اتجاه صارم مضاد كانت تعبر عنه وثيقة لقيت نيوعاً فى النصف الشرقى من الإمبراطورية خلال

<sup>(1)</sup> Neander (A.) Lectures on the history of Christian dogmas, London 1882, Vol I. p. 63.

القرن الرابع الميلادى (1)، تحض المسيحيين على الابتعاد عن الكتب والمؤلفات البونانية، وتحاول إقناعهم بأن الكتاب المقدس وحده فيه الكفاية للإجابة عن كل تساؤلاتهم وإشباع حاجاتهم، وكانت الوثيقة تسائل قارئيها؛ هل تحبون قراءة التاريخ؛ لديكم سفر الملوك! هل تفصلون البلاغة والشعر؟ عندكم سفر الأتبياء، وعندكم المزامير والأمثال والجامعة وسفر التكوين! هل تبحثون عن القانون والأخلاق؟ أمامكم تعاليم الرب العظيمة وأعمال الرسل!

وفي القرن الرابع أيضاً، ومع اشتداد الصراع بين الوثنية والمسيحية خاصة على عهد الإمبراطور الفيلسوف "جوليان" Apollinaris الذي تصفه الكنيسة بـ "المرتد"، نذر اثنان هما "أبو للينازيس" Apollinaris الأب وسميه الابن نفسيهما للقيام بمحاولة تقديم أدب مسيحي يصرف شباب المسيحية عن الآداب الوثنية. فعمد الأب إلى وضع أجرومية متفقة مع الإيمان المسيحيي، وترجم الأسفار في قصيد بطولي، وعرض للجانب التاريخي في العهد القديم من الكتاب المقدس، بالشعر حيناً يقلد هوميروس، وباختزاله حيناً آخر في صورة تراجيدياً روائية يحاكي بها "يوربيدس" Eurpides، واستخدم عمداً كل أنواع القريض حتى لا تصبح التعبيرات الخاصة في اللغة اليونانية خافية على المسيحيين. أما أبو اليناريس الابن، وقد نهل من نبع البيان والتلاغة، فقد وضع شروح الإنجيل وأعمال الرسل في حوار أفلاطوني (۱) غير أن هذا الاثر الكلاسيكي الزائف لم يكتب له البقاء بعد موت جوليان، حيث سرعان ما عاد للمدرسين المسيحيين الحق في تعليم التراث اليوناني من جانب الأباطرة إلى المسيحية.

وقد وجدت هذه النغمة العدائية تجاه الآداب والفلسفة الوثنية صدى لها بين نفر من كبار مفكرى المسيحية، ويأتى في مقدمتهم أبو الكنيسة الأفريقية "ترتوليان" (٢٣٠-١٦٠) الذي يهاجم الآداب الوثنية بشراسة، وينظر إلى الفلسفة نظرة الكراهية الكاملة، ويعتبر تلميذ الأغريق حليف الخطيئة، أما تلميذ

(8) (8)

<sup>(1)</sup> Jones, The decline of the Ancient World, p. 350.

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. III 16; SOZOM. Hist. Eccl. V 18.

السماء فعدو للضلالة صديق للحق! وحتى حكمة سقراط عنده لا يمكن أن تبلغ القمة؛ ذلك أن أحداً لا يمكن أن يعرف الله \_ كما يقول ترتوليان \_ بعيداً عن المسيح، ولا المسيح بعيداً عن الروح القدس، وما حكمة سقراط ومن تبعه من الفلاسفة إلا وحى شيطان رجيم (١)، وما الفلاسفة إلا بطاركة الهراطقة (١)، ويصفهم بأنهم الجيران الأقربون أصحاب الوثنية التعددية، إخوان الشياطين (١).

كان السؤال الحرج في القرون الأولى الميلاد .. ما هي طبيعة العلاقة بين العقيدة المسيحية والعقل البوناني؟ وكانت إجابة ترتوليان تأتى في صورة سؤال أيضاً يقول "ما الذي يمكن أن تفعله أثيتا تجاه أورشليم؟ "وكان يرد على تساؤله بقوله: "لا شيء" (<sup>3)</sup> ، فلقد كان الاتجاه العام للكنيسة وتعاليمها آنذاك، الحط من قدر التعليم الدنيوي والثقافة الكلاسيكية، ومع ذلك، فقد كان ترتوليان مضطراً أحياناً إلى الاعتراف بأن دراسة الفلسفة، ربما يكون لها بعض القيمة، وأن الجهل بها يمكن أن يكون أشد خطراً من التعرف إليها (٥)

وفى القرن الرابع الميلادى كان القديس جيروم ما يزال سائراً على درب ترتوليان، مُكنًا للفلسفة كل الكراهية، متسائلاً فى دهشة .. أى مودة يمكن أن تقوم بين النور والظلمة؟! .. أى اتفاق يمكن أن يعقد بين المسيح وبعل؟! ما الذى يمكن أن يفعله "هوارس" Horatius مع صاحب المزامير (داود) ؟! أو فرجيل مع الأتاجيل؟! أو شيشرون مع بولس؟! علينا إذن أن لا نشرب من كأس المسيح وكأس الشيطان معاً (أ). ويروى لنا جيروم كيف أن نفسه اللوامة أرقت جفونه، وحرمته النوم ليالى طوال، وهى تحاوره حول النفع الذى عاد عليه من قراءاته الكثيرة للآداب اللاتينية، وكان الأجدر به أن ينفق هذا الوقت مع كتابات الآباء وتعاليم الرسل بعد الكتاب المقدس، ثم يحدثنا عن دموعه الغزيرة الذى السابت من مقلنيه، وكيف راح يكفكفها، فلما جن عليه الليل وأخذته سنة من النوم، رأى فيما يرى

<sup>(</sup>I) Copleston, history of philosophy II, p. 38.

<sup>(2)</sup> Laistner, thought and Letters in Western Europe, p. 45.

<sup>(3)</sup> Rand, Founders of the Middle Ages, p. 12.

<sup>(4)</sup> Magoulius (H.J) Byzantine Christianity, Emperor Church and the West, Chicago 1970, p. 18.

<sup>(5)</sup> Laistner, thought and Letters, p. 46.

<sup>(6)</sup> HIER. Epistola XX II, 29.

النائم، أنه واقف أمام العرش والله قاضى القضاة يحاكمه لا باعتباره مسيحياً بل باعتباره مسيحياً بل باعتباره واحداً من أتباع شيشرون (١). وفي رسالة بعث بها جيروم إلى البابا الروماني داماسوس Damasus (٢) كتب يقول: "إن الكاهن الذي يهجر الإنجيل والأنبياء، ويقرأ كوميديات الأغريق، ويتغنى بأشعار الرعاة، ويتشبث بفرجيل، يفعل ما يعد خطيئة لا يمكن غفرانها".

وحتى القرن المسادس الميلادى كان هذا الشعور العدائى تجاه التراث الكلاسيكى لا يزال موجودا في نفوس عدد من كبار رجالات الكنيسة، فهذا هو البابا جريجورى الأول العظيم (٥٩٠ ـ ٢٠٤) يعنف أسقفا غالياً كان يعلم النحو قائلا له "لا يجتمع مدح المسيح ومدح جوبتر في فم واحد" (١). بل إن الكوين Alcuin نفسه، معلم شارلمان، وعميد مدرسة القصر الشارلمانية، يوقع العقاب الشديد على أثنين من رهبان دير القديس مارتن Martin ضبطهما متلبسين بقراءة فرجيل خفية (٤)، وهذا يعد سلوكا غريباً من رجل يمثل ريادة حركة النهضة الكارولية في أخريات القرن الثامن وأوائل القرن التاسع، كما أن الكوين كان لديه هو الآخر في شبابه حلم ضد شيشرون!

والذي يدعو للاهتمام أن هذه الكراهية الشديدة تجاه الآداب والفلسفة الوثنية، ظهرت بشكل واضح جداً في النصف الغربي من الإمبراطورية، أو بتعبير أكثر دقة، جاءت ممن يحملون رايات الثقافة اللاتينية مثل ترتوليان وجيروم وجريجوري الأول العظيم، بل إن مجمعا كنسيا عقد في قرطاجة، كان الرابع الذي التأم عقده بها، وذلك في سنة ٣٩٨، صدق على قرارات المجامع الثلاثة السابقة التي تحرم قراءة أعمال الكتاب الوثنيين، وحذر الأساقفة من الانغماس في مثل هذه الأمورم ولا شك أن هذا الاتجاء العدائي كان ناجماً عن خلو الغرب اللاتيني من المدارس الفلسفية اليونانية التي كانت سائدة في الشرق، آسيا الصغري وسوريا ومصر، الفلسفية إلى بلاد اليونان نفسها، هذا إلى جانب أن اللغة اللاتينية لم تكن تشجع بطبيعتها على المناقشات الجداية، على عكس اليونانية التي انسمت بكثرة مترادفاتها بطبيعتها على المناقشات الجداية، على عكس اليونانية التي انسمت بكثرة مترادفاتها

<sup>(1)</sup> Id.

<sup>(2)</sup> Epistola, XXI, 13.

<sup>(3)</sup> Jones, The decline of the Ancient World, p. 350,

<sup>(4)</sup> Rand, Founders of the Middle Ages, p. 13.

وحيويتها، ومن ثم نجد الموقف بختلف تماماً عند آباء الكنيسة الشرقية دون استثناء، وآباء الاسكندرية بضغة خاصة، ومرد هذا في المقام الأولى إلى تمرسهم ودراستهم وتلقيهم تعليمهم في ظل تلك الأجواء الفلسفية التي كانت سمة الشرق اليوناني.

الله يكن غريباً إذن أن تجد آباء الكنيسة في الشرق، وخاصة المتقفين المسيحيين يعترفون أن الثقافة الكلاسيكية لابد أن تكون شيئاً مقبولاً، ويأتي في مقدمة هؤلاء، الآباء الكبادوكيون الثلاثة، وقد كان الأمير جوليان [الإمبراطور فيما بعد] زميل دراسة الأحدهم وهو باسيليوس Basilius في أثينا، قلعة الوثنية، وبينما ظل جوليان وثنياً وغداً فيلسوفا رواقياً إفلاطونياً، أصبح الثاني أسقفاً، وفيها أيضاً تعرف جوليان إلى جريجوري النازيا نزى Gregorius Nazianzenus الذي اعتلى من بعد كرسي الأسقفية في القسطنطينية. وكان من أكثر الذين كتبوا شروحاً ينين فيها أهم الفوائد التي تعود على المسيحيين من الرجوع إلى دراسة الأداب الوثنية والفلسفة، وكان يقول، "تحن نأخذ من الثقافة الوبتية ما هو الحق، أما ما يقود إلى الوقوع في حبائل الشيطان والغواية، وينتهي بنا إلى الجحيم، فإننا نرفضه "ويضيف النازيانري، "إن كل ما عندهم (أي الوثنيين) حتى ما فيه الضلال.. نافع لتقوانا، إذ يجعلنا نفرق بين الخير والشر، ومن ضعفهم نقوى تعاليمنا"، ويقول اللاهوتي الكيادوكي بعقل متفتح، "من الحماقة أن ندين المعرفة التي عند غيرنا، لأن غيرنا سوف يفعل معنا الشيء نفسه" (١) أما باسبليوس أسقف قيسارية الكبادوك فكان يقول، ناصحاً الناشئة بتعلم التراث الكلاسيكي، كما نتجنب الشوك عندما نقطف الورود، فإننا بالمثل يجب أن نحمى أنفسنا مما يسبب الضرار، فلنلتقط فقط من الآداب اليونانية تلك الثمان الطبية" (٢). هذا على حين كان أخوه الأصغر، جريجوري أسقف تنسا Nyssa في كبادوكيا، متأثراً إلى حد كبير جداً في كتاباته بفلسفة فيلون السكندري والأفلاطونية المحدثة.

كان طبيعياً وقد حزم الرسل أمرهم على أن يحولوا المسيحية من عقيدة يهودية إلى ديانة عالمية، أن يعبروا عن عقائدهم في لسان يوناني، كان بعضه فلسفياً والبعض الآخر عقيديا، وقد عرفوا عن طريق هذا اللسان مصامين تلك

<sup>(1)</sup> GREGORIUS. NAZIANZE NÚŠ, orat. 1, 6.6 miss Andrews and a second second

<sup>(2)</sup> BASILIUS, De Spiritu Sancto 1.

العقيدة بصورة أكثر يقينية من وجهة نظر آباء الكنيسة، وهكذا قان تيار العقيدة الذي راح يستقبل الآن روافد الفكر اليوناني، ليزيد من مياهه الأصلية، أصبح على هذا النحو أكثر اتساعاً (١٠) فلم يكن في وسع الديانة المسيحية أن تشق طريقها في العالمُ الهالينيُ ما لم تتخذ لنفسها ثياباً هالينية، وقد حاول الداعون إلى المسيحية خلال القرن الثاني أن يزينوا المسيحية في نظر الأقلية المنقفة من الجمهور الهاليني، بأن تتاولوها بالشرح والتفسير، ولم يكن كسب هذه الأقاية إلى صف المسيحية ممكنا لا بترجمة المعتقدات المسيحية إلى الاصطلاحات الخاصة بالفلهنفة الهالينية. وكان انتشار الأفكار الفلسفية على النحو الواسع الذي رأيناه من قبل، أمراً لا يمكن التعاضى عنه أو التعافل من جانب المبشرين بالمسيحية، بل لقد إنبع هؤلاء الأسلوب نفسه الذي كان يمارسه المفكرون اليونان في نقل أفكارهم ومبادئهم الفلسفية إلى الناس، والذي كان يتمثل كثيراً في الخطاب الشفهي إلى المريدين. وقد قام الرسل جميعهم بذلك، ولا شك أن القديس بولس الرسول، وهو من قبل "شاول" الطرسوسي، قد استمع كثيراً من قبل إلى خطب وتعاليم الرواقيين والأفلاطونيين، ومبادئهم الفلسفية، وهو بعد في طرشوس (١) ، وكان هذا واضحاً في رسالته الأولى إلى أهل كورَنْتُ، ورسالته إلى أهل رُوماً، وجاء حديثه موافقاً لهم أحياناً مخالفاً أحابين (٣). action hades of a

لم يكن في استطاعة الديانة المسيحية أن تتبد عناصر الحضارة الهالينية، بل كان لزاماً عليها أن تستعين بها التحقيق مرماها البعيد وهو هداية لعالم الهاليني، ومن ثم استخدمت الكنيسة المسيحية اللغتين اليونانية واللاتينية في كتابة أسفارها المقدسة، وطقوسها الدينية، وآرائها اللاهونية، وكما صاغت قوانين الإيمان الخاصة بها في قالب المصطلحات الفلينية الهالينية، حملت في ركابها، بعد أن تخيرت، مجموعة من آداب الهالينيين التي ترجع إلى العصر السابق على المسيحية بلغتيها اليونانية في الشرق واللاتينية في الغرب، وهكذا باتت المسيحية أداة لنقل الأفكار والمباىء الهالينية غير المسيحية، بل المناهضة لها أحياناً (أ)، والتي كانت تثبت

<sup>(1)</sup> Nock (A.D.) Early Gentile Christianity and its Hellenistic Background, New York 1964, p. 101.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 94.

<sup>(3)</sup> Ibid, p. 95; Copleston, history of philosophy, ll pp. 27-28. (2) توينبي، الحضارة الهلينية، مَن ص ٢٤٨ – ٢٧٣، ٢٧٣.

وجودها بصورة غاية في الوضوح، مما دفع الكثرين، إلى القول \_ كما أسلفنا \_ بصعوبة الفصل بين المسيحية والفلسفة اليونانية، أو على حد قول Nock (1) القد أفسح المفكرون المسيحيون مكاناً في عقيدتهم للأفلاطونية التي كانت صاحبة المد الواسع آنذاك، ووجد المسيحيون والوثنيون على السواء تشابها قوياً بين التعاليم المسيحية والأفكار الفلسفية، وكان الإبداع الذي ظهر في الثقافة المسيحية هو أنها أعطت محتوى جديداً لكل فكر أو عنصر أخذته من الفلسفة اليونانية، لقد كان التأثير متبادلاً، فالمسيحية من القلسفة اليونانية، وهذه أخذت منها مفهوماً جديداً في تركيباتها أو تكوينها المسيحي.

لم يكن لدى المسيحيين فلسفة خاصة بهم، لذا كان من الطبيعى العودة إلى الفلسفة السائدة، والتى كانت الأفلاطونية المحدثة آنذاك لها الريادة، وإن كانت ممتزجة بعناصر فلسفات أخر، بحيث يمكن القول إن الأفكار الفلسفية عند آباء المسيحية الأوائل، كانت ذات صبغة أفلاطونية، أو أفلاطونية محدثة امتزجت بالرواقية. وقد استمرت هذه الأفكار الأفلاطونية مسيطرة على الفكر المسيحي قرون عدداً، ولم يميز الكتاب المسيحيون بين اللاهوت والفلسفة، فلقد كان هدفهم تقديم الحكمة المسيحية في مفهوم أكثر شيوعاً، بحيث يبدو في المقام الأول لاهوتياً، وإن كان سداه ولحمته عناصر فلسفية، بحيث يصعب تماماً على أي باحث أن يفصل بين المسيحية والفلسفة اليونانية (الله ويقول "آرمسترونج" Armstrong (أله من الأهمية بمكان أن نذكر الأثر الكبير الذي تركته الأفلاطونية المحدثة على فكر القديس أوغسطين، ومن الأهمية أيضاً أن نذكر أن أوغسطين كان مسيحياً طوع أفلاطونينية لمسيحيته لأفلاطونيته.

وكانت الإسكندرية بصفة خاصة بؤرة هذا الامتزاج والاختلاط والتفاعل بين المسيحية والقاسفة اليونانية، والأفلاطونية على وجه أدق. وكان هذا أمراً طبيعياً

http://kotob.has.it - مكتبة المهتدين الإسلامية

<sup>(1)</sup> Early Gentile Christianity, p. 103.

<sup>(2)</sup> Byzantine Christiantiy, p. 20.

<sup>(3)</sup> Copleston, history of philosophy, II p. 29.

<sup>(4)</sup> Later Platonism, p. 199.

يتفق وشخصيته الإسكندرية الفلسفية التي وضعت أسسها منذ النصف الثاني من القرن الثالث قبل الميلاد، ونمت وتطورت بحكم عوامل ومؤثرات عديدة أفضنا القول فيها آنفا. لذا لم يكن غريباً أن تكون دون منازع حاضرة المسيحية المفلسفة، وإذا كانت أنطاكية قد ساهمت بنصيب لا ينكر في هذا الميدان، إلا إنه لا يطاول ما كانت عليه الإسكندرية، وما قدمته الفكر المسيحي الذي لا يزال حتى الآن يحمل بصماتها المميزة، بفضل أساتذة مدرستها الفلسفية واللاهوتية الذين قدروا التراث الكلاسيكي حق قدره. فبينما كانت الفلسفة اليونانية في نظر "ترتوليان" أشد حماقات هذا العالم، كان "كلمنت" السكندري يعتبرها "هبة" الله و"منة" منه ووسيلته لتقبل العالم للمسيحية، وكان يعتقد كما اعتقد "جوستين" Iustinus (١٠٠ – ١٦٥م) من قبله أن أفلاطون استمد حكمته من موسى والأنبياء (١٠)، وإذا كان فيلون قد حاول أن يوفق بين الفلسفة والكتاب المقدس بعهده القديم، فإن كلمنت هو الآخر سعى إلى التوفيق بين الفلسفة والمسيحية، وفي النهاية كان الاتجاه الذي تبناه كلمنت هو الذي

حملت هذه النزعة مدرسة الإسكندرية التي تحولت من مدرسة للموعوظين الداخلين إلى رحاب المسيحية حديثاً، إلى مدرسة للمدافعين الذين حملوا مهمة ثقيلة تمثلت في التصدى لهجمات الوثنيين والقلاسفة، وتحديات الفرق العديدة التي بدأت تظهر آنذاك وخاصة "الغنوصيين"، وأدرك أساتذة المدرسة أن التراث الفكرى الذي كانت عليه المدينة، ومدرستها الفلسفية العربقة، يؤهلاها كي تقود سفين العقيد إلى بر الأمان في مواجهة هذين التيارين.

ويأتى في مقدمة رواد هذه المدرسة "أوريجن" الذي يعد واضع أصول وقواعد الفكر اللاهوتي السكندري، وصاحب المنهج التأويلي الرمزي في تفسير الكتاب المقدس، بحيث أضحت "الأوريجنية" محور الجدال اللاهوتي، سواء في صورتها المباشرة كما أرادها صاحبها، أو فيما صارت إليه بعد ذلك عبر القرون التالية من خلال أفكار العديد من الفرق المسيحية المنتافرة. ولاشك أن دراسة الفلسفة والتعمق فيما خلفه الفلسفة الأقدمون والمفكرون اليونان، كان السبيل الحقيقي لأوريجن، إلى جانب الدراسة الواعية المتأنية للكتاب المقدس، بلوغا إلى

<sup>(1)</sup> Copleston, history of philosophy, II, p. 29.

"مسيحية عقلانية" قادرة على الصيمود أمام التيان الفلسفى، وهذا ما كان يؤكده دوماً في مناقشاته وكتاباته، ويود على الصيمود أمام التيان المام مناقشاته وكتاباته،

ولم يكن أوريجن وحده في هذا السبيل، وإن كان يعد المؤسس الحقيقي المدرسة، وقد شاركه هذا الاتجاه، أعثى "المستحية المفلسفة" كلمنت السكندري، الآثيني الأصل، والذي آثر أن يتخذ من الإسكندرية مستقراً له ومقاماً، حتى طغى اسمها على أصله الآثيني، ويعد مع المفكر السكندري آمونيوس ساكاس، أسائدة لأوريجن وممهدين لفكره اللاهوتي، ويلحق بهؤلاء جميعاً "ديونيسيوس"، الذي جمع بين رعاية الكنيسة باعتباره أسقفاً، وزعامة المدرسة، وكان ديديموس الضرير خاتمة هذه القائمة الكبيرة الذي داع من خلال أفكارهم، وخاصة أوريجن، صيت المكرسة السكندرية واللاهوت السكندري.

وكان الفارق واضحاً جداً وكبيراً بين موقف آباء المسيحية في الغرب اللاتيني تجاه دراسة الفلسفة والتراث اليوناني، وبين آباء المسيحية السكندرية، ففي الوقت الذي رأى فيه ترتوليان وجيروم الفلسفة شراً محضاً، ورجساً من عمل الشيطان، اعتبرها كلمنت مثلاً "هدية" يقدمها الله للخاصة ليسلكوا بها السبيل الحق لمعرفة المسيحية، وجعل منها أوريجن أمراً لا عني عنه للإيمان الحق بالمسيحية. ولعل هذا يقسر أنا الموقف الذي اتخذه جيروم بعد ذلك من أوريجن والأوريجنية في نهاية سنى القرن الرابع الميلادي، وسوف نتناول كل ذلك تقصيلاً في الفضل التالي.

تلكم هي التيارات الفكرية الثلاثة التي سادت مصر في عصرها البيزنطي، وإن اختصت الإسكندرية وحدها بالتيارين الثاني والثالث، الفلسفي والمسيحية المفلسفة، بحكم سيادة اللسان والثقافة اليونانية، سمة العصر آنداك، هذه المدينة، حظيت \_ وساهمت \_ في الوقت نفسة بالنصيب الأكبر من التيار الأول، الوثتي، بطبيعة وجود المصريين، واليونان، خلصاء ومتمصرين على السواء، فلاسفة ومتفلسفين وبسطاء، وإلى جانب هذه التيارات الفكرية الثلاثة كان هناك تيار رابع يخص المصريين وحدهم، ورغم أنه كان تياراً انعزالياً، إلا أنه لم يكن بعيداً أبداً عن الإسكندرية، كما قد يبدو للوهلة الأولى، إلا في مواضع نشاطه فقط، بل كان قريباً جداً منها على المستويين الروحي والزمني، بإعتبارها مقر الكرسي الأسقفي، والعاصمة السياسية، وقصبة الحياة العلمية والثقافية في حوض البحر المتوسط والعاصمة السياسية، وقصبة الحياة العلمية والثقافية في حوض البحر المتوسط

الشرقي، ذلك التيار هو الرهدائية وإذا كان التياران الثاني والثالث، القائمان على الفاسفة يصبورة مباشرة أو غير مباشرة، يمثل كل منهما التأمل في الكون والله عن طريق الإنشغال بما في العالم من ظواهر متعددة، فإن التيار الأخير الذي نحن بصدده بمثل التأمل في الكون والله عن طريق الابتعاد عن العالم، أي هجر إن بنيا الناس والعيش في دنيا الله أس

هذا التيار الرهباتي يمثل إتجاهاً مصرياً خالصاً، نأى بنفسه الا فيما ندر \_ عن معترك المناقشات الفكرية الدائرة بين الفلاسفة وأنفسهم، ونبر أن الجدال اللاهوتي المستعرة بين الفلاسفة والمسيحبين المتفاسقين، وهؤلاء الأخيرين وأنفسهم. وقد وصل أصحاب هذا التيار الرهباني صفوفهم برجال الكنيسة في الإسكندرية، وجعلوا من أنفسم ظهيراً الآبائها في مواجهة السلطة البيزنطية، والفرق العقيدية المخالفة للإمان السكندري دون أن يقحموا النفسهم في الإرنت المسألة اللاهونية.

والشك أن الطبيعة الجغرافية لمصر، بصحراواتها الواسعة الممتدة شرقاً وغرباً على ضفتي البيل، قدمت أنمونجا مثالياً للراغبين في أنّ يسلكوا دروب هذه الحياة النسكية رغبة أو رهبة، اقتناعاً أو أضطراراً، بحيث أصبحت مصر رائدة العالم المسيحى، منذ ذلك التاريخ الباكر للميلاد، في هذا النمط السلوكي، وكان الاضطهاد الذي مارسه الأباطرة الرومان، الوثنيون والمسيحيون، ضد المسيحيين في مصر ، عاملاً ﴿ رَبِّيمِهِا فِي انتَقْبَارِ الْحَرِكَةُ الرِهْبَانِيةَ (١) . يقول الدكتور جمال حمدان في رائعته فشخصية مصر المسالة عَدر ج كَثير من المصريين من الوادي إلى أطراف المحراء بل والى أعماقها بحثاً عن عزلة جغرافية بأجأون إليها من الاضطهاد، ويحافظون فيها على عقيدتهم. ولعل طبيعة مصر الجغرافية، حيث يتجاور المعمور والصحراء، وحيث تتوافر العزلة الهامشية لكن دون موت في الصحراء الكاملة، قد مكتب لهذا التمط من الحياة، ولا نقول من التعمير. فالصحراء فَيْ مصر قريبة للغاية للجميع، وعند أطراف أصابع كل من بريد أعترال العالم".

وقد يكون هذا التيار ــ بحكم موقع مصر الجغرافي المتميز وسط طرق التجارة العالمية الرئيسية بين الشرق والغرب آنذاك، وتوافد الناس عليها من كل \*0 المنظمان فالربط ليتمطعك وووسا

2 . . .

They have better the (١) سوف نفرد قصلاً خاصاً للحديث عن الحركة الرهباتية، انظر الفصل الرابع.

<sup>(</sup>Y) المجاد الثاني، طبعة دار الهلال ، القاهرة ١٩٩٥ من ٤٣٧.

حدب وصوب، بين غاد ورائح ومقيم، نقول ريما يكون هذا التيار قد تأثر بحياة الرهبان البوذيين على بعدهم في الزمان والمكان! أو ببعض جماعات الزاهدين من اليهود في فلسطين قبل قدوم المسيح، أو منتهم من بني يهود أيضاً بالقرب من الإسكندرية في القرن الأول الميلادي، أو أولئك الذين تُحلقوا بـ السراييوم في منف ناذرين لربهم صوما عن دنيا الناس وزهدا في حياتهم أيام سيآدة البطالمة على مصر، أو هؤلاء الكهان المصريين الناسكين في هليوبوليس خلال النصف الأخير من القرن الأول قبل الميلاد، أو لعل مباىء الرواقية والأقلاطونية المحدثة، التي سادت عالم البحر المتوسط الشرقي خلال القرون الأولى للميلاد، والتي كانت تدعو الى الفضيلة عن طريق سمو الروح بقهر الجسد، سجنها المادى، قد تركت بصماتها على المصريين المتأغرقين النين سلك بعض منهم سبل ثاك الحياة الرهبانية في وقت تال. قد يكون هذا كله واردا عند البعض، لكن الأمر الذي لا سبيل إلى الشك فيه، أن فكرة الرهبانية في المسيحية، وأنماط حياتها، كانت مصرية خالصة لم تأخذ عن أي هذه الأنماط التي سبقتها شيئا من قليل أو كثير، بل على العكس من ذلك، هي التي تركت آثارها البعيدة على الحركة الرهبانية في العالم كله، وإن اختلفت قسماتها في مناطقها المنفرقة من العالم المسيحي، عن أصولها وجدور ها في مصر.

على أن الشيء الذي تجدر الإشارة إليه، أنه على الرغم من طبيعة العزلة التي تفرضها فكرة الرهبانية، وحياة التأمل الخالص أملا في التطهر الكامل والرقي الروحي صعوداً إلى ملكوت السماوات، إلا أن الرهبان المصريين جمعوا إلى جانب هذا الواجب الرهباني، الذي هو جوهر تلك الحياة، شيئاً قد يعد غربياً حقاً في نظر كثير من الدارسين للحركة الرهبانية في مصر؛ ذلك أتهم شاركوا مشاركة فعالة في الحياة السياسية خلال العصر البيزنطي المتقدم، يحيث كان لهم دورهم الإيجابي على خشبة المسرح السياسي في الإمبراطورية خلال أربعة قرون كاملة تمتد من الرابع إلى السابع، إما بصورة مباشرة عن طريق آبائهم، أو بأنتسهم وتلك كانت الفعالية الحقيقية، أو من خلال أساقفة كتيسة الإسكندرية، حيث كان الرهبان هم الظهير الطبيعي للبيعة السكندرية في منطقة ولدى التطرون، والعمق الاستراتيجي لها على امتداد الوادي إلى طبية. وسوف يكون اناحديث طويل عن الاستراتيجي لها على امتداد الوادي إلى طبية. وسوف يكون اناحديث طويل عن هذه الأمور فيما بعد عدد تناولنا الحركة الرهبانية.

ولم تكن ظاهرة خروج المصريين إلى الصحراء والاعتصام بها، جديدة عليهم، وإن كانت قد نمت في المسيحية نمو مغايراً، لكنهم لجأوا إليها من قبل كثيراً على عصرى البطالمة والرومان كنوع من الاحتجاج الصامت، الذي قد ينقلب هلاراً أحياناً، ضد الاستبداد السياسي والعسف الاقتصادي، ثم مؤخراً الاضطهاد الديني، الذي كانت تمارسه السلطات الحاكمة سواء كانت في الإسكندرية أو روما يُّم القسطنطينية من بعد. وكان هذا المصرى الذي يرى في الصحراء ملجأ آمناً وملاذاً، فيفر إليها، يعرف بـ "الهارب" أو "المختفى" anachoretes أي الشخص لذى يقوم بعماية "الانسحاب" anachoresis من المدينة أو القرية إلى الصحراء، فراراً بنفسه من العذاب الذي لابد واقع به، ما دام قد عجز عن دفع الضرائب المقروضة عليه، فلما سلك المسيحيون السبيل نفسه فيما بعد، هروباً بدينهم من الاضطهاد الروماني، حملوا هم الآخرون هذه التسمية اليونانية، وعدوا في نظر الحكومة \_ في أول الأمر \_ شأن أسلافهم. وقد أفاض المؤرخ الغالى "سولبيكيوس معروس " Sulpicius Severs – في أخريات القرن الرابع الميلادي وأوليات القرن الخامس، والذي كان مفمعاً بحب الحياة الرهباتية، أفاض في استخدام هذا المصطلح anachoretes في حديثه الطويل عن الرهبان المصريين والأديرة المصرية (١)، وطرائق حياة هؤلاء السالكين دروب البيد حياة.

و"سوليبكيوس" في "حواره" الشهير يقص علينا خبر أولئك النفر من صحبه النين قدموا إلى مصر، وزاروا صحراواتها، وتعرفوا إلى حياة ساكنيها من أولاء النساك، وعادوا يحدثونه بما رأوا، فكان هذا "الحوار" الذي أخرجه لنا. وإذا كان هذا حال رهبان أكويتانيا Aquitania فإن كثيرين أيضاً ممن سبقوهم أو لحقوهم، سجلوا بأقلامهم ما عاينوه أو سمعوه عن حياة الرهبان المصريين، ويأتي في مقدمة هؤلاء جيروم، وروفينوس، وباللاديوس، والأخوة السبعة وغيرهم، ولذا لم يكن غريباً أن تكون الرهبانية المصرية ـ في زمانها ـ أنمونجاً حرص المسيحيون في الإمبراطورية البيزنطية على معرفة أسرارها وتنظيماتها، التوحيدية منها والديرانية، فكانت مصر في هذا التيار ـ دون منازع ـ رائدة العالم المسيحي.

<sup>(1)</sup> SULPICIUS SEVERUS, Dialogues Concerning the Virtues of the monks of the East, I – XIX.

the health is there in him in the comment of the co

## || الفصل الثاني

مدرسة الإسكندرية اللاهوتية



## الفصل الثاني

## مدرسة الإسكندرية اللاهوتية

"... إذا لم تصحبنى معك إلى الإسكندرية، فلن أكتب لك، ولن أكلمك بعد إن أبدا.. ولن أحييك بما اعتدت أن أحييك به كل يوم".

هذه بضع كلمات جاءت ضمن رسالة بعث بها أحد الأبناء إلى أبيه، وردت في بردية من البرديات العديدة التي عثر عليها في البهنسا، وهي تكشف بجلاء عن الأمل الذي كان يراود شباب تلك الأيام حول القدوم إلى هذه المدينة العامرة بعد أن ذاع صيتها، ليس في مصر وحدها بل في عالم البحر المتوسط كله، وتقصح أيضا عن المكانة التي احتلتها الإسكندرية آذاك في دنيا الفكر والثقافة والفنون، ناهيك عن الجواتب الحصارية المادية، فلقد كانت الإسكندرية حما يقول "بل" (١). "العاصمة الإدارية لمصر، والرابطة الرئيسية التي تربط مصر بالعالم الخارجي، والمركز التجاري العالمي الذي تقد إليه معظم منتجات الإمبر اطورية ووارداتها هذا كله إلى جانب كونها العاصمة الثقافية التي يقد إليها معظم أيناء الطبقات الأرستقراطية لتلقي تعليمهم، وقوق هذا وذاك فإنها كانت القصبة الحضارية الرائعة التي تشهد الألعاب الرياضية، والمتعة بكل أنواعها، والأزياء المتباينة، والمصريون وغيرهم يعدون إليها ويروحون، وهي وسط هذا كله، بأهميتها البحرية، ومدارسها، وتقافتها، وشهرتها العالمية، تربة صالحة دائما لتقبل كل ما هو جديد". لقد كانت صعب تعبير "زرنوف" (١). \_ اعظم مركز ثقافي في الإمبر اطورية الرومانية.

وفى بدايات القرن الخامس الميلادى، كتب "سينيسيوس" Synesius القورينى، تلميذ الفيلسوفة السكندرية "هيباشيا" Hypatia الأثير، إلى أخيه مادحا مدينة الإسكندرية وارتفاع هامتها فى ميادين العلم والمعرفة، قال ــ وقد ذهب إلى بلد اليونان ــ "إنّ رحلتى هذه إلى أثينا أراحتنى من إكبار أولئك الذين يتلقون فيها

<sup>(1)</sup> Bell, evidences of Christianity, p. 191.

<sup>(2)</sup> Zernov, Eastern Christendom, p 34.

تعليمهم ثم يعودون إلينا، إنهم لا يختلفون عنا في شيء، إنهم لا يعرفون أرسطو ولا أفلاطون خيرا منا، ومع ذلك يمشون بيننا كما لو كانوا أنصاف آلهة بين دواب"!!(۱).

ويخبرنا جريجورى النازيانزى Gregorius Nazianzenus أحد الآباء الكبادوكيين الثلاثة الأشهار في اللاهوت إبان القرن الرابع الميلادي، أن أخاه قدم إلى الإسكندرية ليتلقى تعليمه في مدرستها الشهيرة التي تعد مركزا لكل فروع المعرفة الإنسانية (۱)، كما أن جريجوري نفسه شخص إلى الإسكندرية ليستكمل دراسته بها (۱)،

الثالث قبل الميلاد، وأضحت قصبة الشرق اليوناني والعالم الهنستي، ورغم أنه كان هذاك إلى الشهرة منذ القرن كان هذاك في ذلك العالم مدن في فلسطين وسوريا وآسيا الصغرى وفارس، إلا أن الإسكندرية كانت تقف بمكتبتها العامرة كتبة هذا العالم، يقصدها حجيج العلم والأبب وهي تختلط بهم وتموج زاهرة (أ). وقد ظهر في الممالك الهانستية عدد من والأبب في كل من أنطاكية Antiochia وبرجامة Pergamum ورودس دور الكتب في كل من أنطاكية الإسكندرية ذاع صيتها وفاق كل هذه القرينات. وإذا كانت أثينا قد أبت إلا أن تحتفظ لنفسها بالفلسفة منذ زمان، فقد سمت الإسكندرية وحجب سناوها بريق أثننا (أ)، ويضيف السارتون (أ). "كانت مكتبة الإسكندرية أشهر المكتبات في العالم القديم وأفخمها على الإطلاق، واستخدم ملوك الاسكندرية أشهر المكتبات في العالم القديم وأفخمها على الإطلاق، واستخدم ملوك مصر من البطالمة كل الطرق الممكنة وغيرها لتتمية مكتبتهم وتزويدها بالكتب في الدراسات الإنسانية في العالم، ولم يكن أمناء مكتبة الإسكندرية مجرد قوامين أو مفهرسين كما هي الحال بين أمناء مكتبات العصر الحاضر، بل كان يشترط فيهم مفهرسين كما هي الحال بين أمناء مكتبات العصر الحاضر، بل كان يشترط فيهم

<sup>(</sup>١) مُصَنَطَقَى العبادي، مصر من الإسكندر إلى الفتح العربي، ض ٣٥٢.

<sup>(2)</sup> GREGORIUS NAZIANZENUS, orat. VII., 6 - 7.

<sup>(3)</sup> GREG. NAZ. Orat. XVIII, 31

<sup>(4)</sup> Thompson & Johnson, an introduction to medieval Europe, p. 3.

<sup>(5)</sup> Tarn, Hellenistic Civilization, p. 269.

<sup>(</sup>٦) تاريخ العلم، جُـــ كُ تَرْجِمة لَقَيْف من العلماء، ص ٢٥٧ ــ ٢٨٢.

أن يكونوا متضلعين من فقه اللغة، والواقع أن مكتبة الإسكندرية كانت مهد علماء فقه اللغة والإنسانيين، كما كان الموسيون مهد علماء التشريح والفلكيين، ولم تكن عظمة المبنى وأناقة القاعات وروعة الأعمدة، ووقار أماكن القراءة، وعدد المؤلفات، وأكوام لفائف البردى، ودقة الرسوم الجدارية والنقوش الغائرة، لم يكن هذا كله أهم السمات في معهد للعلم مثل مكتبة الإسكندرية، بل إن أهم السمات تتمثل في الرجال الذين تأويهم هذه الجدران، والمكتبة العظيمة لا تباهى فقط بما تحتوى عليه من الكتب، بل تفخر بمن يقصدونها من العلماء الممتازين الذين يرسون فيها ويبحثون، وتلك كانت حال مكتبة الإسكندرية".

لقد علت فوق الجميع إسكندية مصر مركزا يقيض بواسع الأثر وأعمقه بهاء وعظمة (١)، يتقاطر عليها الفلاسفة والمفكرون وعلماء الرياضيات والشعراء والفنانون من كل البقاع(١). لقد كانت الإسكندرية كما يقول المؤرخ "بوركهارت"(١). Burckhardt تمتاز يعلو كعبها في القيم والمثل، وفي تلك الأونة لم يكن هناك مدينة في العالم الهائستي يمكن أن تقارن بالإسكندرية روحا ومادة".

وفي عام ٣١ ق. م فقدت مصر استقلالها السياسي كقاعدة لإمبراطورية البطالمة، وذلك على أثر انتصار القنصل الروماتي أوكتافيوس Octavius على قرينه وخصمه ماركوس أنطونيوس Marcus Antanius وحليفته كليوبائرا Cleopatra السنابعة آخر ملوك البطالمة في مصر، وذلك في موقعة أكتبوم Actium انتخلى الإسكندرية بذلك كارهة عن مكانتها السياسية كعاصمة لهذه الإمبراطورية، ولتمسى من هذه الناحية مجرد عاصمة ولاية رومانية لها مكانتها في عالم الإمبراطورية الجديدة، ولكنها على حد قول المؤرجين "جونسون" أي عالم الإمبراطورية البطالمة.

وإذا كانت مكتبة الإسكندرية الشهيرة قد امتدت إليها النيران التي انداعت في سفن الأسطول المصرى الرابص في الميناء من قبل جنود يوليوس قيصر عام ٤٨

<sup>(1)</sup> Vasiliev, A history of the Byzantine empire, vol.I, p. 117

<sup>(2)</sup> Duchesne, early history of the christian church, vol. I, p. 238.

<sup>(3)</sup> The age of Constantine the Great, p.110.

<sup>(4)</sup> Byzantine Egypt, p. 4

ق. م فإن جزء المكتبة الذى كان ملحقا بالسيرابيوم ظل قائما يؤدى دوره إلى حد ما حتى تدمير السيرابيوم تماما على يد ثيوفيلوس Theophylus بطريرك الإسكنترية (٤١٢ – ٣٨٠) إيان عهد الإمبراط ور ثيودوسيوس الأول (٣٧٨ – ٣٧٨) السكنترية (٣٩٥ – ٣٠٨) الذى جعل المسيحية الدين الرسمى للإمبراطورية، ويقدر السارتون (١٠). أن أعظم أعداء المكتبة في تلك الفترة لم يكونوا من الرومان الوثتيين، بل من المسيحيين، وأخذ تدهور المكتبة بزرداد بازبياد نفوذ الأساققة المسيحيين على مدينة الإسكندرية، سواء كان أولئك الأساققة من أتباع أتناسيوس أوانصار آريوس، ويضيف قوله من المعروف أن أولئل المسيحيين وتلاميذهم كرهوا المكتبة أشد الكره، لأنها كانت في نظرهم معقل الكفر والخلاعة".

ولما كانت مكتبة الدراسات الإنسانية بصفة خاصة هي صاحبة الشهرة والذيوع في الإسكندرية، والمؤلفات الفلسفية والدراسات الأدبية تتصدر قاتمتها، كان لابد أن يكون العداء شديدا كما يقول سارتون، وهو أمر أوضحه "كامنت السكندري" الفيلسوف الشهير في أخريات القرن الثاني الميلادي وأوليات القرن الثالث، ولخصه في عباراته الشهيرة التي شبه فيها خوف رجال الدين المسيحي من دراسة الفلسفة بخوف الطفل من القناع، وإذا كان هذا العداء شديد الوطء خلال القرنين الأولين للميلاد، ويقي له أصحابه من بعد حتى القرن الخامس الميلادي ممثلا في أسقفي الإسكندرية على التوالي "ثيوفيلوس" و"كيراس"، إلا أنه راح يخف تدريجيا مع بدايات القرن الثالث بفعل الضرورة الملحة التي فرضتها تحديات مواجهة هذا الفكر الوثني الفاسفي بنفس أسلحته العقلية الجدلية، مما أفرخ \_ كما قدمنا في الفصل السابق \_ ذلك التيار المتميز الذي فاقت فيه الإسكندرية كل قريناتها آنذاك، أعنى "المسيحية المفلسفة".

وعلى الرغم مما لحق المكتبة بجزئيها الرئيسى (المتحف) والفرعى (السيرابيوم) من ضرار على فترتين متباعدتين، في النصف الثاني من القرن الأول قبل الميلاد، وأخريات سنى القرن الرابع الميلادي، إلا أن المدارس الفكرية والفلسفية ظلت قائمة على حالها، خاصة وأن الرومان منذ استيلائهم على

<sup>(</sup>١) تاريخ العلم، جــ ٤، ص ٢٨١ ـ ٢٨٢.

الإسكندرية وبعد توطيد سلطانهم في مصر، عملوا على تشجيع الدراسة بالمتحف، وأضافوا إلى كراسي الأسائذة فيه كراسي خاصة بالفلسفة اليونانية في مدارسها الأربع، الأفلاطونية والمشائية والرواقية والأبيقورية، هذا علاوة على المدارس الفلسفية والتي كانت قائمة في الإسكندرية قبل العصر الميلادي (١). كما كان قد ظل للمدينة مكانتها المرموقة التي كانت لها على عصر البطالمة، باستتناء كونها عاصمة دولتهم، إذ كانت تعتبر ثانية مدن الإمبراطورية الرومانية وأعظم موانئ البحر المتوسط. على حد قول "بل (٢)، ومركزا للتجارة الرائجة مع الغرب والشمال حتى إيطاليا والولايات الغربية وبلاد الإغريق وآسيا الصغرى، ومع الشرق حتى الهند، وبرغم أنها لم تعد كما كانت في القرن الثالث قبل الميلاد موطنا لفحول الشعراء، فقد كأنت لا تزال مدرسة الشعر، والأدب التصويري قائم بها، وتألق حديثها بفضل العلماء من أمثال بطليموس وهيرون، وفيلون وغيرهم ــ ممن جئنا على ذكرهم في الفصل السابق \_ واجنذبت جامعة الإسكندرية الطلاب بدلا من مصر وحدها بل من معظم دول حوض البحر المتوسط. وخلاصة القول إن المدارس الفكرية والفلسفية التي سادت الإسكندرية منذ القرن الثالث قبل الميلاد، ظلت لها شهرتها وذيوع صيتها على العصر الروماني، خاصة بعد أن امترجت ، هذه الفلسفات اليونانية بالفكر الشرقي القديم عامة والمصرى على وجه الخصوص، ليخرج من هذا الامتزاج منهاجا يسعى بمريديه إلى الفضيلة والسمو الأخلاقي وتطهير الجسد من أدرانه وردائله بلوغا إلى الطهارة الروجية والنقاء، وتلك كانت سمة الفلسفات التي سادت آنذاك كالرواقية والفيثاغورية الجديدة، وقبل هذه وتلك الأفلاطونية المحدثة.

وطالما بقيت المسيحية حبيسة قالب اليهودية فكرا ودعوة، فقد انحصرت مشكلتها في محاولة إرساء طهارة الروح وخلاص النفس البشرية في مواجهة عالم يهودي متأخرق غارق في الماديات حتى آذانه، حتى بلغ الحال ببعض طوائفه كالصدوقيين مثلا إلى إنكار البعث والحساب ورفض عقيدة الثواب والعقاب. ولقد

<sup>(</sup>١) نجيب بلدى، تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية وظمفتها ص٩٢٠.

<sup>(</sup>٢) مصر من الإسكندر الأكبر حتى الفتح العربي، ترجمة عبد اللطيف أحمد على ص ١٣٢٠.

كان لدى اليهود - كما يقول "بارو" اعتقاد راسخ بانهم سيحكمون العالم باعتبارهم وكلاء "يهوذا"، وأنهم بصفتهم أمة عنصرية لو نجحوا في الوصول إلى الاستقلال الكانوا أداة أكثر نفعا في يد "يهوذا" دون ريب" (١)، ومن هنا كان اليهود ينتظرون "مسيحا" يقود جندهم ليعيد إليهم مملكة داود وسليمان على الأرض، بتعبير أكثر دقة، كانوا يترقبون قدوم "مسيح" ملكوت السماوات" ويعدهم وعدا حسنا بأن جاءهم "مسيا" "أخروى" يزين لهم "ملكوت السماوات" ويعدهم وعدا حسنا بأن يكونوا رفقاءه في جنة عدن، قلبوا له ظهر المجن، وأنكروه، وأنوه وناسه ونالوا منهم جميعا. وهكذا دفع الاضطهاد اليهودي زعماء المسيحيين الأول إلى الخروج من أورشليم، بل وإلى هجران اليهودية كلها، موطنا وعقيدة، وتأكد ذلك بصورة قطعية في المجمع العام الذي عقده رسل المسيح في منتصف القرن الأول الميلادي واتفقوا فيه على أن يحملوا الإنجيل إلى خارج "جودايا" وأن يمضوا به إلى طريق أمم، رغم تحذير المسيح الصريح لهم من قبل "إلى طريق أمم لا تمضوا" وكان لابد أن يتم إقرار هذا الاتجاه الجديد في شكل عقائدي، فانفرد متى دون أصحاب أن يتم إقرار هذا الاتجاه الجديد في شكل عقائدي، فانفرد متى دون أصحاب الأناجيل الثلاثة الأخرى بذلك، واختم إنجيله بقوله على لسان المسيح، "فاذهبوا الأناجيل الثلاثة الأخرى بذلك، واختم إنجيله بقوله على لسان المسيح، "فاذهبوا وتلمذوا جميع الأمم وعمدوهم باسم الآب والابن والروح القدس".

كان هذا القرار بالانسلاخ عن اليهودية والخروج من تحت عباءتها والمضى الى الأمميين يمثل، ليس مجرد تحول إلى طريق، بل انقلابا كاملا في الفكر المسيحي وقضايا اللاهوت، فلم يعد هناك مجال الآن المتبشير بالروح في مواجهة المادة، ولكن بإيخال الروح في قالب عقلاني يواجه منطق الإغريق وحججهم وفلسفتهم وميثولوجياهم، وليس فقط اليهود المتأغرقين وتوراتهم، ولا شك أن هذا كان يمثل مأزقا حرجا للمسيحيين، بل تحديا صريحا كان عليهم مواجهته، إذ كيف يبشرون برسالة يعلمون تماما أن نجاجها يزعزع أركان الحضارة الرومانية وكيان أربابها وبهاء معابدها، وكيف السبيل إلى ذلك والضمان الوحيد المنجاح هو تعلم لغة القوم، أعنى دراسة كل ما خلفوه من تراث فكري وتقافي، وتطويعه اخدمة عقيدتهم الجديدة، وتقبل خضوع هذه العقيدة أيضا لكثير مما يحتويه هذا التراث. ويقول

126 200

<sup>(</sup>١) بارّو، الرومان، ترجمة عبد الرازق يسرى، ص ١٨٤.

"بارو"(۱)، معبرا عن هذه المسألة "هذا هو التجدى الذي كان على مفكرى المسيحية أن يواجهوه، وقد وجدوا كثيرا من الضيق في مواجهته خاصة لسببين، أولهما أنهم كانوا هم أنفسهم ثمرة المحنيارة الإغريقية الرومانية، وكان التفكير فيما وراءها أوما هو خارج نطاقها، يعنى مجهودا فكريا وإرادة فائقة. وثانيهما أنهم كانوا مدينين لها بالأدوات نفسها التي كانوا يستخدمونها في النقد، وكان الكثيرون مشهم يحبون الأدب الوئتى بإخلاص حقيقى، ومن ثم كانوا يشتغلون بأمر شاق هو القيام بالتوجيه الذكرى والعاطفى، ويعد القديس أوغسطين أنمونجا متجسدا لهذه الناحية". ويتمنيف أن أهل هذا التراث الإغريقي الروماني أنفسهم، لم يكن من السهل أو حتى من المقبول بالنسية لهم التخلي طواعية أو حتى كارهين عن هذا الإرث الضخم الذي حققوه عبر قرون من الزمان طويلة، ومن ثم كان عليهم هم الأخرون أن يناقحوا ما وسعهم الفكر والجهد انضمين العقيدة الجديدة مضامين عديدة من هذا التراث، ليبقى فكرهم وتظل نقاقتهم ويخاصة فلسفاتهم ركنا جوهريا بل وفاعلا في هذه العقيدة الجديدة، ليس فقط في جوانب الفكر واللاهوت، بل ويصورة واضحة في كل نواحى الفن والأدب.

لقد جاءت المسيحية أصلا دعوة روحية المحية والسلام والطهارة والم تأت بنظرية جديدة أو فكر فلسفى، ولم يُرد المسيح ارسله أن يحتلوا كراسى الأستاذية في المدارس الفلسفية، وإنما بعث يهم فقط مبشرين إلى من جاءت المسيحية أصلا من أجل خلاصهم، وعلمهم أن المسيحية هي طريقهم إلى الله، وليست مدرسة فلسفية تضاف إلى المدارس الفلسفية العديدة في العالم القديم، وقد ظل هذا قائما طالما كانت الرسالة موجهة منذ البداية إلى اليهود، ومن ثم كان الهجوم الموجه إليهم من جانب هؤلاء لاهوتيا وإيس فلسفيا، فلما مضوا إلى طريق أمم، وحملوا اليهم من جانب هؤلاء لاهوتيا وإيس فلسفيا، فلما مضوا إلى طريق أمم، وحملوا الموجه دعوتهم إلى الأميين، كان عليهم أن يستخدموا الفلسفة مناهما يدافعون به عن عقيدتهم ضد أداما على آباء الكتيسة أن يستخدموا الفلسفة مناهما يدافعون به عن عقيدتهم ضد محمات أعدائهم من الوثيين، وقد ظهرت بالفعل في كتابات الآباء الأول، كإنبنيل

ا<del>ر المرومان من ۲۰۷ – ۲۰۸</del>

<sup>(2)</sup> Copleston, A history of philosophy, II, pp. 27-28.

يوحنا في مقدينه، ورسائل بولس إلى اليونان، بعض الجوانب القلسقية، وإن كانت المسائل اللاهوئية لا يزال لها الأولوية، ولكن الأمور تغيرت بعد ذلك تماما، وأصبحت الفلسفة لها الغلبة في الردود المسيحية، وإذا كانت دراسة القلسفة من جانب آباء الكنيسة جاء نتيجة لسبب خارجي هو هجوم أعدائها من الونتيين عليها، فإن سببا داخليا أيضا كان دافعا لذلك أيضا، يتمثل في أن خاصة المنققين المعيحيين كانوا يرغبون في الوقوف ما دام في صالحهم ومتاحا لهم، على تلك الثقافة اليكونوا فكرة عقلية عن العالم والحياة الإنسانية في ضوء الإيمان (۱). ولما لم يكن لدى المسيحيين فلسفة خاصة بهم، فقد كان من الطبيعي العودة إلى القاسفة السائدة في المجتمع الروماني، لقد كان الهدف تقديم العقيدة المسيحية في مفهوم أكثر اتساعا وعقلانية، بحيث يكون في المقام الأول لاهونيا، وإن كان يحتوى في الوقت ذاته على عناصر فلسفية، ولم يميز الآباء المسيحيون الذين ساروا هذا الطريق بين على عناصر فالفسفة، بحيث أمسى من الصعب تماما على أي باحث مدق أن يقصل بين المسيحية والفلسفة.

ويلخص كل من "جونسو" و"بوجوان" (٢) هذا الموقف برمته بقولهما، "لقد وقفت الحكمة الهلينية في مواجهة الإنجيل، وسرعان ما توزع آباء الكتيسة في مواقف مزدوجة، فبعض الآباء رموا جانبا إرث الفلامفة الوثتيين جملة وتفصيلا، وجهد بعضهم الآخر في إنقاذ ما يمكن إنقاذه دونما إضرار بالعقيدة، وخدم هؤلاء وأولئك، كل على طريقته، قضية الفلسفة، ويمن فيها طبعا أولئك الذين حاريوها، إذ هذا يبدو كم هو حقيقي قول "باسكال"، "الاستهزاء بالفلسفة هو حقيقة تفاصف".

وكانت الإسكندرية مهيأة بحكم موقعها المتميز واسطة عقد بين ثقاقات وفلسفات عالم البحر المتوسط في بلاد اليونان وحضارات الشرق القديم، بين عقلانية الفكر الفلسفي ومدارسه، وروحانية الشرق وصوفيته، وقد قدمنا في الفصل السابق عرضا تفصيليا لكل تلك الاتجاهات الفلسفية التي سادت الإسكندرية، وجعلت لمدرستها الفلسفية شهرتها الذائعة، بحيث مكنتها من أداء دورها الآتي في تقديم هذه

 <sup>(</sup>١) Bid. p.28 وقدارن، جلسون، روح الفلسفة في العصر الوسيط، ترجمة لهمام عيد الفقاح، ص ٤٣ وما بعدها، وأيضاً عيد الرحمن بدوى، فلسفة العصور الوسطى، ص ١ -٤٠.
 (٢) تمهيد لتاريخ مدرسة الإسكندرية وفلسفتها، ص ٦١ -٦٣.

"المسيحية المقاسفة" التي كاتت الإسكندرية بحق علما عليها. ويقول دكتور نجيب بادى (١). "لقد أضحت المدينة تمثل بؤرة الثقافات المختلفة والعديدة، ساعدها على ذلك أن ملطان أثينا من الناحية الفلسفية أخذ يضعف منذ زمن مضى، وذلك بعد لتشار الفلسفة وشيوعها في حوض البحر المتوسط، بحيث لم يعد موضوعها قاصرا على الله والوجود والميتافيزيقا، بل تعداه إلى مسائل الحياة العملية والموضوعات العامة في المجتمع الروماني، وقد كانت الإسكندرية مركزا لهذا الانتشار والانتقال وأضافت إلى ذلك ميزة أخرى هي الجمع بين تلك المعاني التي ليتكرها الفلاسفة اليونان، والمعاني والقيم الدينية السائدة في الشرق من ناحية لخرى، ميزة الجمع بينهما والتوفيق والتلفيق. وقدر لها أن تؤدى بذلك دورا بارزا في المسيحية انتشارا وفكرا، إلى الحد الذي دفع مؤرخا مثل "كريد" Creed (١)، إلى المولى بأنه ايس هناك بلد من البلاد أثر في تطور العقيدة المسيحية مثاما فعلت مصر، وايس ثمة مدينة تركت بصماتها على المعتقد المسيحي أشد عمقا من الإسكندرية.

وليس من المبالغة في شيء القول إن الإسكندرية كانت تمثل عقل العالم المسيحي (٦). الذي قدم له تراثا صبغ كل فترات تاريخه الفكري، معتمدا اللاهوت العلمي الأفلاطوني (٤)، فقد ذكرنا من قبل أن الإسكندرية كانت مركز الدراسات الأفلاطونية، ومهد الأفلاطونية المحدثة على يد فيلسوفها المقتدر أفلوطين Plotinus وأستاذه الشهير "آمونيوس ساكاس" A. Saccas وكانت فلسفتها، أعنى الإسكندرية، تعد قبل كل شيء فلسفة دينية ترجع إلى أفلاطون الإلهي، وبنوع خاص إلى فلسفته الإلهية الدينية، تلك التي عمل على بيانها في بعض محاوراته خاصة "فيدون".

<sup>(</sup>١) مدرسة الإسكندرية، ص ٦١ ــ ٦٢.

<sup>(2)</sup> Egypt and the Christian Church (in Legacy of Egypt) p. 300.

<sup>(</sup>٢) راجع ما كتبه "كوكس" Coxe في تقديمه لأعمال كلمتت المكتدري ضمن مجموعة.

The Ante - Nicene Fathers of the Christian Church, II, pp. 165 - 169.

<sup>(4)</sup> Bardenhewer, les pères de l'eglise, I, p. 236; Creed, Egypt and the Christian Church, p. 300.

<sup>(</sup>٥) نجيب يلدى، مدرسة الإسكندرية، ص ٦٢ وما يعدها، وقارن

لهذا كله لم يكن غربيا إنن أن تتولى الإسكندرية زعامة الدفاع عن المسيحية ضد الفرق التى ظهرت تجمع بين الفكر الوثتى والأفكار المسيحية بصورة معينة وخاصة "الغنوصية" أو "الأدرية"، التى أنكرت لاهوت المسيح، والتى عرضنا لها تفصيلا فى الفصل السابق، ورغم أن الإسكندرية لم تتفرد وحدها بالقيام بمثل هذه المهمة الكبيرة، فقد شاركتها أنطاكية فى ذلك، ولعبت هى الأخرى دورا بارزا فى هذا السبيل، إلا أن الإسكندرية كان لها دوما الكعب الأعلى بمقتضى ما توافر لها من عوامل متعددة. وهكذا قامت مدرستان لاهوتيتان إحداهما فى الإسكندرية والأخرى فى أنطاكية، وكان السؤال المطروح، أين يجب أن نبحث عن جوهر الإيمان؟ أفى روح الكتاب المقدس أم فى نصه؟ وبينما ثبنت الإسكندرية الاتجاه الأول، آوت أنطاكية إلى الطريق الثانى، بتعبير آخر، اختارت الإسكندرية بكل ماضيها وتراثها الفاسفى، اللاهوت العلمى الأفلاطونى، التفسير الصوفى المجازى، التأويل الرمزى، وانبعت أنطاكية المنهج الأرسطى العقلانى، القائم على ظاهر النص وحرفية الكلمة، وكان المنطق الأرسطى باب أنطاكية الواسع الذى دخلت منه إلى هذا الميدان.

لقد تميزت مدرسة الإسكندرية اللاهوتية بالتفكير الحر، ومحاولة الدخول بالعقيدة إلى مدارج العقل عن طريق الفلسفة، واستخدام الأسلوب الرمزى المجازى في دراسة الكتاب المقدس، وهذا المنهج لم يكن جديداً على الإسكندرية كما علمنا، فالرواقيون استخدموه في شرح هوميووس، واستخدمه فيلون السكندري في تفسير اليهودية لمعاصريه عن طريق الفلسفة اليونانية، وسار عليه بصورة واضحة أفلوطين السكندري، وكان علماً على خير أسائذة هذا المنهج، نعني أوريجن فيلسوف الإسكندرية الأشهر، وعلى التقيض من ذلك كانت مدرسة أنطاكية التي تبنت الاتجاه النصى التاريخي، أي القول بظاهر النص، والبحث عن العناصر، الأخلاقية والتاريخية ورفض المعاني الرمزية والتفسيرات المجازية، وأصبح المنهج المنطقي الأرسطي سمتها الرئيسية، ورغم هذا التباين الظاهر بين المديسة إلا أن التفسير الأكمل الكتاب المقدس على حد قول "ماجيولياس" (۱) كان في حاجة ماسة إلى كلا المدرستين

<sup>(1)</sup> Byzantine Christianity, p. 20.

وتعزى شهرة المدرسة الإنطاكية لنفسير الكتاب المقدس إلى مؤسسها وأعظم أساندتها "لوقيانوس" Lucianus الذى كان كاهنا الكنيسة الأنطاكية ولقى الشهادة عام ٢١٦م. ويحدثنا عنه جيروم (١) يقوله إنه كان رجلاً صاحب عقلية متقدة النكاء، متعمقاً في دراسة وتفسير الكتاب المقدس الذى لا زالت بعض نسخه حتى الآن تحمل اسم لوقيانوس. وقد ترك عددا من المؤلفات من أهمها كتابه "عن الإيمان" ومجموعة من الرسائل إلى أصدقائه وقرنائه. ويصفه شيخ مؤرخي الكنيسة بوسيبيوس(٢) بأنه كان واجداً من أعظم من عرفهم معرفة يكثير من العلوم الإنسانية، معتدلاً في حياته، متضلعاً من الدراسات العقائدية خاصة فيما يتعلق بالكتاب المقدس، ويقول "جلا نفيل داوني" إن لوقيانوس قام بتحقيق وتنقيح نصي بالكتاب المقدس، ويقول "جلا نفيل داوني" إن لوقيانوس قام بتحقيق وتنقيح نصي واقسطنطينية، وكانت الأصل الذي نقلت عنه الطبعة الأولى من الكتاب المقدس، وفضلاً عن ذلك، فإنه كان أحد المعلمين الأوائل الذين أفضت جهودهم إلى تقدم وفضلاً عن ذلك، فإنه كان أحد المعلمين الأوائل الذين أفضت جهودهم إلى تقدم مميز لها، حتى يتسنى القول بأن المدرسة التي وضع لوقيانوس نظامها بنفسه كانت مميز لها، حتى يتسنى القول بأن المدرسة التي وضع لوقيانوس نظامها بنفسه كانت بداية عهد مدرسة أنطاكية اللاهوتية التي نافست مدرسة الإسكندرية (٢).

ومن رسالة بعث بها القس السكندرى آريوس Arius إلى صديقه يوسيبيوس Eusebius أسقف نيقوميديا، إيان اشتداد الصراع في الإمبراطورية حول الآراء التي أذاعها آريوس جول ألوهية المسيح (أ)، نعلم أن قسيس الإسكندرية كان تلميذ لوقيانوس الأنطاكي (٥)، وتدلنا الرسالة على أن آريوس ورفاقه قد تأثروا إلى حد كبير جداً بتعاليم أستاذهم، حتى شاع مسئولية لوقيانوس عن العقيدة الآريوسية (١) وقيل إن مدرسة أنطاكية لنفسير الكتاب المقدس هي موطن العقيدة الآريوسية، كما

<sup>(1)</sup> HIER. de virs illustribus, 77.

<sup>(2)</sup> EVSEBIUS, historia Ecclesiastica, VII, 13; IX,6.

<sup>(</sup>٣) داوني، أنطاكية القديمة، ترجمة وتقديم إبراهيم نصيحي، ص ١٧٨.

<sup>(</sup>٤) انظر الفصل التالي.

<sup>(5)</sup> THODOREYUS, historia Ecclesiatica, I, 4.

<sup>(6)</sup> Downey, A history of Antioch in Syria, p. 338.

Lietzmann, from Constantine to Julian, a history of the early church p. 107:
ورامع ايضاً:

كان لوقيانوس، رأس هذه المدرسة، هو الآريوسى الأول قبل آريوس نفسه (١)، بل إن هذا دفع مؤرخاً مثل "ماجولياس" (٢) إلى القول بأن كل الآراء التي نعتت من جانب الكنيسة بالهرطقة، كانت أنطاكية مصدرها الرئيسى، ولعله يشير بذلك صراحة إلى الآراء التي عرفت بالنسطورية وظهرت في عشرينيات القرن الخامس الميلادي (٣).

وفى رسالة أخرى بعث بها إسكندر أسقف الإسكندرية (٢٩٦ – ٣٦٨) إلى سميه أسقف العاصمة الإمبراطورية التي كانت لا تزال في طور الإنشاء، أفصح الأسقف السكندري عن قول لوقيانوس من جديد بآراء بولس السميساطي (أ) الذي ينسب إلى مدينة سميساط، والذي اعتلى عرش أسقفية أنطاكية بين عامى ٢٦٠ – ٢٦٨، وجهر بأن المسيح مجرد بشر عادى وأنه مخلوق شأن سائر الخلائق، وأنكر ألوهيته، وقد أدين بولسي السميساطي في مجمع أنطاكية الثالث الذي عقد في عام ٢٦٨، وكانت هذه الرسالة ـ رغم أنها كثبت بعد وفاة لوقيانوس بما يزيد عن عشر سنوات ـ تحمل الإدانة للرجل على أفكاره، خاصة أن أسقف الإسكندرية ذكر فيها أن آريوس استمد هذه الأفكار العقيدية التي نادى بها من لوقيانوس الأنطاكي (٩).

ولعل هذا يفسر لنا بصورة واضحة انتشار الآراء الآريوسية في سوريا الرومانية وآسيا الصغرى انتشاراً كييراً عنها في مصر، وهذا يرجع في المقام الأول دون شك إلى تأثير المدرسة الأنطاكية اللاهوتية واعتمادها المنطق الأرسطي سبيلاً لتقسير الكتاب المقدس، وهذا واضح جداً في الحجج التي ساقها الآريوسيون بصفة عامة، الأواتل منهم والتابعون، حول "خلق المسيح"، وعدم مساواته بالآب في الجوهر. وقد كان آريوس - كما نعلم - تاميذاً لمدرسة الإسكندرية اللاهوتية في

<sup>(1)</sup> Vasiliev, Byzantine empire, I, p. 55.

<sup>(2)</sup> Magolias, Byzantine Christianity, p. 20.

<sup>(</sup>٣) انظر الفصل التالي.

<sup>(4)</sup> THED. Hist. Eccl. I, 3.

<sup>(</sup>٥) Id. (وانظر أيضاً، أمد رستم، كنيسة مدينة الله أنطاكية العظمي، جـ ص ١٢٠- ١٣٠، ١٤٤ - ١٤٧.

أول الأمر، فوقف على الآراء الأوريجنية التى أرساها زعيم المدرسة أوريجن، متأثراً باللاهوت الأفلاطوني، وأقانيم الأفلاطونية المحدثة، ثم أكمل آريوس تعليمه فى المدرسة الإنطاكية، الأرسطية المنهج، فجمع بين المدرستين اللتين كان الجمع بينهما على حد قول "ماجولياس"، كما قدمنا حسورورة حتمية لتفسير الكتاب المقدس.

ومهما يكن من أمر فإن نشأة المدرستين السكندرية والأنطاكية كان ضرورة حتمية فرضتها ظروف ملحة تتمثل في حاجة الكنيسة المسيحية لمواجهة الآراء والأفكار والفلسفات الوثنية السائدة، والتي أراد آباء الكنيسة الأول أن ينشروا المسيحية بينهم، والأخطر من ذلك تلك الفرق التي ظهرت وأعلنت اتصالها بالمسيحية وأذاعت أفكاراً معينة \_ كالغنوصية مثلاً \_ اعتبرتها الكنيسة أشد خطراً على العقيدة من هذه الفلسفات الوثنية نفسها.

ولقد علمنا في الفصل السابق أن الإسكندرية كانت مركز الاهتمام الأساسي الذي خرجت منه الدعوة القوية لدراسة الفلسفة والآداب اليونانية إذا ما أريد للمسيحية أن تغزو عقول الأمميين، وقدمنا أنه في الوقت الذي كان فيه آباء الكنيسة اللاتينية عامة، وحتى القرن السادس الميلادي بل وبعده، ينظرون إلى الفلسفة باعتبارها شراً محضاً، وأن الفلاسفة ليسوا إلا شياطين في ثياب آدمية، يدعون إلى الرذيلة ويبشرون بالسيئات، كان رجال الإسكندرية يأخذون الجانب الآخر تماما ويعتبرون الفلسفة طريقاً وحيداً وآمناً إلى الإيمان الحق بالمسيحية، وبينما كان ترتوليان أبو الكنيسة الإفريقية في القرن الثالث الميلادي يهاجم الآداب الوثنية ويكره الفلسفة، و يعتبر حكمة سقراط ومن تبعه من الفلاسفة وحي شيطان رجيم، والفلاسفة بطاركة الهرطقة، ويعدهم الجيران الأقربين أصحاب الوثنية التعددية، إخوان الشياطين"، كان كلمنت Clemens السكندري يسخر من مثل هؤلاء الذين يفرون من الفلسفة، ويصفهم بأنهم أطفال يخافون منها كما يخشى الطفل القناع، ويعتبر الفلسفة "هبة الله" ووسيلته لتقبل العالم للمسيحية. وعلى حين كان جيروم، وهو من هو مكانة في الكنيسة اللاتينية يتساءل .. "أي اتفاق يمكن أن يعقد بين المسيح وبعل؟! ما الذي يمكن أن يفعله "هوراس" مع صاحب المزامير؟! أو فرجيل مع الإنجيل؟! أو شيشرون مع بولس؟! ويجيب .. علينا إذن أن لا نشرب من كأس المسيح وكان الشيطان معا"، ويكتب إلى البابا الروماني داماسوس Damasus

يقول: "إن الكاهن الذي يهجر الإنجيل والأنبياء، ويقرأ كوميديات الإغريق، ويتغنى بأشعار الرعاة، ويتشبث بفرجيل، يفعل ما يعد خطيئة لا يمكن غفرانها". نقول على حين كان هذا هو تفكير جيروم واتجاهه، كان أوريجن السكندري قبل ذلك بقرن ونصف من الزمان يعد رائد التفسير الرمزى أو التأويلي الذي كان علماً على مدرسة الإسكندرية، وقادرا بحق على أن يجمع بطريقة خلاقة بين الإيمان المسيحي والثقافة الكلاسيكية، ويؤكد بإصرار على أن دراسة الفلسفة والآداب الإغريقية شرط أساسى وضرورة لا مندوجة عنها لفهم الكتاب المقدس فهما صحيحاً. ولقد أفضنا من قبل في الفصل السابق في موقف آباء الكنيسة ومفكري المسيحية اليونان. واللانتين على السواء من دراسة الفلسفة والنراث الكلاسيكي عامة (١) فلا سبيل الآن لتكرار ما سبق، ولكن الشيء الذي نؤكد عليه أن الإسكندرية كانت رائدة هذا الاتجاه في المزج بين الفلسفة والدين، وكان مفكروها هم أساتذة زمانهم في المذهب الانتقائي التوفيقي، وحول هذه المسألة أو العلامة البارزة لمدرسة الإسكندرية، كتب الدكتور مصطفى النشار (٢) يَقُول: - "ظهرت هذَّه النزعة التوفيقية لدى أهَلُ البلاد الأصليين أو المستوطنين اليونان السباب متباينة؛ فالمواطن السكندري المصرى صاحب التراث الشرقي الهائل والتاريخ القديم الممتد والمليء بصنوف متعددة من الحكمة الأخلاقية والدينية، كان عليه أن يتفاعل بالضرورة مع هذه الثقافة الوافدة ، وأن يقف أمامها شامخاً متحدياً بتراثه وتقاليده الفكرية العريقة ومبادئه الدينية، ولم يكن أمامه إلا أن يواجه الفكر بالفكر، والدين بالدين، والعلم بالعلم، وكان عليه أن يتلمس مصريته فيما أتى به هؤلاء، كان عليه أن يركز في نقله عن اليونانيين على ما يتفق مع روحه الفكرية الأصيلة، ولا يخفى علينا أن بالفكر اليوناني عناصر شرقية لاشك فيها، فاتصال اليونان منذ فجر فلمفتهم بمصر القديمة لم يعد مثار شك من أحد" (٢) ويمضى الدكتور مصطفى النشار قائلاً: "أما من جهة

<sup>(</sup>١) راجع الفصل السابق.

<sup>(</sup>٢) مدرسة الإسكندرية الفلسفية بين التراث الشرقى والقلسفة اليونانية، ص ٣٧ - ٣٨.

<sup>(</sup>٣) بسط المفكر مارتن برنال هذه الحقيقة بصورة تفصيلية، توضح التأثير الكبير الذي تركته الحضارة المصرية القديمة على الفكر والآداب والفلسفات اليونانية، والبصمات المصرية التي لايستطيع منصف أن ينكرها فوق جبين الحضارة اليونانية، وقد جاء ذلك كله في عرض تري في كتابه الشهير "أثيثا السوداء"، وقد نقل الجزء الأول منه إلى العربية لفيف من العلماء تحت إشراف الدكتور أحمد عتمان، وصدر عن المجلس الأعلى للتقافة بالقاهر سنة ١٩٩٧. راجع مقدمة الترجمة التي وضعها أحمد عتمان، وراجع أيضاً الصفحات ٨٠ - ٢٨٨.

المستوطن اليوناني، فقد كان عليه حتماً أن يتوافق مع هذه البيئة الشرقية الجديدة التي حل فيها، ورغم تلك الأسوار المزعومة التي نصبها اليونان حول انفسهم منذ البداية في "الموسيون"، إلا أن اللقاء بينهم وبين المصرى كان حتمياً في النهاية، فقد كان على اليوناني أن يبحث هو الآخر عن مواطن الاشتراك والالتقاء بين الفكر الذي وجده يحيا".

ولعل هذا يذكرنا بما أوردناه في صدر هذا الكتاب وأكدناه في الصفحات الأولى من هذا الفصل، من أن مصر لم تتس أبداً في يوم من الأيام في ظل الحكم الروماني \_ البيزنطى، أنها كانت قاعدة لإمبراطورية البطالمة وأن الإسكندرية عاصمتها، وأن مصر إذا ما فقدت استقلالها السياسي لم يكن لها أبداً أن تسلم راضية بضياعه، بل سرعان ما تعوض ذلك بالتفوق على السيد الجديد في أي جانب من جوانب الحياة الأخرى غير السياسية، وكان هذا ديدنها على امتداد تاريخها، وفي حالتنا هذه فإن مصر جعلت من المسيحية ميدان سبقها وتقوقها، وعلت الإسكندرية فوق عواصم العالم المسيحي للمعاصر لها آنذاك فكراً وتقافة، وقدم مفكروها من آباء الكنيسة وغيرهم أصول العقيدة المسيحية وقوانين الإيمان المسيحي التي يدين بجوهرها حتى الآن كنائس الشرق والغرب رغم الخلاف العقيدي العميق.

وتولت مدرسة الإسكندرية اللاهوتية صياغة هذا الجانب العقيدى، وحملت مسئولية الدفاع عن العقيدة المسيحية التي اتفق عليها الآباء في المجمع المسكوني الأول في نيقية سنة ٣٢٥، وكان الأمر الذي يلفت النظر دائماً أن الفرق المسيحية التي كانت تصطرع حول لاهوت المسيح وناسوته، كانت تجد في الفكر السكندري المعين الذي لاينضب لتنهل منه دفاعاً عن رأيها الذي تنافح عنه !!

وقد بدأت مدرسة الإسكدرية اللاهوتية رحلتها مع الوجود في البداية باعتبارها "مدرسة الموعوظين" Catechesis، تقدم دروساً في العقيدة المسيحية للراغبين في التحول إليها، غير أنها سرعان ما تخلت عن هذه المهمة تاركة إياها لرجال الكنيسة، وأعلن أساتنتها أن دورهم الأساسي يتركز الآن في التصدى للدفاع عن العقيدة ضد الونتيين الذين يشنون عليها هجماتهم بأسلحة فكرية وحجج فلسفية، وكذلك أتباع الديانات والأرباب القديمة، إضافة إلى الفرق العديدة التي ظهرت

آنذاك وفى مقدتها الغنوصية، ومن ثم ذاع صيت هذه المدرسة من بعد باسم "مدرسة المدافعين" Schola apologetica، وعدت أول معهد علمى ذا أهمية كبرى للدراسات اللاهوتية في عالم المسيحية الأول، وأضحى آباء هذه المدرسة مسئولين عن صياغة اللاهوت المسيحى (۱)، ووضع التفسيرات والشروح والتعريفات المحددة للأرثونكسية (۲). وقد يكون من الخطأ حصر اهتمامات هذه المدرسة فى الدراسات والجدل اللاهوتى وحده، فقد كانت نقدم عددا من الدراسات الإنسانية والعلوم والرياضيات، وإن كان اهتمامها في عصر الإيمان، الإيمان، حتى يمكن أن نشبهها بالجامعة في احتوائها على فروع المعرفة الإنسانية المختلفة، فقد كان "أوريجن" أشهر أساتذتها على الإطلاق، يضمن دروسه محاضرات في المنطق والجدل والعلم الطبيعي والهندسة والفلك، دعامة لطلاب الأخلاق واللاهوت (۲).

وهكذا نشأ إلى جوار مدرسة الإسكندرية الشهيرة بدراساتها العلمية في الموسيون" وفلسفاتها وآدابها التي كانت تضارع بها مدارس الفلسفة في أثينا، مدرسة جديدة للفكر المسيحي في شكله اليوناني وليس اليهودي، وسارت المدرستان جنباً إلى جنب دون أن تقضى إحداهما على الأخرى، بل وجدت المدرسة المسيحية سنداً ودعما قويين تماماً من جانب المدرسة الفلسفية.

يخبرنا شيخ المؤرخين الكنسيين يوسيبيوس القيسارى (٤) أن مدرسة الإيمان القائمة في الإسكندرية بالدراسات الدينية، والتي لازالت تمارس دورها حتى زمانه على حد تعبيره \_ كانت قد نشأت "منذ أزمنة قديمة" ولكنه لا يضع تعريفاً محدداً أو وقتاً بعينه لهذه الأزمنة القديمة التي يقصدها، غير أن "جيروم" يأخذ هذه العبارات ليعود بها إلى زمن القديس مرقس نفسه (٥)، حيث كان آباء الكنيسة كلهم

<sup>(1)</sup> Roncaglia, histoire de l'eglise Copte, I, p. 13q; Atiya, A history of Eastern christanty, p. 33.

<sup>(2)</sup> Coxe, introduction to Clement, p. 166.

The Christian Church in the East (in C.A.H. تحت عنوان Burkitt انظر المقال الذي كتبه Burkitt تحت عنوان (٣) vol. XII).

<sup>(4)</sup> Hist. Eccl. V, 10.

<sup>(5)</sup> HTER. Vir. ill. 36.

آذذاك فلاسفة، حسب قوله، لكونهم على قدر كبير من الحكمة والمعرفة بالكتاب المقدس والآداب والتراث الكلاسيكى (۱). وقد شايعهم فى ذلك نفر من الباحثين المسيحيين المحدثين!! غير أن هذا الرأى لا يمكن قبوله على علاته، لأن يوسيبيوس لم يخبرنا بشىء من قبل عن هذه المدرسة، وكذلك كان جيروم، وإنما جاء ذكر المدرسة عرضاً فى كتابتهم عند حديثهم عن أحد رجالات الفكر فى الإسكندرية آذنك يدعى "بانطاينوس Pantaenus فى الوقت الذى أورد فيه يوسيبيوس ثبتاً متفرقاً فى تاريخه الكنسى عن الأساقفة الذين توالوا على كرسى الإسكندرية.

ومن الجدير بالذكر أيضاً أن القديس مرقس جاء إلى الإسكندرية قادماً من ليبيا يحمل معه إنجيله الذى كتبه "بناء على رغبة الإخوة الرومان" على حد قول يوسيبيوس القيسارى وجيروم (١) وبهذا الإنجيل بشر. ولا يعرف على وجه التحديد تاريخ دخول مرقس الإسكندرية، ولكن يمكن الوقوف على ذلك إذا أدركنا أن هذا الدخول لم يحدث قبل استقرار القديس بطرس فى روما، ولما كان القديس مرقس فى صحبة بطرس باعتباره ابنا له بالتبنى (١)، وأنه أمضى معه فترة هناك حتى نمت كتابة إنجيله "بناء على رغبة الإخوة الرومان"، واستحسنه بطرس، فإنه من المستحيل أن يكون مرقس قد قدم إلى الإسكندرية قبل أخريات خمسينيات القرن الأول الميلادى أوحتى العام الأول من ستينياته، ولما كان كل من يوسيبيوس القيسارى وجيروم (١) يتفقان على أن القديس مرقس قد نال الشهادة في السنة الثامنة من حكم الإمبراطور نيرون، أي عام ١٦ للميلاد، فإن فترة مكث القديس مرقس في عبر كافية على الإطلاق لا لتأسيس مدرسة بل حتى لإقامة مجتمع مسيحي له كيانه وسط مدينة تعج باليهود الذين يحملون العداء كله لهذه الدعوة الجديدة، ومن ثم يصبح القول بذلك بعيداً عن الواقع تماماً.

<sup>(1)</sup> HIER. vir. Ill. 36.

<sup>(2)</sup> EVSEB. Hist. Eccl. II, 16, III 39; HIER. Vir. ill. 8.

EVSEB. hist. eccl. II, 15, 16; HIER. Vir. ill. 8 وراجع أيضاً ١٣/٥ وراجع أيضاً (٢) (4) EVSEB. Hist. Eccl. II 24; HIER. Vir. ill. 8.

إلى جانب ما تقدم فإنه من الأهمية بمكان الاعتراف بأن آراء القديس بولس أو لاهوته، والذي تعزى إليه بدرجة كبيرة جداً أسس اللاهوت المسيحي كله من بعد، والقاعدة التي من حولها راحت الفرق المسيحية المتباينة تبحث وسط الفلسفات السائدة عن صبيغ للإيمان جديدة، لم يكن هذا اللاهوت قد بدأ آنذاك يغزو عقول الطبقة المثقفة، ولا كانت فكرة الاستعانة بالفلسفة اليونائية قد بدأت تمثل ضرورة كلياة للعقيدة الوليدة، إذ كان ينظر إليها حتى ذلك الوقت وحتى نهاية القرن الأول الميلادي باعتبارها إحدى الفرق اليهودية العديدة المنشقة. وكان كل ما يعني رسل المسيح في ذلك الوقت أن يبشروا بهذه العقيدة بين البسطاء من الناس، ولم يكن في المسيح في ذلك الوقت أن يبشروا بهذه العقيدة بين البسطاء من الناس، ولم يكن في الذين آمنوا بمرقس عند دخول الإسكندرية كان "حنانيا" Annianus، ولم يكن له أدني خط من العلم أو الثقافة (۱)، وهو الذي تولي رعاية الكنيسة السكندرية بعد القديس مرقس.

ومن المعروف أن تاريخ الكنيسة المسيحية عامة في الإمبراطورية الرومانية، وكنيسة الإسكندرية من بينها، دخلت في طور من الغموض امتد لمائة عام تالية ويزيد بعد وفاة الإمبراطور نيرون عام ١٨م، ولم يقدم لنا مؤرخو الكنيسة وفي مقدمتهم شيخهم يوسيبيوس القيساري أي معلومات تقيد الباحث في التاريخ الكنسي أو الفكر المسيحي طوال تلك الفترة التي امتدت حتى قرب نهاية القرن الثاني الميلادي، ولا تكاد نعثر في "التاريخ الكنسي" ليوسيبيوس القيساري إلا على أسماء عدد من الأساقفة الذين تولوا كرسي أسقفيتي رومًا والإسكندرية بصفة خاصة، ولا شيء سوى ذلك (١) ويرجع ذلك في المقام الأول إلى ما ذكرناه تواً من خاصة، ولا شيء سوى ذلك (١) ويرجع ذلك في المقام الأول إلى ما ذكرناه تواً من أن المسيحية كعقيدة لم تجذب انتباه السلطات الرومانية، بل كان ينظر إليها من جانب الإدارة الرومانية على أنها فرقة يهودية جديدة تضاف إلى جوار الفرق،

<sup>(1)</sup> EVSEB. Hist. Eccl. II 24, III 21; HIER. Vir, Ill. 8.

وراجع أيضاً، إيريس حبيب المصرى، قصة الكنيسة القبطية حـــ من ٢٤ .

<sup>(2)</sup> EVSEB. Hist. Eccl. III 21; IV, 4, 19.

وراجع أيضاً، بونشر، تاريخ الأمة القيطية، ص ٣٦ - ١٥؛ إيزيس المصرى، قصة الكنيمة القبطية أ ص ٣٧- ٣٣.

الأخرى، هذا بالإضافة إلى أن اليهود بصفة عامة بعد الثورات التي قاموا بها على عهود الأباطرة فسباسيانوس Vispasianus (٢٩ ـ ٧٩) وتراجان Trajanus عامى ١١٥-١١٦، وقد شمأت هذه الثورة الأخيرة مناطق عدة من الإمبراطورية خاصة في برقة ومصر وقبرص وأرض الجزيرة، ولكن الإمبراطور هادريان Hadrianus أخمد هذا التمرد الخطير بلا هوادة، وأصدر في سنة ١٣١ مرسوما يحرم عليهم الختان أو الاحتفال بأي عيد من أعيادهم أو إقامة أي طقس من طقوسهم علانية، وفرضت ضريبة جديدة وبالفظة، وحرم عليهم نخول أورشليم إلا في يوم واحد فقط من العام، يسمح لهم فيه بالمجيء للبكاء أمام خرائب الهيكل أو حائط المبكى. ومن ثم لم تكن هناك علاقات مباشرة وصريحة بين الإدارة الرومانية والكنيسة المسيحية ورعاياها إلا من خلال اليهودية، وهذا وأضح تماماً من خلال الخطابات المتبادلة بين الأباطرة الرومان في القرن الثاني وعمالهم في الأقاليم فيما يتعلق بمعاملة المسيحيين، أو هذه الطائفة المنشقة من اليهودية حسب اعتقادهم. وقد مضى وقت طويل حتى بتبهت السلطات الرومانية إلى أن الكنيسة المسيحية تشكل كياناً مستقلاً عن السنهدرين اليهودي، وأن اليهود يكنون لهذه العقيدة وأتباعها عداءً كبيرا، إضافة إلى سلوك المسيحيين أنفسهم تجاه الرومان الوثنيين والأوامر الإمبراطورية الخاصة بالواجبات الإلزامية الشرفية حسب التقايد الروماني، والامتناع عن الحرب تحت لواء النس الروماني، وعبادة الجالس على العرش وتقديس الربة روما (١). وكان يسرئ على مصر بالطبع ما يسرى على أنحاء الامبراطورية، بل إن مصر كانت معاناتها أشد وأنكى باعتبارها قبو الجنطة لروما أو سلة الخبز!. F ( )

وفى ظل هذه الظروف كلها لم يكن من السهل ولا من المنطقى قيام مدرسة فلسفية لاهوتية في الإسكندرية أو غيرها من المدن الرومانية الهانستية الأخرى، ولهذا لم يكن غريباً أيضاً أن نجد يوسيبيبوس القيسارى يتوقف للمرة الأولى عند "بانطاينوس" Pantaenus ليجعل منه أستاذاً في هذه المدرسة اللاهوتية السكندرية،

William Broken West

<sup>(</sup>ال) للوقوف على مزيد من التفصيلات راجع كتابنا، بيزنطة بين الفكر والدين والسياسة، الفصل الأول آلاً المعلون، الاضطهاد الروماني للمسيحيين بين الاعتقاد الكنسي والفكر السياسي.

ولم يذكر عن احد من قبل شيئاً مثل ذلك، وإن كان بعض المؤرخين المحدثين (١) اعتماداً على المؤرخ الكنسى "إبيفانيوس" Epiphaneus يذهبون إلى القول بأن "أثيناجوارس" Athenagoras الفيلسوف الأثينى الوئتى المسيحى فى نهاية القرن الثانى، كان هو الذى وضع أسس هذه المدرسة.

والحقيقة أن قيام هذه المدرسة قد لا يعود إلى شخصية بذاتها، فمن الممكن أن تكون قد نشأت بصورة طبيعية كنمو تدريجي لتلك العظات التي كانت تلقى في الكنيسة للراغبين في التحول إلى المسيحية، وفي مدينة تعد عاصمة الفكر والفلسفة كالاسكندرية، فإن مدرسة بدأت أصلاً للموعوظين، كان لابد أن تصبح من بعد معهداً للدراسات اللاهونية والعلوم الإنسانسة التي تخدمها (٢).

ومعلوماتنا عن "أثيناجوارس" قليلة جداً، لا تتعدى شهرته في الإسكندرية باعتباره فيلسوفا أفلاطونيا، ولكنه تحول في سبعينيات القرن الثانى الميلادي إلى المسيحية، واستخدم دراساته الفلسفية للنفاع عن عقيدته الجديدة، ولعل تلك كانت البدايات الأولى أو الإرهاصات المبكرة لظهور "مدرسة المدافعين" Schola البدايات الأولى أو الإرهاصات المبكرة لظهور "مدرسة المدافعين" apologetica في الإسكندرية، وتمثل ذلك في الرسالة التي كتبها إلى الإمبراطورين "ماركوس أوريليوس" Marcus Aurelius و"كرمودوس" أماركوس أوريليوس" بالي ذلك ما يعرفه عن أولهما من حبه للفلسفة وإيمانه بالرواقية، فخاطب فيه الفيلسوف قبل أن يخاطب الإمبراطور. وقد ظلت هذه الرسالة إلى فترة متأخرة نتسب إلى المفكر المسيحي "جوستين" (") إلى أن تمكن العالم "هارناك" Alarnack من إثبات صحة نسبها إلى الفيلسوف السكندري على التضدي على أن يتضمن رده التضدي على التضدي على التضدي على التضدي على التضدي على

<sup>(1)</sup> Neale, The Patriarchate of Alexeandria, I, p. 18; Copleston, history of philosophy, pp. 33-34.

(۲) راجع ما كتبه Mcgiffert في تقديمه لأعمال شيخ مورخي الكنيسة يوسيبوس القيساري ضمن Nicene and post-Nicene Fathers of. the Christian Church, Vol. I, p. 224

<sup>(4)</sup> Nicene and post-Nicene Fathers, Vol, p. 196n. 3

The new Schaff - Herzog وقسارن بوتتسر، تساريخ الأمسة القسطية، ص ٤٥، وراجع أيضاً، encyclopedia of religious Knowledge Wold pp. 347-348

اتهامات ثلاثة كانت توجه إلى المسيحيين هي الإلحاد وأكل لحوم البشر وغشيان المحارم (۱)، وقد عمد في الدفوع التي قدمها بخصوص الاتهام الأول إلى الاستشهاد بافكار وأقوال عدد من أشهر الفلاسفة مثل أفلاطون وأرسطو والرواقيين، واستشهد يكثير مما جاء في محاورة "طيماوس" لأفلاطون عن وجود الصانع الأعظم وصعوبة التعرف عليه، ومن ثم فإن الشعراء والفلاسفة، والحديث مازال لأثيناجوراس، بدافع سماوي مقدس، يعملون فكرهم من أجل معرفة الله، والناس من ورائهم في ذلك تبع (۱). ولقد كان واضحاً تماماً أنه متأثر إلى حد كبير جداً بالفكر الأفلاطوني، وأنه كان يسير على نفس الخط الذي يسلكه القديس "جوستين"، متخذاً من الفلسفة سلاحاً يدافع به عن العقيدة المسيحية، ومن ثم جاءت كتاباته. التي لم يصل إلينا منها شيء باستثناء هذه الرسالة وأخرى غيرها عملاً دفاعياً (۱) ولعل هذا يجعله كما ذكرنا إرهاصاً لما سوف تصبح عليه مدرسة المدافعين السكندرية، هذا على الرغم من أن شيخ مؤرخي الكنيسة يوسيبيوس القيساري وكذا القيلس جيروم لم يخبرا بشيء مطلقاً عن هذا الفيلسوف الأفلاطوني الفكر المسيحي العقيدة، الآثيني المولد، المصري الموطن.

على أن الثابت لدينا من المصادر المعاصرة أن "بانطاينوس كان أول من ارتبط اسمه بمدرسة المدافعين في الإسكندرية، وأنه حسب تعبير يوسيبيوس ترأس هذه المدرسة (٤) ويصفه بأنه كان من خيرة رجال زمانه علما ومعرفة، ويضيف جيروم أن بانطاينوس كان يعد فيلسوف المدرسة الرواقية آنذاك، والتي تحمل نزعة صوفية نسكية، امتلك ناصية الثقافة بفرعيها: الديني ممثلاً في الكتاب المقدس، والأدبى بارزاً في التراث والفكر البوناني. وقد خلع الخلق الرواقي والاهتمام بـــ"اللوجوس" Logos على بانطاينوس شهرة فائقة (٩).

<sup>(1)</sup> New Schaff-Herzog encycl. I, p. 348.

<sup>(2)</sup> Coplestan, history of philosophy, II, p. 33.

<sup>(3)</sup> Id.

<sup>(4)</sup> EVSEB. hist. eccl. V, 10.

<sup>(5)</sup> HIER, Vir, ill. 36.

ويخبرنا يوسيبيوس أن بانطاينوس قد ارتحل للتبشير بالمسيحية في بلاد قصية، ويحددها بأنها "الهند"، ويضيف جيروم بأن ذلك جاء بناء على تكليف من الأسقف السكندري ديمتريوس Demetrius (١٨٩ – ٢٣٣) وأنه عثر هناك على نسخة من إنجيل متى، كان القديس "بارتلميو" Bartholomew الذي سبقه إلى هناك يبشر بها. ومن المعروف أن المقصود هنا بالهند هي منطقة بلاد العرب السعيدة ليشر بها. ومن النمعروف أن المقصود هنا بالهند هي منطقة بلاد العرب السعيدة المدة لتحديد المدة التي أمضاها صاحبنا في تلك البقاع مبشراً، ولكنه ما إن عاد حتى تولى رئاسة مدرسة المدافعين السكندرية.

وفى عبارات بليغة يتحدث عنه تلميذه الأثير "كلمنت"، منادياً إياه بـ "النحلة الصقلية"، "إذ يجمع رحيق الزهور من المروج الرسولية، ليضعه من بعد حديثاً خالصاً سائغاً للسامعين" (١)، فقد كان بانطاينوس رواقياً بكل ما تعنيه هذه الفلسفة، ومزج شروحه ونفسيراته في المدرسة بين ما تدعو إليه الرواقية من الفضيلة وما جاءت به التعاليم المسيحية عن خلاص الروح، فكان بذلك يمثل الاتجاه التوفيقي الذي عرفت به المدرسة السكندرية.

وكان كلمنت (حوالى ١٥٠ ـ ٢١٥) أشهر تلامذة أثيناجوارس وبانطاينوس، وقد خلفهما في رئاسة المدرسة، ويخبرنا عنه إسكندر أسقف أورشليم في رسالة بعث بها إلى أهالى أنطاكية بأنه رجل الله الذي دعم كنيسة الرب ومد من سلطانها (١٠)، وخلال السنوات الأخيرة من القرن الثاني، كان كلمنت يتولى رئاسة مدرسة الإسكندرية، معتمداً الجدل في مواجهة ميثولوجيا الإغريق (١٩٣)، فلما نزل بالإسكندرية الاضطهاد الوئتي على عهد الإمبراطور سبتميوس سفروس (١٩٣ ـ ٢١١) أشد وطأة من غيرها، تركها كلمنت إلى فلسطين، وصحب أسقف أورشليم وظل هذاك حتى مات.

وكلمنت شأن الفيلسوف سقراط، يعتبر الجهل أكثر إثماً من الخطيئة، ومن ثم تحمس لدراسة الفلسفة جنباً إلى جنب مع اللاهوت، ولم يقف منها كما وقف

<sup>(1)</sup> New Schaff-Herzog encycl. VIII, p. 328.

<sup>(2)</sup> EVSEB. Hist. Eccl. VI, 11; HIER. Vir. Ill. 38.

<sup>(3)</sup> Burkitt, The Christian Church in the East, (C. A. H. Vol. XII p. 480).

ترتوليان، فبينما كان هذا يعتبرها أشد "حماقات" هذا العالم، كان كلمنت السكندرى ينظر إليها على أنها "هبة الله" و"منة" منه و"وسيلته" انقبل العالم للمسيحية وكأن يعتقد كما اعتقد "جوستين" من قبل، أن افلاطون استمد حكمته من موسى والانبياء (١) وإذا كان فيلون قد حاول أن يوفق بين الفلسفة والكتاب المقدس يعهده القديم، فإن كلمنت سعى هو الآخر إلى التوفيق بين الفلسفة والمسبحية، وقى النهاية كان الاتجاه الذي تبناه كلمنت هو الآخر إلى التوفيق بين الفلسفة والمسبحية، وقى النهاية

وفى رأى القياسوف السكندرى (١) أن افلاطون أعظم فلاسفة الإغريق على الإطلاق، وأن القاسفة اليونانية لم تكن فقط مجرد تمهيد المسيحية، بل هي عامل هام في فهمها فهما عقلانيا، فالشخص الذي يؤمن فقط دون أن يفهم يمسى شأن الطفل إذا ما قورن بالرجل في تقكيره. وهنا نجد أن كلمنت يقف في اتجاه آخر، بعيداً تماماً عن القديس أوغسطين الذي يعتبر الإيمان طريقاً أو مدخلاً إلى الفهم، ويقول دوما "أومن لكي أفهم"، وإن كان تقديم الإيمان على الفهم عند أوغسطين أسلوباً لتخطى المشكلات الكريستولوجية المعقدة التي شغلت الفكر المسيحي خلال القرون الأولى للمسيحية، وكان الشرق اليوناني – الروماني، المسرح الوسيع لها.

وبنفس القدر الذي كان كلمنت يتيه عُجباً بالآداب الكلاسيكية كان عشقه للفلسفة، بل كان الهيام هذا أكثر! لقد مست شغاف قلبه، وكيف لا، وقد رآها تعالج المشكلتين الأساسيتين لحياة الإنسان ... الله والأخلاق؟ لقد كان في ذلك مثل "سنيكا" وبلوتارك Plutarch (٤) لا يهتم بالفلسفة بمعزل عن الأمور المعرفية

<sup>(1)</sup> Copleston, history of philosophy, II, p. 29.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 40.

<sup>(</sup>٣) سنيكا Jucius Annaeus Seneca خطيب روماني مفوه، عاش في القرن الأول الميلادي (حوالي ٤ ق.م – ٢٥م) ويعد واحداً مسن كبار فلاسفة الرواقية في زمانه، وكان يعتبر "الفياسوف الحق هو المعلم للإنسانية". ترك أثني عشر عملاً تحت عنوان "مقالات في الأخلاق"، ومائة وأربعاً وعشرين رسالة في الموضوع نفسه وعملاً عن "الظاهرة الطبيعية"، وعدداً من المسرحيات الشعرية التراجيدية على غرار ما فعله شعراء الإغريق.

<sup>(</sup>٤) بلوتارك Phutarch مورخ يونانى شهير عاش بين عامى ٤٦ - ١٢٠م وذاع صيته لعمله المسمى "سير متوازية" الذى يصم ترجمة مقارنة الحسين شخصية من مشاهير الساسة والعسكريين اليونان والرومان، وكان تركزه في عمله هذا على ليراز النواحي الأخلاقية، كما أنه ترك عملاً آخر تحت عنوان "الأخلاق" يضم قرابة ثمانين مقالاً تتاولت موضوعات تاريخية وفلسفية وعلمية ودينية وسياسية وأدبية، وكانت وجهة نظره الفلسفية تقوم أساساً على الفكر الأفلاطوني.

والنفسية والطبيعية، وكان أكثر تعلقاً بالرواقية والأفلاطونية، خاصة الأخيرة التي كانت سائدة في زمانه، مثله في ذلك مثل قرينيه هذين، بل وبعض أباطرة الرومان الذين كان قريب عهد بهم، نعنى تراجان، وهادريان، وأنطونيوس بيوس، وماركوس أوريليوس، وكان الأخير بوجه خاص أكثرهم تعلقاً بها وأشدهم تأملاً.

لقد كانت الفلسفة هي التربة الصالحة في العالم الهانستي، التي مهدت لإنتشار المسيحية، فإذا كان بنو إسرائيل قد اهتدوا على يد موسى والأنبياء، فإن الإغريق كان لهم حكماؤهم أيضاً، الفلاسفة، ومن ثم فإن الفلسفة بالنسبة للإغريق شأن الشريعة لبني إسرائيل. كان هذا هو اعتقاد كلمنت الراسخ الذي يدل على حبه العميق للتراث اليوناني، وعلى رأسه الفلسفة، والفلاسفة وفي مقدمتهم أفلاطون الذي يعتبره كلمنت مبشراً بالمسيح، أو بتعبير آخر "مسيحاً" قبل "المسيح" (١). ومن هذا المنطق يصبح لغواً قول البعض إن الفلسفة محض أفكار شيطانية، وإن هدفها الأساسي تدمير الإنسانية عن طريق ما تحتويه من إفك وضلال، ومن ثم فإنك حسب وجه نظره — لا تستطيع أن تدين اليونان بناء على ما يوحى به إليك من عند غيرك خاصاً بأفكارهم، دون أن تذهب معهم داخل عقولهم خطوة خطوة حتى عند عيرك خاصاً بأفكارهم، وتصبح قادراً على فهمهم وسبر أغوار ما يقولون (١).

ولكلمنت قول طريف يصف به أولئك الذين يصدفون عن دراسة الفلسفة ويصدون عن سبيلها ويخشونها، باعتبارها في ظنهم شراً محضاً لانفع فيه ولا رجاء، إذ يشبه خوفهم منها على هذا النحو "بخوف الطفل من القناع" (")، فهو يرى شكلا قبيحاً يصيبه بالهلع ويقذف في قلبه الرعب للوهلة الأولى، قبل أن يتبين أن هذه الدمامة الظاهرة تخفى وراءها عادة وجها جميلاً مليح القسمات، ومن ثم فهو يحاورهم بقوله: "هذه ليست الطريق الصحيح لمواجهة خطر متوقع أو محتمل .. لقد قلتم وقال من قبلكم "ترتوليان" "لا يجب على المسيحى أن يتفلسف"، دعونا إذن نتساءل .. كيف يمكن للمرء أن يعرف أنه ليس متفلسفاً حقاً إلا إذا تفلسف فعلاً؟!(٤).

<sup>(1)</sup> Zernov, Eastern Christendom, p. 35.

<sup>(2)</sup> Glover, The Conflict of religion in the early Raman empire, p. 276.

<sup>(3)</sup> Neander, Christian dogmas, I, p. 63.

<sup>(4)</sup> Glover, Conflict of religion, p. 276.

كان كلمتت السكندري بحق أول من قاد هذه الحرب على الجهل بالثقافة الكلاسيكية داخل الكنيسة المسيحية، محاولاً جهد طاقته أن يقنع آباءها أن الخير كل الخير في عدم اجتناب الفلسفة، وأن دراستها مسألة حيوية لدحض آراء الخصوم من الونتيين واليهود والغنوصيين والهراطقة على السواء، من أجل التوصل إلى مفهوم للإيمان صحيح، يقوم على العقل والحجة بما يتناسب والخلفية الثقافية لهؤلاء الأممين، وذلك لن يتأتى إلا بوضع المسيحية في لغة فلسفية هدفها البرهنة حكما يبغى كلمنت حالى أن الكتاب المقدس في عهده الجديد "الإنجيل" أكد على كل ما هو طيب في المدارس الفلسفية المختلفة، وارتفع بها إلى مقام كريم، ليغدو هو بالتالى الفلسفة الأخيرة لد "العهد الجديد" الذي يحياه الإنسان، والحل الأمثل لكل مشكلات الوجود.

والفلسفة بالنسبة لكلمنت لا تعنى الوقوف عند فكر مدرسة بعينها أو فيلسوف بذاته، ولكنها تعنى مجموع الأفكار التى لا يرقى إليها الشك عند كل المدارس، معبراً عن ذلك بكلماته التى يقول فيها "إن ما تقدمه كل مدرسة بشكل طيب، يقود إلى المعرفة الحقة النقية، هو ما أسميه أنا فلسفة، وإلى هذه الفلسفة تتنسب كل الدراسات الأخرى وتدور فى فلكها. إنها السيدة التى تتربع على القمة وتعتلى عرش الفكر، والكل من حولها حاشية لها وبلاط، وهى من موقعها هذا تمتلك ناصية اللاهوت" (١). وعلى هذا النحو يصبح واضحاً أن كلمنت كان يمزج أفكار وعقائد الفلاسفة على اختلافهم، ضمن المنهج الانتقائي، بالكتاب المقدس، ليخرج بهذا النهج بمسيحية مفلسفة قادرة على مواجهة كل التحديات التى تعترض طريق انتشارها، ومن ثم كان كلمنت يعتبر نموذجاً صادقاً لمذهب "الانتقاء الفلسفى"، الذي ينتقى من كل المدارس الفلسفية أفضل ما عندها، وكان هذا المذهب هو السمة التى أصبحت عنواناً على مدرسة الإسكندرية. وعلى حد تعبير Copleston (٢) فإن كلمنت كان يريد أن يرى المسيحية في علاقتها مع الفلسفة وقد استخدمت العقل كلمنت كان يريد أن يرى المسيحية في علاقتها مع الفلسفة وقد استخدمت العقل التأملي الانتقائي في تنظيم وتنمية اللاهوت"، وساعدت مؤلفات كلمنت التي حفظها التأملي الانتقائي في تنظيم وتنمية اللاهوت"، وساعدت مؤلفات كلمنت التي حفظها التأملي الانتقائي في تنظيم وتنمية اللاهوت"، وساعدت مؤلفات كلمنت التي حفظها التأملي الانتقائي في تنظيم وتنمية اللاهوت"، وساعدت مؤلفات كلمنت التي حفظها

<sup>(1)</sup> Ibid. 269 – 276.

لنا الزمن على فهم المناخ الفلسفى الذى كان يسود الاسكندرية، والأسلوب الذى قدم به الفيلسوف السكندرى المسيحية إلى مستمعية من المثقفين وأهل الجدل الفكرى(١).

وكانت مسألة "الخلق" هي المبدأ الأساسي في فكر كلمنت؛ ذلك أن الله يغرس البذور الصالحة للحق في كل مخلوقاته العاقلة، وكان صاحبنا على ثقة تامة بأن هناك الكثير الذي يمكن تعلمه من الفلسفة الأفلاطونية أو بتعبير أدق .. الميتافيزيقا الأفلاطونية، والأخلاقيات الرواقية، والمنطق الأرسطي، فالحق والخير، أينما وجدا، ينبعان من الخالق. وعلى هذا النحو، وبالحجة نفسها، عارض كلمنت الغنوصيين الذين ينتقصون من قدر النظام الخلقي بجعل المادة منفصلة كلية عن الإله الأعلى، مع جوانب أخلاقية تقود إما إلى رهبانية عاجلة أو شهوة جنسية عارمة (٢).

وكان كلمنت يعارض بشدة الفرضيات الغنوصية القائلة بأن الجنس إما أنه لا علاقة له، أو أنه يتعارض تماماً، مع الحياة الروحية الأسمى. ومع أن الفيلسوف السكندري يعترف ويحترم المشاعر الإنسانية لدى بعض الأفراد بالاتجاه إلى التبتل، إلا أنه في الوقت نفسه لا يقبل أبدا الرأى القائل بأن الزواج حالة روحية متنية ملازمة للإنسان (۲). وعلى هذه الشاكلة يميز كلمنت بين غنوصية مسيحية وغنوصية ملحدة، الأولى معرفة عرفانية مسيحية مدعمة للإيمان المسيحي والعقيدة، وهي بالطبع أفضل من المعرفة الغنوصية التقليدية التراثية، أي أفضل من الغنوصية البعيدة عن الدين (٤). وعنده أن المعرفة الحقة، أو الغنوصية الحقة لا يؤمن به داخل الكنيسة، ولدحض وتفنيد أي تدليس أو خداع. والحياة الأسمى للروح تعنى الرقى الروحي والخلقي، إذ "الغنوصية الحقة" لديه تقوم أصلاً على أن تعنى الرقى الروحية أو "الأدرية اللدنية" توهب لصاحب القلب النقى الطاهر، لأولئك المتضعين الذين يسيرون مع الله سير الطفل إلى جوار أبيه، للذين ترتفع دوافعهم المتضعين الذين يسيرون مع الله سير الطفل إلى جوار أبيه، للذين ترتفع دوافعهم

Hardy, Christian Egypt, Church and pepole, p. 15.

<sup>(1)</sup> Zernov, Eastern Christendom, p. 35.

<sup>(2)</sup> Chadwick, early Church, p. 97.

<sup>(3)</sup> Id.

<sup>(</sup>٤) مصطفى النشار، مدرسة الإسكندرية الفلسفية، ص ٩٠ وراجع أيضاً.

إلى عمل الخيرات وإتيان الصالحات فوق الخوف من العقاب أو الطمع في الثواب، لأولئك الذين يحبون الله من أجل الله، لأنه أهل لذلك؛ ذلك هو السمو الإيماني عن طريق المعرفة طموحاً إلى التجلى المبهج فيما وراء هذه الحياة، عندما يصبح المريد واحداً مع الله (١).

يمن والنفس الإنسانية \_ عند كلمنت \_ مرآم الله بما اختصها به من عقل وإرادة، وإلله هو الموجود الكامل، لأن كمال الوجود لا يكون إلا في واحد، يسمو عن أي صفات يمكن أن يخلعها عليه البشر وإن كانوا مضطرين إلى تسميته بهذه المسميات أو الصفات. ولاشك أن هذه العقيدة السامية عند كلمنت عن الله و "الغنوصبية الحقة" ليس مصدرها فقط الكتاب المقدس، وإنما يمكن أن نجد لها أصولا في الفلسفات الإيمانية خاصة فلسفتى أفلاطون وفيلون، فالنظر إلى الله باعتباره الخير والبسيط والواحد إنما هي أخص خصائص الله عند أفلاطون، وهي كذلك عند فيلون مضافاً إليها أنه "اللوجوس" الذي يتخلل الكون ككل، وإن كان ينبغي ألا يسمى بـــ"الكل" كما عند الرواقيين (٢)، بل إن حديثه عن "الغنوصية الحقة" أو "الأدرية اللدنية" تشير صراحة إلى التأثيرات الشرقية والروح الصوفية التي كانت سمة الفكر الشرقي عامة ومصر القديمة بصفة خاصة. وكان هذا ما أكده بنفسه في مقدمة عمله "المختارات" Stromata حين قال: "هذا العمل لم يكتب ليجيء استعراضاً وتباهيا، بل إن ملحظاتي التي أوردتها اقتبست من العصور القديمة كعلاج لفقدان الذاكرة، إنها صُورة دون فن، وتموذج أولى لتلك الكلمات الرصينة الإنسانية التي كانت زادى إبان إصغائى، شأن أولئك الرجال المباركين الأشهار الذين تتلمذت عايهم، أحدهم من "أيونياً" والثاني من بلاد "هيلاس الكبرى"، وثالتهم من "جوف سوريا"، والرابع من مصر، وخامسهم آشوري، والسابس عبراتي، ومن بين هؤلاء جميعاً وجدت راجة النفس مع ذلك المصرى" (٢). وهو يعني بذلك بالطبع "بانطاينوس"، ويعلق Chadwick على ذلك بقوله: الم يكن كلمنت من مواليد الإسكندرية،

is and the design of the contraction

<sup>(1)</sup> Chadwick, early Church, p. 97.

<sup>(</sup>٢) مصطفى النشار، مدرسة الإسكندرية، ص ٩٠ - ٩١.

<sup>(3)</sup> EVSEB. Hist. Eccl. V, 11.

<sup>(4)</sup> Chadwick, early Church, p. 95.

ولكنه قدم إليها بعد عدة أسفار تعلم خلالها على يد عدد من المعلمين المسيحيين، وكان "بانطاينوس" في الإسكندرية هو الذي شد انتباهه بصورة واضحة، مما دفع كلمنت إلى أن يصفه بأنه كان صاحب عبقرية فذة ونكاء خارق وثقافة عالية.

ولا شك أن كنيسة الإسكندرية قد وجدت في كلمنت مدافعاً قوياً عن المسيحية ضد الهجمات التي كانت تتعرض لها من جانب الوثتيين واليهود والغنوصيين، وهؤلاء الأخيرين بصفة خاصة، ومن ثم يمكن اعتبار كلمنت أول من خلع على مدرسة الإسكندرية اسمها الذي عرفت به "مدرسة المدافعين" Schola خلع على مدرسة الإسكندرية قد دخل في طور apologetica ولقد قدمنا من قبل أن تاريخ الكنيسة السكندرية قد دخل في طور الغموض بعد رحيل القديس مرقس وخلفه حنانيا، وظل على هذه الحال حتى قرب نهاية القرن الثاني، وهكذا وجد كلمنت \_ عندما جاء إلى الإسكندرية واستقر بها "شارويك" الى بانطاينوس \_ كنيسة في موقف لا تحسد عليه \_ حسب تعبير "شارويك" بعد أن أوجدت الغنوصية فلسفة مشبوهة، وتخللت الديانة الوثتية التراث الكلاسيكي، بحيث أصبح من الصعب فصل الآداب عن المبادئ الوثتية والأساطير الخاصة بها، لذا جاء عمل كلمنت المعنون باسم "المختارات أو المنتوعات" Stromata وقد كتب بموضوعية تامة عن الحقائق التي تحتوى عليها الفاسفة اليونانية، والقيم التي يعبر عنها الشعر الكلاسيكي، مما مكن كلمنت من تقديم نظريته وأفكاره إلى القارىء المسيحي المرتعد في صورة تخفف كثيراً من تقديم نظريته وأفكاره إلى القارىء المسيحي المرتعد في صورة تخفف كثيراً من

وقد ترك كلمنت عددا من المؤلفات لم يصلنا منها إلا القليل الذي تمثل أبرزه في هذه الثلاثية "المقدسة" التي تضم "عظة تبشيرية" Protrepticus و "المعلم" Paedagogus و "المختارات" أو "المنتوعات" Stramateis، وثلاثتها تشكل منظومة تدور حول هدف واحد هو "الدفاع" عن المسيحية عن طريق الفلسفة. وقد وجه عمله الأول "العظة" إلى الأممين بصفة عامة وإن كان قد خص به بني جلدته من "اليونان"، وهدفه الأساسي البرهنة على سمو المسيحية على الديانات والفلسفات الوثتية السائدة، وذلك لجنب أولئك الذين لم يتحولوا بعد إلى حياضها. على حين

<sup>(1)</sup> Ibid. p. 96.

جاء عمله الثانى "المعلم" دليلاً ومرشداً للأخلاق والآداب السلوكية للحياة المسيحية في مجتمع جديد، مقدماً "المسيح" باعتباره المرشد في هذه الحياة اليومية، ويوجه خطابه بصفه خاصة إلى الطبقات العليا سواء كانوا من المتقفين أو الأثرياء، ولم يطلب منهم كلمنت هجران أفكارهم وثرواتهم بل التحول عن التمتع بها إلى ما هو أفضل من ذلك. وفي هذا العمل الذي يؤكد اهتماماته الخلقية يظهر واضحاً أنه جاء تعبيراً عن الخلفية الرواقية التي وضعها فيه أستاذه "بانطاينوس".

وكان كلمنت يعتزم أن يجعل "المعلم" عرضاً وافياً دقيقاً لقانون الإيمان المسيحي، غير أن ذلك لم يتح له حيث أدرك أن القضايا لللاهوتية الجوهرية لابد أن تعالج بالاهتمام الذي تستحقه، ومن الخطورة أن تعرض كل هذه القضايا ليقرأها الجميع، لأنها من عمل وفكر الخاصة، ومن ثم فإنه بدلاً من ذلك قرر أن يضع عملاً يختلف في طبيعته، ومن هنا جاء عمله "المختارات"، الذي وضع به أمام قارئه عدداً من النقاط يتقحصها على مهل، بدلاً من أن يخرج كل ما في قلبه وعقله دفعة واحدة. ولعل محتويات "المختارات" قد تم انتقاؤها أتكون في معظمها توضيحاً عقيدياً لما يعتقد كلمنت أنه الصدق. ومع ذلك فإن هذا الأسلوب الذي اتبعه فيلسوفنا السكندري كان أكثر من مجرد صيغة أدبية تم تبنيها من أجل دوافع تكتيكية، بل كانت تتفق إلى درجة معينة مع وجهة نظره اللاهوتية، فقد كان يشعر أن اللغة الدينية تكاد تصبح شعراً.

وتتكون "المختارات" من ثمانية كتب، ولم يراع كلمنت في تبويبها ترتيبا معينا، بل ضمت خليطا عجيبا من العلوم والفلسفة والشعر واللاهوت، وإن كان يجمع بينها هدف واحد قصد إليه كلمنت قصدا هو أن المسيحية قادرة على إشباع أرقى الرغبات الثقافية لدى الإنسان، أو بتعبير آخر كفيلة بأن تقود إلى المعرفة الحقة، أو لنقل بمفهومه "الغنوصية الحقة"؛ فالغنوصيون يتحدثون كثيرا عن "العقل الأعلى" دون أن يمارسوا ذلك في الواقع، ومن ثم فإن "المختارات" تنطلق من القاعدة الأساسية التي تؤكد الحاجة الملحة لدراسة الفلسفة للرد على الآراء الغنوصية، وفي الوقت نفسه تقديم تقسير دقيق للكتاب المقبس في لغة عقلانية معروفة أو محببة إلى عقول المتقفين من الأمميين. ولا شك أن البواعث الدفاعية

عن الإيمان الحق ضد الوثنيين والغنوصيين، كانت واضحة جدا في هذا العمل. لقد كان كلمنت يدرك تماما أنه من الضروري التأكيد دائما للقارئ المسيحي القلق على أنه إذا كانت الصبيعة التي يقرأها الآن ليست بلغة الكتاب المقدس حرفيا، إلا أنه سوف يجد أن المحتوى المطروح أمامه بلادا ما تفحصه بدقة، على حد تعبيره بينطابق كلية مع العهد الجديد (۱).

والذي يلقت الانتباه أن كلمنت — رغم سعيه الدءوب فكرا من أجل رفعة شأن العقيدة المسيحية في مواجهة خصومها على اختلاف اتجاهاتهم، لم يحسب يوما في عداد رجال الدين أو ضمن أفراد السلم الكهنوتي، وإن كانت هذاك بعض الشذرات غير الموثوق بها تشير إلى أنه قد رسم قسيسا فقط دون أن يتخطى هذه الرتبة، وكان ذلك على حد ما ورد في هذه الشذرات — في عام ٢١٥ أي قبيل وفاته مباشرة (١)، ولعل ذلك يعود إلى أن الرجل كان يقوم بعمله الرئيسي باعتباره في المقام الأول رجلا علمانيا يعلم الناشئة وطلاب مدرسة الإسكندرية، النحو والبلاغة والقلسفة وقواعد الأداب العامة، إلى جانب الأمور العقيدية، وما الفنون الأولى هذه إلا السبيل للدفاع عن الثانية. ويعلق "شادويك" على ذلك بقوله إنه "إذا كان قد حدث فعلا رسم كلمنت قسيسا، فإن هذا يمكن تقسيره في ضوء الرغبة الملحة لدى الأسقف السكندري في أن يضع المدرسين العلمانيين تحت سلطانه المطلق (١)، وبالتالي سلطان الكنيسة، وتلك نقطة على جانب كبير من الأهمية، تركت بصماتها الواضحة على مسيرة المدرسة اللاهوتية بالإسكندرية، وسوف نعود لمناقشتها في نهاية هذا الفصل.

ورغم ذلك فإن كلمنت قد اكتسب فيما بعد صفة ولقب القديس، غير أن سوء الحظ لازمه في هذه أيضا، ذلك أن اسمه أسقط من قائمة القديسين على يد سميه

<sup>(</sup>۱) الرقوف على مولفات كلمنت وما جاء فيها، راجع، Ante-Nicene Fathers of christian church, (۷) الرقوف على مولفات كلمنت وما جاء فيها، راجع، Vol. II.

EVSEB. hist. Eccl. VI, 13 –14; HIER. Vir. Ill. 38; Chadwick, early دانط کلاه church, pp. 95 - 96; Zernov, Eastern Christendom, pp. 35 – 36; Hardy, Crristian Egypt, pp. 14 - 15.

<sup>(2)</sup> Chadwick, early church, p. 99.

<sup>(3)</sup> Id.

البابا كلمنت الثامن Clement VIII (17.0 \_ 1097) الذي يعد واحدا من أشهر بابوات حركة "الإصلاح المضاد" Counter - Reformations أي الإصلاح الكاثوليكي في مواجهة حركة الإصلاح الديني التي ترعمها كل من "مارتن لوثر" و"رونجلي" و"كلفن" في أوروبا مع بدايات القرن السادس عشر، وذاع صيتها باسم "البروتسنتية". وقد أقدم البابا على ذلك بناء على تقرير يصنف كلمنت المكندري هرطوقا (۱).

ومهما يكن من أمر، فغاية القول إن الرجل جاء في عصر التحول إلى عالم جديد، تمتزج قيه الثقافة اليونانية السائدة في العالم الهانستي مع ثقافات الشرق القديم، مع محاولة تطويع هذا الوافد الجديد، أعني المسيحية، التي كانت تسعى جهدها كله لهضم هذا التراث الصحم للعالم القديم، ومن ثم فإن أهمية كلمنت السكندري تكمن على حد قول Mc Giffert (٢) في أنه أقام جسرا فوق الهوة الكبيرة الواسعة التي تفصل بين الهالينية والمسيحية. لقد كان أستاذا الأوريجن السكندري، والأب الحقيقي للاهوت اليوناني.

وإذا كان هذا شأن كلمنت، فإن تلميذه الأثير "أوريجن" Origines يعد بلا منازع أعظم المفكرين المسيحيين ثقافة وأغزرهم إنتاجا قبل المجمع المسكونى الأول المتعقد في نيقية Nicaea سنة ٣٢٥ الميلاد، وإذا كانت الأخلاق في نظمها وتطبيقاتها محور فكر كلمنت وأعماله، فإن اللاهوت كان الميدان الحقيقي اللميذه أوريجن، ومن ثم لقى تيار المسيحية المفلسفة على يديه نجاحا منقطع النظير، إذ كانت تتملكه رغبة شديدة في التوفيق بين المسيحية والأفلاطونية التي كانت لها السيادة آنذاك قرون عدا، خاصة وأنه قد شارك الفلوطين السكندري في تلقي محاضراتها على يد الفيلسوف القدير آمونيوس ساكاس، وباعتباره فيلسوفا فإنه راح يستعد للإيمان بدراسة الفلسفة والأدب، ويقدم شروحه بما يتراءى لعقله أنه هو المنطقي والمعقول، ولما كان متأثرا إلى حد كبير جدا بما يسود المجتمع في زمانه من التيارات الفكرية، فقد تبنى بعض أفكار أصبحت من بعده جزءاً أساسيا من تيار

اللاهوت المسيحي، وأفكارا أخرى كانت لا تزال مجرد تأملات تدخل ضمن دائرة الآراء التي تعدها الكنيسة هرطوقية (١).

لقد سلك أوريجن في تفسير الكتاب المقدس وعظاته الدينية وتعليقاته وشروحه مسلكا مجازيا، ورغم أن هذا النوع التأويلي أو الرمزي كان موجودًا ومعروفا قبل المسيحية كما أسلفنا، بارزا في كتابات فيلون اليهودي السكندري، إلا أننا يجب أن نظر إلى أوريجن باعتباره أبا للتفسير الرمزي في الكنيسة المسيحية (٢).

ولتأكيد هذا الاتجاه عند أوريجن، فقد افترض ثلاثة مفاهيم في الكتاب المقدس؛ المفهوم الحسى أو الظاهري Samatic والمفهوم النفسى أو الوسطى أو الأخلاقي Psychic، والمفهوم الروحي أو الصوفى أو المجازى Preumatic، والأخلاقي وهذه المفاهيم نجد مقابلها في مقومات الحياة الثلاثة عند الإنسان، الجسد والنفس والروح (٦)، وعلى الرغم من ذلك فإنه نادرا ما قدم المفكر السكندري تفسيرا ثلاثيا لنص معين من نصوص الكتاب المقدس، ولكنه كان يؤثر غالبا التفسير المجازى لتلك النصوص، وهو ما ذاع به صيته بين مفكري المسيحية الأول، وما سبب لصاحبنا في كثير من الأحيان ولزمن طويل من بعد، الكثير من المعارضة والنقد، بل ووضعه أحيانا من جانب عدد من آباء الكنيسة في عداد الهراطقة.

اشتهر أوريجن بأنه صاحب نظرية "الإيمان المزدوج" القائلة بوجود مستويين في الفكر بين المؤمنين بالمسيحية، المستوى الخاص بالعامة أو البسطاء من الناس الذين يأخذون فقط بظاهر النص دون أن يتدبروا ما وراءه، وسوف نعلم من بعد أن الكثرة الغالبة، إن لم يكن الكل، من الرهبان المصريين، كانوا يأخذون هذا الجانب، وبدا هذا واضحا في العداء الكبير الذي حملوه للمفكر السكندري آريوس، والنفور التام الذي أظهروه تجاه أفكاره العقيدية حول الأقنوم الثاني في الثالوث، المسيح. أما المستوى الثاني فهو للخاصة المنقفة التي تعمل الفكر فيما وراء السطور، بحثا عن المعنى الخفي الذي يعنيه النص، وهذا لا يتاح إلا لمن

<sup>(1)</sup> Hardy, Christian Egypt, p. 16.

<sup>(2)</sup> Laistner, Thought and letters in western Europe, p. 65.

<sup>(3)</sup> Id.; Magolias, Byzantine christianity, p. 19.

درس القلسفة وخبر درويها وتعمق في مسالكها. ولقد كان أوريجن على حد قول المؤرخ "نورمان كانتور" (١) N. Cantor . هو من أرسي ذلك المبدأ الذي لقى قبولا عالميا من آباء الكنيسة وكتاب العصور الوسطى، والقاتل بأن التعليم الكلاسيكي أو دراسة الفلسفة شرط أساسي وضرورة لا مندوحة عنها لفهم الكتاب المقدس فهما صحيحا، ومن ثم فإن أوريجن كان قادرا بحق ـ كما يقول "زرنوف" للمقدس فهما صحيحا، ومن ثم فإن أوريجن كان قادرا بحق ـ كما يقول "زرنوف" وهذا ما يشير إليه المؤرخ الكنسي يوسيبيوس القيساري (١) في حديثه عن النشأة التي كان عليها أوريجن، إذ حرص أبوه "ليونيدس" Leonides على أن يلقنه علوم اليونان وحكمتهم، ويقدم له في الوقت نفسه الكتاب المقدس. وقد ساعده على ذلك المكتبة الضخمة التي كان يمتلكها أبوه، والتي قادت الابن إلى عالم الثقافة الكلاسيكية التي واصل التعمق في دراستها على يد الفيلسوف السكندري "آمونيوس ساكاس"، الذي كان أستاذا للأفلاطونية المحدثة قبل مؤسسها أقلوطين. وعلى ذلك يعلق "زرنوف" في المؤه المودة، إلا أنه التين من أكبر مفكري عصرهما هما أوريجن المسيحي وأقلوطين الفيلسوف.

ومما يلفت الانتباء أن أوريجن كان على دراية تامة بالمناقشات الجدلية للمدارس الفلسفية اليونانية، وبمقدوره أن ينتقل بحرية "السيد" بين مختلف الفلسفات السائدة، الرواقية والأفلاطونية والأرسطية، مستخدما كل ما يحتاجه حتى يصل إلى مبتغاه، ودون أن يصنف نفسه ضمن واحدة من هذه المدارس أو الفلسفات (٥)، وهو هنا يتبع خطى استاذه كلمنت في تطبيقه لنظرية "الانتقاء الفلسفي"، ولعل هذا هو الذي جعل منه دون أدنى ريب زعيم الاتجاه الصوفى المجازي في تفسير الكتاب المقدس، وإذا كان كلمنت هو الذي وضع أسس الدفوع المسيحية، فقد كان أوريجن هو واضع النظام الكامل لهذه الدفوع، وكان نزوعه الطبيعي إلى دراسة الفلسفة، تلك التي سادت الإسكندرية آنذاك، هو الذي قاده باتجاه المثالية، ونتيجة لذلك،

<sup>(</sup>١) التاريخ الوسيط، قصة حضارة، البداية والنهاية، ترجمة قاسم عبده قاسم، حـــ١ ص ٩٤.

<sup>(2)</sup> Eastern Christianity, p. 38.

<sup>(3)</sup> Hist. Eccl. VI, 2.

ولتطابقه مع رغبته الشديدة، مشتركا في ذلك مع كلمنت، في الوصول إلى الحقيقة، عمد إلى النوفيق بين المسيحية والفلسفة، لتقديم العقيدة في صورة عقلانية إلى مفكرى اليونان، مما أدى إلى اتهامه بالهرطقة وإسقاط اسمه من بين قائمة القديسين.

والذى لا شك فيه أن العهد القديم من الكتاب المقدس يدين إلى حد كبير لمبادئ التفسير الذى تبنته مدرسة الإسكندرية وكنيستها بصفة خاصة، فقد كان اليهود ينظرون إليه باعتباره مجرد تاريخ قومى لهم، وبشكل محدد ما يتعلق بـــ"الأنبياء القوميين" لبنى إسرائيل، لكنه لم يبد على هذا النحو أبدا للكنيسة الأولى التى لم يكن بينها وبين اليهود أية مودة، بل يحمل كل منهما للآخر عداء كاملا(١).

وإذا كان الوثنيون الذين دخلوا المسيحية مبكرا قد تعلموا على يد الآباء الذين كانوا يدينون قبلا باليهودية، ويؤمنون بـ "العهد القديم" داخل هذا الإطار "القومى"، إلا أن ذلك راح يتغير تدريجيا، ولعبت الإسكندرية الدور الأساسي في هذا التغيير، وساهم الفيلسوف السكندري كلمنت في هذا المجال منذ بدايته، لكنه على يد أوريجن وصل إلى ذروته متمثلا في تغسيره المجازى. وأدى انتشار الأفلاطونية المحدثة إلى سيادة هذا النفسير الصوفى المجازى في ولايات الشرق الروماني، اليوناني الفكر واللسان، هذا مع استثناء أنطاكية التي كانت في القرن الخامس الميلادي تمثل المركز الرئيسي للتفسير المنطقى الأرسطى في مواجهة الإسكندرية الأفلاطونية.

والغريب أن هذه الشخصية "الدءوب المثابرة" كما كان يحلو للأسقف السكندرى أثناسيوس Athanasius (١) أن يصف أوريجن، والتي تعمقت في دراسة التراث الكلاسيكي، حازت شهرة واسعة في مجال الفكر المسيحي المفلسف بأسلوبه الصوفي المجازى، جلبت على نفسها بهذا وذلك استياء وسخط المسيحيين النقليين، وحسرة وغضب الوثنيين العقليين. أما ذوو القربي لأوريجن في العقيدة، فلهم منا من بعد صفحات طوال. ولكنا الآن على موعد مع واحد من قرناء المفكر السكندرى، جمع بينهما التراث اليونائي، نعنى "بورفيرى" Porphyry الفيلسوف، ناميذ وكاتب سيرة أفلوطين السكندرى، وأشد المعجبين به والحفيظ على تراثه، والذي عاش بين عامي ٢٣٧ ــ ٥٠٠، أي أنه أدرك السنوات العشرين الأخيرة من والذي عاش بين عامي ٢٣٧ ــ ٥٠٠، أي أنه أدرك السنوات العشرين الأخيرة من

<sup>(1)</sup> Mc Giffert, prolegomena to EVSEBIVS, hist. Eccl. NPNF, Vol. I p. 266 n.B.

<sup>(2)</sup> ATHANASIUS, de decretis Nicaenae Synodi Contra Arianus, 27.

عمر أوريجن، وفتح عينيه في سنوات نضجه على شهرته الواسعة وأعماله العديدة وفكره المتقدم، وآلمه كثيرا أن تكون مثل هذه الشخصية بكل قدراتها هذه بين المسيحيين، فأنشأ يقول:

"هناك أناس تملكتهم الرغبة في أن يجدوا حلولا للمشكلات القائمة في كتب اليهود المقدسة بدلا من هجرانها، فراحوا يلجأون إلى تفسيرات متناقضة مع ما هو مكتوب بالفعل ومتنافرة، هذه التفسيرات بدلا من أن تقدم حججا وأدلة لاكتساب الغير، فإنها تعبر عن افتخارهم بأنفسهم وتضخيمهم لذواتهم الفمثلا نراهم بتباهون بأن ما جاء على لسان موسى هو من غوامض الكلم، وأنه وحى ملىء بخفى الأسرار، وهم في محاولاتهم لفك طلاسمها يقدمون تفسيرات تتسم بالحماقات، لا لشيء إلا لجعل العقل الإنسائي أكثو حيرة وأشد اضطرابا!!"

ويمضى بورفيرى قائلا "وكمثال لهذه السخافات اذكر رجلا عرفته فى شبابى، وهو صاحب شهرة فائقة ومكانة متميزة، ذلكم هو أوريجن الذى كان واحدا من المتحلقين حول آمونيوس [ساكاس] الذى كان فيلسوفا مقتدرا فى زماننا هذا. وقد أخذ أوريجن الكثير فى فروع المعرفة عن أستاذه، فإذا جئنا إلى الاختيار الحق لنمط الحياة، وجدناه يسلك سلوكا معاكسا تماما؛ فآمونيوس ولد لأبوين مسيحيين، وربى تربية مسيحية، لكنه عندما درس الفلسفة وتعمق فى دهاليزها، لختار الطريق الصواب الذى تقتضيه الحياة [يعنى هجرانه المسيحية واعتناقه الفلسفة]، أما أوريجن فرغم أنه قد نهل قدرا واسعا من الثقافة اليونانية خاصة الفلسفة، إلا أنه انقلب على عقبيه إلى بربرية هجمية [يعنى الإيمان بالمسيحية] وألقى وراء ظهره كل الذي كان من قبل قد تعلمه!!"

ويستمر صاحبنا في حديثه عن أوريجن فيقول: "لقد درس أفلاطون جيداً، وشغل نفسه تماما بكتابات "تومنيوس" (١). Numenius و"كورنيوس" (٢)

<sup>(</sup>۱) نومسنيوس، فيلسسوف سسورى عاش في أواسط القرن الثانى الميلادى، وترك أثرا كبيرا على أفلوطين السسكندرى وغيسره من فلاسفة الأفلاطونية المحدثة، وتكمن أهميته في أنه حاول التوفيق بين أفلاطون وفيثاغورس مع الميل إلى الأخير، مما دفع الباحثين إلى اعتباره فيلسوفا فيتاغوريا.

<sup>(</sup>٢) كورنيوس، أحد فلاسفة الفيتاغورية، وكان معاصرا لنومنيوس.

و"أبوللوفانيس" Apollophanes (١) و"لونجينوس" (١) Longinus (١) ومودراتوس" (١) Moderatus والتيقوماخوس Nicomachus (١)، وكثيرين غير هؤلاء القلاسفة الفيثاغوريين، واستخدم كتب الحايرومون (١) Chaeroman والكورنوتوس Chaeroman (١)، وكل هذا جعله عالما بالتقسيرات الرمزية المجازية للميثولوجيا الإغريقية، ومن ثم لم يجد صعوبة في تطبيق هذا المنهج في شرحه الكتاب المقدس وتقسيراته لنصوصه، مازجا الأفكار الفلسفية اليونانية بخرافات غريبة عنها إيقصد التعاليم المسيحية]. غاية القول إن أوريجن رغم ممارسته الحياة في نمط مسيحي مناف للقوانين الطبيعية، إلا أنه في أفكاره عن الكون والله يبدو يونانيا (١).

هذا الذي يقوله بورفيري يشير صراحة إلى ما كان يتمتع به أوريجن برغم الخلاف بين الرجلين من سعة الاطلاع وعمق الثقافة التي تستند إلى دعامتين أساسيتين هما، التراث الكلاسيكي والكتاب المقدس، لقد كان يعرف جيدا طريقه إلى الشعر والملاحم والفلسفة اليونانية، ويدرك يقينا إلى أي حد يمكن أن يؤثر فيه جمال الصيغ وسحر البيان وحذق المناقشات الجدلية، ومن ثم وازن بين هذا كله والجانب الآخر الذي يبتغيه في المسيحية ولها، يقرأ ويتتلمذ على يد كبار الفلاسفة، وينكب في الناحية الأخرى على دراسة الكتاب المقدس بحيث يمكنه استدعاء أي نص يريده من الذاكرة مباشرة حيثما يريد ومتى يرغب! لذا فإنه نادرا ما كان يؤرق نفسه بمحاولة التأكد من صحة مصادره، أو الوقوع في أخطاء تافهة (^).

<sup>(</sup>١) أبوللوفانيس، فيلسوف رواقى عأش في أنطاكية إيان القرن الثالث الميلادي.

<sup>(</sup>٢) لوتجينوس، فيلسوف وخطيب آثيني مشهور، عاش في أواسط القرن الثالث الميلادي، تثلمذ لبعض وقت على آمونيوس ساكاس السكندري، وبقى محافظا على الأفلاطونية، ولم يكن له تأثير على أوريجن لأنه كان معاصرا له وليس سابقا عليه.

<sup>(</sup>٣) مودر اتوس، من أشهر فلاسفة الفيثاغورية في القرن الأول الميلادي.

<sup>(</sup>٤) نيوقوماخوس، أحد الفيثاغوريين بين القرنين الأولين للميلاد، وكانت له شهرة ذائعة في الرياضيات.

<sup>(</sup>٥) كايرومون، فيلسوف رواقى ومؤرخ سكندرى عاش فى القرن الأول الميلادى، عمل بعض الوقت أمينا لمكتبة السيرابيوم فى الإسكندرية قبل أن ينتقل إلى روما ليكون معلما لنيرون، ومن أهم مؤلفاته بالهيروغليفية تاريخ مصر".

<sup>(</sup>٦) كورنوتس، فيلمسوف رواقى أقام فى روما على عهد الإمبراطور نيرون.

Historia Ecclesiastica, VI, 19. أقوال بورفيرى هذه أوردها لنا المؤرخ الكنسي يوسييوس في كتابه (٧) (8) Chadwick, early church, p. 100.

هكذا يقف أوريجن بتراث اليونان وتعاليم "الكتاب" عملاقا بين مفكرى المسيحية، لقد كان شأن "جوستين" و"كلمنت" يرحب دون أى تذمر بما تقدمه المناقشات الرواقية حول المسائل الأخلاقية، ويبدى أشد التعاطف والحماسة تجاه المبادئ الأفلاطونية، ويؤمن فى الوقت نفسه إيمانا راسخا أن المصدر الوحيد للوحى الإلهى أو الإلهام هو الكتاب المقدس، ومن ثم فقد جعل من تفسير الكتاب المقدس همه الأول، وكانت معظم أعماله التي خلفها تدور حول هذه النقطة بصفة أساسية، ولهذا فإنه عندما أقدم روقينوس الأكويلي على ترجمة عمل أوريجن المسمى "التعليق على الرسالة إلى أهل رومية" وجد من الضرورى أن يعيد صياعتها بصورة مختصرة إلى حد كبير، ويتساعل القديس جيروم "من ذا الذى من بطاق عليه لقر على أن يقرأ تفصيلا كل ما كتب أوريجن؟!". وكان عمله المتواصل سببا في أن يطلق عليه لقب "الرجل الذى لا تلين له عريكة"(١).

وقد عبر أوريجن عن نفسه التى تشكلت على هذا النحو أصدق تعبير فى عمله الذى أسماه "المختارات" أو "المتنوعات" Stromata الذى يشبه إلى حد كبير المؤلف الذى وضعه من قبل سلفه كلمنت، والذى يحمل العنوان فى شكل آخر Miscellaneus، وهى محاولة لتقديم المفاهيم المسيحية فى أسلوب يشبه إلى حد كبير المبادئ الفلسفية الأفلاطونية، مازجا بين المناقشات الفلسفية والشروح للعقيدية، ساعيا فى الوقت نفسه سعيا حثيثا لإثبات صدق العقيدة المسيحية بالاعتماد على المبادئ الفلسفية، ومن هنا حملت مدرسة الإسكندرية اللاهوتية اسمها الذى على المبادئ الفلسفية، ومن هنا حملت مدرسة الإسكندرية اللاهوتية اسمها الذى فاع به صيتها، نعنى "مدرسة المدافعين"، التى تولت الرد على الوثنيين بأقوالهم، وقدمت إليهم المسيحية فى طبق عقلانى.

والجدير بالذكر أنه في الوقت الذي بلغ فيه أوريجن المدى في عملية المزج بين التراث والمسيحية، وهو الاتجاه الذي كان علما على مدينة الإسكندرية ووصل من خلاله إلى نهاية الطريق في التأويل الرمزي المجازي لنصوص الكتاب المقدس، كان كلمنت السكندري أشد حماسة منه وميلا إلى الأخذ من الفلسفة بنصيب أوفر، ولمعل ذلك يعود في المقام الأول إلى أصله الأثيني ونشأته في مجتمع

فلسفى بطبيعته، وكان يؤمن إيمانا يقينيا أنه أن يكتب للمسيحية الانتشار أو النجاح في الأوساط اليونانية، إلا إذا خاطبت أولئك بثقافتهم، وكان يردد دوما قوله "إذا أرادت المسيحية أن تتشر في العالم اليوناني فعليها أن تخلع لباسها وتلبس لباسا يونانيا، وتتكلم لغة هوميروس وأفلاطون (١). ومع أن كلمنت، رغم حماسته هذه، كان شديد النقد لبعض المذاهب الفلسفية كالأبيقورية والسوفسطائية، إلا أن الكنيسة اعتبرته متطرفا في اتجاهاته الفلسفية.

كان أوريجن يغوص بعمق وراء المعانى الخفية والأسرار الدفينة في الكتاب. المقدس، وكلما اشتدت حدة اللغة التي يستخدمها "الحَرفيون" القاتلون بظاهر النص، كلما ازداد هو تمسكا في مواجهتهم بالرمزية والتنسير المجازى، غير منكر أن هناك فقط أجزاء من الكتاب المقدس يمكن أن تشبّه فحسب - بالمسائل الطقسية -أى المتعلقة بالطقوس، أو التقاليد القبلية القديمة، وهو هنا يتبع خطى فيلون اليهودي السكندري، ولكن أوريجن يقر صراحة أن مفتاح الوحدة في الكتاب المقدس، والذي يربط بين العهد القديم (التوراة) والعهد الجديد (الإنجيل) هو المسيح (١). وقد آمن أن الهدف الأساسي للكتاب المقدس هو إظهار الحقيقة الروحية، وأن ما به من روايات تاريخية وظواهر جغرافية، تأتى في المرتبة التالية بعد ذلك، وأن معظم فقرات الكتاب المقدس تحمل \_ كما أسلفنا \_ معنيين أو ثلاثة، وأنه بجانب المعنى الحرفي أو الظاهري للنص، فإنه يحتوى كذلك على معان حول الكنيسة باعتبارها جماعة (إكليزيا)، أو حول العلاقة الخاصة للأرواح مع الله. وقد لقيت عظاته وشروحه التي تناولت الأسفار الخمسة الأولى Pentateuch من التوراة، ويوشع Joshua رواجا كبيرا من خلال الترجمة اللاتنينية التي قام بها "روفينوس" Rufinus الأكويلي في القرن الرابع الميلادي، وتركت أثرًا كبيرًا على البابا جريجوري الأول العظيم (٢). في أخريات القرن السادس الميلادي وأوليات سنى السابع، كما كان الأوريجن تأثيره البعيد أيضا إن إيجابا أو سلبا، من خلال جيروم الذي جعل من تفسيرات أوريجن الكتاب المقدس وترجمتها إلى اللاتينية شغله الشاعل.

<sup>(1)</sup> Donielou & Marrou, the Christian centuries, Vol. I, p. 132.

<sup>(2)</sup> Chadwick, early church, p. 107.

<sup>(3)</sup> Ibid. p. 108; Thompson & Johnson, Medieval Europe, pp. 198 - 199.

لقد كان تفسير الكتاب المقدس تفسيرا مجازيا صوفيا هو هم أوريجن الأول، دفاعا عن المسيحية في مواجهة الفكر الوثني الفلسفي، فغدا بحق مؤسسا لمدرسة المدافعين السكندرية. غير أن هذا النهج لقى نقدا عنيفا من جانب معاصريه واللحقين على حد سواء، إذ رأوا فيه إنكارا كاملا لكثير من المفاهيم التي يستقونها مباشرة من ظاهر النص، لكن المفكر السكندري كان جادا في بحثه عن المعاني الكامنة وليست العبارات الظاهرة، ويعتبر أن "الروح" في "جسد" الكتاب المقدس هي الأكثر أهمية، وكان على إيمان كامل بأنه على الإنسان أن يرتفع من "المادة" إلى "الروح"، من دنيا المادة إلى عالم الروح، من ابن الإنسان إلى ابن الله (١)، وهو في هذا السبيل يقف على خط واحد مع الرواقية والأفلاطونية المحدثة.

كان هذا هو الإطار الذي وضعه المفكر السكندري أوريجن وسارت عليه من بعد مدرسة الإسكندرية اللاهوئية، وحرصت عليه في كل تفسيراتها وشروحها ومناقشتها اللاهوئية دفاعا عن المسيحية، وما خاصتة الكنيسة السكندرية من معارك كريستولوجية طاحنة على المتداد القرون، خاصة القرنين الرابع والخامس الميلاديين، اللذين استعر خلالهما لهيب الجدل العقيدي بين كنائس الإمبراطورية، وكثيرا ما كانت هذه الكنائس ـ بما فيها كنيسة القسطنطينية، العاصمة الإمبراطورية نفسها، تصيخ السمع، قائعة حينا، كارهة أحايين، لآباء الإسكندرية في المسألة العقيدية، على النحو الذي سوف نبينه تفصيلا في الفصل التالي.

كانت المحصلة الطبيعية لهذه الدراسة المتعمقة في الفلسفة والكتاب المقدس الأوريجن هو أنه أضحى على يقين بأن الامتزاج الروحي بالمسيح هو ينبوع الحياة القدسية والمعرفة الحقة، فعنده أن ظهور المسيح على الأرض كان صورة لنشاطه اللاهوتي الأزلى (٢)، والله عند أوريجن خالق منذ الأزل وليس في زمان بعينه، وإلا عد ذلك تغيراً في ذات الله، والتغير ليس من صفات الله. والله الأزلى السرمدي ولد أو خلق "كلمته" Logos، الابن، الذي على الرغم من كونه ليس إلها حقا، إلا أنه يشارك في جوهر الآب، والابن في رأيه هو العقل الذي ينظم العالم،

<sup>(1)</sup> Chadwick, early church, p. 108.

<sup>(2)</sup> Neander, history of Christian dogmas, I. p. 66.

خلقه الآب وجعله له تابعا ليخلق به كل شيء (۱) ولا شك أن دراسته المتعمقة للفاسفة والكتاب المقدس قادته إلى أن يجد في المقدمة الفاسفية لإنجيل يوحنا شيئا يقف عنده طويلا "في البدء كان الكلمة، والكلمة كان عند الله وكان الكلمة الله. هذا كان في البدء عند الله، كل شيء به كان وبغيره لم يكن شيء مما كان". ومن ثم فالابن، اللوجوس، عند أوريجن واسطة بين الله وسائر الموجودات، وكذلك الروح القدم يأتي في مرتبة تالية شأن الابن.

والله عند أوريجن روح خالص محض، خلق العالم منذ الأزل، وهذه العوالم التى خلقها الله لا نهائية، ولا ضير فى أن تكون هى الأخرى كذلك، إلا أنها تختلف عن الله بأنها عرضة للتغير، وأنها متصلة بأجسام تميزها عن بعضها البعض (٢). واللوجوس أوالكلمة هى نموذج الخلق، وباللوجوس خُلقت كل المخلوقات، اللوجوس إذن هى الوسيط بين الله والمخلوقات، أما الروح القدس فهو الانبثاق الأخير عن الله، ويأتى بعده مباشرة الأرواح المخلوقة، التى من خلال الروح القدس ترقى لتصبح أبناء لله، فى وحدة مع الابن، لتشارك أخيرا فى الحياة الألوهية للآب (٢).

وطبقا لتأملات أوريجن، فإن الله لم يخلق هذا العالم المادي في البدء، بل مملكة أو عالما من الكائنات الروحية، وميزها بالعقل والإرادة والاعتماد على الخالق، وقد امتلأت هذه الكائنات وأشبعت بحب الله، لكنها سقطت في الخطيئة نتيجة التراخى وفتور حبها لله بشكل تدريجي مطرد، وتحولت بعيدا عن الله إلى الدنايا، وهو هنا يعتمد على وحدة من أفكار أفلوطين السكندري معاصره في شرحه لفكرة الخطيئة. فالعالم المادي إذن جاء إلى الوجود نتيجة منطقية وحتمية لهذا "السقوط" أو "الخطيئة"، ليس عن طريق المصادفة، بل كتعبير عن الهدف المباشر للخالق نفسه الذي تظهر خيريته بوضوح في الجمال والنظام الموجود في هذا العالم المادي، ومن ثم فإن العالم المادي ليس إثما كبيرا يجد الإنسان نفسه محوطا به، متضمنا فيه، عن طريق صدفة لا ترجم، بل هو عالم خلق بإرادة الله معبرا عن

<sup>(1)</sup> Creed, Egypt and the Christian church (in Legacy of Egypt, p. 307); Copleston, history of philosophy II, p. 42.

Copleston, history of philosophy, II, p. 42.(٢) وراجع أيضا، مصطفى النشار، مدرسة الإسكندرية الفلسفية، ص ٩٩.

<sup>(3)</sup> Copleston, history of philosophy, II, p. 42.

خيريته وإرادته وعدالته، وعن هدفه في الخلاص، لا من أجل راحة الإنسان فحسب، بل من أجل تعليمه وتربيته وإعادته ثانية إلى خالقه الذي بدونه يمسى لا قيمة له  $\binom{1}{1}$ .

لقد كان العالم المادى بالنسية لأوريجن شيئاً زمنياً مؤقتاً، والحياة فيه قصيرة ضمن حياة طويلة جداً للروح التي تحيا قبل اتحادها بالجسد، وتحيا بعد مفارقتها إياه، وعمليه الخلاص تتم بصورة متتابعة، فآلام المسيح وموته تكفيرا عن خطايا البشر تستمر في رأيه على امتداد الزمن، مادامت إرادة الله لا تميل إلى القهر بال تحترم حرية الإرادة.

وتأكيد أوريجن على تمتع النفس الناطقة بالحرية، إنما يعنى بالضرورة المائه بحرية الإنسان عموماً، فهو يرى أن علم الله، وهو الموجود اللامنتاهى، بالحوادث وكيفية استعمالنا للحرية يعد أمراً مؤكداً، ولكن حرية الإنسان لا نتأثر بهذا العلم الإلهى، "فالكائن" العاقل ـ على حد قوله ـ لا يجبر ضد حريته، إذ إن الجبر بالإضافة إليه يعنى تحول طبيعته وهذا محال، والله يعلم ضرورة أن هذا الإنسان أو ذاك سيريد الخير أو الشر، لكن ليس بإرادة ضرورية، فالحرية مصونة والله لا يقيدها سلفا، ولكنه وهو الخير بالذات يوجه الجميع للخير بفعل مستقل شامل هو العناية، ويدع لكل إنسان أن يطاوع التوجيه أو يتأبى عليه، ولو لم يكن الحال كذلك لأضحى الأمر والنهى والوعد والوعيد، أموراً غير مفهومة، ولأمست الحياة الدينية عقيمة (٢).

وعند أوريجن أن روحاً واحدة لم تتحول عن الله مع كل تلك الأرواح التي تحولت ووقعت في الخطيئة، هذه الروح اختيرت لتتحد مع "اللوجوس"، الكلمة المقدسة، اتحاد الروح والجسد في الإنسان، شأن قطعة الحديد المحماة في النار، حيث تتحد النار بالحديد دون أن يتحول هذا إلى تلك، أو النار إلى الحديد، فهذا الجسد الذي جاء من مريم العذراء، جرى عليه مثل هذا الاتحاد، فأصبح عند أوريجن "الرب المتأنس" (٢).

<sup>(1)</sup> Chadwick, early church, p. 104.

<sup>(</sup>٢) يوسَفِ كرم، تاريخ الفلسفة اليونائية، ص ٢٧٧؛ مصطفى النشار، مدرسة الإسكندرية الفلسفية، ص ١٠١. (3) Chadwick, early Chuych, p. 105.

ولقد كان الفيلسوف السكندري يؤمن يقيناً أن كل وحي أو إلهام يتوقف على قدرة المتلقى، والتجسد ضرورة حتمية للستر والتخفى أو الاحتجاب الإلهى؛ ذلك أن الإنسان بوقوعه في الخطيئة غير قادر على تحمل السناء أو الإشراق أو التجلى الإلهى بصورة مباشرة، ولأنه ليس هناك أحد بلا خطيئة، ومن ثم فليس هناك أحد مؤهل لتلقى البركة والمحبة الإلهية، ولذلك فإن هناك "تاراً" تطهيرية لتطهير أرواح جميع بنى البشر من الخطايا، والنفس الإنسانية، بما تمتلكه من حرية حتى وإن كانت منقوصة بسبب ما ارتكبته من خطايا، يمكنها بهذا القدر من الحرية استعادة كمالها (١).

وبإقراره للعلاقة بين الآب والابن في مسألة الألوهية السرمدية، فإنه وضع أسس الإيمان الأرثوذكسي بالثالوث المقدس، ولكنه في الوقت نفسه خلق مشكلة غاية في التعقيد في كيفية تحديد العلاقة بين الآب والابن، وآثار التساؤل الهام حول تصور "أزلية" الابن بصورة حقيقية في عالم الزمان والمكان. وإن كانت هذه المسألة بالنسبة له لم تكن تعثل مشكلة تؤرقه باعتباره "أفلاطوني" التفكير، يعتبر العالم المادي غير ذي أهمية بصورة تسبية، أو على الأقل ثانوي الأهمية (١)، فالموجود الجوهري هو اللانهائي، السرمدي، والذي كل شيء منه كان، وقد أدى حدوث بعض الظواهر الكونية كالغواية الأولى في النظام الروحي إلى حدوث هذا العالم المختلط من الروح والمادة، وهو العالم الذي نحياه، غير أن الهدف الإلهي للخلاص حكما ذكرنا حدو أن يعود كل شيء إليه في الوقت الذي يشاء هو (٣).

كان المسيح بالنسبة الأوريجن هو "الكلمة" "اللوجوس"، "الوسيط" الذي من خلاله تعلم المسيحيون كيف يقيمون الصلاة للآب، وبرهن أوريجن على أن الصلاة الخالصة أو الصادقة الخاصة بـ "الأفخاريستا" (القربان المقدس) موجهة للآب من خلال الابن، وعليه فلابد أن يكون هناك تمايز معين، وارد أو مرعى. وأوضح أوريجن أنه بينما توجد مشيئة واحدة Monothylite للآب والابن، إلا أنهما حقيقتين متمايزتين، مختلفتين شأن النموذج الأصلى والصورة المحاكية له، وما يذهب إليه

<sup>(1)</sup> Chadwick, early Church, p. 105.

<sup>(2)</sup> Hardy, Christian Egypt, p. 17.

<sup>(3)</sup> Zernov, Eastern Christendom, p. 37.

أوريجن يجعل الابن في مرتبة تالية للآب، ولم يكن الفيلسوف السكندري يؤمن أبداً أن اللوجوس أو الكلمة المقدسة تنتمي أو تنتسب إلى نظام الخلق، لأن الابن "ولد" ولم "يُخلق" وأن ولادته ليست في زمن بعينه، وهو الولسطة بين الآب وسائر الخلائق، هو الكاهن الأعظم بين الله والإنسان، هو الممثل لكل منهما لدى الآخر (١).

والقول بأداة للخلق وواسطة عند أوريجن تظهر إلى حد بعيد جدا تأثره بالفكر اليوناني والفلسفة الأفلاطونية القائلة بأن الخلق المباشر محال، والذي يدعو للانتباه هذا أن الأفكار التي قدمها أوريجن السكندري دفاعاً عن المسيحية ضد خصومها، باعتباره زعيم مدرسة المدافعين في الإسكندرية، ومحاولة تقديم المسيحية في قالب عقلاني يمكن من خلاله مواجهة تيار الفكر اليوناني والفلسفات السائدة أنذاك وأراء الغنوصيين وحجج الوثنيين، هذه الأفكار الأوريجنية كانت تياراً دافقاً، وجدت فيه كل الفرق المسيحية المتصارعة حول الأهوت المسيح وناسوته، ومكانته في الثالوث، وطبيعته، ومشيئته، رغم الخلاف الحاد والعميق بينها، الشيء الذي تبحث عنه، والدفوع التي ترد بها على محاجيها، وفسرت كل فرقة من تلك الفرق آراء الفيلسوف السكندرى على أنها تخدم وجهة نظرها الخاصة، وهكذا كانت التأويلات والشروح والأفكار الأوريجنية باباً فتح على مصر اعيه لتلج منه كل الفرق المسيحية سعياً إلى ما تبتغى. ولعل خير وصف لهذه الحال ما جرى به قام المؤرخ "سولبيكيوس سفروس" Sulpicius Severus الذى عاش في غالة بين عامى (٣٦٣ ـ ٢٤٠م) في رواية عن أحد الرهبان الغالبين الذين زارول مصر آنذاك، للوقوف على النظام الرهباني بها، وهو يدعي "بوستوميانوس" Postumionus حيث يبين أنه عندما قدم إلى الإسكندرية وجد المدينة تموج بحمى الجدل بين الرهبان والأكليروس دفاعا عن أوريجن أو هجوماً على أفكاره، وأن الجمع يختلف حول آراء تستحق الإدانة باعتبارها هرطوقية، وأخرى جديرة بالإعجاب لكونها أرثونكسية، مما جعل هذا الراهب الغالى في حيرة من أمره إزاء أوريجن دفعته إلى القول: "أما من جانبي، فقد دفعني الفضول لبحث بعض هذه الكتابات المختلف عليها، وهالني أنني وقفت من خلال بعض هذه

<sup>(1)</sup> Chadwick, early church, p. 113; New Schaff - Herzog encycl. Vol. VIII.

الكتابات على آراء أدخلت السرور إلى قلبى، بينما انزعجت إيما انزعاج لآراء أخرى، ومن الواضح فى اعتقادى — والحديث ما زال لبوستوميانوس — أن المؤلف نفسه قد تبنى بعض هذه الأفكار غير القويمة، فى حين يصر أنصاره أنها نُست عليه وزيفت فى كتاباته. وإنى ليأخذنى العجب حقاً أن يمثلك رجل واحد القدرة على أن يجمع فى شخصه بين كلا النقيضين فى وقت واحد؛ فهو فى كتاباته التى تتفق والإيمان القويم، ليس هناك من يدانيه منذ عهد الرسل حتى زماننا هذا، بينما فى أفكاره التى تسوقه إلى موضع الإدانة، لا نرى رجلاً آخر أشد وقوعاً فى الخطيئة سواه" (١).

ومهما يكن من أمر فقد لقيت الآراء الأوريجنية رواجاً هائلاً، إيجابا أوسلباً، على الساحة الدينية، وتركت بصماتها واضحة على الفكر المسيحى على امتداد عدة قرون تالية، وشغلت الدوائر الكنسية والتجمعات الرهبانية ليس في مصر وحدها، بل في العالم المسيحى جميعه في الشرق والغرب على السواء، وعقدت المجامع الدينية وتتاولت هذه الآراء بالمناقشة والنقد والتحليل، وانقسم شعب الكنيسة إزاء الفيلسوف السكندري بين مؤيد ومعارض، وبرز على الساحة من بين هؤلاء وأولئك، ديوينسيوس السكندري، وأتناسيوس أسقف الاسكندرية، وآباء كبادوكيا الثلاثة، جريجوري النازيانزي، وجريجوري النيساوي، وباسيليوس القيساري، إضافة إلى جيروم وافاجريوس وروفينوس وإيفانيوس، وغير هؤلاء وأولئك كثر، ممن صنفوا أوريجن السكندري لاهوتيا كبيراً قويم الإيمان، أو هرطوقاً أثيماً يستحق أن يدان!! وإن كان هؤلاء وأولئك رغم بعد الشقة بينهما يتققون على أنه أعظم مفكر عرفته الكنيسة المسيحية منذ أيام الرسل وحتى انعقاد المجمع المسكوني الأول في نيقية عام ٢٢٥.

وكان القرن الرابع الميلادي وحتى النصف الأول من القرن الخامس، الفترة التي شهدت ذلك الجدل الواسع والعميق والذي خلع على كل المناقشات ذات الشبه به فيما بعد عبر العصور تلك التسمية "المناقشات البيزنطية" التي أضحت عنواناً على الفكر البيزنطي الديني إبان تلك القرون، وكانت الآراء الأوريجنية ـ كما

<sup>(1)</sup> SVLPICIVS SEVERUS, Dialogues, I., 6.

أسلفنا \_ رداء فضفاضاً اتمع لكل الأفكار المتفقة والمتعارضة فيما يتعلق بالإهوت المسيح وناسوته، وكان الأسقف السكندري بطرس الذي يعد آخر الشهداء في قائمة الاضطهاد الأعظم في مصر عام ٣١١ أو ٣١٢، على رأس المعارضين لأوريجن و آرائه، وشاركه في ذلك "يوستانيوس" Eustathius الأنطاكي (حوالي ٣٢٤ ــ ٣٣٠) الذي يعد ألد خصوم الآريوسية التي حملت ــ كما سنعرف في الفصل التَّالَى \_ الآراء الأورويجنية، لكن أوريجن لم يعدم مدافعين عنه خلال ذلك القرن أيضاً، بل وحتى فيما كان قد بقى من القرن الثالث الميلادي، مثل الأسقف السكندري ديونيسيوس، وتيوجنوستوس Theognostos و"بيريوس" اللَّاهُوتِينِ السكندريين خلال تلك الفترة، وهما أستاذان بالمدرسة اللاهوتية بالاسكندرية ومن أشد المتحمسين الأوريجن السكندري، حتى أن "بيريوس" كان يطلق عليه "أوريجن الصغير"، وكانت كتاباته تقرأ وتدرس إلى جانب كتابات أستاذه (١)، وفي فلسطين كان "بامفيليوس" Pamphilius القيساري، الذي تلقى تعليمه العالى في المدرسة السكندرية، وكان تلميذا وفيا الأستاذه أوريجن، وتمثل ذلك في أنه وضع خمسة كتب دفاعاً عن ذلك الفيلسوف السكندري، جمع فيها الاتهامات التي سيقت ضده، وفندها بدقة، وانبرى للرد عليها (٢) وقد أضاف إليها تلميذه الأثير يوسيبيوس، شيخ مؤرخي الكنيسة في القرن الرابع، كتابا سادساً، نَهج فيه نهج أستاذه، وكان هذا سبباً في أن يوجه المجمع المنعقد في روما سنة ٤٩٦ على عهد البابا "جلازيوس الأول Gelasius I (٤٩٦ ـ ٤٩٢) اللوم إلى يوسيبيوس القيساري وأستاذه مفيليوس لدفاعهما عن أوريجن وآرائه، وكان هذا متسقاً مع ما ذهب إليه البابا "ليو الأول" Leo I الكبير (٤٤٠ ــ ٤٦١) من أن الفياسوف اللاهوتي السكندري يستحق اللعنة بسبب أفكاره وآرائه الهرطقية (٣).

ومن الطريف الجاد أيضاً أن الأوريجنية كانت سبباً في الجفوة التي وصلت الله حد العداء بين صديقين التقيا على حب أوريجن والإعجاب بآرائه، بل والعكوف على دراستها وترجمتها إلى لغتهما، نعنى القديس جيروم St. والعكوف على دراستها وترجمتها الله لغتهما، نعنى القديس جيروم Hieronimus

(2) Ibid. VIII pp. 326 – 327.

<sup>(1)</sup> New Schaff - Herzog encycl - IX pp. 52 - 53; XI, p. 328.

<sup>(3)</sup> Hefele, history of the Councils of the Church, vol. IV, p. 215.

للتعرف على نسق الحياة الرهبانية بها عام ٣٧٣، وتتلمذ على يد "ديديموس" Didymus الضرير الذي يعد آخر من تولى رئاسة مدرسة الاسكندرية اللاهوتية، والذي كان متحمساً تماماً لآراء سلفه السكندري. وقد جمع بين الصديقين في أول الأمر حبهما للشرق وسحره الخاص، والنظام الرهبائي الذي قدمته مصر هدية إلى دنيا المسيحية، والذي حدا بجيروم أن يضع كتاباً عن أول الرهبان المصريين "سان بولا" (١)، وكذا السمعة العريضة التي حارتها مدينة الاسكندرية آنذاك في عالم اللاهوت، وأمضى كلاهما جزءاً ليس بالقصير من عمره في فلسطين ليعيش حياة الشرق بفكره وشخصيته واقعاء وقد انضم كلاهما إلى جماعة الرهبان طلاب العلم الذين اجتمعوا على محبة أوريجن السكندري، ووجدوا في آرائه وأفكارهم الكذر الثمين الذين تحلقوا من حوله، يقود خطوهم في ذلك "يوحنا أسقف أورشليم (٢). فلما سُعر لهيب الهجوم ضد أوريجن، وتمت إدانته من جانب الأسقف السكندرى ثيوفيلوس Theophilus في مجمع الإسكندرية عام ٢٩٩٩، وصدق مجمع عقد في أورشليم في العام نفسه على ذلك، وآخر عقد في روما سنة ٤٠٠ ورابع في قبرص في العام الذي يلية مباشرة تحت زعامة "إبيفانيوس" Epiphanius السلاميسي. Salamis ألد أعداء أوريجن قاطبة، ظل روفينوس على وفائه للإهوتي السكندري، بينما وقف جيروم في الجانب الآخر مع الخصوم (٣).

وكان روفينوس عندما قدم إلى روما، نشر ترجمة باللاتينية لكتاب "المبائ الأساسية" De Principiis الذى يحمل فكر الأساسية "De Principiis الذى يحمل فكر اللاهوتى السكندرى في الفلسفة واللاهوت، أو بتعبير أدق اللاهوت الفلسفي، ويعد أعظم مؤلفات أوريجن على الإطلاق على حد قول المؤرخ Mcgiffert (أ) الذى يعتبره المحاولة الجادة لوضع نسق معين للعقيدة المسبحية، والمصدر الأساسي الذى نبعت منه كل الاتهامات التي وجهت لصاحبه تحت دعوى الهرطقة، على الرغم من أن هدف واضعه كان التأكيد على أنه يمكن تقديم العقيدة المسبحية في قالب عقلاني يتفق والكتاب المقس، وقد قدم روفينوس لترجمته هذه بحديث أعاد

<sup>(</sup>١) انظر الفصل الرابع.

<sup>(2)</sup> New Schaff - Herzog encycl. Vol. VIII p. 274.

<sup>(3)</sup> Bokenkotter, a Concise histroy of the Catholic Church, p. 82.

<sup>(4)</sup> Mc Giffert, Prolegomena, NPNF, Vol, l, p. 272, n.b.

به إلى الأذهان ثانية كيف أن جيروم نفسه كان واحدا من أشد المعجبين بأوريجن السكندرى، وأنه كثيراً ما أفاض في مدحه، ولقد ارتاع جيروم لما عده عمزاً وتعريضاً به من تبيان تعاطفه مع الأفكار الأوريجنية الذي أمست الآن موضع الشكوك، ومن ثم شحد قلمه للدفاع عن نفسه، وعلى هذا النحو راح الصديقان القديمان يتبادلان الاتهامات والرد عليها في عدد من الرسائل التي حفظها لنا التاريخ. وإذا كان روفينوس قد كف عن هذه المحاورة فيما بعد، إلا أن جيروم لم يتوقف حتى بعد أن مات صديقه اللدود حين راح يشيعه بقوله: "ها قد مات العقرب أخيراً"!! (١).

ويبدو أن روفينوس عند ترجمته لكتاب "المبادئ" لأوريجن لم يقف عند حد الترجمة الحرفية، بل تصرف فيها بصورة معينة، وعمد إلى حنف بعض العبارات التي قد توحى بأفكار لا يمكن الكنيسة قبولها، وهذا ما عده جيروم تلاعبا بمحتوى الكتاب من جانب روفينوس دفاعاً عن أوريجن، رغم أن روفينوس امتدح جيروم كثيراً في مقدمته المترجمة، وأثني عليه معلنا أنه اتخذ من ترجمته لعدد من أعمال أوريجن السكندري مثالا يحتذي! وقد جاء في هذه المقدمة قول روفينوس " .. أعلم أن هناك كثيرين ممن تدفعهم الحماسة الشديدة لمعرفة الكتاب المقدس، قد الحوا على المتضلعين في الآداب اليونانية أن يقدموا لهم أوريجن في صيغة رومانية، بأن ينقلوا تعاليمه إلى اللسان اللاتيني، وكان واحد من هؤلاء الدارسين العظماء، هو أخى العزيز وصديقي الحميم [يعني جيروم] عند رغبة الاسقف داماسوس أوريجن حول تشيد الإنشاد"، وافتتح ترجمته بمقدمة بليغة رائعة لا تقل الرغبة في قراعتها عن الولع بقراءة أوريجن نفسه، وإذا كان أوريجن قد تفوق في كل كتاباته على الآخرين جميعاً، فإنه في "تشيد الإنشاد" قد تقوق على نفسه". (١)

وحتى هذا الحد والحديث يدور حول عظمة أوريجن وفكره، وامتداح جيروم العمله، لكن روفينوس ــ ونحن الآن في عام ٣٩٨ كان قد وقف على حقيقة نيات

ران الراقع المراجعة المستوسعة المراجعة المستحدد المراجعة المستحدد المراجعة المستحدد المراجعة المستحدد المراجعة

<sup>(1)</sup> Bokenkotter, Catholic Church, p. 82.

<sup>(2)</sup> RVFINVS, ad Macarium, NPNF, Vol. III, pp. 427 – 428; HIER. Ep. LXXX, NPNF, Vol. VI.

جيروم تجاه أوريدن، وعلم انحيازه إلى جانب خصومه، ومن ثم أبي إلا أن يلمزه في رسالته هذه إلى صديقه مكاريوس فمضى يقول: "ورغم أن أسلوبه إيعنى جيروم] كان رائعاً وجذاباً إلا أننى أعتقد أنه بنفس تواقة إلى الطموح، لم يكن يبتغى الوقوف فقط عند كونه مترجماً، حيث لم يكنف فقط بالتخلى عن كثير من كلمات أوريجن، بل حاول أن يجعل من نفسه شخصياً هو المعلم! "ويضيف" إن كتاب "المبادئ" هذا غاية في الصعوبة والغموض، فهو يتتاول الموضوعات التي أمضى الفلاسفة أعمارهم يبحثون فيها دون أن يصلوا إلى نتيجة، ولكن أوريجن حاول أن يجعل من هذه الأمور شيئاً يتفق مع العقيدة".

وما إن علم جيروم بأمر هذه الرسالة وما جاء فيها حتى تملكه الغضب، وشحذ سنان قلمه الرد على روفينوس في رسالة بعث بها إليه، أوضح فيها أنه سواء أقصح روفينوس عمن يعنيه بحديثه أو كتمه، (حيث كان الرجل بتحدث عن جيروم بصيغة الغاتب ولم يذكر اسمه صراحة)، فإنه يعلم أنه المقصود بكل هذا، وأخبره أنه كان يتمنى أن تتاقش مثل هذه القضايا الخلافية بينهما وليس عن طريق نشر مجموعة من الافتراءات والأكانيب التي لا أساس لها من الصحة، واختتم جيروم حديثه بقوله إنه لن يعلك نفس السبيل الذي سلكه روفينوس والذي بعيبه عليه جيروم، وأنه يحاول قدر الطاقة أن يكبح جماح غضبه حتى لا يُوجه لصديق الأمس أي توع من الاتهام (۱). وكانت هذه الرسالة وماتبعها سبباً في حدوث القطيعة الكاملة بين الرجلين.

والموقف الذي اتخذه جيروم حيال أوريجن مع نهايات سنى القرن الرابع الميلادي ومطلع الخامس، يثير عداً من التساؤلات حول حقيقة الأمر، ففي "موسوعة الأعلام" De Viris illustribus التي وضعها جيروم وضمت مائة وخمسة وثلاثين شخصية، حظى أوريجن السكندري بمساحة لم يحظ بها غيره من كبار الشخصيات باستثناء "جميس العادل" الذي يلقب بـ "أخ المسبح" و"القديس بولس"، وهذا يدل على المكانة التي يحتلها أوريجن في نفس جيروم، كما أنه يخلع عليه لقب لقب على مؤلفه هذا منز لا

<sup>(1)</sup> HIER. Ep. LXXXI

كريماً حين يصفه بأنه كان صاحب عبقرية لا تباري في كل فروع المعرفة، المنطق والحساب والهندسة والموسيقي والنحو والبلاغة، ودارساً لكل مدارس واتجاهات الفلاسفة، وكان يقوم بالتدريس اطلابه والأمل يحدوه أنه من خلال استخدام ودراسة هذه المعارف الإنسانية الكلاسيكية يمكن الوصول إلى إيمان حقيقي بالمسيح" (١). بل لقد ذهب أبعد من ذلك عندما تحدث عن مخاصميه خاصة الأسقف السكندري ديمتريوس والدوائر البابوية في روما، وقد جاء ذلك وأضحاً في الرسالة التي بعث بها إلى الراهبة "بولا" Poula حوالي عام ٣٨٤ في روما (١) وراح بقارن فيها بين ماكتبه "ماركوس ترنتيوس فارو Marcus Trentius Varro الكاتب اللاتيني الشهير (١١٦ ـ ٢٧ ق.م) وما خلفه أوريجن السكندري، الذي يصفه بقوله "رجلنا المسيحي الذي يأخذ فكره بالألباب، الذي لا تلين له قناة، الذي استحق الدرجات العلا لحماسته التي لا حدود لها في دراسة الكتاب المقدس"، ثم يقدم جيروم ثبتاً بالمؤلفات التي تركها أوريجن، ويعلق: "... هكذا ترين أن ما كتبه هذا الرجل يفوق كل ما خلفه السابقون من اليونيان واللاتين على السواء. من ذا الذي يمكن أن يقرأ خلال عمره الطويل كل ما كتبه أوريجن؟! لكن للأسف .. ما هي الجائزة التي نالها مذافأة على ذلك؟ لقد أدين على يد أسقفه ديمتريوس! ولم يقف إلى جواره إلا أساقفة فلسطين والعربية وفينيقيا وآخايا، وأبدت روما قرار إدانته، والعجيب أن هذا لم يحدث بسبب الجديد الذي أتى يه أو لهرطقة في إيمانه، بل لأن الناس لا يمكن أن نتسامح مع شخص بمثلك فصاحة وثقافة لا يدانيه فيها أحد، وَكَيْفٌ وَ هُوَ إِذَا فَتَحَ فَأُهُ لِينَطَقُ أَخْرَسُ الجميعِ وَكَأَنْمَا أُمْسُوا بَكُمَا لَا يَتَكَلَّمُونَ "!!

وما سجله جيروم بقلمه في هذه الرسالة يقصح عن أمرين غاية في الأهمية، أولهما الإقرار لرجل الإسكندرية بسعة الثقافة وفصاحة الكلمة، وثانيهما أنه ليس في أفكاره ما يدان الأجله، وإنما جاءت الإدانة حسدا من عند خصومه عليه وكراهية له، لكن جيروم عاد بعد تصاعد الهجمات ضد أوريجن وآرائه خاصة من جانب عدد من الرهبان في صحراوات مصر وخارجها، ووقوف عدد من رجال لاكليروس مؤيدين لهؤلاء، بحيث أمسى اعتلق الأوريجنية أو الإعجاب بصاحبها

ag en tip ac autoria l'extenditation (1911), a contre c

Not the Was, make sayor.

<sup>(1)</sup> HIER. Vir- ill. 54.

<sup>(2)</sup> HIER. Ep. XXXIII.

تهمة يحرص كثيرون على نفيها عن أنفسهم، نقول عاد جيروم ليبين أنه لم يكن فى يوم من الأيام مقتنعاً أو معتنقاً لآراء أوريجن السكندرى، وزادت حرارة دفاعه عن الصاق الأوريجنية به بعد أن نشر روفينوس نرجمة كتاب "المبائ"، وصدرها بالمقدمة التى ألمح فيها إلى أن جيروم كان من أشد المتحمسين لرجل اللاهوت السكندرى، ومن ثم يمكن القول مع "فرمانتل" (1) - Fremantle، أن جيروم كان فى المرحلة الأولى من عمره وحتى وقت متأخر كان من أشد المعجبين الأوريجن والمتحمسين الآرائه، غير أنه فى سنوات عمره الأخيرة بات من أشد المتحمسين الإدانته.

ومن رسالة بعث بها جيروم إلى أحد أصدقائه ويدعى "قنكنتيوس" Vencentius نقف على مدى النقدير الذى كان يحمله جيروم الأوريجن، والمكانة التى كان يضغه فيها قبل أن ينقلب عليه هذا الانقلاب، يقول: "إنه الأمر جلل ما تطلبه منى صديقى العزيز، وهو أن أنقل أوريجن إلى اللانتينية، وأن أتلو على مسامع الرومان رجلاً الانستطيع أن نردد فيه إلا ما قاله عنه "ديديموس" البصير إيعنى الضرير] من أنه وحده المعلم الثاني للكنيسة بعد الرسل" (٢).

ومن الواضح أن هذا الانقلاب في موقف جيروم تجاه أوريجن لم يأت دفعة واحد، ولكنه مر بمرحلة انتقال تمثلت فيما أعلنه جيروم من أنه يقدر في الرجل بعض جوانبه الفكرية وينكر عليه أخرى؛ ففي رسالة يعث بها إلى صديق له في روما ويدعى "ترانكويلينوس" Tramquilinus عام ٣٩٧، رداً على رسالة تلقاها منه تخبره أن واحداً من رجال الأكليروس يسمى "أوقيانوس" Oceanus قد دخل في جدل مع آخرين حول الأوريجنية، ويناشده فيها بأن يبعث إليه ما يمكن أن يقرأه من بين كتابات اللاهوتي السكندري، وما يمكن اعتباره هرطقة! وقد رحب جيروم بذلك تماماً وأثنى على الرجل، وقال في رسالته إليه ما نصه: "في رأيي أن نقرأ جيروم أحياناً من أجل سعة ثقافته وغزارة علمه، شأن ترتوليانوس Tertulianus و"نوفاتوس" Arnobius و"أبولليناريوس" Novatus وغيرهم من كتاب الكنيسة اليونان واللاتين، ونختار من كتاباتهم ما هو ثمين وغيرهم من كتاب الكنيسة اليونان واللاتين، ونختار من كتاباتهم ما هو ثمين

<sup>(1)</sup> Prolegomena to the principal works of st. - jerome, NPNF, Vol. VI, p. 21.

<sup>(2)</sup> HIER. ep. ad Vencentium, (in RVFIN. Apologia. 11, 13.)

ونتجنب الغث عملا بقول بولس الرسول: "امتحنوا كل شيء، تمسكوا بالحسن، امتعوا عن كل شبه شر [رسالة بولس الأولي إلى أهل تسالوينكي ٥/١٦]، ولا يجب أن تمنعنا أخطاؤه التي وقع فيها من أن نفيد من تعليقاته النافعة التي فسر بها آي الكتاب المقدس" (١). وقد تكرر هذا المعنى في عدد آخر من رسائلة مثلما جاء أيضاً فيما كتبه إلى "باماخيوس" Pamachius و "أوقيانوس" (١) حيث يقول "يلومني الناس متهمين إياي بأنتي أثنيت أحياناً على أوريجن وامتدحته، وإذا لم تخنى الذاكرة فإني لم أفعل ذلك سوى مرتين اثنتين، كانت إحداهما في التقديم القصير الذي كتبته لعظاته حول "تشيد الإنشاد"، والأخرى في المقدمة التي وضعتها لكتابي عن "الأسماء العبرية". وإني لأتساءل "هل جاء ذكر العقائد المسيحية خلال التقديم أو المقدمة؟ هل فيها شيء حول الآب والابن والروح القدس؟ هل تحدثت في أي منهما عن البحث أو التجسد؟ لقد امتدحت فقط بساطة تعليقاته وشروحه ولم أعرج مطلقاً على الإيمان أو مسائل العقيدة. لقد كانت الأخلاق فقط ــ وليس الإيمان محور حديثي .. لقد امتدحت فقط الشارح وليس اللاهوتي، العبقري وليس المؤمن، محور حديثي .. لقد امتدحت فقط الشارح وليس اللاهوتي، العبقري وليس المؤمن، الغيلسوف وليس الرسول".

وياتقط المؤرخ الغالى سولبيكيوس سفروس هذا الخيط ليدفع عن جيروم تهمة "الأوريجنية" بالدفوع نفسها، ويؤكد أنه فزع كثيراً عندما شاع أن جيروم، ذلك الرجل صياحب الإيمان الحق \_ على حد قوله \_ كان واحداً من أتباع أوريجن في أول الأمر، ولكن المؤكد الآن أنه قد أدان جميع كتاباته (٢).

ومع تصاعد حدة الجدال حول "الأوريجنية" راح كل فريق يقدم حججة وأسانيده ويقند آراء الخصوم، ودبج قطباً النزاع آنذاك وهما روفينوس وجيروم، صديقاً الأمس وعدوا النوم، دفاعين يبرهن كل منهما فيما يخصه صحة موقفه وصدق دعواه، وتباينت كتابات كل منهما وتنوعت بين مناقشات عقيدية أحياناً حول آراء أوريجن وأفكاره، ومسائل شخصية بحته أحايين أخرى.

<sup>(1)</sup> HIER. ep. ad Tranquilinum, ep. LXII, 2

<sup>(2)</sup> HIER. ep. LXXXIV, 2

<sup>(</sup>٣) SVLP. SEV. Dialogues, آبا 6 وقد ذكر مؤرخنا هذا القول على لسان الراهب "بوستوميانوس" الذي جننا على لسان الراهب "بوستوميانوس"

وعلى صفحات طوال سطر روفينوس دفاعه عن آرائه ومتابعته لأوريجن السكندري في أفكاره التي كان على إيمان يقيني لا يتزعزع بقوامها وصدقها، وأبدى روفينوس أسفه الشديد لاتهامه بالهرطقة بسبب موقفه من رجل اللاهوت السكندري(١)، ونفى عن نفسه بشدة هذا الاتهام (١) وعرض لعقيدة أوريس من خلال كتابه عن "المبائ" وذكر دواعي قيامه بترجمة هذا العمل إلى اللاتبنية (١٦) واستند في دفاعه إلى ما كتبه من قبل بامفيليوس القيساري أستاذ يوسيبيوس، بل وضمن دفاعه دفاع بامفيليوس (٤) وفسر ما يعنيه أوريجن من القول بأن "الابن لا يرى الآب" (٥)، وفرق بين الرؤية والمعرفة (١)، وأوضح أنه لم يفعل أكثر مما فعله جيروم نفسه في ترجمة أعمال أوريجن إلى اللاتينية وأن أسلوبه لا يختلف كثيراً عما كتبه صاحبه (٧) وذكر أن جيروم لم يغير في حقيقة الأمر فكره تجاه أوريجن ولكنه يتظاهر بذلك فقط (٨) وأن استخدامه لكلمة "آخرين" يقولون لا تعنى إلا جيروم نفسه دون غيره (٩) ثم يرفع عقيرته مخاطباً صديقه اللدود متعجباً: "إنك تذهب إلى القول إن أوريجن نفسه قد عدل عن بعض أفكاره هذه، وبعث أي هذا الصدد برسالة إلى "فابيانوس" Fabianus أسقف روما آنذاك، فإذا جاز لنا أن نصدق ذلك فعلاً، فكيف تسنى لك بعد هذا الذي أقدم عليه الرجل، أن تعود بعد مائة وخمسين عاماً من موته، لتجره إلى ساحة القضاء بقصد الإدانة ؟! بل كيف يمكن أن بُقبل منك توبة بينما ترفض أنت أن تعفو عمن قدم من قبل ندامة ؟! (١٠).

ويخصص روفينوس الكتاب الثانى من دفاعه للهجوم المياشر على جيروم، ويتهمه صراحة بأنه لم يكتف فقط بالسماح باتهام أوريجن باتهامات باطلة ومزيفة، بل هو الذى دبر هذا كله (١١) ويقول إنه بينما وعد فى حلمه الذى أذاعه ضد

<sup>(1)</sup> RVFIN. Apologia, I, 2

<sup>(2)</sup> Ibic. 4.

<sup>(3)</sup> Ibic. 11.

<sup>(4)</sup> Ibid. 12-13.

<sup>(5)</sup> Ibid. 17.

<sup>(6)</sup> Ibid. 18. (7) Ibid. 21.

<sup>(8)</sup> Ibid, 23.

<sup>(6)</sup> IDIO, 23.

<sup>(9)</sup> Ibid. 26, 29.

<sup>(10)</sup> Ibid. 44.5 (Carrellian Carrellian

<sup>(11)</sup> RVFIN. Apologia, II, 4.

"الشيشيرونية" (١) أنه لن يقرأ أو يمتلك أى كتب تصطبغ بالوئتية (١) إلا أننا نرى أعماله كلها من بعد وقد ملئت اقتباسات من هذه الكتب (١) وخاصة في حديثة عن "الترجمة النموذجية" الذي يعتمد أساساً على أفكار شيشرون وهوارس (٤)، ولا يخجل من اعترافه علانية بالفيلسوف الأفلاطوني "بورفيري" (٥). ويضيف روفينوس قائلاً إن جيروم كان أثناء وجوده في بيت لحم يمتلك مجموعة من كتب المفكرين والفلاسفة الوئتيين، ويقوم بتعليمها للناشئة ويؤكد أنه اطلع عليها بنفسه عندما قدم جيروم أزبارته في أورشليم وحمل بعضاً منها معه (١)، ثم يذكر ما قاله جيروم في مدح أوريجن في معرض رسائته إلى صديقه "فنكنتيوس"، وهي الرسالة التي جئنا على ذكر بعض ما تضمئته خاصاً بهذا الأمر منذ قليل. ويختتم روفينوس دفاعه بقوله إن جيروم بإدانته لشخصي إنما يدين نفسه وذلك لأنه يتبني العديد من أفكار أوريجن، بل ويذهب بها إلى أبعد مما يعنيه أوريجن نفسه (١) بل إن الواجب إذن تدان ترجمتي لكتابات أوريجن ولا تدان ترجمات جيروم؟ (٨) بل إن الواجب يقتضي أن يقوم المجمع الذي يعقد الإدانه أوريجن السكندري والكتب التي تتناول يقتضي أن يقوم المجمع الذي يعقد الإدانه أوريجن السكندري والكتب التي تتناول

مضى على صدور دفاع روفينوس هذا قرابة عامين، استجمع فيهما جيروم قوى فكره لينشر في عام ٢٠٠ على صفحات أكثر طولا وأشد حدة رده على كل ما تضمنه دفاع روفينوس هذا، وبدا واضحاً منذ اللحظة الأولى شدة الهجوم الذي أعلنه جيروم لمواجهة صديق الأمس خصيم اليوم، فهو يبدى تعجيه من مهاجمة روفينوس "أخلص الأصدقاء" له على هذه الصفحات (١٠٠)، وإذا كان هناك كثيرون قد ترجموا لأوريجن فلماذا يخص جيروم بهجومه (١٠١) ويذكر أن الدفاع الذي ينسب

Pt will

 $C_{ij} = C_{ij}$ 

Aprile Land Bridge

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الأول.

<sup>(2)</sup> RVFIN. apologia, II, 6.

<sup>(3)</sup> Ibid. 7.

<sup>(4)</sup> Ibid. 8.

<sup>(5)</sup> Ibid. 9.

<sup>(6)</sup> Ibid. 8 B. (7) Ibid. 28.

<sup>(8)</sup> Ibid. 45 - 46.

<sup>(8)</sup> Ibid. 43 – 46 (9) Ibid. 47.

<sup>(10)</sup> HIER, apologia, I, 1

<sup>(11)</sup> Ibid. 2

إلى "بامفيليوس" والذي وُضع دفاعاً عن اللاهوتي السكندري، ليس بقلم بامفيليوس بل تلميذه يوسيبيوس القيساري (۱) ويأخذ علي روفينوس إصراره على الدفاع عن أوريجن وآرائه في الوقت الذي أدانه فيه الأسقف السكندري "ثيوفيلوس" والأسقف الروماني" أنسطاسيوس" (۱) ويردد من جديد قوله الذي جاء في رسائله العديدة، من أن امتداحه لأوريجن لا يمتد لأبعد من كونه كاتبا ولكنه يدينه كلاهوتي بالهرطقة (۱) ومن ثم فيلس هناك أي وجه للغرابة في أنه أثني عليه قبل أن يطلع على كتابه عن "المبادئ" (٤) ويرد على اتهام روفينوس له بامتلاك وقراءة كتب الوثنية بأن ذلك كأن فيما مضي من أيام الشباب. (م). ويرد على روفينوس ما يذيعه عن تعرضه للاضطهاد في سبيل العقيدة، ويقول جيروم إن أحداً لم يسمع من قبل عن سجن أو نفي روفينوس من أجل الإيمان (۱).

وتزداد حدة الدفاع لتتحول إلى هجوم مباشر وعنيف ضد الصديق القديم ليعلن جيروم أن اعترافاته بالإيمان ليست كافية لأن أحدا لم يسأله البتة عن عقيدته الخاصة بـ "الثالوث"، بل عن عقيدة أوريجن وأفكاره في البعث، وماهية الروح، وإمكانية خلاص الشيطان، وفيما يتعلق بالأولى والأخيرة فإنه يبدو مشوش الفكر، أما عن الروح فإنه يظهر جهلاً فاضحاً (٢) وهذا يعد من أكبر الكبائر لأنه ليس من المقبول أن يكون امرؤ له قدر روفينوس جاهلاً بما يعلمه إكليروس الكنيسة كلها(١)، ويقول إنه ليست هناك مشكلة في ترجمة روفينوس لكتاب أوريجن "المبادئ" إلى اللاتينية، ولا أحد يلومه على ذلك، لكن الذي يؤخذ عليه أنه سمح لنفسه دون وجه حق أن يتصرف بالتعديل أو التغيير خلال الترجمة (١). ثم يتعرض جيروم لأفكار أوريجن عن الابن ويذكر أنها تضمنت آراء هرطقية بحثة تتضح في اعتقاده وقوله بأن "المسيح مخلوق" وأن "الروح القدس تابع"، وهذا مخالف تماماً لإيمان الكنيسة،

<sup>(1)</sup> Ibid. 9

<sup>(2)</sup> Ibid. 10.

<sup>(3)</sup> Ibid. 11.

<sup>(4)</sup> Ibid. 14

<sup>(5)</sup> Ibid. 30.

<sup>(6)</sup> HIER. apologia, II, 3.

<sup>(7)</sup> Ibid. 5 - 8.

<sup>(8)</sup> Ibid. 10.

<sup>(9)</sup> Ibid. 11.

ولا يؤثر أنه قد رجع عن أفكاره هذه لأن الرجل ليس من الغباء \_ على حد قول جيروم \_ ليفعل ذلك (١).

ويتساءل جيروم موجها حديثه لصديقه اللدود .. لماذا لا نختلف كأصدقاء ونترفع عن الصغائر؟! (٢)، ولماذا لا نضع أيدينا سوياً لندين أوريجن ما دام يستحق الإدانة ونضع حدا لهذا الخلاف والنزاع؟! (٦) ما دام الجميع قد أدانه وعلى رأسهم أسقفه ثيوفيلوس، وأكد هذه الإدانة الإمبراطوران أركاديوس وهونوريوس (٤)، ويسخر من روفينوس رداً عليه بأنه إذا كان البابا سيريكيوس Siricius الذي برأه قد مات فإن البابا أنسطاسيوس Anastasius الذي أدانه ما زال حيا! (٥) وإذا كان إبيفانيوس منحه قبلة السلام إلا أنه أعلن من بعد عدم ثقته فيه (١) ويختتم دفاعه يقوله لروفينوس: "إن دفاعك عن أوريجن لن يبرئ ساحته بل يدخلك معه إلى قص الاتهام، وإن تهديدك بتحطيمي لن ينال مني، ولن يكلفني حتى عناء الرد، فالأمور الشخصية يجب ألا تختلط بأمور العقيدة (١).

كان الخلاف بين الصديقين القديمين على هذا النحو الذى رأينا باباً اتسعت من جراء فتحه على مصراعيه دائرة الجدال والصراع حول "الأوريجنية"، خاصة بعد أن راح كل من الرجلين. يكتب إلى أصدقائه ومعارفه من رجال الاكليروس والرهبان والمفكرين فى مختلف أنحاء الإمبراطورية، للوقوف فى صف هذا الجانب أو ذاك، أو حتى يراسل كل منهما معارضيه وخصومه محاولا تبرئة ساحته وتوضيح أفكاره؛ من ذلك مثلاً أن جيروم بعث إلى أحد رجال الاكليروس فى كنيسة روما يدعى "فيجيلانتيوس" Vigilantius (أ) رسالة فتح فيها النار عليه دون هوادة، لأن الأخير بعد عودته من فلسطين إلى روما اتهم جيروم بالأوريجنية، وكان جيروم قد استقبل الرجل عند قدومه إلى بيت لحم وعرض عليه خلاصة الأفكار التى طرحها أوريجن، مما أوحى إلى الكاهن الرومانى أن جيروم قد تابع

to get the Cate

10

. . .

Carlotte and

<sup>(1)</sup> Ibid. 12 - 13.

<sup>(2)</sup> HIER. apologia, III, 2

<sup>(3)</sup> Ibid. 9.

<sup>(4)</sup> Ibid, 16 - 18.

<sup>(5)</sup> Ibid. 21.

<sup>(6)</sup> Ibid. 23.

<sup>(7)</sup> Ibid. 37, 41-42.

<sup>(8)</sup> HIER. ep. LXI.

أوريجن، وقد خاطبه جيروم في رسالته هذه يقوله: "إذا كنت لم تع بأذنيك ما قلته لك شخصياً، فلعلك تستطيع أن تفهم شيئاً من خلال رسالتي هذه، وقد أعلن جيروم في هذه الرسالة اتهامه صراحة لأوريجن بالهرطقة لدفع التهمة عن نفسه!.

وقد حاول أصدقاء جيروم في روما وعلى رأسهم "باماخيوس" عضو السناتو، والأرملة النبيلة مارسيلا، الحصول من البابا "سيريكيوس" في عام ٣٩٨، أى قبل وفاته بعام واحد، على قرار بإدائة روفينوس، لكنهم فشلوا في ذلك \_ كما علمنا منذ قليل، فلما خلفه أنسطاسيوس جدوا المحاولة ثانية \_ فاستدعاه البابا إلى روما من أكويليا ليدفع عن نفسه الاتهامات التي أثارها أصدقاء جيروم، وقد فعل روفينوس ذلك وقدم وثيقة دفاعه هذه مبيناً فيها حقيقة إيمانه ومعتقده في الثالوث (١) وقال هل من العدل أن يوجه إليه اللوم الأنه قام بنقل ماكتبه أوريجن باليونانية إلى اللسان اللاتيني؟ ولماذا هو بالذات إذا كان هناك كثيرون غيره فعلوا ذلك؟ وهو هنا يشير صراحة إلى جيروم، وإذا كان البد من إدانة أحد من جراء فعل ذلك، فلتكن الإدانة لمن اتخذ أول خطوة في هذا السبيل (٢). وليس هناك ما يشير صراحة إلى محاكمة قام بها البابا لروفينوس أو حتى إلى حكم صدره ضده، لأن أسقفية روما لم يكن لها آنذاك في أوليات القرن الخامس ما كان لها من بعد في العصور الوسطى الرئيسية ما بين القرون من الحادي عشر إلى الرابع عشر، ولكنا نقف على وجهة نظر البابا في هذه القضية من الرسالة التي بعث بها الأسقف الروماني أنسطاسيوس إلى يوحْنا أسقف أورشايم، أشد المُعجبين بأوريجن وآرائه، والذي كان البابا يحاول استمالته للتخفيف من حدة انحيازه إلى الأوريجنية، أما فيما يتعلق بروفينوس فقد انتهى الأمر بأن تركه البابا لضميره ولم يذهب إلى أبعد من ذلك!

يقول البابا أنسطاسيوس في رسالته هذه إلى يوحنا الأورشليمي، "... أما عن أوريجن، ذلك الذي تُرجمت كتاباته إلى لغتنا [اللاتينية] فصدقني لم أسمع به من قبل أبداً، بل ولا أسعى حالياً حتى لمعرفة من كان!! ولا ما يمكن أن يكون عليه فكره!! عير أن ما تركه على ذلك الأمر [يعنى إثارة المشكلة الأوريجنية] يدفعني لأن أبدى سرورى للحديث معك ولو لبرهة. فالانطباع الذي خرجت به والذي أصبح واضحاً

<sup>(1)</sup> RVFIN. Apologia ad Anastasiun, 2-6.

<sup>(2)</sup> Ibid, 7.

من خلال قراءة بعض فقرات من كتابات أوريجن من جانب بعض مثقفى مدينتنا (روما)، والضباب الذى غلفهم من جراء ذلك وجعلهم يتخبطون، ترك أثراً بالغ السوء على إيماننا الذى أقرم الرسل وصدقته تقاليد الآباء، هذا كله سوف يهدد وحدة كنيستنا ويقودنا إلى أن نتمزق شر ممزق (۱) ".

وحديث أنسطاسيوس على هذا النحو يكشف بجلاء عما كان يعيش فيه الغرب اللاتيني من افتقار إلى فهم أو حتى محاولة معرفة الأمور اللاهونية التي يجرى الجدل من حولها في الشرق الروماني، وكان هذا أمراً طبيعيا يتقق وحقيقة خلو الغرب من المدارس الفكرية الفلسفية اليونانية، والتيارات الشرقية الصوفية، وأسرار العبادات القديمة الباقية من حضارات تلك المنطقة، وهذا الامتزاح الهائل بين كل هذه التقافات والعقيدة المسيحية، والذي أفرخ في النهاية تياراً فكرياً متميزاً تمثل في "المسيحية المفلسفة"، وكان حتما مقضياً والحالة هذه أن بناي الغرب اللاتيني بنفسه عن معترك هذا الجدل الذي أضحى السمة الاساسية النصف الشرقي من الإمبراطورية البيرنطية فيما بعد، من الإمبراطورية البيرنطية فيما بعد، مصطلح حتى أمست هذه المناقشات الجدلية علماً عليه وصارت مثلاً، تعنى مصطلح حتى أمست هذه المناقشات الجدلية علماً عليه وصارت مثلاً، تعنى مصطلح

ويؤكد هذا المعنى ما تضمنته الرسالة التى نحن بصددها حين يستمر البابا في حديثه قائلا: "... بالله عليك خيرنى ما معنى أو جدوى ترجمة أعماله إيعنى أوريجن] إلى اللاتينية؟! إنامل !!]. إذا كان المترجم يقصد بترجمته كشف الأخطاء التى وقع فيها المؤلف، وتبيان خبث مقصده للعالم أجمع، فأهلا ومرحباً، أما إذا كان يضمر بترجمته هذه نية إقرار تلك الأفكار، ونشرها بين الناس، بحيث لا يخدم هذا الصرح الذي يشيده إلا هوي في نفسه، وذلك بتربيف إيمان الكنيسة الكاثوليكية .. فهذا ما تاباه ضمائرنا ولا نرضاه "().

وليس هذاك أبلغ في الدلالة على مدى الضحالة الفكرية التي يعانى منها الغرب اللاتيني، بل والبابا نفسه، من هذه العبارات التي جرى بها مداد قلمه، فهو

<sup>(1)</sup> ANASTASIUS, pope, ep. ad Ioannem, 3.

<sup>(2)</sup> Ibid. 4.

لا يعرف من هو أوريجن الذي تتناول فكره الأروقة الخاصة من خاصة المتقفين هناك، ويعلن صراحة أنه لا يعنيه في شيء أن يعرف من هو هذا الس "أوريجن" ولا ما هي آراؤه رغم أنها تخص عمله الرئيسي باعتباره رأس الكنيسة الرومانية، ولم يكلف نفسه عناء "القراءة" ناهيك عن "الدراسة" لبعض ما كتبه أوريجن، بل اعتمد على قراءة بعض منقفي مدينته الذين أرتج عليهم فهم شيء مما كتبه للاهوتي السكندري، وراحوا من جراء ذلك "يتجبطون"، على حد قوله، ثم تبلغ المأسأة قمتها حين يتساءل عن جدوي ترجمة هذه الأعمال ومدى قيمتها، وكأن المسألة لا تعنيه البتة في شيء، وكأنها بعيدة كل البعد عن جوهر الإيمان المسيحي !!.

لهذا كله لم يكن غريباً أن يختتم البابا رسالته بقوله: ".... وفوق هذا وذلك فإنني لا يمكن أن أمر مرور الكرام على واقعة أدخلت السرور على قلبي، أعنى بذلك المرسوم الذي أصدره إمبراطورانا إيعنى أركاديوس إمبراطور النصف الشرقى، وهونوريوس عالهل النصف الغربيا، يحذران فيه كل مؤمن يعمل في خدمة الله من قراءة أوريجن، ويعلنان أن كل من ضل وغوى من جراء قراءته فقد تمت إدانته بمقتضى المرسوم الإمبراطوري" (1). ولم يكن غريباً أيضاً أن يصدر البابا أنسطاسيوس قراراً بإدانة أوريجن السكندري ضمن موجة العداء الكنسي والإمبراطوري تجاه اللاهوتي السكندري، وليس عن فهم لآراء هذا الرجل ودراسة متأنية لأفكاره، ومن ثم نراه يفصح مرة أخرى عن عدم معرفة أي شيء مما قاله أوريجن، ويعلن في رسالة بعث بها إلى "سيمبليكانوس" Simplicianus أسقف ميلانو (١) بناء على رغبة الأسقف السكندري ثيوفيلوس Theophilus يخبره فيها يوسيبيوس أسقف كريمونا هروساء وهذا في حد ذاته اعتراف جديد وصريح من البابا بصحالة معرفة الغرب أو فهم رجال الدين فيه للمسائل اللاهونية الذي دار حولها الجدل طويلاً طويلاً في النصف الشرقي من الإمبراطورية.

وقد شارك "إبيفانيوس" أسقف سلاميس Salamis في قبرص، في هذه الحملة الشرسة ضد لاهوتي الاسكندرية، ويعد واحداً من أشد المخالفين لآرائه

<sup>(1)</sup> Ibid. 5.

<sup>(2)</sup> ANAST. ep. ad Simplicianum (HIER. ep. XCV).

والمحرضين على إدانته بل وإدانة كل من يتبع آراءه؛ ذلك أن إبيفانيوس كان يؤمن إيمانا يقينيا أن أوريجن السكندرى هو الأب الروحى والفكرى لكل هرطقة ظهرت في المسيحية، وأنه المؤسس الحقيقي للآريوسية Arianism (1)، ومن ثم جعل هدف حياته تحطيم كل من يعتقون الأوريجنية أو يروجون لها. ولعل الفترة التي قضاها في شبابه بين الرهبان المصريين، وحياة الرهبانية التي عاشها في فلسطين، وصداقته للراهب الغزاوي هيلاريون، قد تركت بصماتها واضحة على قسمات فكره الذي يعادى تماماً كل ما يمت الثقافة اليونائية والاتجاهات والأفكار الفلسفية.

ولما كان أبيفانيوس يعلم أن يوحنا أسقف أورشليم أوريجنى الفكر والقالب، فقد صب عليه جام غصبه، وراح يؤلب ضده الرهبان فى فلسطين ويدفعهم لنبذ رسامته والخروج عن طاعته، ولم يلبث أن بعث إليه برسالة يتهمه فيها صراحة بالأوريجنية ويقول مخاطباً إياه: "ألم يقل أوريجن إن الابن لا يمكن أن يرى الآب، والروح القدس لا يمكن أن يعاين الابن" [ولقد أشرنا من قبل إلى رد الأوريجنيين على ذلك بأن هناك فرقاً بين المعرفة والرؤية أو المعاينة، وأن الخصوم غير قادرين على التقرقة بين المعنيين]. ويضيف إبيفانيوس "إن كلمات أوريجن هذه ما هي إلا كلمات عدو شكاره إياه ومحتقر له ولقديسيه" (١).

غير أن النزاع حول الأوريجنية أخذ بعدا جديداً عندما تحول أسقف الاسكندرية ثيوفيلوس Theophilus من الضد إلى الضد تماماً، فقد كان واحداً من أشد المعجبين بأوريجن السكندري المؤمنين بآرائه وأفكاره، ثم انقلب على عقبيه كلية ليقف في خندق واحد مع الذين يتهمونه بالهرطقة ويقيمون ضده ألدنيا ولا يعقدونها!! وهكذا يكون ثيوفيلوس قد سلك السبيل نقسه الذي سلكه جيروم من قبل وخطا خطوه، وذلك أمر يضع أمام الباحث علامات استفهام كبيرة ومتعددة.

فعلى امتداد أربعة عشر عاما ما بين سنة ٣٨٥ م وهي السنة التي تمت فيها رسامة ثيوفيلوس أسقفا لكنيسة الإسكندرية، وسنة ٣٩٩م والرجل تابع أمين

<sup>(</sup>١) . New Schaff – Herzog encycl. Vol. IV, pp. 154 – 155. (١) وانظر أيضاً الفصل التالي، وعن حياة ليبفانيوس وجوانب شخصيته، راجع، أحمد عثمان، تاريخ قبرص ١٢٢ – ١٢٤.

<sup>(2)</sup> EPIPHANIUS, ep. ad Ioannem (HIER. ep. LI, 4, 6.)

للإهوتي السكندري أوريجن، وكان آخر ما قاله في هذا السبيل في رسالته الفصحية لهذا العام (٣٩٩م) "إن الله روح لا يدركه الفهم وليس مجرد إنسان عظيم الشان"(١)، وهاجم بشدة تلك الآراء الخاصة بمسألة التجسد والتى كانت قد لقيت انتشارأ كبيراً بين عدد ليس بالقليل من الرهبان المصريين الذين ينسبون الجسد والشكل الإنساني إلى الله، ما دام الإنسان قد صنع على صورة الله، وراح ثيوفيلوس يؤكد في نظام أوريجني أن الله، والله وحده، يجيب تنزيهه عن المادة (٢) وفي هذا السبيل وضع مؤلفاً عنوانه "ضد المجسدين" Cantra Anthropomorphitos حمل فيه حملة عنيفة صد الهراطقة الذين يضفون على الله صفة بشريه وصفات تعددية، مفندا من خلال مناقشات مستفيضة حججهم في هذا الذين يذهبون إليه، مبيناً أن الله ليس كمثله شيء ولا يطرأ عليه تغيير أو تحويل، وهو وحده دون غيره سرمدي (٣)، ويخبرنا "سقراط" Socrates المؤرخ الكنسي في القرن الخامس، إنه على الرغم مما لحق بسيرة تيوفيلوس إلا أنه كان دائم القراءة لكتابات أوريجن، حريصاً على الوقوف على كل ما بها من أفكار الاهوتية، على الرغم من علمه بإدانتها، وكان إذا سئل عن ذلك أجاب، "كتب أوريجن كالمروج الخضراء والأزهار اليانعة، فيها من كُلْ نُوع قطوف، فإذا وجدت من بينها شيئاً جميلًا سارعت إلى اقتطافه، فإذا ما ظهر لى بها شىء يشوك تجنبته حتى أتبين حقيقة أمره  $^{(1)}$ .

ويؤكد هذا الاتجاه لدى ثيوفيلوس أن يوحنا الأورشليمى كتب إليه يستنجد به ضد الهجوم الذى تعرض له من جانب كل من إبيفانيوس السلاميسى وجيروم عندما احتدم الخلاف حول الأوريجينية، ولم يتردد ثيوفيلوس فى الوقوف إلى جانب قرين فكره، فبعث إليه بواحد من أشد المقربين إليه وخاصة المتفقهين فى اللاهوت الأوريجني هو "ايزيدور" (٥) وقد استخدم جيروم هذه الحادثة فى التشهير بيوحنا الأورشليمى وإثارة كنيستى القسطنطينية وأنطاكية ضده، بعد أن وقف على نص رسالة يوحنا إلى ثيوفيلوس، وراح ينفخ فى كير العداء ضد أسقف أورشليم، منددا

<sup>(</sup>١) بوتشر، تاريخ الأمة القبطية، ص ٣٢٢.

<sup>(2)</sup> New Schaff - Herzog encycl. Vols VIII p. 274, XI p. 405.

<sup>(3)</sup> GENNADIVS, de. Viris illustribus, 34.

<sup>(4)</sup> SOCR. hist. eccl. VI, 17.

<sup>(5)</sup> HIER. ep. ad Pamachium C. Ioannem, 37.

بما جاء في مقدمة رسالته وديباجتها، خاصة ما خلعه على الأسقف السكندري من صفات وألقاب (١).

غير أن ثيوقيلوس انقلب فجأة على نفسه؛ ذلك أن ما جاء على لسانه في رسالته الفصحية عام ٣٩٩م أثار عليه جماعات الرهبان المصريين في منطقة ولاي النظرون وحواليها، ولما كان معظم هؤلاء لم يؤت حظاً من الثقافة ولا علاقة لهم من قريب أو بعيد بالتيارات الفكرية السائدة في مصر وخارجها آنذاك، ولايزيد المامهم بها عن القدر الذي كان عليه الغرب اللاتيني وأسقف روما آنذاك، فقد هالهم ما حسبوه عودة للدعوة الآريوسية التي كان يمقتها الرهبان شديد المقت، ولما كانت هذه وليدة اللاهوت الأوريجني فقد عدوا ثيوفيلوس أوريجنيا، وهرعوا إلى الإسكندرية وأحاطوا بالمقر البابوي، وتحولت الأمور في المدينة إلى حالة من الهياج هدد معه الرهبان ثيوفيلوس إذا لم يرجع عن أقواله، وأقلح في تهدئتهم الهياج هدد معه الرهبان ثيوفيلوس إذا لم يرجع عن أقواله، وأقلح في تهدئتهم الهياج هدد معه الرهبان ثيوفيلوس إذا لم يرجع عن أقواله، وأقلح في تهدئتهم أوريجن، فأجابهم إلى ما طلبوا وأضاف أنه يستهجن أعمال أوريجن ويعتبر أولئك الذين يتمسكون بها ممن يجب أن يحل بهم العذاب (٢)

ولكن .. أليس يبدو غريباً هذا الذي فعله ثيوفيلوس؟! فمؤلفاته ورسائله الفصحية وأحاديثه تدخله في زمرة الأوريجنيين، فكيف به الآن يعلن استهجائه ورفضه لأعمال أوريجن وآرائه؟! هل كان ذلك مجرد مناورة منه لتجنب غضب الرهبان وتحاشى إثارتهم ضده؟ ربما، وليس هذا مستبعداً إذا علمنا تلك القوة الكبيرة التي كان عليها الرهبان المصريون، والدور البارز الذي قاموا به في

<sup>(</sup>۱) كتب يوحنا الأورشليس إلى تيونيلوس السكندرى يقول: "أنت وايم الحق رجل الله، تزدان ببركة وسولية، على عاتقك تقع مسئولية رعاية الكنائس كلها، خاصة كنيسة أورشليم، رغم العبء الكبير الذي تتحمله في رضى تام، أعنى رعاية كنيسة الله التي تحظى برعايتك، كنيسة الإسكندرية" وهنا فتح جيروم الثار على يوحنا، واعتبر هذه الديباجة تملقاً ونفاقاً في وقاحة ظاهرة حسب نص عباراته وقال إن يوحنا يريد بنك أن يوكل السلطة كلها إلى رجل واحد دون بقية الأساقية، علما بأن هذا لم يدر بخلد يوحنا على الإطلاق، ويتساءل .. ما علاقة كنائيس فلسطين، بكنيسة الإسكندرية؟ ويقول، إن القوانين الكنسية لمجمع نيقية تعطى اكنيسة قيسارية الإشراف على كنائس فلسطين، ولأنطاكية العيادة على كنائس الشرق، دون مصر طبعاً، وجيروم بهذا يقيم الدنيا ويقعدها ضد يوحنا الأورشليمي، انظر .. ad Pamavhium, 37

مساندة أساقفة الإسكندرية منذ عهد أنتاسيوس فصاعدا ضد السلطة الإمبراطورية في القسطنطينية، والإدارة المحلية في الإسكندرية، وجموع الونتيين، والفرق الخارجة التي تتعتها الكنيسة بالهرطقة، وقد خبر ثيوفيلوس ذلك بنفسه منذ أعوام قلائل جداً عندما وقف الرهبان بكل قواهم إلى جواره في القضاء على آخر معاقل الوثتية في الإسكندرية، نعني السرابيوم، وتدميره بأيديهم. فإذا أضفنا إلى ذلك كله أن منطقة وادى النطرون تشكل الظهير الجغرافي والامتداد الطبيعي للإسكندرية، والملاذ الأمين للأسقف السكندري إذا ما دهمه جنود الإمبراطورية ـ كما حدث من قبل مراراً \_ أدركنا على الفور مدى الأهمية التي يعلقها أساقفة الإسكندرية على رهبان هذه المنطقة، ومدى الخطورة التي يستشعرها ثيوفيلوس إذا ما غضبوا عليه.

والسؤال الذي يفرض نفسه الآن بالحاح .. هل انقلب ثيوفيلوس فعلا فجأة من الضد إلى الضد بمجرد لقاء الرهبان به وتوعدهم إياه ؟

يخبرنا المؤرخ الكنسى سقراط، والذى كان معاصراً لهذه الأحداث، أن ثيرفيلوس كان يؤمن إيمانا كاملاً بأنه ليس هناك وجود مادى شه، أو بتعبير آخر، كان مقتنعاً فى داخله اقتناعاً تاماً بطبيعة واحدة شه، منكراً ما يذهب إليه القائلون بطبيعة بشرية، وإن اضطر كارها أن ينكر ذلك كله صراحة، ويعلن أنه لا علاقة له البتة بهذه الأفكار (۱) ونقف من جيروم على ما يدعم هذا الرأى؛ فقد علم جيروم بما جرى فى الإسكندرية، وما كان بين ثيوفيلوس والرهبان، فأراد أن يغتم هذه القرصة ليضم الأسقف السكندري جماعة الخصوم المناهضة لأوريجن وآرائه، وكان هذا يعد \_ إذا ما أفلح فيه \_ كسباً كبيراً يرجح كفة المعارضين للأوريجنية، بما يمثله الأسقف السكندري بمكانة كنيسته من وزن بين الكنائس المختلفة في عالم المسبحية، ولذا لم يتوان لحظة ولحدة عن اهتبال هذه الفرصة التي سنحت له، فكتب إلى ثيوفيلوس عبداً من الرسائل حول هذا الأمر، غير أن الأسقف السكندري الم يجبه في حينه إلى ما هدف إليه، ومن ثم يقول جيروم في واحدة من هذه الرسائل؛ إنه لم يتلق رداً على ما كتبه مزاراً، ويعلل ذلك بأنه ربما يعود للحرج الذي يشعر به ثيوفيلوس من جراء هذه القضية، وما تسبيه له من عناء (۱).

<sup>(1)</sup> Ibid. 10.

<sup>(2)</sup> HIER. ep. ad Theophilium, ep. LXIII, 3.

وحوالي ذلك الوقت (ديسمبر ٣٩٧ أو فبراير ٣٩٨) تمت رسامة "بوحنا ذهبي القم" Ioannes Chrysostomus أسقفاً للقسطنطينية خلفاً لـ "تكتاريوس" Nectarius ، ولما كان الأسقف الجديد رجلاً يعرف قدر نفسه وثقافته ومكانة كنيسته، وما خصها به المجمع المسكوني الثاني (القسطنطينية ٣٨١) في قانونه التَّالث (١) من تقدمة على كنيستي الإسكندرية وأنطاكية، ولما كان يوحنا ذهبي الفم رجلا شديد الاعتزاز بنفسه رغم شديد تواضعه أيضاً، أدرك ثيوفيلوس أن النفوذ " المصرى في القسطنطينية والذي يستند إلى البحارة المصريين هناك وجماعة الرهيان أيضاً سوف يتقلص بإزاء شخصية يوحنا، وتأكد ذلك بشكل عملي عندما لجأ جماعة من الرهبان المصريين المؤمنين بالأوريجنية إلى القسطنطينية، لا ننين يدهبي القم لينقذهم من الاضطهاد الذي أنزله بهم ثيوفيلوس (٢)، عندها أعلنها الأسعَّف السكندري حرباً لا هوادة فيها ضد الأوريجنية والرهبان المؤمنين بها وكذا الأساققة العاكفين عليها ويوحنا ذهبي الفم (٦)، وأوقع بالرهبان الأوريجنيين في مصر اضطهاداً عنيفاً، وكان هذا أمرا طبيعياً يتفق وتطلع ثيوفيلوس إلى تأييد ودعم "الرهبان المجسدين" Anthropomorphitae وهم الأكثر عددا، في صراعه بصفة خاصة مع ذهبي القم، وقد تحقق له ذلك فعلا في المجمع الذي عقد في قصر البلوطة بمدينة خلقيدونية بآسيا الصغرى عام ٤٠٣ على عهد الإمبراطور أركلايوس Arcadius (٤٠٨ - ٣٩٥)، حيث ظاهره جيش من الرهبان المصريين، انتزع بهم قرار الإدانة صد ذهبي الفم (٤).

وقد عقد تيوفيلوس مجمعاً كنسياً في الإسكندرية عام ٣٩٩، أعلن فيه صراحة إدانة الأوريجنية، واعتبر ذلك تصريحاً كنسيا من الإكليروس المصرى بممارسة الاضطهاد والعنف ضد الأوريجنيين، ويخبرنا "جناديوس" Gennadius للذي وضع تيوفيلوس في موسوعته بين أشهر رجال عصره (٥) بأن الأسقف

<sup>(</sup>١) أقردنا لهذا الموضوع الخاص بالنزاع الذي دار بين الكنائس الرسولية حول الزعامة مستراً بالجدل حول طبيعة المسيح الجزء الخامس من كتابنا الدولة والكنيسة.

<sup>(2)</sup> SOZOM. Hist. eccl. VIII, 12 - 13; SOCR. Hist. eccl. VI, 10.

<sup>(3)</sup> SOZOM. Hist. eccl. VIII, 14

<sup>(1)</sup> Hefele, history of Councils, II, pp. 430 — 439، وانظر هذه الأحداث بالتفصيل في كتابنا" الدولة والكتيسة، الجزء الخامس.

<sup>(5)</sup> GENN. Vir. Ill 34.

السكندرى وضع كتاباً ضخماً "ضد أوريجن" Contra Origenem أدان فيه كل ما كتبه اللهوتى السكندرى، وإن كان قد أشار فى الوقت نفسه إلى أنه ليس المصدر الأصلى فى هذه الإدانة ولكنه استقاها من آباء الكنيسة الأول. ولعل هذه الإشارة الأخيرة تدخل ضمن ما قدمناه من أن الرجل كان فى أعماقه أوريجنيا وإن أظهر تحت ضغط الظروف التى أحاطت به فى الداخل والخارج، خلاف ذلك !!.

نزل هذا التحول في موقف ثيوفيلوس برداً وسلاماً على قلب جيروم بصفة أساسية، فقد ضمن الآن وقوف قوة إكليروسية يحسب لها حسابها في الموازين الكنسية إلى جوارة وانحيازها إلى قضيته الأساسية التي أقامها لتحطيم أوريجن والأوريجنية، ولم يتمالك الرجل نفسه من الفرحة، فكتب على الفور إلى ثيوفيلوس رسالة (۱) يهنئه فيها على حملته الصليبية الناجحة ضد الأوريجنية وأصحابها، ويتحدث فيها عن العمل الرائع الذي قام به مبعوثاه إلى فلسطين، "بريسكوس" Priscus و"يوبولوس" Eubulus، ويخاطبه في أول الرسالة بـ "البابا المبارك"، وأخذ يترنم، "العالم كله تسوده المسرة بفضل انتصارك، والجموع من كل الأمم متهالة تحملق مشدوهة، إذ الصليب يعلو ويثالق بفضلك في الإسكندرية، وأكاليل الغار تعانق انتصارك على الهراطقة، فليبارك الله شجاعتك، فليبارك حماستك. لقد أظهرت أن صمتك كان لحكمة فيك، ولم يكن لهوى في نفسك"!!

وليس هناك عبارات بمكن أن نعلق بها على هذه العبارات التى تضمنتها رسالة جيروم هذه إلى ثيوقيلوس، سوى ما قلناه قبلاً من أن الرجل لم يستطع تمالك نفسه أو السيطرة على مشاعره بعد أن علم بتحول أسقف الإسكندرية من الصد إلى الضد الآخر، وأدرك أنه أصبح الآن قاب قوسين أوأدنى من الانتصار على المخالفين له فى الرأى بمكانة الكنيسة السكندرية، ولابد أن يكون جيروم قد ضحك فى كمه سعيداً بأن واحداً آخر غيره قد فعل فعلته واستدار استدارة كاملة !!

<sup>(1)</sup> HIER, ep. LXXXVI.

<sup>(2)</sup> THEOPH. Ep. ad HIER. (HIER. ep. LXXXVII).

جداً"، مضيفاً أنه قد قام بتطهير كل منطقة النطرون من الرهبان الأوريجنيين، ودعاه أن يفعل كل ما في وسعه من أجل الإيمان وذلك عن طريق الكتابة المستمرة والصريحة ضد هذه الهرطقة السائدة. وعلى الفور رد جيروم على ثيوفيلوس (۱) مجدداً التهنئة، مخبراً إياه أن جهوده أثمرت في الغرب اللاتيني خاصة إيطاليا، وطلب إليه أن يبعث له بقرارات المجمع الذي عقد مؤخراً (٢٩٩م) في الإسكندرية وآدان الأوريجنية، واقترح على ثيوفيلوس أن يبادر بالكتابة إلى الأسقف الروماني أنسطاسيوس، لأن روما وإيطاليا كلها حسب تعبيره في انتظار رسائلة. ويبدو فعلا أن روما تلقفت هي الأخرى أنباء الموقف الجديد لثيوفيلوس، فأرملت وفداً يتزعمه الراهب "ثيودور" Theodorus ليعلن للأسقف السكندري قرار الإدانة الذي اتخذته الكنيسة الرومانية في نفس السبيل، وقد قام ثيودور ومن معه بزيارة أديرة ودي النطرون التي تم تطهيرها على حد قول ثيوفيلوس (۱) من الرهبان وادي النطرون التي تم تطهيرها على حد قول ثيوفيلوس (۱) من الرهبان الأوريجنيين، وأبدى الجميع إعجابهم بما تم هناك.

وأدرك ثيوفيلوس الجرأة التي يتمتع بها الراهب القبرصي ابيفانيوس، وأيقن أنه يمكنه الاعتماد عليه تماماً أو حتى إلى حد كبير في صراعه المرتقب مع أسقف العاصمة الإمبراطورية يوجنا ذهبي الفم، وهذا ما حدث فعلاً فيما بعد، ومن ثم حرص على أن يصل صفوفه به، وهو يعلم أن الرجل محارب عنيد ضد الأوريجنية، فكتب إليه عام ٠٠٤م يطلب إليه الدعوة إلى عقد مجمع من أساقفة الجزيرة لإدانة الأوريجنية، وأن يبعث إلى القسطنطينية بواحد من خلصائه يحمل قرارات هذا المجمع المقترح مع رسالة ثيوفيلوس المجمعية (٦) التي تضمنت زيارة الأسقف المكندري لمنطقة النطرون، ولقائه بالرهبان هناك بعد التخلص من الأوريجنيين، وتجديد إدانة الرهبان "المجسدين" لهم (أ). ومن الطبيعي أن تنتاب إبيفانيوس الحالة نفسها التي انتاب جيروم من قبل عندما علم بانقلاب ثيوفيلوس، ومن ثم عمد على الفور إلى الدعوة إلى عقد مجمع كنسي ضم الأساقفة القبارصة الذين أدانوا جميعاً الأوريجنية، وحملت هذه الأنباء كلها رسالة بعث بها ابيفانيوس الذين أدانوا جميعاً الأوريجنية، وحملت هذه الأنباء كلها رسالة بعث بها ابيفانيوس

(4) HIER. ep. XCII.

<sup>(1)</sup> HIER, ep . LXXXVIII.

<sup>(2)</sup> THEOPH. Ep. ad EPIPHAN. (HIER. ep. XC).

<sup>(3)</sup> THEOPH. Ep. ad EPIPHAN. (HIER. ep. XC).

إلى جيروم (١)، وجاء فيها بالإضافة إلى ما سبق أن يقوم بترجمة كل الأعمال المجمعية التى تصدر ضد الأوريجنية إلى اللاتينية حتى يقف الغرب الروماتي على حقيقة ما يدور في الشرق.

وانتشت الدوائر الكنسية في فلسطين نكاية في يوحفا الأورشليمي والأوريجنيين، وكأنما كانت تنتظر "الانقلاب الثيوفيلي" لتعلن هي الأخرى العداخها عن العباءة الأورجنية، بعد أن فقد أسقف أورشليم واحداً من أقوى مؤيديه، تعنى ثيوفيلوس، وعقد رجال الكنيسة في فلسطين مجمعا سنة ٣٩٩ – ٤٠٠، صدقوا فيه على قرارات مجمع الإسكندرية، وبعثوا برسالتهم المجمعية إلى الأمتقف السكندري(٢) يخبرونه أنهم فعلوا كل ما كلفهم به، وأن فلسطين أصبحت الآن وقد تطهرت من دنس الهرطقة، وقالوا إنهم يأملون ليس في الخلاص الكامل من الأوريجنية فقط بل من اليهود والسامريين والوثنيين على السواء. وهم هنا يضعون الأوريجنية في كفة واحدة مع الوثنية.

واستمرت المراسلات الحميمة دائرة بين جيروم وثيوفيلوس وارتفعت درجة حرارة المودة فيها كلما اشتدت نغمة العداء بين الأسقف السكندرى ويوحنا ذهبى الفم، وقد قر فى ذهن ثيوفيلوس أنه لن يتركه إلا بعد القضاء عليه تماماً، وقد تم له فى النهاية ما أراد (١)، وفى سبيل ذلك شحذ همم الأصدقاء الجدد لبلوغ غايته، فكتب إلى جيروم عام ٥٠٥ يطلب إليه أن ينقل مجموعة الاتهامات التي ساقها ضد يوحنا ذهبى الفم، الذي تم عزله الآن من منصبه بسبب الجهود الخارقة التي قعلها ثيوفيلوس، إلى اللغة اللاتينية لتكون ذائعة فى النصف الغربي من الإمبراطورية، وليواء وهى تعد فى حد ذاتها غاية فى العنف من حيث اتهام ذهبى القم بالأوريجنية، وليواء أتباعها فى كنفه، وقيامه برسم بعض منهم لمرتبة القسيسين (٤). ولم يتردد جيروم فى الاستجابة اذلك، وبعث إليه بصورة من الترجمة اللاتينية التي أعدها (٥).

<sup>(1)</sup> EPIPHAN. Ep. ad. HIER. (HIER./ep. XCI).

<sup>(2)</sup> HIER. ep. XCIII.

<sup>(</sup>٣) راجع كتابنا، الدولة والكنيسة، الجزء الخامس.

<sup>(4)</sup> THEOPH. ep. ad HIER. (HIER. ep. CXIII).

<sup>(5)</sup> HIER. ep. ad THEOPH. ep. CXIV.

ولعلنا نتساعل الآن عن الحقائق الكامنة وراء هذا الهجوم العنيف الذى تعرضت له الأوريجنية وصاحبها في أخريات سنى القرن الرابع الميلادي وأوليات الخامس، للى جانب ما ذكرناه آنفاً عن شخصية الأسقف السكندري ثيوفيلوس وانقلابه، والذي كان مطابقاً تماماً لما فعله جيروم في الفترة نفسها.

يجيبنا المؤرخ "فرمانتل" W. H. Fremantle على ذلك بقوله: "ربما كان دفاع جيروم شرعياً خاصة وأنه كان يطلب من قضاته أن يتدبروا القضية مليا، وأن يراعوا مشاعر الآخرين، والغريب \_ والحديث مازال لمؤرخنا \_ أن جيروم نقسه كان يفتقد هذه الصفة. لقد أدان آراء أوريجن بكل عنف وقسوة، وتحدث عن أقكاره باعتبارها سموماً ناقعات، ولذا فإننا عندما نقارن أحكامه السابقة التي جاءت رقيقة إزاء النقاط التي يدينها الآن بهذا العنف، يتضح جليا أن جيروم كان أكثر حرصاً على مصلحته الشخصية وسمعته أكثر من دفاعه عن الحق" (۱). ويتفق كثير من المؤرخين والباحثين (۱) على أن ما يقال عن جيروم ينسحب على ثيوفيلوس، بل ويخلعون عليه مجموعة من الصفات غير الحميدة يتضاءل إلى جوارها كل ما لصق بجيروم.

وقد كتب المؤرخ الكنسى الناقد سقراط، المعاصر لهذه الأحداث، تعليقاً على هذه الأحداث، أترك للقلم الآن الفرصة لينقل ما ذكره بالحرف الواحد، يقول: "... لما كان قد جرى الحط من قدر كثيرين على هذا النحو، ومنعوا من قراءة أوريجن باعتباره رجلاً مجدفاً، فإننى أعتقد أنه من غير المعقول أو المقبول أن يمر الأمر دون أن أدون بعض ملاحظائي عليه؛ ذلك أنه إذا انحطت الأخلاق لدى البعض أمسى هؤلاء حقراء يفتقدون القدرة على السمو، وغدا همهم الأكبر يتركز في الانتقاص من قدر أولئك الذين يفوقونهم. وأول هؤلاء هو "مثوديوس" Methodius أسقف مدينة أوليمييا Olymbia في ليكيا Lycia الذي أصيب بهذا

<sup>(1)</sup> Fremantle, Prolegomena to Some Works of Jerome, NPNF, Vol. III p. 434.

<sup>(2)</sup> Hefele, history of Councils, ll, pp. 430 - 432;

Bokenkotter, Catholic Church, p. 83; Jones, Later Roman Empire, Vol I, pp. 212-213; Vasiliev, Byzantine Empire, 1, p. 95; Chadwick, early Church, p. 171; New Schaff – Herzog encycl. Vol XI, pp. 405 – 406;

ورأجع أيضاً، لمند وسلم، كنيسة مدينة الله أنطاكية العظمى، حداً ص ٢٧٤- ٢٨٣؛ بونشر، تاريخ الكنيمة، حداً طبع تحت إشراف القمص عطا الله أوسانيوس بدير العذراء مريم بالمحرق، ص ٤٠٤.

الداء، والثاني "يوستاثيوس" Eustathius أسقف أنطاكية، ثم خليفته أبو اليناريس Apollinaris ، وَ أَخِير أَ ثَيُو فِيلُوس، هذه المجموعة الرباعية من اللغانين كالوا الشتائم الأوريجن وأفاضوا فيه قدحاً، ليس على أساس واحد يجمعهم، بل كل من وجهة نظره الخاصة، بحيث أصبح واصحاً أن كلا منهم يستحسن ضمناً ما لم يهاجمه من أقواله، فأولهم مثلا "مثوديوس" راح يهاجم أوريجن في كل مكان يذهب إليه، ولكنه تراجع عن كل هذه الادعاءات فيما بعد، وأبدى إعجابه الكامل به في الحوار الذي نشره تحت عنوان "نزل الغرباء" Xenon، وأنا شخصياً أستطيع أن أجزم أنه من خُلال شتائم واستهجان هؤلاء الرجال لأوريجن، فإنهم يمتدحونه بذلك ويرفعون من قدره دون قصد منهم، إن كل أولئك الذين أجهدوا أنفسهم في البحث عما يعتقدون أنه يدين الرجل، ولم يعثروا على دليل واحد يبين عدم احترامه للثالوث المقدس، فإنهم بذلك يعدون شهودا على قوامة إيمانه وتقواه، وماداموا لم يستطيعوا المساس بهذه الناحية من فكره، فإنهم بذلك يزكونه من حيث أرادوا القضاء عليه، فهذا هو سلفه أنتاسيوس المدافع الحق عن قانون الإيمان القائل بأن الآب والاين من جوهر واحد Homoousius نجده في مؤلفه الذي وضعه عن الإيمان النيقي (١) يضع أوريجن دائماً شاهداً على قوامة هذا الإيمان، مازجاً كلماته بكلماته، معتبراً إياه ذلك "المثابر الرائع" الذي بأقواله نؤكد إيماننا بإبن الله مؤكدين أنه أبدى مع الآب"، إن أولئك الذين يجللون أوريجن بالعار تغيب عنهم تلك الخقيقة الواضحة، وهي أن لعناتهم التي يصبونها على ذلك الرجل تنزل في الوقت نفسه بأثناسيوس مداح اُو ر بجن" <sup>(۲)</sup>.

وليس لنا من تعليق على هذا التعليق الذى ذكره سقراط مفسراً به مجريات تلك الأمون وخلفية الصورة التي جرت عليها، وإن كان من الأهمية بمكان أن نعلم حيداً أننا الآن في نهاية القرن الرابع وأوائل الخامس الميلادي، وهي فترة من عطر فترات التحول التي شهدت نهاية العصور القديمة وبداية العصور الوسطى،

<sup>(</sup>۱) وضيع أتناسيوس رسالة عن مجمع نيقية الذي عقد سنة ٢٥٥ بدعوة من الإمبراطور قسطنطين لعلاج القضية الأريوسية، وقد تحدث أثناسيوس في القضية الأريوسية، وقد تحدث أثناسيوس في مده الرسالة بكل الاحترام والتقدير عن أوريجن، راجع Arianos, 27.

<sup>(2)</sup> SOCR. hist. eccl. VI, 13.

والانتقال من عصر رومانى إلى عصر بيزنطى، ولم تكن عملية اعتصار الزمن لنفسه من أجل ميلاد جديد بالأمر اليسير وسط تضارب التيارات الفكرية والعقيدية، اختلاف الثقافات وتعددها، ومحاولات البحث عن دور وأضواء لكيانات دينية وشخصيات إكليروسية ليس على خشبة المسرح الكنسى فقط بل الحياة السياسية، وهكذا كان تغيير المواقف والمواقع عند هذا الأسقف أو ذاك الراهب أو حتى الإمبراطور من هنا أو هناك من شطرى الإمبراطورية، أمراً يخضع لحسابات معقدة ومصالح أشد تعقيداً دنيا ودينا ال

وعلى هذا القياس لم يكن غريباً \_ وإن بدا كذلك \_ ما فعله كل من جيروم وثيوفيلوس، فقد جاء متمشياً مع الحالة السائدة آنذاك؛ ولتفسير ذلك نقول إن الإمين اطورية قد آوت مع نهاية القرن الرابع إلى المسيحية النيقية كعقيدة وسمية. على يد الإمبر اطور ثيودوسيوس الأول Theodosius I وكان هذا يعني بالضرورة إعلان الحرب على المسيحية الآريوسية (١) وبالتالي على الأوريجنية؛ ذلك أن الأريوسية كانت قد وجدت في آراء أوريجن الكثير الذي استندت عليه في تقديم قواعد الإيمان فيها، ورغم أن النيقية قد وجدت هي الأخرى في الأوريجنية بعض ما تدعم أبه أرثوذكسيتها، إلا أن الأرسيوسية كانت الأقرب لأوريجن وأفكاره، فلما هزمت الأريوسية وأنسحبت من الساحة السياسية بعد مصرع الإمبراطور "فالنز" Valens في معركة أدريانوبل سنة ٣٧٨ ضد الجرمان من القوط الغربيين، وفقدت بذلك آخر أنصارها من الأبارطرة، وأمست فقط عقيدة القباتل الجرمانية عداً الفرنجة، كان طبيعياً أن يتولى أصحاب الأوريجنية إلى الظل تحت ضغط الخصوم، مستمسكين بما بقى لهم منها، وكان من بين هؤلاء الآباء الكبادوكيون الثلاثة، وأثناسيوس على استحياء ودون ضجيج، ويوحنا الأورشليمي، ويوحنا ذهبي القم، وعدد من الرهبان في مصر بصفة خاصة، بينما انقلب على نفسه جيروم وتيوفيلوس يظاهرهما جمهرة الرهبان المصربين والفلسطينيين، وكان هذا في حد ذاته عاملًا أساسياً في العداء للأوريجنية، نعني أزدياد نفوذ الرهبان بصورة واضحة، ولم يكن لهذه الجمهرة حظ من الثقافة أو المعرفة بالتراث اليوناني، بل أكثر من ذلك أنهم نظروا إلى هذا التراث نظرة ملؤها الشك والارتياب.

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات هذه الأحداث في كتابنا الدولة والكنيسة، حد 2، الفصل الخامس.

ولا يعنى هذا أن الأوريجنية قد قدر لها الانسحاب نهائياً من الساحة الفكرية، فهذا ما لم يحدث آنذاك، لأن اصطراع الأفكار يعد سمة أساسية من سمات قترات القون التحول، وهذا ما حدث خلال القرون من الرابع إلى السابع، فقى أخريات القون الرابع حظيث الأوريجنية بأنصار لها مبرزين من أمثال "إفاجريوس" Evagrius المؤرخ الكنسى الذي أمضى فترة من عمره في مصر، وقد أدين لأوريجنية في المجمع المسكوني الخامس الذي عقد في سنة ٥٥٣ على عهد الإميراطور جوستنيان (٥٢٥ – ٥٦٥)، وفي القرن الخامس كان هناك الراهب الكانب باللاديوس Palladius وقد زار هو الآخر مصر مرتين ومكث بها يعض وقت، وهو تلميذ مخلص لإفاجريوس، سار على درب فكره ومن ثم وقف إلى جوار يوحنا ذهبي الفم ضد ثيرفيلوس، وكان المؤرخ الكنسي سقراط من أكثر مفكري عصره حباً لأوريجن السكندري، وشاركه في ذلك أيضاً المؤرخ الكنسي، اللاهوتي شودوريتوس Theodoretus الذي وإن اختلف مع أوريجن في تغييراته وشروحه إلا أنه لم يضعه في عداد الهراطقة.

ومرة أخرى فرضت الأحداث في فلسطين نفسها على الساحة من جديد، تلك أن الراهب القلسطيني يوثيميوس Euthemius أخذ في "مطاردة الرهبان الذين كاتوا على الولاء للأوريجنية، وكان يتزعم هؤلاء راهب يدعى "تونوس" Nonnus وقد أقاموا مجتمعا رهبانيا وغدوا يمثلون بعثاً جديداً للأوريجينية، غير أنهم ووجهوا بمعارضة زعيم الرهبان "المجسدين" المسمى "سابا" Sabas والذي لم يليث أن ارتحل قاصداً القسطنطينية ليطاب من الإمبراطور جوستتيان التتخل شخصياً لصالح جماعته ضد من ينعتهم بالهراطقة، غير أن سابا مات قبل أن يصدر الإمبراطور قراره في هذا الشأن، وكان موته عاملاً هاماً في تمهيد الطريق من جديد لإزدياد نفوذ الأوريجينين، وظهر منهم دوميتيان Domitiamus وثبودور اسكيداس Theodorus Ascidas اللذان اكتسبا مجبة الإمبراطور إلى حد يعيد، مما جعله يرفعهما لمرتبة الأسقفية، قاصبح أولهما أسقفاً لأنقره، والثاني تقيسارية الكبادوك، وأقام الرجلان علاقات طبية مع البلاط الإمبراطوري، ومن خلال ذلك حقق الأوريجنيون نجاحاً كبيراً وأصبحت لهم اليد العليا بين الرهبان في قلمعطين، غير أن "الساباويين" أنباع "سابا" شكوا حالهم إلى "إفرايم" Ephraim أسقفاً أنسقف أنطاكية بهر أن "الساباويين" أنباع "سابا" شكوا حالهم إلى "إفرايم" Ephraim أسقف أنطاكية بهران "الساباويين" أنباع "سابا" شكوا حالهم إلى "إفرايم" Ephraim أسقفاً أنباع "سابا" شكوا حالهم إلى "إفرايم" Ephraim أسقفاً أنقره، وأنه المنه المنه المنادية بهران "الساباويين" أنباع "سابا" شكوا حالهم إلى "إفرايم" المنادية وأنه المنادية ال

الذى دعا إلى عقد مجمع كنسى فى عام ٥٤١ أو ٥٤٢، وانتهى الأمر بإدانة الأوريجنية وأتباعها، ورداً على ذلك اتفق الأوريجنيون مع بطرس أسقف أورشليم على أن يسقط اسم إفرايم من قائمة القديسين، غير أن الرجل لم يجد أمامه من سبيل إلا أن يشخص بنفسه إلى القسطنطينية ومعه نفر من الساباويين لعرض القضية هذاك (١).

وقد نجح هذا الوفد في استمالة "مينا" Menas بطريرك العاصمة: الإمبراطورية إلى صفهم، الذي استمال بدوره الإمبراطور جوستينيان فأصدر مرسوماً بإدانة أوريجن، وكتب لهذا المرسوم من بعد شهرة ذائعة حيث أدخل مضبطة المجمع المسكوني الخامس، وقد أعلن الإمبراطور في بداية المرسوم "أن من أوليات المهام التي يمنحها كل عنايته هي أن يظل الإيمان نقيا والكنيسة آمنة، لكُن بعضا تجرأ للدفاع عن أخطاء أوريجن التي تشبه تماماً ما يؤمن به الوثنيون والآريوسيون والمانويون، ومن ثم فإن أى إنسان يتابع رجلاً مثل أوريجن لا يحق له أن يظل مسيحياً، ذلك لأنه يجدف على الثالوث المقدس حين يقول بأن الآب أعظم من الابن، والابن أعظم من الروح القدس، لأن الابن والروح القدس مجرد مخلوفين، وأن العلاقة بين الابن والآب كعلاقتنا نحن بالابن"، وقد طلب جوستنيان من أسقف القسطنطينية أن يدعو على وجه السرعة إلى عقد مجمع لإدانة أوريجن وأفكاره بناء على ما جاء في مرسوم الإمبراطور، وقد تم عقد هذا المجمع فعلا سنة ٥٤٣، وأصدر قراره بإدانة أوريجن بناء على أنهامات عشرة وجهها إليه، واعتبر ما جاء بها تجديفاً على قانون الإيمان وهرطقة، وأنزل به اللعنة خمس عشرة مرة، وقرن كل واحدة منها. بالرأى الذي يعتبره هرطقة صادرة عن أوريجن السكندري (٢)

وهكذا حكم على رجل اللاهوت السكندرى الأشهر أوريجن بالإدانة وعلى أفكاره باللعنة، وذلك في مرسوم إمبر اطوري ومجمع كنسى محلى صدق عليه مجمع مسكوني بعد ذلك، وذلك بعد وفاة الرجل بحوالي ثلاثمائة عام وينيف. وهذا يدل على الأثر البعيد الذي أحدثته مدرسة الإسكندرية اللاهونية في الفكر المسيحيي

<sup>(</sup>١) أسد رستم، كنيسة أنطاكية، حدا ص ٣٧٣ ــ ٣٧٦.

<sup>.</sup> Hefele, Councils, IV, pp. 218-228 فصيلات ذلك في ٢١) راجع تفصيلات ذلك في

والعقيدة والذي لا تزال بصماته واضحة حتى يومنا هذا، وشغلت المدرسة بفكرها الأوريجني الدوائر الكنسية في الشرق والغرب على السواء، وخاصة المتقفين وجموع الرهبان ورجال الإكليرس بصغة أساسية في النصف الشرقي، وقد عبين من خلال ما عرضناه سابقاً أن معظم الذين آمنوا بالأوريجنية، سواء منهم من تحول عنها فيما بعد أو بقي مستمسكاً بها، هؤلاء جميعاً قدموا إلى مصر وتعلموا في الإسكندرية وخالطوا الرهبان المصريين في الصحراء، فكأنهم عايشوا الأوريجينة في مهدها، ووقفوا على أسرارها في مقرها الرسمي في الإسكندرية المدينة والمدرسة.

والأمر الثانى الذى أتضخ لنا من خلال حديثنا هنا عن الأوريجينية وما دار حولها إيجاباً وسلباً أن منطقة فلسطين كانت البؤرة المحورية التى شهدت فى عدد من المراحل الزمنية سخونة الأحداث واشتداد لهيبها، ولا شك أن هذا يعود فى المقام الأول إلى أن أوريجن اتخذ من فلسطين مستقراً ومقاماً فترة ليست قصيرة من عمره، بعد أن ارتحل عن مصر بسبب الخلاف الذى نشب بينه وبين الأسقف السكندرى ديمتريوس.

ومن المعروف أن أوريجن تنقل كثيراً خارج مصر إما بناء على دعوات ناقاها من خاصة المتقفين من رجال الاكليروس في تلك البلاد التي دعته، وسمح له ديمتريوس بذلك، أو بناء على مهمات عقيدية أوفده الأسقف السكندرى من قبله رسولاً لإنهاء الخلاف حول مشكلات قد تنشب بين رجال الدين، فقد كان ديمتريوس يخص أوريجن برعايته (۱) ويعتبره الممثل الشخصي له والمعير الحقيقي عن الفكر السكندرى؛ فمن بين تلك الدعوات ما تلقاه من أساقفة فلسطين الذين عقدوا مجمعاً لدحض الآراء "المونارخية" التي كان ينادى بها هرقليدس أحد أساقفة المنطقة، ويعترف بأقنومين فقط في المسيح وهما الأول والثاني [الآب والابن] ويعتبر الروح القدس إبناً سرمديا بالله، ويعتبر المسيح مجرد إنسان امتلاً بالروح القدس ودعى ليكون إبناً شه، ومن ثم فإن بعض انباعها يعتبرون الروح القدس ودعى ليكون إبناً شه، ومن ثم فإن بعض انباعها يعتبرون الروح القدس هو الأقنوم الثاني (۲)، كما أنه دُعى من جانب "ماميا" Mamaea أم

<sup>(1)</sup> EVSEB. hist, eccl. VI. 8.

<sup>(2)</sup> Chadwick, early church, p. 110; New Schaff- Herzog encycl. Vol. VII, pp. 453 – 461 وراجع الفصل الأول .

الإمبر اطور "إسكندر سفروس" Alexanderus Severus حيث خطى باحترام البلاط الإمبر اطورى (١)، بينما تم إيفاده إلى بلاد اليونان حيث قدم إلى آخايا Achaia وأثينا حوالى سنة ٢٣١ وزود بخطابات تزكية من جانب ديمتريوس (٢)، هذا إضافة إلى قيامه، بعد استئذان أسقف الإسكندرية، بزيارة إلى روما على عهد أسقفها "رفيرينوس" Arabia (٢٠١ - ٢٠١) وكذا العربية Arabia (٣). وقد بلغ من شهرته أن "فيرميليانوس" Firmilianus أسقف قيسارية الكبادوك، الذي كان معجباً به أيماً إعجاب، وأساقفة الولاية جميعاً كانوا يناشدونه الارتحال إليهم (١).

وكان أوريجن نتيجة الدعوات المتكررة من اكليروس فلسطين قد زار المنطقة، حيث كان له جمهور كبير من المعجبين بشخصه وآرائه، وهناك سمح له أسقف قيسارية بتفسير الكتاب المقدس، وهذا ما اعتبره ديمتريوس خروجاً على العرف الكنسى، إذ ليس مسموحاً لأحد من العلمانيين أن يتصدى لشرح أوتفسير أى جزء من الكتاب المقدس، ومن ثم استدعاه على الفور للعودة إلى الإسكندرية حوالى عام ٢١٨، فامتثل أوريجين اذلك، وطوال اثنتى عشرة سنة آتية لزم الإسكندرية، وصرف همة في الدراسة والكتابة والإشراف الجاد على المدرسة اللاهوتية، حتى طبقت شهرته الآفاق، وجعل من هرقل القس مساعداً له في المدرسة، ووكل إليه أمر الناشئة (٥).

ويصف لنا أوريجن هذه السنوات الأخيرة التي قضاها في مدينة الإسكندرية قبل رحيلة عنها بصفة نهائية، بأنها لم تكن تبعث على التفاول، وراح يشبه متاعبه خلالها بأمواج البحر العاتية، ويقرن بين خروجه منها دون عودة بالخروج عند بني إسرائيل!! (٢). رغم أن بوادر النفور كانت قد بدأت تظهر بين اللاهوتي السكندري وأسقف الكنيسة السكندرية منذ عودة أوريجن من زيارة العربية، وما أشيع عن تفسيره للكتاب المقدس في فلسطين، وإن لم تصل العلاقات بين الرجلين إلى حد القطيعة، حتى إذا جاء عام ٢٣٠/ ٢٣١ وخرج أوريجن من الإسكندرية قاصداً

<sup>(1)</sup> HIER. vir. Ill. 54.

<sup>(2)</sup> EVSEB. hist. eccl. VI 23 وأيضاً Id.

<sup>(3)</sup> EVSEB. hist. eccl. VI, 14 - 19.

<sup>(4)</sup> EVSEB. his. Eccl. VI, 27; HIER. Vir. Ill, 54.

<sup>(5)</sup> EVEB. Hist. eccl. VI. 15.

<sup>(6)</sup> McGiffert, prolegomena, p. 394.

آخايا مبعوثاً من ديمتريوس، حسى اعتبر ذلك فرصة تنفس فيها الصعداء، إذ عرج على فلسطين، وهناك تم الترحيب به بصورة تسترعى الانتباه، وقام كل من إسكندر أسقف أوشايم، وثيوكتستوس Theoctistus أسقف قيسارية برسم أوريجن قسيساً (١).

وهنا ثارت ثائرة ديمتريوس واعتبر ذلك تدخلاً صريحاً في شئون أسقفيته واعتداء على حقوقه الأسقفية، رغم أن أوريجن لم يمارس برسامته هذه أي عمل كهنوتي، ولم يكن أصلاً راغباً في ذلك، ولكن الذي يبدو لنا أن أسقفي أورشليم وقيسارية قد أقدما على ذلك ليعطيا لهذا اللاهوتي الكبير الفرصة لتفسير الكتاب المقدس، دون أن يواجه بامتعاض أو معارضة الأسقف السكندري، وذلك لرغبتهما ورغبة خاصة المثقفين بالمنطقة في الإفادة من هذه الموهبة والمقدرة الفكرية الكبيرة، غير أن هذا كله لم يشفع للرجل عند ديمتريوس الذي دعا على الفور الإكليروس المصرى لعقد مجمع في الإسكندرية قرر حرمان أوريجن من العودة أوريجن من وظائفه ويعني بذلك رئاسة المدرسة اللاهوتية، ويعلق شيخ مؤرخي أوريجن من وظائفه ويعني بذلك رئاسة المدرسة اللاهوتية، ويعلق شيخ مؤرخي الكنيسة يوسيبوس القيساري على ذلك بقوله ما نصه "غلب على ديمتريوس الضعف البشرى وقد رأى نجم أوريجن إلى صعود، تزداد بين شعب الإسكندرية كل يوم شهرته، فكتب إلى جميع الأساقفة، وحتى خارج مصر، يصف لهم ما امتدحه منه أوريجن، أن ديمتريوس سعى بكل الوسائل للإساءة إلى سمعة الذي عرفناه عنه تجاه أوريجن، أن ديمتريوس سعى بكل الوسائل للإساءة إلى سمعة الرجل (۱).

وقد يكون ما فعله ديمتريوس راجعا \_ على حد قول McGiffert إلى الظنون التي توادن ادى أوريجن عن المشاعر العدائية التي يحملها له نفر كبير من الاكليروس المصرى بسبب آرائه اللاهوتية، وليس من المستبعد أن يكون ديمتريوس مشاركاً لهم هذه المشاعر (أ)، ويترجم يوسيبيوس وجيروم وشادويك

16. 14

<sup>(1)</sup> EVSEB. hist, eccl. VI, 23; HIER. Vir. ill. 54.

<sup>(2)</sup> EVSEB. hist. eccl. VI, 8.

<sup>(3)</sup> HIER. Vir. ill. 54.

<sup>(</sup>٤) McGiffert, prolegomena, p. 394 ويذكر البعض أن السبب الرئيسى في غضب ديمتريوس على أوريجن، أن الأخير قد أستهام آية الإنجيل "ويوجد خصيان خصوا أنفسهم لأجل ملكوت السماوات، من استطاع أن يقبل فليقبل "[متى ١٢/١٩] وقد قبل أوريجن وأقدم على خصيان نفسه، ولهذا غضب عليه ديمتريوس من البداية، غير أن هذا الرأى لا يمكن التسليم به لأن ديمتريوس عهد إلى أوريجن بإدارة المدرسة اللاهوتية، وأوقده في سفارات متعددة ليفض مشكلات عقيدية نشبت خارج مصر.

وزرنوف (۱) وغيرهم هذه المسألة بالغيرة التي تولدت لدى الأسقف السكندري وهو يرى أوريجن وقد أحاطت به هالة الشهرة الذاتعة، ليس في مصر وحدها بل خارجها لدى كنائس الشرق والغرب سواء، وإن كان McGiffert يناقش هذه القضية ولا يؤيد أصحاب هذا الرأى.

لكن الذي لا شك فيه أن ديمتريوس وهو الرجل الذي وضع أسس سيادة الكرسي السكندري (٢) كان قد سيطر عليه هو الآخر شعور بأن أوريجن قد داخله الغرور من جراء هذه السمعة العريضة التي حققها، ومن ثم سمح لنفسه أن يتصدى لتفسير الكتاب المقدس في عظات علنية دون أن يرتدي الرداء الكهنوتي، أو بمعنى آخر دون أن يكون في عداد الاكليروس، ولعل هذا يفسر لنا استدعاء الأسقف له من فلسطين، وعدم السماح له بالخروج من الإسكندرية على امتداد اثنتي عشرة سنة (٨١٨ ـ ٢٣٠)، ويضيف "ثنادويك" أن ديمتريوس كان أكليروسيا متشدداً متعطشاً للسلطان، دفع دون حذر السلطة البطريركية في الإسكندرية إلى حافة السيادة المطلقة (٢)، على استعداد أن يسمع ممن حواليه الكثير من الاتهامات التي كيلت الأوريجن متهمة إياه بالهرطقة (٤).

ومهما يكن من أمر فقد كان هذا هو "الخروج" الأخير الأوريجن من مصر، إذ لم يعد النها بعد ذلك جتى أدركته الوفاة في مطلع النصف الثاني من القرن الثالث الميلادي (حوالي ٢٥٠م أو ٢٥٢)، وأمضى هذه السنوات التي بتيف عن العشرين هناك في فلسطين، وبصفة خاصة في قيسارية، وهناك استمر في أداء رسالة مدرسة الإسكندرية التي كان قد بدأها في مصر، والذي يعتبر هو المؤسس الحقيقي لها، وتحلق حوله العديد من الدارسين الذين أضحوا يمثلون الإمتداد الطبيعي للمدرسة السكندرية (٥). ولعل هذا هو الذي يفسر لنا الآن لماذا كانت

<sup>(1)</sup> Chadwick, early Church, pp. 109 – 110; Zernov, easterm Christendon, p. 36. وقيارن، إيريس المصري، قصة الكنيسة القبطية، حدا ص ٢٦ بريس المصري، قصة الكنيسة القبطية، حدا ص ٢٦ بريس المصري، عدم المصري، قصة الكنيسة القبطية، حدا ص ١٧٨.

<sup>(2)</sup> Neale, The Patriarchate of Alexandria, I, p. 29.

<sup>(3)</sup> Chadwick, early Church, p. 109; Atia, Eastern Christianity, p. 36.

McGiffit, prolegomena, p. 395 (٤) وأيضاً، بوتشر، تاريخ الأمة القبطية، ص ٩١ ـــ ٩٠.

<sup>(5)</sup> Duchesne, early history of the Christian Church From its Foundation to the fifth Century, Vol. I, p. 252; Chadwick, early Church, p. 112; Zernov, Eastrern Christendom, p. 37; Copleston, history of Philosophy, II, p. 41.

فلسطين بالذات هي المركز الرئيسي الذي توانت فيه حمى هذا الجدال الدائر حول أوريجن وآرائه، وساعد على ذلك عامل آخر لا يقل أهمية عن ذلك، نعنى وجود مدرسة أنطاكية اللاهوتية على يعد قريب من قيسارية، وكان التنافس القائم بين المدرستين اللاهوتيتين في كل من الإسكندرية وأنطاكية له قسماته المميزة على العقيدة المسيحية، فإذا أضفنا إلى ذلك ما قدمناه من أن المدرسة السكندرية كانت أفلاطونية الفكر، مجازية المنهج، صوفية الطريق، وأن المدرسة الأتطاكية كانت أرسطية المنهج، منطقية الفكر، عقلانية الطريق، أدركنا إلى أي حد حقاً كان التنافس قائماً بين المدرستين، وإلى أي حد أيضاً ترك الخلاف في الرأى بصماته الواضحة على اللاهوت المسيحي.

وليس من المبالغة في شيء القول إن أوريجن كان بحق هو مدرسة الإسكندرية اللاهوتية، وإذا كان كلمنت يعد دون شك أول معالم الطريق إليها، فإن أوريجن كان الظريق نفسه، أو كما قلنا مسالمدرسة، ورغم أن هذه المدرسة استمرت تؤدى رسالتها على امنداد مائة وخمسين سنة أعقبت وفاة أوريجن، إلا أن شهرتها الذائعة اكتسبتها من خلال فكره الذي طرحه، و"الأوريجينية" التي دار من حولها الجدال من بعد عدة قرون. ومادام أوريجن على قيد الحياة في قيسارية يمارس الفكر الذي بدأه في الإسكندرية، فإن الذين تسلموا مهمة رئاسة المدرسة بعد رحيله كانوا يمثلون \_ باستثناء ديونيسيوس وديديموس الضرير \_ ظلا شاحبا له، يخطو خطوة أحيانا أو يختفي بعض حين، فهذا هو هرقل Heraclas الذي جعله أوريجن مساعداً له في المدرسة أثناء رئاسته لها بالإسكندرية، وتوسم فيه النبوغ والذكاء، بعد أن صرف وقتاً طويلاً في دراسة الفلسفة، وظل ــ لشدة تأثره بها ـــ يرتدى رداء الفلاسفة رغم رسامته قسيسا في كنيسة الإسكندرية (١)، فلما عادر أستاذه المدنية تولى هو رئاسة المدرسة خلفاً له (٢) ولكن مكثه بها لم يستمر أكثر من عام وبضعة شهور، حيث اعتلى عرش أسقفية الإسكندرية خلفا لديمتريوس عام ٢٣٢ للميلاد. ACAD STREET

omia dina itologia

RM: Mahulia, Tegra Hi

, t<sub>at</sub>

والمرافق المنافع المسائم والمسائم والمسائم

<sup>(1.1)</sup> EVSEB. hist. eccl. VI, 19,31.

<sup>,2)</sup> Ibid, VI, 26.

ومما يسترعى الانتباه أنه رغم العلاقات الوطيدة التى كانت تربط بين الأستاذ وتلميذه، إلا أن هرقل لم يحاول مطلقاً بعد أن جلس على كرسى القديس مرقس أن يصدر قراراً يمحو به الإدانة التى لحقت بأوريجن على يد سلفه والاكليروس السكندري في مجمعى الإسكندرية، بل يبدو أن هرقل كان قد أعطى موثقاً أن يسير على خطى سلفه ديمتريوس، وإلا لما كان قد تم لختياره أسقفاً، ويبدو أيضباً أن هرقل كان ينظر إلى بعض آراء أوريجن على أنها هرطقة، ولم يكن هذا رأيه وحده بل كان رأى الأكليروس السكندري كما تم التعبير عنه في مجمعى الإسكندرية (١).

تولى ديونيسيوس Dionysius رئاسة المدرسة خلفاً لهرقل، وديونيسيوس هو أقرب تلاميذ أوريجن إلى نقسه وفكره، وإذا كنا قد تعجبنا من قبل لأن هرقل لم يصدر قراراً بالعفو عن أوريجن، فإن العجب يزداد إذا علمنا أن ديونيسيوس سلك السبيل نفسه بعد اعتلائه عرش أسقفية الإسكندرية عام ٢٤٦ م خلفاً لهرقل، وهذا يدعم ما نذهب إليه من القول بأن اعتلاء العرش الأسقفي كان يقضي آنذاك أن يظل أوريجن حبيس قرار الحرمان الذي صدر صده.

وقد ذاعت شهرة دينيسيوس حتى عده يوسيبيوس القيساري أعظم رجالات عصره علما ومعرفة، ويناديه بـ "العظيم" (٢). وقد اكتسب هذا اللقب لبروزه في مجال الرعاية الكنسية والفكر العقيدى؛ ذلك أن ديونيسيوس حقق لكنيسة الإسكندرية في عهده ومن بعد سلطة واسعة، وامتد نفوذها لتشمل المدن الخمس الغربية (٦) Pentapolis. وشارك بصورة فعالة في كل المناقشات الجدلية التي شغل بها رجال الإكليروس في زمانه، وكلها تعكس بشكل واضح مدى التقدير الذي تكنه الكنائس المسيحية الأخرى الكنيسة السكندرية والجالس على عرش أسقفيتها، والذي جمع في يديه بين رعاية الكنيسة ورئاسة المدرسة.

<sup>(1)</sup> McGiffert, Prolegonena, p. 251 n. 2.

<sup>(2)</sup> EVSEB, hist. eccl. VIII, 1; HIER. Vir. ill. 69.

<sup>(3)</sup> ATHAÑAS. De Sententia Dionysii, 5; Hardy, Christian Egypt, p. 29.
وهذه المدن الخبس هي الشحات " Cyrene والمدن الخبس هي الشحات " Berenice والمدن الخبس هي الشحات " Abollonia والمدن الخبس هي المحادث المحاد

وكان الاضطهاد العام الذي بدأه الإمبراطور دكيوس Pecius وكان الاضطهاد عاماً بعد أن ظل طيلة قرنين من الزمان اضطهاداً محلياً متقطعاً، سبباً في ظهور طائفة من المسيحيين المتشددين يرفضون قبول التاتبين في شركة الكنيسة ثانية، بعد أن أظهروا عودتهم إلى الوثنية ثانية خلاصا من العذاب، وكان في مقدمة هؤلاء الرافضين "النوفاتيون" الذين ينسبون إلى "بوفاتيانوس" Novatianus الأسقف الروماني لمنشق على عهد الأسقف الروماني كورنيليوس Comilius الذي غدا أسقفا عام ١٥٠١. وكانت النوفاتية مقدمة طبيعية لما تبعها من بعد وماثلها مثل الكنيسة الدوناتية Denatism في مصر، وكلها ظهرت في أخريات القرن الثالث الميلادي، وأوائل الرابع، ويسمون أنفسهم جميعاً بكنيسة الأطهار (١).

وفيما يتعلق بالنوفاتية فقد أرسل صاحبها عدداً من الرسائل إلى أساقة الكنيسة في الشرق الروماني، وكان ديونيسيوس في مقدمة من بعث إليهم، وقد أعلن الأسقف السكندري على الفور نبذه لهذا الشقاق والتشدد في الوقت نفسه، ووقوفه إلى جانب الأسقف الشرعي "كورنيليوس"، ولكنه كتب أيضاً إلى نوفاتيانوس رسالة ينصحه فيها بالعمل على إحلال الوئام في الكنيسة الجامعة، وكان من بين ما جاء فيها: "إذا كنت على غير إرانتك رسمت، فسوف تبرهن على صدق ذلك إذا تنحيت بإراتك .. عندها سوف يرتفع بين الناس قدرك، ويغفلون عن خطيئتك، ويسجلون الك تخليك عن الكرسي بملء رغبتك" (أ).

ويبدو أن ديونيسيوس نفسه قد تعرض لمثل هذا الموقف من جانب المتشددين الذين أنكروا عليه هروبه أثناء الاضطهاد الذي مارسة الإمبراطور فاليريان (٧٦٧ ــ ٢٦٠) Valerianus، ومن أجل هذا كتب ديونيسيوس دفاعاً عن نفسه للرد على هؤلاء المتطرفين (٣).

and the second

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفضيلات عن هذا الفرق راجع كتابنا، الدولة. والكنيسة، حَــ ٢ ص ١٣٣ ــ ٢٥٤.

<sup>(2)</sup> EVSEB, hist. eccl. VI, 45.

<sup>(3)</sup> Ibid. VI, 40, VII, 11.

وإذا كان النزاع النوفاتي يدور حول مسألة تتعلق بالتنظيم الكنسي والتقاليد، أكثر من اقترابه من الأمور العقيدية اللاهوتية، وذلك أيضاً هو جوهر النفرقة بين الشرق والغرب، فإن ديونيسيوس كان له دوره البارز أيضاً في تلك الخلافات العقيدية التي ظهرت أنذاك؛ ومن بينها تلك الأراء التي أذاعها بولس الساموساطي Paul of Samosata في ستينيات القرن الثالث الميلادي، وهو ينسب إلى مدينة ساموساط (١) ورسم أسقفاً لكنيسة أنطاكية (٢٦٠ ــ ٢٦٨)، وكان أول شيء أقدم عَلَيْهُ هُو مُهَاجِمة الآباء الأول الكنيسة، وحص بهجومه أوريجن السكندري، فأثار كراهية من حوله من الأساقفة المعاصرين تلاميذ هذا العلامة الكبير (٢).

وأذاع بولس السميساطي آراءه التي دارت حول القول بأن أقنومي الإبن والروح القدس شيء واحد، وأن اللوجوس، الكلمة، قد أتى إلى الأرض وحل في إنسان أسمية يسوع المسبيح، وأن ابن الإنسان استمد وجوده من مريم العذراء، ومن ثم فهو لا يعدو كونه مخلوقاً صالحاً حمل في أحشائه روح الله، وأنه لم يصبح مسيحاً إلا بعد تعميده على يد يوحنا المعمدان، وهو يرد قوله هذا إلى أن ما تذهب إليه كنيسة الإسكندرية من الإيمان بأن المسيح ابن الله يقود إلى القول بـ التنوية". وقد كان وأضحاً تماماً أن الرجل يعارض في المقام الأول اللاهوت السكندري (٣).

وتمت الدعوة من جانب "إلينوس"، أسقف طرسوس لعقد مجمع ديني في انطاكية لعلاج هذا الأمرى وأجاب الدعوة عدد ليس بالقليل من أساقفة المنطقة، ووجهوا الدعوة إلى ديونيسيوس السكندري لحضور المجمع للإفادة بفكره اللاهوتي في ذلك، ولما كان الرجل قد تقدم به العمر فقد اعتذر بذلك، ولكنه بعث بمن يمثله هناك وزوده برسالة إلى المجمع تتضمن رأى الكنيسة السكندرية في آراء بولس السميساطي، وقد أدان المجمع هذه الآراء (٤) ولم يقدر الديونيسيوس أن يشهد

The second sections

والمستعددة

116 

<sup>(</sup>١) قارن، إيريس المصرى، قصة الكتيسي القبطية، جــ ١ ص ٩٩.

<sup>(</sup>٢) أند رستم، كنيسة أنطاكية، حد ١ ص ١٢١.

<sup>(</sup>٣) إيرَيس المصرى، قصَّة الكنيسَة التبطية، حَدًا ص ٩٩؛ أسد رَسْم، كنيسة أنطاكية، حدا ص ٢١١، New Schaff - Herzog encycl. Vol. VII, pp. أوللوقوف على آراء يولس الساموساطي، والجعم، "New Schaff - Herzog encycl. Vol. VII, pp. Here gray Ling of the their 118 1 1944 8828 12 1 1 1 456 - 457 A

<sup>(4)</sup> EVSEB. hist, eccl. VII, 27, 32.

قرارات المجمعين الأنطاكيين اللذين تم عقدهما فيما بعد الإدانة بولس، حيث كان قد توفى عام ٢٦٥.

ولعل موقف ديونيسيوس من "السابللية" Sabellianism التى تتسب إلى "سابلليوس" Sabellius أحد مواطنى "طلميثة" Ptolemais وهي وأحدة من المدن الخمس الغربية Pentapolis إبرقة حالياً] التي مد ديونيسيوس رعوية الإسكندرية إليها، وكان قد أقام في روما فترة من الزمن على عهد أسقفها "زفيرينوس" Zephyrinus (١٩٨ – ٢١٧)، نقول لعل موقف ديونيسيوس من هذه الآراء السابللية بعكس مدى التأثر الواضح للأسقف السكندري بأستاذه أوريجن، وانتهاجه السبيل نفسه في الفكر والعقيدة.

وقد ذاعت هذه الآراء مع بدايات النهاية للقرن الثاني الميلادي، واتسعت دائرة انتشارها خلال النصف الأول من القرن الثالث، خاصة بين رجال الاكليروس الليبيين ونفر من الرومان، وعرف أصحابها بـــ"الملكيين" Monarchians نظراً لمناداتهم بسيادة "الآب" (الله) في علاقته مع "الابن" (المسيح). وتتقسم هذه الفرقة إلى طائفتين، تعرف أو لاهما بــ "الملكية الحركية" Dynamuic Monarchianism أو "ملكية التبنى" Adoptianism وتقول بأن المسيح تأنس من العذراء عند والادته، وحل به الروح القدس، وصار إلها بعد قيامته من بين الأموات، أي أن المسيح بدأ إنساناً وأصبح بعد الصلب والقبر والقيامة إلهاً. أما الطائفة الثانية فتعرف بـ الملكية الشكلية" Madalistic Monarchianism وذاعت شهرتها وأفكارها من خلال السابللية التي تقول بأن الآب والابن والروح القدس شيء واحد في أسماء ثلاثة، ولما كانوا يؤمنون بفكرة وحدانية الله، فقد قالوا إن الإله الوحد هو "الآب \_ الابن" Father - Son ولا يعنى هذا الاثينية \_ كما يقولون \_ بل يعنى الله نفسه، وأن الله ليس هو الآب والابن تلقائيا، لكنه أصبح فاعلا في ثلاث قوى متتالية أو شخوص متتابعة، شخص الله الخالق المشرع، وشخص الابن المخلُّص (وتمتد هذه الفترة من التجسد حتى القيامة) وأخيراً شخص الروح القدس صانع وواهب الحياة، أي أن الآب قام بعمله في ثلاثة أشكال مختلفة، يشبه ذلك \_ مع الفارق طبعاً \_ الممثل المسرحي الذي يؤدي أدواراً ثلاثة من خلف أقنعة ثلاثة يضعها تباعاً على وجهه،

ومن ثم فهو يعلن عن نفسه في أشكال مختلفة حسيما تقتضى الطروف (١)، ومن هذا عرفت هذه الطائفة بــــ الملكية الشكلية السكلية السابللية من بعد .

وهكذا يبدو واضحاً أن اللاهوت السابلى لا يختلف في جوهرة عن "العقيدة الأبوية" Patripassian القديمة التي ظهرت في القرن الثاني كرد فعل على القول بد "السابليين"، والشيء الوحيد المختلف هو القول عند "السابليين" بتتابع الأقانيم الثلاثة. والأمر الهام هنا هو أن مساواة قوة وشخص "الآب" بمتلهما عند الأقنومين الآخرين، يعنى القضاء على تقوق الآب على الابن والروح القدس. وعلى هذا النحو أيضاً أصبح الطريق ممهداً للوصول إلى ذلك المصطلح الشهير الذي ذاع في القرن الرابع الميلادي، بعد إقراره في مجمع نيقية المسكوني الأول عام ٢٥٥، وأصبح قاعدة الإيمان الأرثونكسي في الكنيسة الجامعة من بعد، وفتح في الوقت نفسه باب الصراع على مصراعيه للجدلي اللاهوتي حول الأقنوم الثاني في المسيح الجوهر" أو يتعبير قانون الإيمان نفسه "أن الابن من جوهر واحد مع الآب" (١)، وهو مصطلح حكما سنعلم فيما بعد حلم يكن جامعاً مانعا بالنسبة للعقيدة وهو مصطلح حكما المسيحية، مما أدى إلى ظهور آراء عقيدية عديدة اشتقت منه وشغلت آباء الكنيسة خلال القرنين الرابع والخامس الميلاديين.

وكانت المناقشات التى دارت بين الأسقف السكندرى ديونيسيوس وسميه الأسقف الروماني، هي الرحم الذي نشأ فيه القول بـ "الهوموسية"، ذلك أن أسقف روما أدان سابلليوس واتهمه بالهرطقة فيما ذهب إليه، ووجد أسقف الإسكندرية لزاماً عليه الندخل لحسم هذه المسألة باعتباره راعياً لكنائس المدن الخمس الغربية، وأكد ديونيسيوس السكندري أن "الكلمة" هو الذي صار جسداً وليس "الآب" واستند إلى تفسيرات وشروح أستاذه أوريجن في هذا السبيل، ويبدو أن الحماسة الشديدة التي تملكت السبيل على ديونيسيوس من أجل دحض الآراء السابللية، إضافة إلى عدم قدرة عدد ليس بالقليل من رجال الدين، خاصة في الغرب، على فهم آراء عدم قدرة عدد ليس بالقليل من رجال الدين، خاصة في الغرب، على فهم آراء

<sup>.</sup>New Schaff - Herzog encycl. راجع تقصيلات هذه الآراء في المادية الأراء المادية المادي

<sup>(</sup>٢) راجع كَتَابَعًا، الدولة والكنيمية والتابع والثامن. حـ ٣ الفصلين السابع والثامن.

أوريجن كما أسلفنا، جعلت الأسقف الروماني بعلن احتجاجه على قول سميه السكندري بأن الآب والابن مختلفان كالقارب والربان، ومن ثم فهما ليس من جوهر واحد (۱)، وأعلن أن الإله الآب والكلمة متحدان، كما أن الروح القدس برقد ويسكن في الله، بمعنى أن الثالوث المقدس هو إله العالم (۱)، وكان هذا دافعاً للأسقف السكندري كي يكتب رسالة إلى ديونيسيوس روما موضحاً عقيدته، قال:

"... لقد كتبت في رسالة سابقة تفنيداً ودحضاً للاتهامات التي ساقوها ضدى، يقولون فيها أنني أنكرت أن الابن كان واحداً في الجوهر مع الآب، غير أن ما قلته هو أنني لم أجد هذا المصطلح "الهوموسية" مطلقاً في أي موضع من الكتاب المقدس، كما أن ملاحظاتي التي كتبتها من بعد ولم يلاحظوها ليست متناقضة مع هذا الإيمان، ولقد ضربت مثالاً للميلاد البشرى (التأنس أو التجسد) بشيء قريب للأذهان، فالأبوان يختلفان بصورة لا يمكن إنكارها عن أولادهم، حيث لا يمكن مطلقاً أن يكونوا الاشخاص أنفسهم، وإلا لما كان هناك آباء وأبناء، وأنا على يقين من ذلك بتقديم أدلة مماثلة، فالنبات ينمو من البذور أو الجذور، وهذا يختلف عما يتفرع عنه، وإن كانوا في الطبيعة شيئاً واحداً، كجدول ماء ينساب من ينبوع مكتسباً إسماً جديداً، ولا يمكن أن ندعو الينبوع جدولا، ولا الجدول ينبوعاً، مكتسباً إسماً جديداً، والجدول ماء من الينبوع".

وهكذا \_ كما يبدو \_ اتفق السميان، السكندرى والرومانى، على التوصل إلى هذه الصيغة القائلة بـ "الهوموسية"، وظلت معلقة طيلة ما يقرب من ثلاثة أرباع قرن من الزمان، حتى بعثت من جديد باقتراح من الأسقف القرطبي "هوسيوس" Hosius في المجمع المسكوني الأول، للرد على آراء الآريوسيين القائلين بعدم المساواة بين الآب والابن في الجوهر، على اعتبار أنها الصيغة التي آوى إليها أسقف الإسكندرية وروما في القرن الثالث، وكان هذا، وما أذاعه الآريوسيون من أنهم أستمدوا أفكارهم من الأوريجنية عن طريق الأسقف الأسكندري ديونيسيوس، هو الدافع الأساسي الذي حدا بأثناسيوس أسقف الإسكندرية أن يكتب دفاعاً عن سلفه ومثله المحتذى ديونيسيوس (") ذلك أن أثناسيوس ترسم

<sup>(1)</sup> Chadwick, early Church, p. 114.

<sup>(2)</sup> ATHANAS. de S. Dionysii.

<sup>(3)</sup> ATHANAS: de S. Dionysii.

خطى ديونيسيوس جهاداً وحياة، وظل طيلة أسقفيته مخلصا أميناً وحامياً للهوموسية التي ارتضاها ديونيسيوس، حتى حق الأحد المؤرخين (١) أن يقول: "إن من حق أثناسيوس دون غيره الإدعاء بأن ديونيسيوس وآراءه له وحده، وهو رائده والولى".

وبموت ديوتيسيوس عام ٢٦٥ فقدت مدرسة الإسكندرية واحداً من رجالاتها النظام الذي كان يعدا امتداد طبيعيا لأستاذه أوريجن رائد هذه المدرسة اللاهوئية، وقد تواكب موته مغ الأحداث التي بدأت تتصاعد في الإمبراطورية متمثلة في الفوضي السياسية والتدهور الاقتصادي والهزائم العسكرية والاتحلال الاجتماعي، مما اصطلح على تسميتها بأزمة القرن الثالث الميلادي، والتي امتدت نصف قرن من الزمان بين عامي ٢٣٥ و ٢٨٤، وهي السنة التي اعتلى فيها دقاديانوس من الزمان بين عامي ١٨٥ و ١٨٤، وهي السنة التي اعتلى فيها دقاديانوس أن عهده ارتبط في أذهان المصريين بعصر الإضطهاد الأعظم أو عصر الشهداء، حيث اتخذ المصريون من عام ٢٨٤ بداية للتقويم المصري أو القبطي، على الرغم من أن دقاديانوس لم يبدأ في ممارسة اضطهاده للمسيحيين في الإمبراطورية إلا في السنة الناسعة عشرة من حكمه، أي عام ٣٠٣، أي قبل اعتزاله الحكم طواعية بعامين فقط (١).

وكان طبيعياً أن يجري على مذرسة الإسكندرية ما جرى على الكنائس في الإمبر اطورية، خاصة وقد علمنا أن الأساقة السكندريين منذ رعاية ديونيسيوس جمعوا في يديهم بين الكنيسة والمدرسة، ومن ثم فإن المؤرخ الكنسي يوسيبيوس لم يحدثنا بشيء عن هذه المدرسة طيلة ما بقى من عمر القرن الثالث بعد وفاة تيونيسيوس، وكذلك قعل جيروم، وإن كنا تستطيع أن تستخلص من حديث يوسيبيوس عن أساققة الكنائس آنذاك أن المدرسة كانت رغم الاضطراب تمارس عملها وتؤدى بعضا من رسالتها، فيوسيبيوس السكندري، أحد قساوسة الإسكندرية الذي امتدحه ديونيسيوس عندما بعث به ممثلاً له في المجمع الأنطاكي الذي عقده سنة ٢٦٢ لمعالجة آراء بولس السميساطي، رسم أسقفا لكنيسة اللاذقية، ونال شهرة واسعة في مجال العقيدة ودراسة الكتاب المقدس كواحد من أبناء مدرسة

<sup>(</sup>١) راجسع المتَّدَمة التي كتبها "روبرتسون" Robertson لدفاع أتناسبوس عن ديونيسبوس ضمن مجموعة أناء تينية المجلد الرائع، ص ١٧٤.

الإسكندرية (١) فلما قضى تحبه خلفه سكندرى آخر يدعى "أناطوليوس" Anatolius يصفه شيخ مؤرخى الكنيسة بأنه جمع إلى البراعة في الآداب والفلسفة والبيان، حذق العلوم الرياضية والهندسة والفلك والطبيعة والجدل (١)، ثم يقول عنه "إنه بين أقرانه أول زماننا" (١) ويضيف "لأجل ذلك دعاه السكندريون للعودة كي يعيد من جديد ما كان للمدرسة السكندرية (١)، وتشير فروع المعرفة الإنسانية التي جمعها "أنا طوليوس" إلى أنه تلقى تعليمه في الإسكندرية، ولكنها تشير في الوقت نفسه إلى ما سبق أن نكرناه عن الأثر الكبير الذي تركه أوريجن في منطقة فلسطين وموريا، والنجاح الذي لقيته دعوته هناك بين خاصة المثقفين من العلمانيين والاكليروس.

على أنه مع أواخر القرن الثالث وبداية الرابع، تتقتنع هذه الغيوم قليلاً، ويصل جيروم ما انقطع من حديث، فيخبرنا أن مفكراً يدعى "بيريوس" Pierius هو الذى كان يقوم بالتدريس فى الإسكندرية آنذاك (٥)، وإن كان يوسيبيوس لا يذكر عنه شبئاً أكثر من كونه أحد قساوسة الإسكندرية (١) ويناقش Mcgiffert (١) هذه المسألة تفصيلاً ويميل إلى الأخذ برأى يوسيبيوس" غير أن ما يذكره جيروم من أن بيريوس نشر عددا كبيرا من الرسائل فى مختلف الموضوعات، مما أضفى عليه لقب "أوريجن الصغير"، بالإضافة إلى الحياة النسكية التي كان يعيشها، عليه لقب "أوريجن الصغير"، بالإضافة إلى الحياة النسكية التي كان يعيشها، ومعرفته الواسعة بفن الجدال، كل هذا يدعونا للإعتقاد بأنه ليس من المستبعد، بل لعله من المرجح أن يكون بيريوس قد باشر التدريس فى مدرسة الإسكندرية، بل ربما نرأس هذه المدرسة فنرة قصيرة ثم خلفه بيريوس، وأنه ترك سبعة رسائل تحدث تولى رئاسة المدرسة فترة قصيرة ثم خلفه بيريوس، وأنه ترك سبعة رسائل تحدث أوريجنيا متشددا (١).

The transfer with the work of the

Ç. ...

<sup>(1)</sup> EVSEB. hist. eccl. VII, 11, 32.

<sup>(2)</sup> Ibid. VII, 32; HIER. Vir. ill. 73.

<sup>(3)</sup> EVSEB. hist. eccl. VII, 32.

<sup>(5)</sup> EVSEB. Loc, cit.

<sup>(6)</sup> HIER. vir. ill. 76.

<sup>(7)</sup> EVSEB. hist, eccl. VII, 32.

<sup>(8)</sup> Prolegomena to EVSEB. P. 321, n. 42.

<sup>(9)</sup> New Schaff - Herzog encycl. Vol. IX, pp. 52 - 53, Vol. XI, p. 328.

وطوال مدة الاضطهاد الأخيرة (٣٠٠ – ٣١٣) على عهدى جاليريوس وطوال مدة الاضطهاد الأخيرة (٣٠٠ – ٣١٣) على عهدى جاليريوس (٣١٤ – ٣٠٠) Galerius نولى "آشيلاس" Achillas ( + ٣٠١) الإشراف على المدرسة (١)، وكان مسلكه الذي يتصف بالتقوى سنداً لتولى الأسقفية بعد موت بطرس سنة ٣١١ وهو الذي يعد آخر الشهداء في الكنيسة المصرية (١)، وإن لم يمكث بها إلا قليلاً جداً، حيث خلفه إسكندر (٣١١ – ٣٢٨).

وخلال أسقفية إسكندر وأنتاسيوس من بعده (٣٢٨ – ٣٧٣) عهد بإدارة المدرسة إلى "ديديموس" Didymus الضرير، ورغم أنه افتقد بصره صبيا (١) إلا أنه تمكن في النبوغ من نواحي المعرفة العديدة، محدثا بالشعر، متضلعاً من البيان، عالماً بالفاك والحساب والهندسة، دارساً للنظريات الفاسفية المختلفة (٤). وقد ترك لنا مؤلفات عديدة معظمها تعليق على المزامير وشروح لانجيلي متى يوحنا، وخلف كتاباً عن الروح القدس، قام جيروم بنقله إلى اللاتيتية (٥) وقد ذاعت شهرته، وأثني عليه رهبان مصر وعلى رأشهم أنطونيوس، أبو الرهبان، عندما قدم إلى عليه رهبان مصر وعلى رأشهم أنطونيوس، أبو الرهبان، عندما قدم إلى الاسكندرية لتأبيد أنتاسيوس عام ٣٣٨ في صراعه مع الأريوسيين (١)، وكان من أشهر تلاميذ المدرسة السكندرية آنذاك جريجوري النازيانزي وأخوه قيصر، بالإضافة إلى جيروم وروقينوس، وهؤلاء جميعهم كانوا أتباع أوريجن والمدافعين عن الأوريجنية باستثناء جيروم في سنى عمره الأخيرة بعد أن ارتد عنها،

وفى عام ٣٩٦ مات ديديموس بعد أن ظل فى إدارة المدرسة فترة غير قصيرة، تبلغ ثلاثة أرباع القرن تقريباً، وهى الفترة التى شهدت أخطر صراع عقيدى عرفتة الكنيسة فى عصورها الأولى، وانتهى بانتصار الإمبراطورية للنيقية على عهد الإمبراطورية ثيودوسيوس الأول. وبموت ديديموس دخل تاريخ المدرسة السكندرية فى طور من الغموض بشبه ذلك الذى صحب نشأتها، ولم نعد نسمع عنها من بعد شبئاً، ولكنها ظلت حتى آخر عهدها بالحياة على زمن ديديموس

The second of the second

. . . . . .

<sup>(1)</sup> EVSEB. hist. eccl, VII, 32.

<sup>(2)</sup> Id. THEOD. Hist. eccl. I, 2.

<sup>(3)</sup> HIER. vir. ill. 109.

<sup>(4)</sup> SOZOM, Hist, eccl. II. 15; THEOD. Hist, eccl, I, 2.

<sup>(5)</sup> HIER. Vir. ill. 109.

<sup>(6)</sup> SOZOM. Hist, eccl, III, 15.

الضرير "أوريجنية" الفكر، ولعل ما يقوله آخر أساتتُتها هذا، يعبر تعبيراً صادقاً عن هذا الانجاه الذي سادة قال ديديموس في تعليقه على كتاب "المبادئ" لأوريجن بعد أن امتدح ما جاء فيه، "إن الذين يفترون على أوريجن الكذب، ويتناولون آراءه بالاستخفاف والازدراء، ليسوا إلا أناسا عاية في النقاهة، ذلك لأنهم يفتقدون القدرة على الفهم العميق الحكمة البالغة لذلك الرجل العظيم" (١)."

مما لا شك فيه إنن أن الفكر السكندرى ممثلاً في المدرسة اللاهوتية قد أدى دوراً بارزاً في صياغة العقيدة المسيحية خلال القرون الأولى للميلاء وتركت المدرسة بصماتها واضحة على قانون الإيمان المسيحي في الشرق والغرب على السواء، وأخذ آباء الكنيسة وفقهاؤها الكثير مما طرحه زعماء المدرسة من أفكار وآراء لاهوتية بل وأخلاقية، وحتى أولئك الذين وقفوا من هذه الأفكار موقف المعارضة، كانوا تلامذة لها عيالا عليها، ولا تخلو كتاباتهم من كثير من الاقتباسات التي ينقلونها لتأييد آراتهم رغم مخالفتهم الصريحة لها في بعض الأحيان، والذي يدعو للاهتمام — دون الدهشة، أن الاتجاهين اللاهوتيين الكبيريين المتضاديين، الأربوسية والنيقية، استقبا أفكارهما وقواعد إيمانهما من مصدر واحد، وهو المصدر الذي كان علما عليها، أعنى "الأوريجنية"، وراحت الطائفتان في المصدر الذي كان علما عليها، أعنى "الأوريجنية"، وراحت الطائفتان في المصدر الذي كان علما المسيح وناسوته نتهلان من هذا النبع الذي لا يغيض!! وما جدل القرون من الرابع حتى نهاية السادس إلا حواراً في عباءة "الأوريجنية" أو وما جدل القرون من الرابع حتى نهاية السادس إلا حواراً في عباءة "الأوريجنية" أو بتعبير آخر، في رداء المدرسة السكندرية.

على أن الذى ينفت الانتباء، أنه رغم الشهرة الذائعة التي حققتها المدرسة السكندرية في الأوساط المسرحية في مختلف أنحاء الإمبراطورية الرومانية، ورغم الإنتشار الذي لقيه الفكر الأوريجني في الدوائر الكنسية وبين خاصة المتقفين، إلا أن المدرسة لم تجقق شيئاً من مثل هذا الذي ع بين المصريين أنقسهم، وهذه مسألة تثير علامات استفهام كبيرة توجب تلمس إجابات معينة لهذه التساؤلات.

لعانا لا زلنا تذكر ما أوردناه منذ قليل من أن كنيسة الإسكندرية ممثلة في أسقفها قررت أن تضع المدرسة تحت إشرافها المباشر وسلطان الأسقف، كما لو

كانت أبعدى الإدارات الكنسية، وقد يكون هذا مقبولا في المرحلة الأولى عندما كانت مهمة المدرسة قاصرة على تعليم الناشئة مبائ العقيدة المسلحية، وجذب أعداد من الوثنيين إلى مظلة المسيحية، أو بتعبير آخر عندما كانت المدرسة لا ترال "مدرسة الموجوظين" .Catechesis ويقدم إلى جوار هذه المبادئ العقيدية الأولية دروساً في العلوم والرياضيات، وقد نشأت على هذا النحو في حضنَ الكنيسية، وأما الآن وقد تحولت إلى "مدرسة المدافعين"، Schola apologetica وجعلت مهمتها الأساسية التصدي للرد على خصوم المسيحية من الخارج وأعنى الوثنيين، ومن الداخل، أقصد الغنوصيين، وفي الجالتين. كان على أساتنتها أن يدرسوا بعمق كل التيارات الفلسفية السائدة، والتراث اليونائي الروماني، وأفكار ومبادىء الحضارات الشرقية القديمة المحيطة بهم من كل ناحية، وهذا يقتضى أن يتفرغ الإكليروس لمهمته الرئيسية، وهي الناحية الرعوية لشعب الكنيسة، وأن يترك لهؤلاء الأساتدة في المدرسة ميدان العمل "الدفاعي" عن العقيدة، وكان ذلك أمراً حتمياً لأن هؤلاء جميعاً كانوا من العلمانيين ولم يكونوا من رجال الاكليروس، وكلهم تلقى تعليمه في مدرسة الإسكندرية الفلسفية إلى جانب من ظلوا على وتثبيتهم مِثْلِ أَفِلُوطِينَ السَّكِنِدِرِي وغِيرِه، ولَيْن يبدِق أَن أَسَاقِفَةُ الْإِسْكِنِدِرِيةً كَانَ لِهم رَأَى آخِر في هذا الموضوع، يهدف إلى جعل المدرسة دائرة من دوائر الكنيسة.

وقد ظهر ذلك وأضحاً في موقف الأسقف ديمتريوس من "أوريجن" الأستاذ، ورغم أن "الكنيسة" اعتمدت على "المدرسة" في التدخل في كثير من المشكلات العقيدية التي ظهرت آنذاك خارج مصر، إلا أن ذلك تم تحت إشراف كنسي كامل، وظلت السيادة الكنسية كاملة إلى أن تمكنت "المدرسة" في شخص أوريجن من الإفلات من قبضتها والانتقال إلى فلسطين ومباشرة مهمتها من هذاك، وإن بقيت الجذور في الإسكندرية.

وتفاديا لحدوث مثل هذا الموقف مرة آخرى رأى الأسقف السكندرى أن يجمع في يديه الرئاستين، رعاية الكنيسة وزعامة المدرسة، وكان ديونيسيوس هو أول من أقدم على ذلك. وإذا كان لم يقدر لهذا "الجمع" بين الرئاستين أن يستمر طويلاً نتيجة للإضطهاد الوثنى الذي حل بالمسبحيين في النصف الثاني من القرن

الثالث، وأوليات سنى القرن الرابع الميلادى، إلا أن أساقفة الإسكندرية ظلت لهم الكلمة العليا فى أمور المدرسة، وتمثل ذلك بوضوح تام فى شخصيتين رئيسيتين آنذاك هما أثناسيوس وثيوفيلوس.

وإذا كان قد جمع بين الرجلين حبهما وتقديرهما الكامل لمؤسس المدرسة اللاهوتية "أوريجن" وأفكاره، إلا أن أولهما كان يفعل ذلك على استحياء كامل، يمتدح "الأستاذ" دون أن يعلن صراحة وضاءه عن أفكاره وآوائه اللاهوتية، خاصة بعد أن ظهرت الآريوسية التي تستند في جوهر أفكارها إلى "الأوريجنية، أما ثانيهما فقد أنقلب على عقبيه، شأن اللاهوتي اللاتيني جيروم، وأدار ظهره تماماً لأوريجن والأوريجنية وأعلن إدانتها، وإن كان في سريرة نفسه غير راض عما يفعل !!

وكان أمراً منطقياً أن يتبع الناس زعامتهم الدينية فيما تذهب إليه، فإذا أضفنا إلى ذلك أن أسقف الإسكندرية قضى منذ البداية على كل محاولة لوجود زعامات كنسية أخرى على امتداد مصر كلها، وكان أوضح مثال على ذلك ما حدث في أسيوط Lycopolis على زمن أسقفها "مليتيوس" Meletius، وكان معاصرا لأثناسيوس، أدركنا على القور أن الأنظار كلها كانت معلقة بكرسى الإسكندرية الأسقفي تتنظر منه القول الفصل في المسألة العقيدية، ومن ثم لم يحدث في مصر ما كان قائماً في سوريا وفلسطين من تعدد الزعامات الأسقفية، لأن مصر بطبيعتها الجغرافية، وتكوينها العرقي، ونشأتها السياسية منذ أقدم العصور كانت مهيأة لذلك، ومن ثم لم تلق المدرسة من الذيوع بين المصريين، حتى المثقفين منهم، ما لقيته خارج مصر.

ولقد ساعد على ذلك أيضاً أن أساتذة المدرسة ومفكريها ألقوا دروسهم، وأداروا الحوار، ووضعوا كنبهم باليونانية، لسان الثقافة والفكر في ذلك العصير، خاصة الشطر الشرقي من الإمبراطورية، ولما كانت الإسكندرية هي المركز الرئيسي لكل هذه الحياة الثقافية، فإنه على الرغم من وجود بعض مدن أخرى .. وإن كانت قليلة، توجد فيها دوائر الحوار والمناقشات باليونانية أيضاً، إلا أن ذلك كله لم يكن له أثر واضح أمام حديث المصريين جميعهم بلغتهم المصرية القديمة، وكان هذا في حد ذاته من أكبر العوائق أمام انتشار صيت المدرسة وأفكارها بين

المصريين، وكان حظ الغرب اللاتينى أوفر فى هذه الناحية، حيث تولى عدد من المفكرين مثل جيروم وروفينوس وغيرهما نقل فكر المدرسة السكندرية إلى اللسان اللاتينى.

وكان ظهور الآراء العقيدية الآريوسية عاملاً هاماً أيضاً يضاف إلى هذه العوامل، ذلك أن الكنيسة السكندرية تصدت بقوة لهذه الآراء، وأعلنت بادىء ذى بدء إدانتها، ولما كانت الأريوسية قد استلهمت أفكارها من الأوريجنية، علم المدرسة اللاهوتية في الإسكندرية، فقد قدر لها على هذا النحو أن تعيش في مصر جزيرة منعزلة وسط محيط "نيقي"، مع العلم أن الآريوسية نقيت رواجاً في سوريا وآسيا الصغرى وبلاد اليونان، وكان هذا أمراً يتفق وطبيعة الأمور، حيث تأثير المدرسة الانطاكية القائمة في تقسيرها للكتاب المقدس على المنطق الأرسطى، وحيث تتعدد وتنتشر دوائر الحوار والجدل وأيضاً الزعامات الكنسية.

ويبقى بعد كل هذا أن الكنيسة السكندرية اعتمدت اعتماداً كبيراً فى تقوية مركزها وتثبيت سلطانها على الرهبان المصريين، ولما كان هؤلاء جميعاً يتحدثون بلسانهم المصرى، وينأون بأنفسهم عن حمى هذا الجدال اللاهوتى، ولا يستهويهم ذلك الشكل الرمزى وحركة التفسير المجازى لنصوص الكتاب المقدس، وهو أهم ما يميز فكر مدرسة اللاهوت السكندرى، فقد أصبح من المستحيل اختراق هذا السياج فى وقت كان الناس يعتقدون فيما يشاع عن معجزات لهؤلاء الرهبان وكرامات!.





مصروالسيحية



## الفصل الثالث

## مصر والمسيحية

منذ ارتضت المسيحية أن تخرج من عباءة اليهودية، موضعاً وفكراً وعرمت على أن تمضى إلى طريق أمم، كان عليها حنماً مقضياً أن نقدم نقسها إلى هؤلاء الأمميين في قالب عقلاني، يتفق وطبائع تفكيرهم التي اتسمت خلال تلك الفترة، أعنى القرون الأولى الميلاد، بالقلسفة العملية التي سادت المجتمع الروماني آنذاك، والمناقشات الجنئية المساخنة بين أتباع الفلسفات السائدة كالرواقية والأبيقورية والأفلاطونية المحدثة والقيثاغورية الجديدة، وقبل هذا كله الأفلاطونية في صورتها الأصلية، والأرسطية، ورغم أن هذه الفلسفات جميعها تعد يونانية المنبت والجذور إلا أنها تطورت بعد ذلك \_ في ظل عالمية الإمبراطورية الرومانية \_ لنتفاعل مع الميراث الشرقي العريض الحضارات القديمة في هذه المنطقة، فتصطبغ إلى حد السيراث الشرقي العريض الحضارات القديمة في هذه المنطقة، فتصطبغ إلى حد السي بالقابل بالروحانيات في تلك الحضارات، ومن ثم تتغلب على معظمها في أشكالها الجديدة، كالرواقية والأفلاطونية المحدثة بصفة خاصة، النزعة الصوفية أشكالها الجديدة، كالرواقية والأفلاطونية المحدثة بصفة خاصة، النزعة الصوفية والاتجاء الرمزي أو التأويلي.

وإذ أرادت المعتبدية أن تمكن انفسها بين هؤلاء "الأمميين"، فلم يكن أمامها من سبيل تعلكه إلا الامتراج مع هذه الفلسفات والأفكار، وأن تأخذ عنها وتعطيها، وتتأثر بها وتؤثر فيها، ولما كان من الصعب، بل من المستحبل، على أى منها، القاسفة والمسيحية، أن تتخلى طواعية عن مكانتها لمنافستها، فقد قلبت كلتاهما أن تقترب من بعضها البعض، بل إن شئنا الدقة فلنقل التفاعل الكامل والامتزاج التام بينهما، حتى أصبح من غير المقبول أو حتى المعقول أن نفصل بينهما على حد قول القياسوف "يرتراند رسل" (۱)، وليخرج لدنيا في النهاية كيان جديد يضهما معا هو ما المعلطانا على تسميته من قبل بـ "المسيحية المفلسفة".

<sup>(</sup>١) رأجع القصل الأول: ص ٥٦ \_ ٥٧.

وكان طبيعياً أن يكون النصف الشرقي من الإمبراطورية الرومانية، أو بتعبير أدق، النصف البوناني الفكر والثقافة واللسان، هو المجال الحيوى الذي تدور في رحابه عملية النفاعل هذه، وذلك لانتشار المدارس الفلسفية في كثير من مدنه وللحيوية التي نتمتع بها اللغة البونانية، على عكس النصف الغربي اللاتيني الذي كان يخلو أو يكاد من مثل هذه المدارس، والجمود الذي اتسم به اللسان اللاتيني، وكان طبيعياً أيضاً أن تكون إسكندرية مصر هي البونقة الرئيسية التي تتصهر فيها هذه التيارات جميعها، الفلسفات اليونانية، التراث الحضاري الشرقي، المسيحية، وذلك المكانة المتميزة التي حققتها الإسكندرية خلال القرنين الثاني والأول قبل الميلاد ومثليهما من بعد، والتي تحققت لها يفضل مكتبة الإسكندرية ذات الشهرة الواسعة، والمدرسة الفلسفية الذائعة الصيت.

ولم يكن غريباً والإسكندرية تستند إلى ظهير حضارى مصرى ضارب في القدم، موغل في البعد يمند إلى أقصى الجنوب عند طيبة، وتعد المركز التجارى النشط، ومانقى خطوط التجارة والتجار في البحر المتوسط يقدمون عليها بيضاعتهم وثقافاتهم من الشرق القصى والشرق الاقريقي وحوض هذا البحر المتوسط، لم يكن غريباً كما نقول أن تختط الإسكندرية لنقسها طريقا يجمع بين هذا جميعاً وبين شخصيتها اليونانية الأصلية، ويضفي على المسيحية في مصر طابعاً متميزاً يخصها وحدها دون غيرها من بلدان العالم المسيحي الأخرى، حتى أنه يمكن القول دون تردد أن ما حدث في بوئقة الإسكندرية الفكرية اللاهوئية، هو في حقيقة الأمر "تمصير المسيحية".

ولقد كان هذا أمر لا مندوحة عنه بفعل "الروحانية" التي عكف طيها المصرى القديم، منذ فتح على الدنيا عينيه حتى قبل أن ينبلج فجر التاريخ، عيدما وضع فكرة "التاسوع" الإلهى في "أون" مدينة الشمس، وآمن بـ "الثالوث المقدس" متجسدا في أوزيريس وإيزيس وحورس، وسما بالهنه إلى حيث ينبغي أن تكون هناك في عليين، ولم ينزل بها إلى حيث نزل الإغريق حين جعلوها تختلط بالبشر تزاوجا وتآمراً ومشكلات حياة، ومن ثم فقد جاء انتقاء فكرة "المثل" عند أفلاطون، والوقوف عند "المثل الأعلى"، "مثال الخير" لدى ذلك الفيلسوف، متناعما مع هذه

"الروحانية" عند المصرى القديم، وهذا هو بعينه ما فعلته مدرسة اللاهوت السكندرى عندما اتخذت من الأفلاطونية والأفلاطونية المحدثة نقطة البدء وحجر الزاوية في تفسير الكتاب المقدس، وكانت "الأوريجنية" الأنموذج المصرى المسيحية، وليس أدل على ذلك مما يقوله المؤرخ Creed (1) من أنه ليس هناك بلد من البلاد أثر في تطور العقيدة المسيحية مثلما فعلت مصر، بل ليس ثمة مدينة تركت بصماتها على المعتقد المسيحي بصورة أشد عمقاً من الإسكندرية.

ولَم يكن "آريوس" Arius السكندري أول من فتح باب المناقشات الكريستولوجية على مصر اعيه، ولكنه كان أشهرهم جميعا، ذلك أن فرقاً عديدة وآزاءً أكثر عددا واحت تصناعد خلال القرنين الثاني والثالث للميلاد، حدثنا عنها شيخ مؤرخي الكنيسة يوسيبيوس القيساري في عدد من صفحات كتابه "التاريخ الكنسي"، وقد شاركت كنيسة الإسكندرية مشاركة فعالة في الرد على بعض هذه إلآراء كما أَشْرِنَا فِي الْفَصِيلُ السَابِقِ، وإن لم يقدر لأي من هذه الفرق أن تحقق انتشاراً أو نيوعاً باستثناء "السابلاية" (١) ولعل ذلك يعود إلى أمرين، أولهما أن عدداً كبيراً من آباع الكنيسة المسيحية كان حتى نهاية القرن الثاني الميلادي وأوليات الثالث، لا يزال يججم عن براسة الفاسفة لأنها في طنهم رجس من عمل الشيطان، وكان الآباع اللائين يمثلون الأغلبية الفياحقة من بين هؤلاء، وثانيهما أن الإمبر اطورية لم تكن تلقى بالا لما يحدث في داخل الكنيسة المسيحية، ولم يكن يعينها من أمر هذه الفرق المتناحرة القليل أو الكثير، فقد كانت تنظر إلى المسيحيين جميعاً آنذاك نظرة ولحدة، وتصنفهم أيضا طائفة واحدة تضاف إلى غيرها من الطواتف التي لم تكن تدين بعبادة أرباب الرمان، حتى إذا جاء آريوس وجهر بأرائه في العقد الثاني من القرن الرابع، كأنَّتَ الدولة قد تحولت إلى الاعتراف بشرعية وجود المسيحية إلى جواز الديانات الأخرى في الإمبر اطورية، ومع اعتناق أباطرة القرن الرابع لها اعتناقاً "حكومياً" قبل أن تصبح ديانة "رسمية" على عهد الإمبراطور تيودوسيوس الأول، كان عليهم أن يقيموا وزنا الآن لكل ما يحدث من خلافات عقيدية بين المسيحيين وأنقسهم، وأضمى

<sup>(1)</sup> Egypt and the Christian Church, p. 300.

<sup>(</sup>٢) رَاجِعَ الْفَضَلُ السابق، صَ ١٦٤ تَ ١٦٥ مِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ

ذلك واجباً مقدساً من أهم الواجبات الملقاة على عاتق الإمبراطور الروماني باعتباره "نائب المسيح" على الأرض.

وكان آريوس، القس السكندرى، قد تلقى تعليمه فى مدرسة الإسكندرية اللاهوئية، وتعلق تماماً بآراء عمادها أوريجن، ووقف بكل فكره عند "الأوريجنية" مأخوذاً بها، ثم التحق بمدرسة اللاهوت الأنطاكى، وتتملد على أفكار أستاذها "لوقيانوس"، فجمع آريوس بذلك بين الاتجاهين السائدين هذا وهناك، الفكر الأفلاطونى والمنطق الأرسطى، ودرس الكتاب المقدس، ولم يقف عند ظاهر النص شأن أهل النقل، بل تعداه إلى الأسرار الخفية والمعانى الرمزية كما يفعل أهل العقل، مهتديا فى ذلك بخطى اللاهوتى الكبير أوريجن السكندري، وأعمل فكره فى ذلك كله، ثم راح يعلن آراءه أمام أسقفه إسكندر ورجال الاكليروس المصرى فى الإسكندرية.

ورغم أن شيئاً مما كتبه آريوس لم يصل إلينا، حيث ثم إعدام عمله الرئيسى المسمى "ثاليا" Thalia والذي يتضمن كل أفكاره وآرائه، بعد إدانة مجمع نيقية المسكوني الأول له، إلا أننا وقفنا على ما ذهب إليه مما كتبه عنه خصومه، وبعض الشذرات التي نقلها أنتأسيوس في كتاباته الرد عليها، ومن ثم يجب أن يتم تناولها بعين الحذر، حيث لا يمكن الجزم بصحة نقلها بنصها كما جرى به قام صاحبها آريوس، أو داخلها التحريف، وإن كنا في الوقت نفسه نستعين بالقليل الذي ورد في رسائل عدد من مؤيديه، حتى يمكننا تكوين فكرة واضحة عما كان يعتقد فيه آريوس السكندري.

فمن رسالة بعث بها إسكندر أسقف الإسكندرية إلى سميه أسقف القسطنطينية، وأخرى منه إلى عموم الأساقفة، نقف على شرح تفصيلى لآراء آريوس، والآيات التى يستند إلى حجيتها من الكتاب المقدس ليدعم بها معتقده، وردود إسكندر على هذه الأفكار، ومنهما معاً يمكن أن نعرف ما كان يقول به قس الإسكندرية كما يعرض لها إسكندر (١).

<sup>(1)</sup> ATHANAS, Depositio Arii; THEOD. Hist. Eccl. I, 3

فالله عند آريوس لم يكن دوماً آبا، فهناك فترة من الزمن لم يكن فيها الآب آبا، وكلمة الله لم تكن دواما، ولكنها من العدم تشأت، فالله قد جعل هذا الذي لم يكن الابن من ذلك الذي لا وجود له (العدم)، وعليه فقد كان هناك زمان لم يكن الابن فيه موجوداً؛ ذلك أن الابن مخلوق، لا يساوى الآب في الجوهر، ليس الكلمة الحق الطبيعية للآب، ليس حكمته الحقة، إنها هو أحد الخلائق، دُعي الكلمة والحكمة خطأ، لأنه نشأ بذات كلمة الله، وبالحكمة الكامنة فيه، التي بها سواه الله وسواه، ومن ثم فهو بطبيعته عرضة التغيير والتغاير شأن كل الخلائق، والكلمة غريبة عن جوهر الآب، بعيدة عنه ومنفصلة، والآب .. كيف يصفه الابن؟! إن الكلمة لا تعرف كنه الآب يقينا، والابن لا يعرف جوهره هو. من أجل بني الإنسان حُبِل، يخلق الله به الخلائق، به إذن يؤدي. لم يكن له وجود لولا أن شاء الله أن يخلق.

وعلى الدرب نفسه يسير أتناسيوس الذي كان شماساً آنذاك، ثم اعتلى عرش أسقفية الإسكندرية يعد وفاة إسكندر، ويورد في رسائله ضد الآريوسيين وردوده عليهم حول ما دار في مجمع نبقية، كثيراً مما قال به أسقفه، ويضيف أن الفريق الآريوسي ينكر لاهوت المسيح، لأن الابن عندهم ليس إلها حقا. (1).

ويقرن كل من إسكندر وأتناسيوس ما قال به آريوس بما نادي به بعض رجال الاكليروس من قبل، ويقول اسكندر "إن هؤلاء الأفراد في سعيهم الدائب بكل مغالطاتهم لإنكار ألوهية الابن، الكلمة، قد زكوا موقف من سبقوهم"، ويشير إلى هؤلاء النفر بأنهم "إبيون" Epion و"أرتماس" Artemas وبولس الساموساطى الذي جئنا على ذكره من قبل، ويقول إنهم جميعاً ينكرون لاهوت المسيح ويعتبرونه واحداً بين الخلائق (١).

أما آراء آريوس كما يعرضها صديقه ورفيق فكره يوسيبيوس أسقف نيقوميديا، والذي تطورت الأريوسية على يديه كثيراً حتى أصبح أتباعها يعرفون فيما بعد باسم "اليوسابيين"، ولعبوا دورا مؤثراً في الساحة العقيدية على عهد الإمبراطور قسطنطيوس (٣٣٧ ـ ٣٦١)، الذي آوى إلى الأريوسية عقيدة. نقول

<sup>(1)</sup> ATHANAS. De synodis, II, 15; de decr. III, 6; Orat Contra Arianos.

<sup>(2)</sup> Id.; THEOD. Hist. Eccl. 1, 3

إن هذه الآراء كما عرضها يوسيبيوس في رسالة بعث بها إلى باولينوس Paulinus أسِقف صِيورٍ، فِيمِكِن تلخيصِها عِلَى هذا النحو كما جاء في هذه الرسالة (١).

البنة لم تسمع بكاتنين ليسا بمولودين، وما علمتا بإنقسام الواحد إلى اثنين، وَلَمْ نَعْ عَلَى الإطلاق ولم نعتقد أبداً أَنْ الواحد في صورة بشرية قد تجسد، ولكنا نؤكد أن غَيْرَ المولؤد واحد، وواحد كذلك الذي يحيا فيه بالحق، ولكنه من جوهره لم يجبل، ولم يشترك مطلقاً وغير المولود طبيعة أو جوهراً، متميز تماماً في الطبيعة والاقتدار، جبل علي شُبُّه بالخالق سَجِية ومقدرة أبا تؤمن بأن "كيف" بدايته لَا يُمكُّنُّ التَّعبيرُ عنه بالقول ولا حتى بالفكر، كمَّا أَنها على البشر خافية، ومن من ا الكائنات منهم أعلى؟! 1990 F.

"تلك آراء ندعو بها لا لأنا من نسيج خيالنا أستقينا، بل من الكتاب المقدس من حيث تعلم أن الأبن خُلق .. وقد قال المديد "الرب قناني أول طريقه من قبل أعماله منذ القدم، منذ الأزل مُسحِت، منذ البدء منذ أو اثلُ الأرض، إذ لم يكن عَمَرُ أبدئت، إذ لم تكن ينابيع كثيرة المياة، من قبل أن تقررت الجيال، قبل التلال أبدئت" The Later of (امثال ۸/۲۲ \_ ۲۲).

الله الله الله الله كان [الابن] من خلاله أو منه [الآب]، جزء منه أو منبثق من جو هره، الأستحال القول - بخلقه، لأن ما هو من غير المولود لا يمكن القول بخلقه، سواء به أو سواة، لأنه غير مولود منذ البدء. ولكن إذا كانت حقيقة تسمية الابن الْمُولُودُ تَدْعُو البِعْضُ إِلَى الْجَهْرُ بَأَنَّهُ قُدْ أَنِّي مِن نَفْسُ جَوَهُرٌ الآب، ويحمل من الآب في الطبيعة شبها، الأجبناهم أنه ليس وحدة الذي تحدث عنه الكتاب المقدَّس بأنه المولود، بل عن آخرين مخالفين له في الطبيعة. فقد ورد على لسان بشر الربيت بنين ونشأتهم، أماهم فعصوا على (أشعياء ٢/١) وأيضاً امن ولد مآجل الطل" (أيوب ٢٨/٣٨). والتعبير هذا لا يعنى أن قطرات الندى شريكة اله في طبيعته، ولكن المعنى بالحرى أن كافة الأشيام قد تمت وفق مشيئته. ليس هناك والحق أقول شيء من جوهره، وإنما كل ما في الوجود من ضنع إرادته. هو الله.

THE GREAT HAVE TO SELECT AND THE

<u>ម៉ាត្រី រា</u>ម ប្រធាន ស្រង

<sup>(1)</sup> THEOD. Hist. Eccl. I. 5.

كُلُّ شَيْءً قَدْ جَبِلُ مَثْيِلَهِ وَعَلَى وَفَقَ كَلَّمْنَهُ، خَلَقْتُ بَمْحَضُّ إِزَّادَتُهِ هَوْ. كُلُّ شَيْءً مِنْ wheth or his will one they grows give the gradient الله كان.".

أما إسكندر فقد أعلن إيمان كنيسته بقوله: "نؤمن كما تكرز الكنيسة الرسولية بالآب الوحيد غير المولود، الواجب الوجود، لا يتغير ولا يزول، هو هو غاية الكمال، لا يتكثر عليه نقصان أو زيادة، معطى الشريعة والأنبياء والأناجيل، رب الأنبياء والرسل وكل القديسين. وبرب وأحد يسوع المسيح ابن الله الوحيد المولود، ليس مولوداً من العدم بل من الآب على نحو لا يدركه العقل، فوق التعبير، ووجوده غير مدرك عند الكائنات المائنة. والآب غير مدرك لأن طبيعة الخلائق العاقلة الأتقوى على فهم هذه الولادة الإلهية من الآب، ولا تزال في آذاننا تتردد أصداء قُولِ المخلصِ "ليس أحد يعرف الابن إلا الآب، ولا أحد يعرف الآب إلا الابن" (متى ٢٧/١١). الابن لا يتغير، والآب، الابن لا ينقص عن الآب شيئا سوى أنه ليس غير مولود، وهو الابن الكامل وصورة الآب التامة (١).

ويضيف أثناسيوس إلى ذلك أن "التجسد" و"الصلب" هما في حقيقة الأمر جوهر الإيمان الأرثوذكسي وعصب اللاهوت، "فمن أجل خلاصنا صارت الكلمة جسداً" (٢)، أما فيما يتعلق بالله، واليد الذي شكلت آدم قادرة الآن وإلى الأبد أن تشکل کل من أتى ويأتى من بعد" (<sup>٣)</sup>.

ومن الأهمية بمكان أن نعرف أن أثناسيوس رغم العمر الطويل الذي أمضاه مدافعاً عن العقيدة السكندرية، وما أقره مجمع بيقية المسكوني عام ٣٢٥، وعُد قاعدة الإيمان الأرثونكسي بعد ذلك، ورغم الكتابات الكثيرة التي تركها لنا وخاصة "خطبه ضد الأربوسيين" Orationes Contra Arianos؛ إلا أن الأسقف السكندري لم يترك عملا الاهوتيا متعمقاً والايمكن أن يوضع ما كتبه في بداية حياته "ضد الوثنيين" ِContra Gentes أو "عن التجسد" De incarnatione Verbi Dei أو الفاعة عن مجمع نبقية أ De decretis Nicaenae Synodi Contra Arianos البناء

and wild second or "common

حدين والأمار وأواجل

<sup>(1)</sup> Ibid. I, 3,

<sup>(2)</sup> ATHANAS. De incarnatione verbi Dei, 1.

الأعمال التي يمكن أن توصف بأنها أعمال لاهونية، لأن هذه الكتابات في معظمها جاءت رد فعل عنيفا ضد الأريوسية، ولم تخرج مطلقاً عن هذا النطاق، ومن ثم فإنه من الصعب مقارنته من هذه الناحية — على حد قول روبرتسون (۱) باوريجن أو أغسطين، فلم يكن يبدى اهتماماً بالتأملات اللاهونية، أو باهتمامات الرجل المدرسي أو القيلسوف، وإنما تكمن عظمته اللاهونية في وقوفه سداً منيعاً للدفاع عن "مبادئ الخلاص اللاهوتي"، كما هو واضح مما أوردناه على لسانه منذ قليل، وفي تبعيته الصادقة لمصطلح "الهوموسية" Homoousius رغم عدم استخدامه له كثيراً في كتاباته ضد الآريوسيين. لقد عاد أنتاسيوس القهقري من "لوجوس" الفلاسفة إلى "الله" في المسيح.

وقد حرت عادة كثير من الدراسين والباحثين على تصوير هذا الصراع الذي نشب بين آريوس وأتباعه من ناحيه والخصوم من ناحية أخرى، على أنه صراع بين الأريوسيين والأنتاسيوسيين، وهذه الأخيرة، أعنى "الأنتاسيوسيين" ليس لها من الصحة نصيب، لأن أتناسيوس لم يكن صاحب فكر جديد يتصدى للفكر الآريوسي، وإنما كان مدافعاً أميناً وصلباً عن معتقد كتيسة الإسكندرية الذي عرضه إسكندر، وعن قانون الإيمان النيقي الصادر عن مجمع نيقية ــ كما سنعرض له بعد قليل – ومن ثم فإن الصراع هنا دار بين الأريوسيين والنيقيين، وهو صراعً طويل استمر طيلة القرن الرابع بعد عام ٣٢٥، وتمثل في صيغ أخرى في القرن الخامس الميلادي، ولم يكن أنتاسيوس المدافع الوحيد عن "الإيمان النيقي" آنذاك، بل شاركه في ذلك محاربون أشداء كان في مقدمتهم "يوستاتيوس" Eustathius الأنطاكي، و"هوسيوس" Hosius القرطبي واليبريوس" Liberius الروماني، و "مكاريوس" Macarius الأورشليمي، ثم الآباء الكبادوكيون الثلاثة، "جريجوري النازيانزيّ " Gregorius Nazianzinus و"جريجوري النيساويّ " Gregorius Nyssaius و"باسيليوس" Basilius أسقف قيسيارية الكبادوك، وإن كان الشيئ الذي يميز الأسقف السكندري عن هؤلاء جميعاً هو أنه كان أشدهم عناداً حتى أصبح يعرف بأنه الرجل الذي وقف "ضد العالم" Athanasius Contra Mondum عندما

<sup>(1)</sup> Prolegomena to Athanasius, opera omnia, NPNF, III p. LXIX.

تحولت الإمبراطورية كلها إلى الأريوسية في عام ٣٥٥ على عهد الإمبراطور قسطنطيوس.

ومهما يكن من أمر، فهذان خصمان اختصموا في ربهم، وراح كل يبشر بدعواه في دوائر الكنيسة، ولقيت آراء آريوس قبولاً حسناً لدى عدد ليس بالقليل من الأكليروس السكندري، وهذا الأمر يخبرنا به اسكندر أسقف الإسكندرية في الرسالة التي بعث بها إلى عموم الأساقفة (١)، حيث يذكر أن من ارتدوا عن الدين القويم من القساوسة وتابعوا آريوس هم "أشيلاس" Achillas و"أيثالس" Sarmates، ومن و "مارمانس" Sarmates، ومن الشمامسة "يوزيوس" والعوقا والوقا للايوس"، و "سارمانس" المنافقة المكوندس" الشمامسة "يوزيوس" Helladius و"حياس" والعوقة المكوندس" المنافقة المكوندس" المنافقة المكوندس المنافقة المكوندس المنافقة المنافقة الله أن كثيراً من المنقفين قد أتخذ جانب آريوس ورفاقه إيماناً منهم أن مذهبه هو الحق، بينما تعاطف معهم بعض جانب آريوس ورفاقه إيماناً منهم أن مذهبه هو الحق، بينما تعاطف معهم بعض أخر مدخلين في اعتبارهم أن الآريوسيين قد أسيئت معاملتهم، وأن حرمانهم ليس من العدالة في شيء (١)، وكان ذلك بالطبع بعد المجمعين اللذين عقدهما إسكندر من العدالة أريوس وآرائه في عامي ٣١٩ و ٣٢١، وضم الأخير مجموعة كبيرة من رجال الإكليروس المصرى.

ورأى آريوس أمام هذا الحصار الذي يتعرض له هو وأتباعه في مصر على يد الأسقف السكندري والإكليروس، أن يخرج بالقضية من هذه الحلقة الضيقة، فنقل الأمر إلى أساقفة فلسطين وسوريا وآسيا الصغرى، حيث بعث برسله ورسائله إلى هناك، مما دفع المؤرخ الكنسى سوزومنوس إلى القول "إن الإجراء الذي اتبعه الآريوسيون كان على جانب كبير من الأهمية، فقد نقل المشكلة من النطاق المحلى إلى الدائرة الأكثر اتساعاً، وأضحى حديث كل الأساقفة (٦).

ولما كان آريوس صديقاً حميماً ليوسيبيوس النيقوميدى، وزميلاً له في مدرسة أنطاكية اللاهوتية، فقد كان من الطبيعي أن يكون في مقدمة من كانتهم،

satura en la 1949

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Depos. Arii, 2; THEOD. Hist. Eccl. I,3.

<sup>(2)</sup> SOZOMENOS. Historia ecclesiastica, I, 15.

<sup>(3)</sup> Id.

معبراً له عن الحالة التي ألمت له وبرفاقه بعد أن جهروا بآرائهم على هذا النحو، وما حل بهم من حرمان على يد مجمع الإسكندرية، قائلاً: "لقد أمسينا نعاني تلف الحياة لإضطهاد أنزله الأسقف بساحتنا، وما من حجر إلا وقذفت به وجوهنا، نفظونا ملاحدة خارج البيعة" (۱). وقد تضمنت هذه الرسالة أسماء الأساقفة الذين شايعوا آريوس واعتنقوا آراءه، ومن بين هؤلاء "ثيودوتوس Theodotus أسقف اللاذقية Laodicea و"باولينوس" Paulinus أسقف صور Tyre وأثناسيوس أسقف عين زرية Anazarbus أهم مدن كيليكيا Cilicia و"جريجوري" أسقف بيروت عين زرية Anazarbus أسقف الله وكانوس الكائلة، وكل أساقفة الشرق عدا ثلاثة هم "فيلوجونيوس" Diosopolis ثم يضيف آريوس قائلاً: و"هيلانيكوس" Macarius أسقف أنطاكية، و"هيلانيكوس" Macarius أسقف أنطاكية،

وكان من بين الأسماء التي ذكرها آريوس أيضاً في رسالته، يوسيبيوس أسقف قيسارية، شيخ مورخي الكنيسة، والحقيقة أن الرجل كان عقلة مع الآريوسية، ولا غرابة في ذلك فهو تلميذ سلفه بامفيليوس الذي كان من أسد المعجبين بأوريجن السكندري، وكتب عنه دفاعاً عندما ذاعت الأتهامات ضده، وحرص يوسيبيوس على نشر هذا الدفاع والزيادة عليه منافحاً عن اللاهوتي السكندري، غير أنه اختط لنفسه من بعد طريق الاعتدال بين الفريقين المتصارعين، وأصبح أنموذجاً يحتذي في "الوسطية" بين الآريوسيين وخصومهم، ومن ثم اصطفاه الإمبراطور قسطنطين وأضحى لديه من المقربين، لأن سياسة الإمبراطور نقسة كانت تقوم على هذا الاتجاه.

ومن جانبه قام يوسيبيوس النيقوميدى بالدعوة لعقد مجمع فى سنة ٣٢٢ ضم أساقفة بيثينيا، وقرر الحضور استحسان آراء آريوس، ونبرئة ساحته، والكتابة إلى عموم الأساقفة لنصرة الأريوسيين وقبولهم فى شركة الكنيسة (٢)، وكان لابد أن يقف اسكندر موقف المعارضة إزاء ذلك وأن يصر على حرمان آريوس ولعنه هو وشيعته،

<sup>(1)</sup> THEOD. Hist. Eccl. I, 4.

<sup>(2)</sup> SOZOM. Hist. Eccl. I, 15.

وازداد الموقف استقحالا عدما عقد أساققة فلسطين مجمعاً عام ٣٢٣، شارك فيه يحملسة بالغة كل من يوسيبيوس القيسارى، وباولينوس الصورى، وباتروفيلوس كومان المتحدد المت

والذي يلقت النظر هذا أن الدعوة الآريوسية القت رواجاً كبيراً في الدوائر الكتمية في فلسطين وسوريا وآسيا الصغرى، وزاد في قوتها انضمام عدد من الأسافقة ذوى الشهرة والمكانة إلى جانبها شأن يوسيبيوس النيقوميدي وسميه القيساري وباولينوس الصوري وغيرهم من أسافقة المدن الكبيرة، بالإضافة إلى عدد من الإكليروس المصرى في الإسكندرية وخارجها، وهذه المناطق خارج مصر، خاصة فلسطين، كانت مركز الفكرة الأوريجني استوات طويلة بعد انتقال اللاهوتي السكندري إلى هناك على إثر خروجه من مصر، وهي المنطقة التي شهدت أيضاً في نهاية هذا القرن الذي نتحدث عنه القون الرابع، تلك المعارك الطاحنة بين الرهبان حول الأوريجنية، والصراع العنيف بين جيروم وإيبانيوس من ناحية وروفينوس من الناحية الأخرى، ومن ثم لم يكن غريباً أن تنتشر الآريوسية التي جمعت بين المدرستين اللاهوتيتين، السكندرية والأنطاكية، في فكر

أما مصر قد كان لها وضعها الخاص، فوجود حكومة مركزية في الإسكندرية طوال عصر البطالمة على امتداد ثلاثة قرون قبل الميلاد، واستمراق الوضع كما هو عليه وإن كان في شكل إدارة مركزية أبضاً على عصر الرومان، وقيام التنظيم الكنسي على غرار النظام الإداري الروماني، وتركيز السلطة كلها في

<sup>(1)</sup> Id.

<sup>(2)</sup> Ibid. I, 16.

يد أسقف الإسكندرية، وتدعيم ذلك بصورة عملية على عهدى الأسقين ديمتريوس وديونيسيوس في القرن الثالث، حتى أصبح واقعاً ملموساً بمركزية صارمة منذ عهد أثناسيوس، كل هذا أدى بالطبع إلى عدم وجود أسقيات أخرى كبيرة في مصر تنافس الإسكندرية، وكان وأد المحاولة الوحيدة التي جرت في هذا السبيل، وقام بها ملينيوس Melitius أسقف أسيوط Lycopolis على عهد اسكندر وخليقته أثناسيوس (۱) إيذانا باعتبار أسقف الإسكندرية السلطة الكنسية العليا والوحيدة الرعاية المسبحية في مصر كلها، وجاء القانون السائس الصادر عن المجمع المسكوني الأول عام ٣٢٥ تصديقاً مجمعياً على هذا الواقع. ومن ثم كان الإكليروس المصرى الذي وقف بصورة واهنة إلى جانب آريوس يضم عنداً من الشمامسة والقساؤسة، بدايات السلم الكهنوتي، وأسقفين فقط من المدن الخمس الغربية هما سكوندوس وثيوناس.

غير أن القوة الضاربة التي أفقدت الآريوسية أرضيتها في مصر لم تكن سلطان الأسقف السكندري وحده، بقدر ما كانت التجمعات الرهبانية في صحروات مصر على امتداد النهر الخالد، من فم النيل إلى طبية، ذلك أن أساقة الإسكندرية نجحوا كلية في الحصول على التأبيد الكامل والدعم المطلق من رهبان مصر، سواء على المستوى المحلى ضد الفرق العقيدية التي عنتها الكنيسة "هرطقات" خارجة عن دائرة الإيمان القويم، أو المستوى الخارجي ضد السيطرة الإمبر الطورية (١)، فإذا علمنا أن الغالبية الغالبة من هؤلاء الرهبان لم يكن له أدنى حظ من الثقافة أو حتى التعليم، ويكنون الكراهية والمقت الشديدين الفلسفة اليونانية، أدركنا على الفور الماذا وسوريا خصرت الآريوسية قضيتها في مصر، ولماذا كان رواجها في فلسطين وسوريا وآسيا الصغرى وبلاد اليونان.

وعلى الرغم من ذلك فمن الأهمية بمكان أن ندرك أن الآريوسية كانت فكراً عقيدياً اجتمعت له مجموعة من العناصر التي شكلت سماته الرئيسية التي جهر بها آريوس، وساهمت في تطويره وتعدد "قوانين ليمانه" من بعد، وإن يقى الجوهر على النحو الذي ذاع به في مصر بادئ ذي بدء، فآريوس في قوله بتتزيه الله عن

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات ذلك في كتابنا، الدولة والكنيسة، للجزء الثاني، الفصلين الخامس والسلاس.

<sup>(</sup>٢) انظر القصل الرابع.

التغيير والتغاير، واعتباره واحداً لا يمكن أن يلحق "إلابن" بجوهره، يعيد إلى الأذهان فكرة الألوهية عند المصرى القديم، والتسامي بـ "المعبود" إلى حيث لا يمكن أن يطلوله في هذا الوجود "موجود" آخر، ويقيم المعبوده "وحدانية" لا يشاركه فيها أحد، ويسئلهم وحى المسيحية قبل أن تخرج من عباءة اليهودية، وقبل أن "يققد" لها القديس بولس القواعد الأربع التي تقوم عليها، والتي حملتها ومضت بها إلى طريق أمم، ويرى في نظرية "المثل" عند أفلاطون وفي أعلى هذه "المثل" مثال "الخير" تصوراً الإله المنزه عن صفات البشر، ويتابع تطور فكرته عند أفلوطين وأوريين السكندريين، ويقدر هذا الأخير حق قدره، ويعتنق آراءة ويتوقف عندها طويلاً باعتبارها الأنموذج المحتذى الصادر عن اللاهوتي السكندري الأشهر، ثم طويلاً باعتبارها الأنموذج المحتذي الصادر عن اللاهوتي السكندري الأشهر، ثم يعتبارها أنه المنابعة الأرسطي في المدرسة الأنطاكية وأستاذها "لوقيانوس" الذي تقديم المسيحية إلى "الأمميين" في صورة عقلانية تصبح مقبوله الديهم، يستوى في ذلك المسيحية إلى "الأمميين" في صورة عقلانية تصبح مقبوله الديهم، يستوى في ذلك من ظاوا في مناصيهم الإكليروسية ومن تم لفظهم خارج البيعة هراطقة!

ومن الجدير بالذكر أن ندرك هذا أن آريوس كان من أبرز القائلين في المسيحية بـ الإرادة الإنسائية بعيداً عن الوساطة الكهنونية بين السماء والأرض، سايقاً بذلك اللاهوتي العلمائي اللاجيوس الذي لقيت آراؤه وميادئه، التي لابد وأن تكون قد تأثرت بالآريوسية التي سادت شطرى الإمبراطورية حتى نهاية السيبحتيات من القرن الرابع يصورة رسمية، ثم بعد ذلك دينا القبائل الجرمانية، نقول اقيت آراؤه رواجاً واسعاً لا في إيطاليا وجدها، بل في غالة وبريطانيا، وإن كانت قد قويات بالاستياء من جانب أوغسطين، وانتصرت لها البابوية أحياناً في القرن الخامس ثم تراجعت عن ذلك ثانية. ومهما يكن من أمر فقد كان ما قال به آريوس، ويغض النظر عن المسائل الكريستولوجية، وهو جوهر دعوته، تحديا السلطة الكنسية، وبداية لطريق طويل من النزاع بل الصراع العقيدي والاقتتال التنظيمي داخل الكنيسة.

وقد تزامن هذا الخلاف العقيدى مع خروج الإمبراطور قسطنطين متنصراً من صراع سياسى وعسكرى مع صهره وصديقه اللدود اليكينيوس Licinius سنة من صراع سياسى وعسكرى مع صهره وصديقه اللدود اليكينيوس المائية عشر ١٣٢٣ لينفرد بذلك بعرش الإمبراطورية بعد حرب أهلية طأخنة دامت ثمانية عشر عاماً (٣٠٦ – ٣٢٣) بعد اعتزال دقلديانوس Diocletianus طواعية منتة ٥٠٠، وعرفت بحرب الخلفاء، وشارك فيها منة من كبار القادة العسكريين في الإمبراطورية، أعلنوا أنفسهم جميعاً أباطرة (أ). ولما كان النصف الشرقى من الإمبراطورية أمل قسطنطين ومبتغاه، فقد أصبح حريصاً على أن يضمن هدوء هذا الجزء وولاء رعاياه حيث كان يعول على ذلك الكثير في إدارة شئون دولته.

ففى محاولة منه لرأب هذا الصدع بعث برسالة حملها الأسقف القرطبى "هوسيوس" أحد مستشارى الإمبراطور إلى قطبى النزاع آريوس وإسكندر، يتضم منها تماماً حرص قسطنطين على عودة السلام إلى الكنيسة، حتى لا يتفاقم الأمر فيُحدث انقساماً في رعية كان يضع عليها عينيه ليحقق من ولاتها الهنوء والاستقرار في هذه المنطقة، بعد الذي تعرض له أتباعها من الإضطهاد مع منتصف القرن الثالث الميلادي على عهد الإمبراطور "دكيوس" (٢٤٩ – ٢٥١)، ويتضح هذا المعنى في قوله: "... ها هو الخلف بينكما قد نشب ... ووقعت الرعية المقدسة في تمزق حزبي ... وحتى لو قصد إيمناقشة هذه الأمور] رياضة الذهن، ينبغي أن تظل حبيسة فكرنا، بعيدة عن آذان الجموع، أليست قلة تلك التي تعي مثاها؟ ولنقل إن واحداً قادر على إدراكها، فكم يا ترى من الجمع يلم يها؟ ذلك حديث أقوله لكما دون رغبة في قهركما على التوافق حول هذه المسائل العقيمة مهما كان كنه طبيعتها، أما شجاركما حول هذه الأمور التي لا جدوى منها، فعليكما في صعب الوئام، أن تقصرا ذلك الخلاف على دولخل فكركما والعقل" (١٠): ثم في معب الوئام، أن تقصرا ذلك الخلاف على دولخل فكركما والعقل" (١٠): ثم

ولما كان هذا "الالتقاء" اللاهوتي يعد ضرباً من المستحبل بين فكرين مختلفين تماماً حول الأقنوم الثاني في الثالوث، الابن، فقد كان طبيعياً أن يقشل

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات ذلك من كتابنا، الدولة والكنيسة، الجزء الثاني، الفصل الثاني. (١) EVSEBIUS. Vita Constantini, II, 69 – 71.

هوسيوس في مهمته، ومن ثم اتجه الإمبراطور إلى ابتداع سنة جديدة حيث وجه الدعوة إلى أساقفة الكنائس الإمبراطورية جميعاً لعقد مجمع ديني لحسم هذا الخلاف العقيدي، وتم التتام هذا المجمع في مدينة "بيقية" Nicaea في بيئينيا بآسيا الصغرى إمكانها الآن قرية "إزنيق Isnik التركية] في سنتة ٣٢٥ حيث لم يكن العمل في بناء القسطنطينية قد انتهى بعد.

وحضر هذا المجمع ثلاثمائة وثمانية عشر أسقفاً، من بينهم ثمانية فقط من كنائس النصف الغربى اللاتيني، لم يكن البابا سلفستر أسقف روما واحدا منهم، بينما كان النصف الشرقى اليونائي يمثل الأغلبية المطلقة، وقد عرف هذا اللقاء بالمجمع المسكوني الأول، أي أول المجامع العالمية Ecumenical التي شهدتها الكنيسة الشرقية وبلغ عددها سبعة مجامع لها شهرتها العقيدية والننظيمية، حيث ارتبط كل واحد منها بقضية عقيدية معينة، أو تتمة لعمل مجمعي سابق.

ودون أن نخوض في تفصيلات ما حدث في المجمع (۱)، والشكايات والإتهامات الشخصية التي راح الأساقفة يكيلونها لبعضهم البعض، حتى "استحالت القاعة إلى ميدان يتبارى فيه المتخاصمون" (۱)، وما كان من "زجر" الإمبراطور لهم و"لومه" إياهم على هذا الموقف الذي هم عليه، وأمره بحرق كل هذه الشكايات (۱) ودعوتهم للدخول مباشرة في مناقشة قضية الخلاف العقيدي الذي اجتمعوا من أجله. وعليه فقد عرض الفريق الأربوسي آراءه وحججه، وتولى الخصوم الرد على هذه الأراء، ولعب الشماس المصرى أثناسيوس الذي كان في صحبة أسقفة اسكندر دوراً كبيراً في معارضة الأراء الأربوسية، وحظى باعجاب الحضور، واستغرقت هذه المناقشات عدة جاسات، وطلب إلى كل كنيسة من الكنائس الشهيرة أن تقدم وثيقة إيمانها، وليس أدل على وصف طبيعة الأساقفة في المجمع وانقسامهم في الرأى مما يصوره لذا المؤرخ Hefele (١) بقوله: "إذا أربنا أن نستخدم التعبيرات الحديثة في وصف مواقف الأساقفة آنذاك لقلنا إن أنناسيوس السكندري ورفاقه كانوا يشكلون

<sup>(</sup>١) راجع للمؤلف، الدولة والكنيسة، ح٢ ف٥.

<sup>(2)</sup> SOZOM. Hist. Eccl. I, 17.

<sup>(3)</sup> SOCRATES. Histaria ecclesiastica, I, 8.

<sup>(4)</sup> History of the Courncils, I,p. 285.

حزب اليمين، أما آريوس ومؤيدوه فيمثلون اليسار، بينما يمكن اعتبار "اليوسابيين" [أنصار يوسيبيوس النيقوميدي] يسار الوسط، ويوسيبيوس القيساري ومن معه يمين الوسط"! وكان أتتاسيوس نفسه يفصل بين الأريوسيين واليوسابيين (١) ويعرف أن آريوس وشيعته أصحاب "مصطلحات منهجية"، ويوسيبيوس النيقوميدي وأنصاره عشاق "سفسطة"، محبون للجدال (٢)، وهذا ما ذكرناه آنفاً مِن أن الآريوسية شهديت تطوراً هائلاً إن لم يكن انقلاباً على يد اليوسابيين بعد مجمع نيقية، ذلك أن آريوس كان رجل فكر وعقيدة، ولم يكن صاحب مصلحة خاصة أو من الأساقفة الذين يمكن وصفهم بـ "الأساقفة السياسيين" الذين ظهروا على المسرح آنذاك، ومن ثم لم يسع إلى إرضاء الإمبراطور أو أساقفته المقربين، ولم يترحزح عن آرائه التي جهربها في عام ٣١٨ حين وجوده في حضرة الأسقف إسكندر وهو يحاوره، ولما تم نفيه بعد قرارات مجمع نيقية المسكوني، وعاد الإمبراطور يرسل إليه يستدعيه للعودة من منفاه، لم تستبد به الفرحة، ولم يجب الإمبراطور إلى طلبه إلا بعد عدد من الرسائل (٢) وربما على كرة منه، ولم يشارك في الأحداث التي جرت بعد ذلك حتى وفاته عام ٣٣٦، رغم أنها كلها كانتُ تتور في جوهرها حول فكره، وأحياناً حول شخصه. لقد كان الرجل شيخا طاعنا، ولم يكن له مطمع في جاه أو مطمح إلى سلطان، بل كل ما كان يرجوه أن يقر الناس عقيدة آمن بها وأيقن أنها الإيمان القويم، وما عداها إفك وضلال (٤)، على حين كان يوسيبيوس النيقوميدى هو المحرك الأول لكل هذه الأحداث التى جرت بعد مجمع نيقية وحتى وفاة الإُمْبِرُ اطور عَامَ ٣٣٧، بلُ واسْتَمَر دُورَه لسنوات أربع تالية حين ودع دنياه.

كان الأقنوم الثانى فى الثالوث، الكلمة [اللوجوس]، الابن، محور الجدال كله، وفى مواجهة الفكر الأربوسى أذاع الآباء أن "الابن أو الكلمة من الله" فى مواجهة ما قال به آربوس، "من العدم"، وأبدى يوسيبيوس موافقته على ذلك قائلاً: هذا حق، فالكل من الله كما جاء على لسان بولس "الآب الذي منه جميع الأشياء ونحن لسه

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Epistola ad Afros. 5.

<sup>(2)</sup> Hefele, history of the Councils, I,p. 28, n. 5.

<sup>(3)</sup> SOCR. Hist. Eccl. I, 25.

<sup>(</sup>٤) راجع بحثانا "اغتيال آريوس" المنشور في حوالية كلية الآداب - جامعة المنصورة، العدد ١٩ سنة ١٩ سنة ١٩ من ٢٤ - ٩٦.

"[١ كورنثوس ١/٨] وهذا وجد هذا الفريق المناوئ للأربوسية نفسه في مأزق، إذ أمسوا بذلك يتققون وخصومهم في قول واحد، اذا عادوا ليحددوا قصدهم من عبارة امن الله"، فقالوا إن "الابن من جوهر الله، اللوجوس مجد الله، الصورة اللانهائية للآب، إله حق لا يتغير". ولم يجد اليوسابيون غضاضة في الموافقة على مثل هذه العبارات محاجين بأنه جاء في الكتاب المقدس "إن الرجل لاينبغي أن يغطى رأسه لكونه صورة الله ومجده" (رسالة بولس الأولى إلى كورنثوس ٢/١١)، أما القول بعدم التغير والتغاير فينسحب كذلك على بني البشر، ألم يقل بولس "من سيفصلنا عن محبة المسيح" (الرسالة إلى أهل رومية ١٥/٥)، وحتى القول باللانهائية يمكن عن محبة المسيح" (الرسالة إلى أهل رومية ١٥/٥)، وحتى القول باللانهائية يمكن لموت من أجل يسوع لكي تظهر حياة يسوع أيضاً في جسدنا المائت" (الرسالة الأولى إلى أهل كورنثوس ١١/٤) (١).

هكذا وجد خصوم آريوس أنفسهم مساقون إلى عدم الاعتماد في حججهم على الكتاب المقدس وما ورد فيه من الآيات، لأن الآريوسيين في شكلهم "اليوسابي" يقارعونهم الحجة بمثلها من الكتاب المقدس، ولذا ولوا وجوهم شطر المصطلحات اللاهوتية القديمة التي جرى استخدامها من قبل للرد على السابلليين، ولقيت القبول من قطبي المسيحية آنذاك، ديونيسيوس أسقف روما وسميه أسقف الإسكندرية، نعني مصطلح "الهوموسية" Homoousius والذي يعني أن الابن "من نفس جوهر الآب" (٢)، غير أن التوصل إلى استخدام هذه الصيغة، واعتبارها - بعد إقرارها من المجمع - قاعدة الأرثوذكسية حتى يومنا هذا، لم يأت سهلاً أو يسيراً، بل كان طريقاً طويلاً وشاقاً، ويداية، ليس للقضاء على النزاع حول مكانة الابن في الثالوث، بل للصراع الذي فتح بابه على مصراعيه حول لاهوت الممنيح وناسوته.

فلقد سبق أن قدمنا أن "السابللية" في سعيها إلى التأكيد على الوهية الابن، ومحاولتها إقرار "مساواته" مع الآب، أنكرت تماماً التمييز أو الفروق الشخصية بين الآب والابن، ولما كان التطرف في اتجاه بعينه يؤدي حتماً إلى التطرف في الاتجاه المضاد، حتى بمقتضى قانون الطبيعة، القائل بأن لكل فعل رد فعل مساوله في

ATHANAS. De decr. III, 6-14 ep. Ad Afros, 5 منافشات في المناقشات في ا

<sup>(</sup>٢) راجع الفصل السابق، ص ١٦٥ ـــ ١٦٧ وانظر أيضاً

القوة ومصاد له في الاتجاه، أدت هذه الفكرة عند السابلليين إلى ظهور فكرة أخرى تقف كلية عند حد التبعية التامة من الإبن للآب، وإقرار التفرقة التامة بين الأقتومين، وطبقاً لنظرية "الفيض" أو "الصدور" أو "الانبثاق" فإن "المولود" ... الذي هو هنا "الابن" بتبع "غير المولود" ... الذي هو "الآب" ... في المجد والكرامة، وهذا يصبع "الابن" في مرتبة قد تدنو أو تتأي به نسبياً عن الخلائق، ومن هذه الناحية يعد ديونيسيوس الاسقف السكندري أبرز الممثلين لهذا الاتجاه (۱) أو بتعبير آخر أشهر الذين فسرت آراؤهم على هذا النحو، قمن الرسالة التي بعث بها إلى "آمونيوس" وفي دفاعه عنه (۲) يقدم ديونيسيوس في معرض تصديه السابلية، فكرة واضحة عن في دفاعه عنه (۲) يقدم ديونيسيوس في معرض تصديه السابلية، فكرة واضحة عن "الابن من صنع الله" و"الكر"، وقال إن "الابن من صنع الله" و"مغاير الآب في جوهره"، شأنهما شأن "الكرمة" و"الكرّام"، فكلاهما مختلف في جوهره عن الأخر، ولما كان "الابن" "مغايراً" لـــ"الآب" في الكلمات، حتى وإن لم يكن ذلك حقاً ما يقصده، وضعع ديونيسيوس "الابن" واخداً بين الكلمات، حتى وإن لم يكن ذلك حقاً ما يقصده، وضع ديونيسيوس "الابن" واخداً بين الخلائق" (۲).

وإزاء ما قاله ديونيسيوس السكندري دعا سميه الروماني إلى عقد مجمع سنة ٢٦٠، وكتب إلى الإسكندرية بما استقر عليه رأى المجمع، مفنداً أيضاً آراء "السابلليين"، موضحاً للاهوتي السكندري خطورة ما يمكن أن يفهم من آرائه، مؤكداً على أن الابن ليس مغايراً للأب في جوهره، بل من جوهر واحد معه، وقد دفع هذا ديونيسيوس اسقف الإسكندرية أن يكتب عدداً من الرسائل يشرح فيها وجهة نظره وحقيقة إيمانه (أ)، مبيناً أنه لم ينكر أن الابن كان واحداً في الجوهر مع الآب، ولكنه كان يعرب عن قلقه من أن هذا المصطلح "الهوموسية" Homoousius "مساواة آلابن للأب في الجوهر" لا يوجد البنة في الكتاب المقدس، ولم يأت على السنة الآباء الأولين، ولعل هذا يفسر لنا \_ كما أسلفنا \_ أن أثناسيوس رغم دفاعه السنة الآباء الأولين، ولعل هذا يفسر لنا \_ كما أسلفنا \_ أن أثناسيوس رغم دفاعه

<sup>(1)</sup> Hefele, history - of the Councils, p. 234.

<sup>(2)</sup> ATHANAS. De Sententia Dionysii, 3, 8-13.

<sup>(3)</sup> Hefele, hist. of the Councils, I, p. 234.

<sup>(4)</sup> ATHANAS. De decr. 25; de Sent. Dion. 18.

المستميت عن قانون الإيمان الصادر عن مجمع نبقية، والقائم في جوهره على هذا المصطلح، لم يستخدمه في كتاباته أو "خطبه ضد الآريوسيين" وهو العمل الذي يمكن اعتباره عملا لاهونيا من بين اعمال ائتاسيوس العديدة ولا مرة واحدة وعلى استحياء! وليس أدل على ذلك مما يقوله المؤرخ "جونز" من أن "الهوموسية" كانت مكروهة في الشرق تماماً لدي عدد كبير من المتقفين، في الوقت الذي تم تقبلها في الغرب غير الفلسفي بقبول حسن لمدة تزيد على القرن، وقد رأينا ديونيسيوس الروماني والحديث مازال "لجونز" موضطر سميه السكندري للموافقة ولو مع التحفظ على هذا المصطلح (١) أو على حد قول نفر آخر من المؤرخين، إن الأسقف السكندري رفضها صراحة أثناء تصديه للآراء السابلية، ولو أنه احتراماً لأسقف روما اضطر إلى قبولها، وإن كان قد فعل ذلك على كره منه وبتحفظ شديد (١).

ولنعد الآن إلى مدينة "بيقية" انلحق بجلسات المجمع المسكوني الأول، وقد علمنا أن الأساقفة راحوا يقدمون قوانين إيمان كثانسهم، وكان من أبرز هؤلاء قانون إيمان كنيسة قيسارية الذي عرضه أسققها يوسيبيوس على هذا النحو: "وفق ما تعلمنا بادئ ذي بدء، وما لقنا وقت العماد، وما تلقينا عن أساقفتنا الذين سبقونا، وما علمنا من الكتاب المقدس، وفق مايؤمن به القسيسون والأساقفة وبه يبشرون، نؤمن تخن، ونفصح على هذا الأساس عن إيماننا \_ نؤمن بإله واحد، آب قدير، خالق كل شيء، ما يري وما لايري، وبرب واحد يسوع المسيح. إله من إله. تور من نور. حياة من حياة. الابن الوحيد المولود. أول من ولد دون سائر الخلائق، مولود من الآب قبل كل الدهور، كل شيء به كان، الذي من أجل خلاصنا تجسد وعاش بين البشر، تألم وقبر وقام في اليوم الثالث، وصعد إلى الآب، وسيأتي ثانية في مجده ليدين الأحياء والأموات. نؤمن بالروح القدس الواحد. نؤمن بوجود ودوام في مجده ليدين الأحياء والأموات. نؤمن بالروح القدس الواحد. نؤمن بوجود ودوام ذلك. الآب حقاً هو الآب، والابن هو الابن، والروح القدس هو الروح القدس" (").

<sup>(1)</sup> Jones, Constantine and the Conversion of Europe, p. 162.

<sup>(2)</sup> Duchesne, early history of the Christian Church, II, p. 154; Lietzmenn, From Constantine to Julian, pp. 95 – 99; Hefele, hist. of the Councils, I, pp. 342 – 346.

<sup>(3)</sup> ATHANAS. De decr.; SOCR. Hist. Eccl. I, 8; THEOD. Hist. Eccl. I, 11.

ويخبرنا يوسيبيوس في رسالته التي بعث بها إلى أهل بيعته أنه عندما عرض قانون إيمانه هذا لقى استحسان الجميع، ولم يعترض أحد على هذه الصيغة الإيمانية التي قدمها للعقيدة، ويضيف أن الإمبراطور نفسه \_ وكان حريصاً على حضور بعض جلسات المجمع \_ أبدى ارتياحه لإيمان يوسيبيوس، وراح يستحث الاساقفة الآخرين على الموافقة على هذه الصيغة، مقترحاً عليهم في الوقت نفسه أن يوسيبيوس أن الإمبراطور قام بنفسه يوضح لرجال الدين حضور المجمع أن هذه الإضافة لا تعنى إضافة صفات جديدة لله أو تحول في صفاته، لأن الاين لم يشتق وجوده من الآب بانقسام أو انبثاق، لأن الطبيعة غير المتجسدة لا يمكن بحال أن تخضع لصفات جسدية أو تحول!! "على هذه الشاكلة راح إمبراطورنا التقى الحكيم يحاج من داخل الشك نفوسهم"، على حد قول يوسيبيوس (١).

وهذا لابد من وقفة مع شيخ مؤرخى الكنيسة، الأسقف القيسارى، فهو يجعل من قسطنطين رجل لاهوت من الطراز الأول، يستحسن قانون الإيمان هذا ويستنكف ذاك، ويدير دفة الحوار فى عدد من جلسات المجمع ويناقش الحاضرين آراءهم! ونتساءل كيف تأتى هذا لقسطنطين وقد أمضى حياته فى الجندية محاربا تحت لواء دفلديانوس ثم ضد رفقاء السلاح إبان الحرب الأهلية الطاحنة التى أعقبت اعتزال دقلديانوس هذا حتى عام ٣٢٣، ونحن الآن فى عام ٣٢٠، وهو أيضاً ينتمى إلى الغرب اللاتينى الذى لم يكن له دور أساسى فى مثل هذه المناقشات الجدلية فيما يتعلق باللاهوت، ولسانه وتربيته وثقافته لا تؤهله لذلك؟!

لقد ترأس قسطنطين الجلسة الافتتاحية للمجمع وألقى خطبة الافتتاح باللاتينية رغم أن الحضور جميعهم كانوا يتحدثون اليونانية وبها يتحاورون، مع استثناء الثمانية اللاتين، ورأس عددا من جلسات المجمع واستمع إلى ما يدور فيها بلسان المترجم، وقد يكون ترأس الجلسة الأولى مقبولاً بحكم كونه إمبراطورا، ورئاسة بعض الجلسات الأخرى شرفياً، ولا ضير في ذلك، رغم أن قسطنطين لم يكن قد نتاول بعد سر المعمودية، وقد نقبل هذا أيضاً لأنه لم يكن غريباً في نلك الفترة أن يتأخر

<sup>(1)</sup> ATHANAS. De decr.

طقس العماد حتى نهاية العمر، وقد نتاوله قسطنطين فعلاً عشية وفاته، بل إن عداً من كبار الأساقفة لم يتم عمادهم إلا عندما جئ بهم كى يرسموا أساقفة، ومن بين هؤلاء "كتاريوس" Nectarius أسقف القسطنطينية على عهد ثيودوسيوس الأول (٣٧٩ \_ 790)، وأمبروزيوس Ambrosius أسقف ميلانو خلال العهد نفسه.

ولكن الذي لا يمكن قبوله القول بمشاركة قسطنطين في الحوار اللاهوتي الدائر بين آباء الكنيسة في نيقية، فهم يتحاورون بلغة لا يفهمها اساناً ولا فكراً، وهم في العموم يعون تماماً ذلك الذي من حوله يختلفون، وخاصتهم يجيد ذلك إجادة تامة لأنهم ينتمون إلى المدارس الفكرية والفلسفية اليونانية، سواء كانوا من الآريوسيين أو خصومهم، ولم يكن لقسطنطين حظ من هذا أو ذاك، حقيقة كان الرجل يتمتع بقدر كبير جداً من الذكاء والفطنة، وبدأ يلم من خلال تقارير مستشاريه بحقيقة الموقف، ولكن على السطح فقط دون الغوص في الأعماق، إذ أدرك أن هناك إنقساماً حاداً بين رجال الكنيسة، وهذا الانقسام سوف يترك بصماته واضحة على رعية تسلم زمام قيادها منفردا منذ عام واحد فقط مضبى، ومع أن المسيحيين كانوا لا يزيدون آنذاك عن عُشر سكان الإمبراطورية، إلا أنه كان يدرك أيضاً من خلال تجاربه مع الدوناتيين في إفريقيا وهو بعد في الغرب، أنهم أقلية منظمة يعول عليها في مشروعاته القادمة، ومن ثم لم يكن ليسمح بحدوث مثل هذا الانقسام بينهم. هذا كل ما كان يعنى الإمبراطور في المقام الأول، أما جوهر الخلاف وأبعاده العقيدية فلم يكن يعى من أمره شيئًا، تلك حقيقة نقف عليها من رسالته التي بعث بها إلى كل من إسكندر وآريوس في الإسكندرية، وحملها الأسقف القرطبي هوسيوس في بداية النزاع بين الرجلين - قال قسطنطين :

"... إنى على يقين أم منبع الجدل المائل هو ذاك . فأنت يا إسكندر عندما طلبت إلى القسيسين إبداء رأيهم حول أمر بعينه يخص الناموس، أو بالحرى . يحسن قولى، عندما سألتهم عن قضية ما من ورائها طائل!!، فإنك ياآريوس أصررت بطيش وتهور على أمر ما كان حسنا أن تعمل الفكر فيه، ولئن خامرك ليدفنن في غيابة الكتمان .. كيف يا ترى يكون نصحى؟!

"خطأ في البدء أن تطرح القضايا على نهج هذا، والخطأ كل الخطأ بعدُ في نقاشها، فمسائل الجدال هذه ـ وليس لها من الشرعية نصيب، وتمليها روح صراع وليدة فراغ أسىء شغله، حتى ولو قصد بها رياضة الذهن ـ ينبغى أن تظل حبيسة فكرنا . ولنر هل أصبنا حيث اختلفنا في كلمات العبث والغباوة أن نعادى بعضنا بعضاً، وتمزقت جماعتنا لخلف أصابنا بكما، أنتما يا من يتعالى صياحكما حول نقاط كم هي "تافهة" "وضيعة" "سوقية" "حماقة صبيانية"، نقف والضد من حصافة الاكليروس والعقلاء. ذلك حديث أقوله لكما دون رغبة في قهركما على التوافق حول هذه المسألة العقيمة مهما كان كنه طبيعتها، وإذا كإن لابد من الشجار حول أمور لاجدوى منها، فعليكما ـ إن صعب الوئام ـ أن نقصرا ذلك على دواخل فكركما والعقل" (۱).

يتضح من هذه الرسالة بما لا يدع مجالاً الشك أن قسطنطين ألقى على السكندر وآريوس تبعة الأحداث، وحملهما دوافع الصراح الذي كان من الممكن في نظره \_ تجنبه لو أن اسكندر لم يطرح القضية أصلاً للمناقشة، ولو أن آريوس أصم أذنيه وأغلق على الرأي العقلى فكره، وحال بين عقله وبين ما تعلمه في مدرستي اللاهوت السكندري والانطاكي، لأن ذلك كله لم يكن يعنى الإمبراطور في شيء بقدر ما يعنيه أمر الخلاف الذي يمكن أن يوقع بعضاً من رعيته في شقاق قد يمتد إلى زمن ومآل لا تحمد عقباه.

غير أن أهم ما احتوته الرسالة وجهة نظر قسطنطين في أمر هذا الخلاف، فرجال الاكليروس يختلفون حول جوهر العقيدة المسيحية، الأقنوم الثاني، اللوجوس، الابن، وهو يُصف هذا كله بأنها "أمور" لا جدوى منها، وما من ورائها طائل، وليس لها من الشرعية نصيب، أو جدها قرائح أسئ شغله، وما هذه الأمور لا كلمات عبث وغياوة، وحماقة صبيانية، وتافهة ووضيعة وسوقية، وهذا كله مما لا يتفق في رأيه مع حصافة رجال الدين وآباء الكنيسة المترى هل يعقل أن نصدق أن إمير اطوراً هذا شأنه يمكن أن يدير دفة المناقشات ويشارك في الحوار، بل ويتدخل في أمر العقيدة بالاستحسان أو الاستهجان، بالحذف والإضافة؟ المستحسان أو الاستهجان، بالحذف والإضافة؟ المستحسان أو الاستهجان، بالحذف والإضافة؟ المستحسان أو الاستهجان، بالحذف والإضافة؟

<sup>(1)</sup> EVSEB. Vita Const. 11, 71.

إذن .. ما الذى يدعو يوسيبيوس أن يقول ذلك فى رسالته؟ وما الذى يدفعه إلى أن يجعل من قسطنطين أسقفا يهدى خطى المجمع وفيه صفوة رجال الفكر الكنسى وعلماء اللاهوت المسيحى آنذاك ؟!

لو علمنا أن هذه الرسالة بعث بها يوسيبيوس إلى أهل بيعته وفي مقدمتهم إكليروس كنيسته، لأدركنا على الفور أن الأسقف القيسارى لم يقصد بذلك أكثر من الاعتذار مقدماً لهم جميعاً عن السماح بإدخال إضافات إلى قانون الإيمان الذى هم عليه يحافظون، نعنى مصطلح "الهوموسية"، وعبارة "مولود غير مخلوق"، ولم يكن أمام الرجل من سبيل إلا أن يزعم أن الإمبراطور "محبوب الرب" \_ كما كان يحلو له دائماً أن يناديه \_ "التقى" "الورع" \_ على حد قوله \_ هو الذى أقدم على ذنك لحرصه على "قويم الإيمان"، وكان لابد أن يمهد لذلك يقدرة قسطنطين على المناقشة والحوار، ومجاراة رجال الدين في جدلهم اللاهوتي، ثم إصدار أوامره بسرعة التوقيع على هذه الصيغة الجديدة بعد أن اشت حولها الجدال، ولنستمع الآن الى يوسيبيوس وهو يسجل لنا كل هذه الحقائق في رسالته حيث يقول:

"وعندما غرضت هذه الصيغة لم نتركها دون فحص، وثارت مساءلات عديدة وجرت مناقشات، وبحثت بدقة مضامين هذا القول، ثم سيق الأساقفة جميعاً للاعتراف بأن عبارة أمن نفس الجوهر" (الهوموسية) تعنى أن "الابن" من "الآب" وليشن جزءاً منه. ومن ثم فقد رأينا من الصواب تقبل هذا الرأى حباً في السلام، وخشية الانحراف عن قويم الإيمان". وهذه العبارة الأخيرة تدل على أن يوسيبيوس كان بعقله مع الأريوسية، فلما استغنى قلبة أفتاه بالمصادقة على ما رآه الإمبراطور خسنا حفاظا على وحدة الكنيسة من الانشقاق، وحتى لأ يجد نفسه خارج البيعة في عداد من تتعنهم الكنيسة هراطقة.

ولنمض مع الرجل نستكمل حديثه فنراه يؤكد: "ولنفس العلة قبانا عبارة" مولود غير مخلوق". فقد قالوا إن كلّمة "مخلوق" تتسحب على منائر الخلائق، ولا يصح أن يكون "الابن" شبيها بها، وعلى هذا فهو ليس بـــ مخلوق"، ولكنه من جوهر يعلو على كافة المخلوقات، والكتاب المقدس يعلّمنا أنه "مولود" من "الآب" بطريقة يصعب إدراكها، ولا يمكن التعبير عنها لبنى البشر، والشيء نفسه يخص

عبارة "من نفس الجوهر مع الآب". وقد فحصنا ذلك بدقة، وقبلناه لا على معنى اتصاله بالجسد أو مشابهته بالكائنات الفائية. وقد اتضح أيضاً أنه لا يعنى انقساما في الجوهر أو انبثاقاً أو تحولاً أو تغييراً أو تضاؤلا لقدرة "الآب"، فذلك كله غريب عن طبيعة "غير المولود". ولقد استقر الرأى على أن القول بعيارة "من نفس الجوهر مع الآب" تعنى أن ابن الله لا يشبه بأى حال من الأحوال المخلوقات التي جبلها، ولكنه بالنسبة للآب \_ الذي ولده \_ مثيل له تماماً في كل شيء، لأنه من جوهر وفحوى الآب".

ثم يختتم يوسيبيوس رسالته إلى بنى بيعته مقدماً صيغة الاعتذار الرسمى عما حدث.. يقول: "وبعد أن أعطى هذا التفسير للعقيدة، بدا لنا صواب الموافقة عليه، خاصة وأننا ندرك أن القدامي من مشاهير الأساقفة والقسيسين (١) استعملوا عبارة "من نفس الجوهر" للتدليل على ألوهية الآب والابن. تلكم هي الطروف التي رأيت ازاما على إبلاعكم إياها حول الصيغة التي نشرت حول قانون الإيمان، ولقد وافق عليها جميعنا بعد فحص الأراء تقيق وتمحيص، وذلك كله قد جرى في حضرة إمبراطورنا الحبيب، ومن أجل الدواعي التي سبق لنا ذكرها لكم، قبلنا جميعًا هذه الصيغة [لاحظ تأكيده المستمر على الأسباب التي دفعته وغيره للتوقيع على وثيقة الإيمان وقبول هذه العبارة]، وذلك لأن هذه الصيغة تحرم استخدام الألفاظ التي لم ترد في الكتاب المقدس، والتي بسببها قام النزاع ودب الشقاق داخل الكنيسة؛ [وهو هنا يشير إلى أقوال الآريوسيين، ولكنه يقع في تناقض مع نفسه لأن عبارة "من نفس الجوهر" لم ترد هي الأخرى في الكتاب المقس]، وقد رأينا من الصواب المواققة [مرة أخرى] لأننا لم نسمع من قبل ولا اعتدنا مثل هذه التعبيرات، وزيادة على ذلك فإن إدانة القول بأن "الابن لم يكن قبل أن يولد" وأنه "وجد من العدم" و"كان هناك وقت الابن فيه لم يكن"، جاءت متفقة مع هذه الصيغة الجديدة ومتناعمة مع الموقف، إذ الجميع هذا متفق على أن "ابن الله ابنه فعلا قبل و لأدته بالجسد".

15 CO. 1846

<sup>(</sup>١) يشير يوسيبيوس هذا إلى كل من ديونيسيوس أسقف روما وسميه أسقف الإسكندرية ومن تابعهما.

وجاءت السطور الأخيرة في الرسالة كما لو كانت تجذيراً لكل من تسول له نفسه من أهل بيعته أو غيرهم، الاعتراض على صيغة الإيمان الجديدة، بعد أن حسم يوسيبيوس المسألة بقوله: "ولقد راح إمبراطورنا "محبوب الرب" يفسر أصل "الابن" الإلهي ووجوده قبل كل الدهور، لأنه بحق كان في "الآب" دون توالد حتى قبل ولادته، فالآب دوماً هو الآب، تماماً كما أنه على الدوام الملك المخلص، وهو يحق كل شيء لم يعتوره تغيير أو تبديل".

جاءت رسالة يوسيبيوس هذه ـ إلى جانب تحليلنا لما تضمنته عن موقف الأسقف والإمبراطور ... صورة نابضة بالحياة لوقائع المجمع المسكوني الأول المنعقد في نيقية سنة ٣٢٥ للميلاد، ويتضح منها للوهلة الأولى أن الخلاف بين الآريوسيين وخصومهم انحصر في نقطتين رئيسيتين، أولهما مكانة الابن في الثالوث، والثانية مصدر وجود الابن وكيفيته، وبينما أصر الآريوسيون على أن "الابن" وجد من "العدم"، وأنه قبل أن يوجد لم يكن، ومن ثم فهناك فترة سابقة على وجوده، وبهذا فهو تال للآب في الوجود، وليس معه أو عنده منذ البدء؛ وهذا يسلترم القول بتبعية "الابن" لــ "الآب"، وهذا بالتالي يجتم أنه ليس من جوهره، وبالتالي فهو من جوهر آخر غير جوهر الآب، ارتضى فريق من الآريوسيين المعتدلين بعد ذلك أن يكون من جوهر "مشابه" وليس "مساو"، ومن ثم قالوا بأن "الابن مشابة للآب في الجوهري"، وهو ما عرف ب "الهومويوسية" Homoiousius في مواجهة "الهومومبية" Homoousius الصادرة عن مجمع نبقية. ومن الأهمية بمكان أن نؤكد على القول بأن آريوس نفسه لم يذكر هذه الصيغة، نعنى أن "الابن مشابه الآب في الجوهر" (الهومويوسية) ولا قال بها أتباعه المقربون، ولكنها صيدرت بعد ذلك في منتصف القرن الرابع عندما راح الأربوسيون ينقسمون على أنفسهم، وقد عرف هؤلاء بـ أنصاف الأريوسيين " Semi-Arians القولهم بــ "التشابه" وليس بــ "بالمساواة" في الجوهر؛ وكان أوج هذه الفرقة في عام ٣٥٨ عندما عقد مجمع أنقرة تحت رئاسة بإساليوس أسقف المدينة.

أما القول بــ "الخلق" أو "الولادة"، نعنى "كيفية" وجود "الابن" فإن الآربوسيين لم يفرقوا بين كلمتى "مولود" و "مخلوق"، فهم يستخدمون اللفظتين للتعبير عن

المعنى نفسه، وتلك حقيقة نلمسها من رسالة يوسيبيوس القيسارى نفسه إلى أهل ييعته عندما يقول "ولنفس العلة قبانا عبارة "مولود غير مخلوق"، وتؤكده فى كل كلماتها رسالة يوسيبيوس النيقوميدى إلى باولينوس أسقف صور، والتى أوردناها من قبل، ولذلك يذكر الأسقف القيسارى أن المجمع رأى أن كلمة مخلوق نتسحب على كل المخلوفات التى خلقت بالاين، ولا يصبح أن يكون الابن شبيها بها. أما الفريق الآريوسى فلا يفرق فى المعنى بين هذه وتلك، وذلك واضح جداً من قول آريوس نفسه حين راح يعبر عن عقيدته، "إن "الابن" قبل أن "ولد" أو "خلق" لم يكن" (١).

ومن خلال هذه المناقشات اللاهوتية ارتضى المجمع قانون الإيمان الذي قدمه يوسيبيوس القيساري، مدخلاً عليه بعض التعديلات، مضيفاً إلى نصه عبارتي "من نفس الجوهر" و"مولود غير مخلوق"، وأصدر المجمع قانون الإيمان الذي اتفق عليه، والذي أصبح حتى يومنا هذا قاعدة الإيمان القويم في الكنيسة الجامعة كلها، وعرف بقانون الإيمان النبقى، وإن تعرض لبعض إضافات من جانب بعض المجامع المسكونية التالية، أو حتى الكنائس الرسولية دون مجامع مسكونية، تبعا لمقتضيات الظروف الطارئة التي تتمثل في ظهور فرق عقيدية أخرى على الساحة. اللاهوتية، فلم يكن قانون الإيمان النيقى صيغة جامعة مانعة العقيدة يتفق عليها الجميع، ولكنها جاءت في جوهرها رداً على الآراء الآريوسية، ففتحت بإقرارها بابا ولج منه الصراع من جديد بين الكنائس المسيحية للوصول إلى صيغة واحدة يرتضيها الجميع في الشرق والغرب، ولما كان هذا أمر يستحيل حدوثه في ظل قرون التحول الهائلة من الرابع إلى السابع، والانقلاب من الوثنية إلى المسيحية، والامتزاج والتمازج بين التراث والثقافة والفلسفات السائدة في المجتمع الروماني، وهذا الوافد الجديد، المسيحية، كان لابد أن يشهد اللاهوت المسيحي من خلال مَجامع مسكونية تالية صبغاً جديدة لقانون الإيمان، قادت في النهاية إلى الاختلاف العقيدي الجذري بين الكنيسة المصرية من ناحية والقسطنطينية ورؤما من ناحية أخرى، ثم الانشقاق الأعظم بين روما والقسطنطينية من بعد. ولما كان هذا الجدال

(1) THEOD. Hist. Eccl. I, 4.

الطويل الذى دام قرون عددا، قد نشأ فى ظل عالم يوشك أن يولد، وصحب نموه وازدهاره، نعنى العالم البيزنطى، فقد أصبح هذا الجدال علما عليه، بل صار "مثلاً" على كل ما يشبهه، فيما عرف به المناقشات البيزنطية

وعلى أية حال فقد جاء قانون الإيمان النيقي على هذا النحو:

"تؤمن بإله واحد، الله الآب، ضابط الكل، خالق السماء والأرض، ما يرى وما لا يرى. نؤمن برب واحد يسوع المسيح، المولود من الآب قبل كل الدهور، نور من نور، إله حق من إله حق، مولود غير مخلوق، مساو للآب قي الجوهر، الذي كل شيء به كان، هذا الذي من أجلنا نحن البشر ومن أجل خلاصنا نزل من السماء، وتجسد من الروح القدس ومن مريم العذراء، تأنس وصلب على عهد بيلاطس النبطي، تألم وقبر، وقام من بين الأموات في اليوم الثالث كما في الكتب، وصعد إلى السماوات وجلس عن يمين الآب، وسوف يأتي من مجده ليدين الأحياء والأموات، الذي ليس لملكه اتقضاء".

وبمقارئة هذه الصيغة الإيمانية وقانون الإيمان القيسارى، وما عرضه إسكندر أسقف الإسكندرية عن إيمان كنيسته، وعدد من الصيغ الإيمانية الأخرى، نجد أن قانون الإيمان النيقى جاء صيغة "توفيقية" بين كل قوانين الإيمان التى كانت تسود الكنائس حتى الربع الأول من القرن الرابع الميلادي، هذا بالإضافة إلى عبارتي "مساو للآب في الجوهر" و"مولود غير مخلوق" كرد على الآراء الآريوسية القائلة بـ "حلق" المسيح و "تبعيته" للآب، وكانت إضافة هاتين العبارتين هي التي فجرت المشكلة العقيدية الآن وبعد ذلك. وإذا كنا لا نذهب مذهب يوسيبيوس اقيسارى في القول بأن الإمبراطور هو الذي أضافها، فلابد أن يكون هناك شخص آخر على قدر كبير من المعرفة بالأمور اللاهوتية هو الذي أوحي إلى الإمبراطور بعرضها بل والتأكيد عليها و "سوق" الأساقفة لاعتمادها، وليس من المستبعد، بل لعله من المرجح أن يكون الأسقف القرطبي "هوسيوس" هو هذا الشخص بعينه، لعله من المرجح أن يكون الأسقف القرطبي "هوسيوس" هو هذا الشخص بعينه، فهو مستشار الإمبراطور للشئون المسيحية، ورسوله إلى الإسكندرية، وصفيه من الغرب الأوروبي، وصيغة "الهوموسية" مقبولة لديه، ويعلم يقينا أن أسقف روما ان يبدى أي اعتراض على إضافتها، لأنها العبارة التي وقف عندها مدعماً سلقه بيدى أي اعتراض على إضافتها، لأنها العبارة التي وقف عندها مدعماً سلقه بالهور المناقبة المناؤلة النبارة التي وقف عندها مدعماً سلقه المناؤلة العبارة الذي وقف عندها مدعماً سلقه

الراحل ديونيسيوس، وهي عبارة ليست مرفوضة في الشرق وإن بدت غير مستحبة، ولا يمكن القول إنها لم تكن معروفة، لأن ديونيسيوس السكندري كان قد سكت عن استخدامها من قبل سميه الروماني، ويجوز القول إنها لم تكن شائعة ولكنها كانت معروفة، وربما يكون هوسيوس قد ضمن عدم معارضة الأسقف السكندري على إضافتها أو احتجاجه على استخدامها، على اعتبار أن سلفه ديونيسيوس كان قد تجاوز عنها حتى وإن كان كارهاً.

ولا شك أن الضيق الذي انتاب قسطنطين من طول جلسات المجمع واحتدام حدة الجدال حول هذه المسألة اللاهوتية، التي يعتبرها "عقيمة" و"تافهة"، والقلق الذي تملكه من نتاتج هذا الاختلاف، وتقته في مستشاره للشئون المسيحية ثقة من لا يعلم من "جوهر" النزاع شيئاً، كان دافعاً له على نقبل الاقتراح الذي قدمه ذلك الأسقف الاسباني، هوسيوس، فقد كان يمثل على الأقل في هذه الآونة وجهة نظر الغرب اللاتيني، ورأى الإمبراطور أن إجابة هوسيوس إلى مطلبه كفيلة بأن تجعل أمقف روما واكليروس الغرب يقف مؤيداً لأى قانون يصدره المجمع في أمور العقيدة، وهذا ما حدث بالفعل لمدة تزيد على قرن وربع من الزمان بعد ذلك، حيث ممكن الغرب إلى هذه الصيغة النيقية ولم يبغ عنها حولاً حتى كان المجمع المسكوني الرابع سنة ٢٥١، ومن الزاوية نفسها ننظر إلى موقف الأساقفة من الأحزاب المتصارعة، رغم ما ذكرناه عن ميل عقله إلى الآريوسية، فإذا ما تم التوفيق بينه وبين إيمان الإسكندرية، وكلاهما في جوهرهما لا يختلفان، مضافاً النوفيق بينه وبين إيمان الإسكندرية، وكلاهما في جوهرهما لا يختلفان، مضافاً اليهم ما كان الغرب يقره، أمكن التوصل إلى صيغة "توفيقية" لقانون الإيمان الإسكندرية، وكلاهما في جوهرهما لا يختلفان، مضافاً المسحى، وهذا هو ما تم الانتهاء إليه في واقع الأمر.

على هذا النحو هئ لقسطنطين ورجال الاكليروس في مجمع نيقية أن الموافقة على قانون للإيمان تقبله كنائس الغرب، ولا ترفضه كنائس الشرق، وإضافة نص ترتضيه هذه ولا سبيل لتلك للإعتراض عليه، هو الطريق إلى توحيد صفوف الكنيسة في شطري الإمبراطورية وجمعها على كلمة سواء، وذلك واضح من قول يوسيبيوس في رسالته أن الإمبراطور أخذ يستحث جموع الأساقفة للتوقيع

على هذه الصيغة ويدفعهم إلى ذلك دفعاً، ونعلم من سوزومنوس (١) أن يوسيبيوس نفسه قد تباطأ قليلاً في التوقيع على قانون الإيمان النبقى، وهكذا انتهى المجمع بعد أن أقر آن "الابن مساو للآب في الجوهر" وأنه "مولود غير مخلوق"، وحرم كل من يقول بغير هذا، أو أنه قبل ولادته لم يكن، أو أنه وجد من العدم، وتم حرمان آريوس ومريديه ومنعه من دخول الإسكندرية، ثم نفيه إلى إلليريا، كما قرر المجمع إعدام عمله الفكري العقائدي المسمى "ثاليا" Thalia.

غير أن آريوس وصحبه يوزيوس Euzious لم يطل مكثهما في المنفى أكثر من ثلاث سنوات (٣٢٥ ــ ٣٢٨) حيث تم العفو عنهما من قبل الإمبراطور الذي أرسل في طلبهما، فلما عادا إلى حضرة قسطنطين قدماً إليه نزولاً على رغبته وثيقة إيمانهما التي جاءت على هذا النحو:

"آريوس ويوزيوس .. إلى سيدنا التقى الورع قسطنطين الإمبراطور .. أيها السيد الحكيم، وفقاً لأوامر عظمتكم ها نحن نعلن إيماننا، ونعترف أمام الله كتابة بأننا وأشياعنا نؤمن هكذا: "تؤمن بإله واحد .. الآب القدير، وبالرب يسوع المسيح ابنه المولود منه قبل كل الدهور، الكلمة، كل شيء به كان، الذي نزل وتجسد وتألم، وقام ثانية وصعد إلى السماء، وسوف يأتى ثانية ليدين الأحياء والأموات. نؤمن أيضاً بالروح القدس، بقيامة الجسد، بالحياة الآخرة، بملكوت السماوات، بكنيسة لله واحدة تمتد فوق كل الأراضين. هذا الإيمان عن الأناجيل المقدسة تلقيناه، وإنا إن لم نؤمن ونتقبل بحق الآب والابن والروح القدس، كما تبشر الكنيسة الجامعة والكتب المقدسة التي نؤمن بكل ما جاء فيها، فالله قاصينا كلينا، الآن ويوم الدينونة". (١).

ولعل أهم ما يثير الانتباه هنا أن صيغة الإيمان هذه التى قدمها كل من آريوس وشماسه يوزيوس، جاءت خلواً من عبارتى "من نفس الجوهر و"مولود غير مخلوق"، وهما العبارتان اللتان أثارتا الجدال طويلاً خلال جلسات المجمع، وعدت قاعدة الإيمان النيقى للكنيسة الجامعة، وهذا يعنى أن آريوس ظل باقياً على

<sup>(1)</sup> Hist, eccl. I, 24.

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. I, 26.

عقيدته مستمسكاً بفكره الذي أذاعه وأثار به كل كنائس المسكونة بين مؤيد ومعارض؛ ذلك أن آريوس \_ كما قلنا \_ لم يكن صاحب مطمح سياسي كشأن غيره كثير من رجال الاكيروس آنذاك، والذين راحوا يتحلقون من حول العرش يسبحون بحمد نعمائه التي أنعم بها عليهم، ولكنه كان صاحب فكر عقيدي يحمله إلى الأمميين، أملاً في جذب أكبر عدد من عقلائهم للدخول في المسيحية، ورغم أنه يكاد يكون قد وقف وحيداً في مجمع نيقية، إلا من تأييد يوسييوس أسقف نيقوميديا وثيوجنس Theognis أسقف نيقية مدينة المجمع، إلا أنه ظل محافظاً على رأيه مدافعاً عن فكره ولم يبغ عنه حولاً، وقد كان نذلك آثره البعيد في أمر العقيدة في القرن الخامس الميلادي.

وفي عام ٣٣٦ مات آريوس بصورة مفاجئة وغامضة (١) يعد أن استدعاه قسطنطين إلى العاصمة الإمبراطورية الجديدة، على إثر الاضطرابات التى انداعت في الإسكندرية عقب عودة آريوس إليها، وبموته انتقلت زعامة الآريوسيين رسميا إلى صديقه الحميم يوسيبيوس النيقوميدي، ورغم اتفاق الرجلين في فكرهما اللاهوتي، إلا أنهما كانا شخصيتين مختلفتين تماماً في طبيعة كل منهما، فعلى حين كان آريوس كما عرفناه مؤمنا بعقيدة أيقن أنها الحق، وأنها السبيل الإمثل لعقلانية المسيحية، كان يوسيبيوس رجل دين وسياسة من الطراز الأول، طموحا إلى أقصى درجات الطموح، شغل مرتبة أسقف بيروت أولاً ثم انتقل إلى نيقوميديا العاصمة الإمبراطورية التي أقام فيها دقلديانوس وقسطنطين حتى تم بناء "روما الجديدة"، الإمبراطور أستفية هذه العاصمة الجديدة على عهد الإمبراطور الأريوسية، ونصب من نفسه ألد أعداء الأسقف السكندري أتناسيوس، الذي كان هو الأخر ومعه "يوستانيوس" الأسقف الأنطاكي، الجناح المتشدد في النيقية، وتشير الروايات إلى أنه هو الذي عمد قسطنطين عندما حضرته الوفاة سنة ٣٣٧، وحمل الووايات إلى أنه هو الذي عمد قسطنطين عندما حضرته الوفاة سنة ٣٣٧، وحمل أنصاره الآريوسيون اسمه، فأصبحت هذه الفرقة تعرف بـ "اليوسابيين".

<sup>(</sup>١) رَاجِعُ بِحِنْتُاءُ اغْتِيْالُ آرِيوسَ في حولية كلية الأداب - جامعة المنصورة العدد ١٩ سنة ١٩٩٦.

كان ذلك في عام ٣٤١ عندما تقاطر على أنطاكية تسعون أسقفاً حسب رواية سقراط(١) وأتباسيوس(١)، أو سبعة وتسعون كما يرى سوزومنوس(١) وهيلاريوس(١) يمثلون كناتس الشرق عامة، ولم يكن بين الحضور أسقف الغرب واحد(١) ولم يشارك الأسقف الروماني "يوليوس" بأي من رجاله، وكان هؤلاء الأساقفة الذين قاربوا المائة يدينون جميعاً بالآريوسية، وفي حضرة إمبراطور النصف الشرقي للإمبراطورية، قسطنطيوس، التأم عقد هؤلاء الأساقفة تحت دعوى الاحتفال بالانتهاء من بناء الكنيسة الذهبية في أنطاكية، وهي التي عرفت باسم "الكنيسة المثمنة" Ecclesiastical Octangula، وحمل المجمع اسم المناسبة التي واققها، أي افتتاح هذه الكنيسة، فعرف باسم "مجمع التدشين" أن الهدف الحقيقي لهذا المجمع كان ويخبرنا كل من سقراط وسوزمنوس(١) أن الهدف الحقيقي لهذا المجمع كان "الإطاحة بالعقيدة النيقية" أو حسب تعبيرهما "الهوموسية"، ويعلق "جواتكن"(١) على ما يقوله المؤرخان الكنسيان، وما تمخض عنه المجمع من نتائج فيما بعد، كما سنعرف، بأن "مجمع التدشين" هذا يعد نقطة تحول خطيرة في تاريخ الآريوسية.

ومن قائمة الأساقة الذين حضروا هذا المجمع، ندرك الأهمية الحقيقة لما كان يجري على الساحة العقيدية آنذاك، فقد كان في مقدمة هؤلاء بالطبع "يوسيبيوس" النيقوميدي أسقف القسطنطينية الآن، و"فلاكيللوس" Flacillus أسقف أنطاكية، و"أكاكيوس" أسقف قيسارية الذي خلف يوسيبيوس القيساري، و"باتروفيلوس" Petrophilus أسقف بيسان Scychopolis و "ثيودور" أسقف هرقلة و"باتروفيلوس" Germanicia أسقف مرعش Germanicia و "ديانيوس" Dianius أسقف قيسارية كبادوكبا، وجورج أسقف اللانيقية (^)، وهؤلاء وغيرهم يمثلون أشهر كنائس الشرق، ويمثلون في الوقت نفسه المدى الذي حققته الآريوسية من نجاح، رغم الإدانة التي لحقت بها في مجمع نبقية منذ خمسة عشر عاما مصت.

.

- Howard Birth - War Land Charles

3 4 2 Ballet

<sup>(1)</sup> Hist. Eccl. II, 8

<sup>(2)</sup> De Syn, 25.

<sup>(3)</sup> Hist, eccl. III, 5.

<sup>(4)</sup> HILARIVS, de Synodis, 28.

<sup>(5)</sup> Percival, The Seven ecumenical Councils, NPNF, XIV, p. 105.

<sup>(6)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II, 8; SOZOM. Hist. Eccl. III, 5.

<sup>(7)</sup> Gwatkin, the Arian Controversy, p. 68.

<sup>(8)</sup> SOZOM. Hist. Eccl. III, 5.

وقد أصدر المجمع مرسوم إيمان جاءت ديباجته مفاجأة حقيقية، حيث قالوا. "لم نكن في يوم من الأيام أتباع آريوس، إذ كيف يعقل ونحن الأساقفة أن نهندى برأى قسيس؟! لم نبدل الإيمان منذ الإيمان في البدء كان، ولقد وضعتنا المقادير قضاه فكره، فراقنا الصدق فيها، ولكن أيعني هذا أنا عنه أخذنا ؟!" (١).

لاشك أن هذا التصدير الذي بدأ به المرسوم يدعو للدهشة حقا، فلقد ناصر هؤلاء الأساقفة وأتباعهم آريوس منذ البداية، وحرص يوسيبيوس النيقوميدي على إعادته إلى شركة الكنيسة ثانية، وخاض في سبيل ذلك صراعاً مريرا ضد الأسقف السكندري أثناسيوس، بل إنه لولا يوسبيبوس هذا لظلت الآريوسية \_ على حد قول "دوشين" (۱) \_ جدلا سكندريا خالصاً، ولأمكن التخلص منها بسهولة، ولكن يوسيبيوس هو الذي نقل هذا الصراع إلى الإمبراطورية كلها. كيف إذن يتبرأ هؤلاء الآن من التبعية لها ؟!.

حقيقة الأمر أن هذا المجمع الأنطاكي لم يعلن نبذ الآراء الآريوسية، لأن أساقفة الشرق الذين سبق ذكرهم وغيرهم كانوا يغترفون آراءهم من نبع ولحد هو "الأوريجنية" التي سادت الشرق من قبل، مدعمة بالنهج الأرسطي في المدرسة الأنطاكية، وكان لوقيانوس الأنطاكي الذي توفي عام ٣١٢ رائدهم جميعاً في هذا الاتجاه، ومن ثم فليس هذا المرسوم طرحاً خلف الظهور لما آمن به آريوس وإليه دعا، لكن يوسيبيوس وأنصاره رأوا أن "الآريوسية" التي تحمل اسم "آريوس"، أمست في نظر الكنيسة "هرطقة" حملت اللعنة في ننقية، وأيقنوا أنهم بهذه الصفة لن يستطيعوا أن يحققوا أي أنتصار لمعتقدهم، وها قد مات آريوس، واعتلى يوسيبيوس عرش القسطنطينية الأسقفي، فلا ضير إذن في التخلي عن هذه الصفة التي تمقتها الكنيسة، وهم لن يحسروا بذلك شيئاً، بل ريموا ضموا إليهم من أساقفة الغرب نفرا الكنيسة، وهم لن يحسروا بذلك شيئاً، بل ريموا ضموا إليهم من أساقفة الغرب نفرا الكنيسة، وهم لن يحسروا بذلك شيئاً، بل ريموا ضموا إليهم من أساقفة الغرب نفرا الكنيسة، وهم لن يحسروا بذلك عندما اعتلى "أوكسنتيوس" عرش أسقفية ميلانو من بعد.

(2) Duchesne, Christian Church, II, p.169.

<sup>(1)</sup> ATHANAS. De Syn. 22; SOCR. Hist. Eccl. II, 10; SOZOM. Hist, eccl. III, 5.

وليس أدل على صحة ما نذهب إليه من العبارة التي تضمنتها الديباجة والتي تقول: "لقد وضعتنا المقادير قضاة فكره، فراقنا الصدق فيها"، فهم إذن يقرون صراحة بصدق وعقلانية آراء آريوس، وهم هنا أيضاً يؤكدونها ولا يخرجون عليها، غاية ما في الأمر أنهم يستنكفون ــ في ظل الهيراركية الكنسية ــ والمراتب الكهنونية أن يقال أنهم وهم الأساقفة قد تبعوا واحداً من القسيسين!! ولا يعدو هذا تبريرا فقط لما يسعون إليه.

وندعم قولنا هنا بالجزء الخاص بالعقيدة الذي أصدره "مجمع التنشين" هذا وتبع هذه الديباجة، يقول مرسوم الإيمان هذا: "تؤمن بإله واحد .. وبمولود وحيد قبل كل الدهور مع الآب الذي ولده، كل شيء به كان، هبط بمحبة الآب من السماوات، وتجسد من العذراء، ونفذ مشيئة الآب، وقام ثانية وصعد إلى السماء، وجلس عن يمين الآب، وسيأتي ليدين الأحياء والأموات".

ولنصع الآن وثيقة إيمان آريوس التى قدمها هو وصحبه يوزيوس إلى الإمبراطور قسطنطين بعد عودتهما من المنفى، إلى جوار قانون الإيمان هذا الصادر عن المجمع لنرى هل تخلى أساقفته فعلا عن عقيدة آريوس؟. تقول الوثيقة "تؤمن بإله واحد .. وبالرب يسوع المسيح، ابنه المولود منه قبل كل الدهور، الكلمة، كل شيء به كان، الذي نزل وتجسد، تألم، وقام ثانية وصعد إلى السماء، وسوف يأتى ليدين الأحياء والأموات".

لم يفعل أساقفة مجمع التنشين الأريوسيون شيئاً أكثر من أنهم بعثوا من جديد إيمان آريوس في صورته الأصلية، لأنهم حسب تعبيرهم "راقهم الصدق فيه"، ولم تغب هذه الحقيقة عن ذهن المؤرخ الكنسى الناقد سقراط حين قال: "لم يكن هدف هؤلاء الأساقفة إدانة إيمان نبقية بقدر ما كان السعى لإقرار العقيدة الأريوسية" (١).

على هذا النحو ولدت جماعة اليوسابيين، ولم يكن هذا أول ظهور لها، ولكنه كان الميلاد الرسمى لوجودها، فقد كان يوسيبيوس النيقوميدى هذا أشد رجال الآريوسية تحمسا لها، وهو الذى أكد على مبادئها الرئيسية في رسالته الشهيرة إلى

(1) SOCR. Hist. Eccl. II, 10.

باولينوس أسقف صور، والتي عرضنا لها قبلاً، وهو الذي تزعم الحركة الأريوسية عملا وجهاداً منذ بداية ظهورها عندما النجأ إليه آريوس، فلما خلت ساحة الزعامة الروحية والفكرية للأريوسية بوفاة صاحبها، لم يجد يوسيبيوس منافيا له لشغل هذا الفراغ، وحقق تجاحاً كبيراً عندما ضمن انحياز الإمبراطور قسطنطيوس إلى الآريوسية التي بلغت أوج ازدهارها على يديه في منتصف القرن الرابع، حين غدت الإمبراطورية كلها تدين بها راضية أم كارهة !!

كان مجمع التدشين الأنطاكي الآريوسي هذا هو الرحم الذي خرجت منه الغرق الآريوسية التي أعقبته، الغرق الآريوسية التي أعقبته، فكر وجهد رجال الكنيسة في شطرى الإمبراطورية، إذ لم يلبث بعض أساقفته أن فكر وجهد رجال الكنيسة في شطرى الإمبراطورية، إذ لم يلبث بعض أساقفته أن أصدروا مرسوماً جديداً عرف بالمرسوم اللوقياني، نسبه أصحابه إلى لوقيانوس أسقف أنطاكية المتوفى عام ٣١٦، والآريوسي قبل آريوس. لم يكن فيه من جديد إلا القول بلعنة كل من يقول بأن الابن مخلوق شأن سائر الخلائق. وأنه كان هناك زمان لم يكن الآب آبا (۱)، ويعد هذا المرسوم بعبارتيه هاتين اقترابا من النيقية شيئا ما، وهؤلاء هم الذين عرفوا من بعد بـ "أنصاف الآريوسيين" Semi - Arians . Bedictum ما، وهؤلاء هم الذين عرفوا من بعد بـ "أنصاف الأريوسيين" Theophronius أسقف وقد حمل هذا المرسوم السم المجمع فعرف بـ مرسوم النتشين وليقية، فدعاً إلى الطوانة" لمعالجة القضية بصورة هائة، ولقيت دعوته استجابة من كثيرين من الأساقفة الذين أصدروا مرسوم إيمان جديد عرف بالمرسوم الانطاكي الثالث(۱) وهو الأساقفة الذين أصدروا مرسوم إيمان جديد عرف بالمرسوم الانطاكي الثالث(۱) وهو بأصحابه إلى المرسوم الأنطاكي الأول.

ورغم محاولة "مغازلة" النيقية في المرسوم اللوقياني أو مرسوم التدشين، إلا أن هذه المراسيم الثلاثة لم تستخدم مطلقاً العبارة التي قام عليها قانون الإيمان النيقى، نعنى مصطلح "الهوموسية"، ولذلك ظل الآريوسيون على حالهم مع تعدد

<sup>(1)</sup> ATHANAS. De Syn. 23.

<sup>(2)</sup> Ibid. 24.

فرقهم، والنيقيون على حالهم وإن ذهبوا فريقين، أحدهما يمثل اليمين المتطرف كما وصفه Hefele وعلى رأسه ألتاسيوس أسقف الإسكندرية ويوستانيوس أسقف أنطاكية، وثانيهما يمثل تيار الوسط أو المعتدلين من النيقيين وفي مقدمتهم الآباء الكبادوكيون الثلاثة، جريجورى النازيانزي، وجريجورى النيساوى، وباسيليوس الكبار القيسارى.

ودون أن نخوض في تقصيلات عميقة جداً حول الفرق الآريوسية العديدة (١) التي تقرعت على الآريوسية الأصلية، نذكر باختصار شديد أن أهم هذه الفرق تمثلت في "اليوسابيين" كما علمنا الآن، ثم في "أنصاف الآريوسيين" الذين رأوا أن العلاقة بين الآب والابن لا تبلغ بحال من الأجوال إلى درجة "المساواة" كما قال النيقيون، ولكن يمكن أن تصل إلى نوع أو درجة من "الشيه"؛ وانتهوا إلى الإعتقاد بأن هذا "الشبه" "جوهري" وليس "مقتبساً" كما كان يعتقد آريوس (١) على اعتبار أن كلمة "جوهر" هاية لا تعنى الفردية أو الوحدة، وإنما تعنى المماثلة الصريحة أو الكاملة، وعليه فلا ضير من قبولها على هذا المفهوم، مع عدم تقبلها في صورتها النيقية، بمعنى "المساواة" "الهوموسية" "عالى المساولة" الهوموسية المساولة أن ترديد الآراء السابلاية من جديد، ولكي يكون المعنى واصحاً فليس هناك أكثر تأثيراً من إدخال حرف (اليوتا) (i) (i) المعنى المساواة النحو "المومويوسية" المساواة المنابه في الجوهر" وليس المساواة.

وقد جاء هذا استنتاجاً صريحاً مما ورد في المرسوم الأنطاكي الرابع الذي يعد تتمة طبيعية للمراسيم الأنطاكية الثلاثة الصادرة عن مجمع التنشين، وصدر هذا المرسوم الأخير في خريف عام ٣٤١ بعد أشهر قليلة من انفضاض ذلك المجمع، وحمله أربعة من الأساقفة إلى الغرب الإمبراطوري في محاولة للتقريب بين وجهتي النظر النبقية والآريوسية. وقد تضمن المرسوم القول التالي:

"تؤمن بالله واحد، الآب القدير خالق كل شيء والصانع ... وبابنه المولود الوحيد، ربنا يسوع المسيح الذي ولد من الآب قبل كل الدهور، إله من إله. نور من

<sup>(1)</sup> راجع هذه التفصيلات في كتابنا، الدولة والكنيسة، الجزء التالث.

<sup>(2)</sup> Gwatkin, Arian Controversy, p. 90; Robertson, Prolegomena, p. 54.

نور. كل شيء به كان، الذي من أجلنا في آخر الزمان صار جسداً، وولد من مريم العذراء ... أما أولئك الذين يقولون إن الابن من العدم أو من مادة أخرى وليس من الآب، وأن هناك زمانا الابن لم يكن، فهم في عرف الكنيسة مارقون" (١):

ورغم أن هذه الصيغة تعد تخفيفاً نسبياً لحدة المرسوم الأنطاكي الثالث، إلا أنها جرت على سنة الصيغ الثلاث السابقة، إذ خلت من عبارة "مساو للآب في الجوهر"، عصب الإيمان النيقي، ولهذا كان لابد أن ترفض من جانب إكليروس النصف الغربي.

ويعبر كبرلس أسقف أورشليم عن رأى هذا الفريق أصدق تعبير في قوله "التشابه كما هو مكتوب، التشابه في كل شيء" (١)، ومن ثم عرف هؤلاء بالهومويوسيين"، أي القاتلين بأن "الابن مشابة للآب في الجوهر"، ولعل خوفهم من متابعة "السابللية" هو الذي دفعهم إلى رفض صيغة "الهوموسية" والعدول عنها إلى "الهومويوسية"، وكان أبرز زعماء هذا الفريق باسيليوس أسقف أنقرة، وجورج أسقف اللاذقية، ويوستانيوس أسقف سيواس، وإليوزيوس Eleusius أسقف كيزيكوس، ويوسيبيوس أسقف حمص، ومرقس أسقف الرستن Arethusa وكيراس الأورشليمي(١). وقد بلغ هذا الفريق درجة النضج في مفهومه إبان المجمع الذي عقد في أنقرة سنة ٢٥٨ تحت رئاسة أسقفها باسيليوس (١) وأصدر وثبقة إيمان جديدة تؤكد أن "الابن مشابه للآب في الجوهر" Homoiousius، وقرن ذلك بمثان عشرة لعنة العنة المثابة بين الآب والابن (٤).

ووسط هذا النيه العقيدى الأربوسى ظهر فريق جديد أزعجه ذلك النطرف عند النيقيين واليوسابيين، وهذا الارتداد الحثيث لدى أنصاف الآربوسيين، وراح يبحث عن طريق وسط يمثل أيسر السبل بلوغا إلى الهدف وسط هذا الجدال المحتدم، وأعملت الجماعة فكرها فاهتدت إلى صيغة تجمع ريما كل ما يدور في الساحلة الدينية آنذاك، وتمثل ذلك في اهتدائهم إلى كلمة "التشابه" Homoeos فقط

<sup>(1)</sup> ATHANAS, de Syn. 25.

<sup>(2)</sup> CYRILLVS, Catecheses, NPNF, VII, ch. VI, 7.

<sup>(3)</sup> ATHANAS. Apologia de Fuga, Praef.

<sup>(4)</sup> Hefele, history of the Councils, II, pp. 228 - 231; Gwatkin, Arian Controversy, p. 91.

دون تحديد لهوية هذا "النشابه" بين الآب والابن، وكان احتجاجهم باختيار هذا السبيل بقولهم إن كلاً من "الهوموسية" و"الهومويوسية" لم تردا في الكتاب المقدس، أما كلمة "الهوموية" أو "الشبهية" فقد جرى ذكرها عند عدد من آباء الكنيسة (١).

وعلى رأس هذا الفريق يقف أكاكيوس Acacius أسقف قيسارية فلسطين (٣٤٠ ـ ٣٦٦)، تلميذ يوسيبيوس القيسارى وخليفته، وإذا كان شيخ مؤرخى الكنيسة هذا صاحب آراء لاهوتية يعوزها وضوح الرؤية، فإن أكاكيوس ظل حتى وفاته ذا عقل ألمعى ولكن دون عقيدة معينة (١) ويبين تاريخه الطويل تقلبه بين الفرق العقيدية، يرتضى "الهوموسية" حينا، ويتقبل الآريوسية أحايين (١)، وهو من هذه الناحية يمثل فريق الأساقفة السياسيين في الشرق. لقد كان سياسياً أولاً ثم رجل دين آريوسياً بعد ذلك، ويقول عنه "روبرتسون" (١) "من الصعب أن نحدد طبيعة وآراء هذا الرجل وأفكاره، ولكن الذي لاشك فيه أنه كان متعاطفاً مع سياسة الإمبراطور قسطنطيوس التي تسعى إلى الوحدة بين الفرق المسيحية جميعها على أساس الخضوع للدولة.

وفى درب من دروب هذا اللابرنت العقيدى جاء يسعى فريق آخر هاله هذا الاصطراع حول "المساواة" أو "التشابه" فى الجوهر، أو "التشابه" فقط دون هوية، فعمد إلى انكار ذلك كله جملة وتفصيلاً؛ ذلك أنه فى عام ٣٥٧ شهدت مدينة سيرميوم Sirmium مجمعاً آريوسيا دعا إليه أسقفها "جرمينيوس" Germinius عرف باسم مجمع سيرميوم الثالث (٥) وحضره من زعماء الأريوسية "فالنز" عرف باسقف "مورسا" Mursa فى بانونيا Bannonia و أورساكيوس" Valems أسقف "سينجيدونوم" Singidunum فى الولاية نفسها، وهما من أشهر الأساقفة السياسيين الذين انتقلوا من هذا الفريق إلى ذلك دون حرج أو مبالاة !!

أعلن المؤتمرون في سيرميوم أن كلمة "جوهر" هي في الواقع السبب المباشر وراء كل هذا الخلاف العقيدي الذي خيم على الكنيسة، واصدروا بناء على

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Orat. C. Arianos, I, 9, 39 – 40, II, 16 – 18; Cyrill. Catecheses, VI, 7.

<sup>(2)</sup> Robertson, Prolegomena, p. 54.

<sup>(3)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II, 39 – 42, III 25; SOZOM. Hist. Eccl. III, 5, 12, 16, IV, 23 – 24, 29.

<sup>(4)</sup> Prolegomena, p. 54.

<sup>(5)</sup> Hefele, hist. of the Councils, II, p. 231.

هذا الاقتتاع مرسوماً للإيمان عرف بمرسوم سيرميوم الثانى (۱)، يعتبره هيلارى أسقف بواتبيه كفرا محضا ويطلق عليه مرسوم "التجديف" Blasphemia (۲) وكان هدف واضعى هذا المرسوم على حد تعبير هيلارى الإنكار الكامل لألوهية الابن، وتضمن إلى جوار ذلك تبعية الابن للآب شأن كل الخلائق، وأن الآب أعظم من الابن في المجد والكرامة والألوهية. وكان من أهم ما تضمنه هذا المرسوم:

"... لما كان بعض قد اضطرب فكره بمسائل تدور حول ما يسمى فى اللاتينية Substantia وفى اليونانية Ousia "جوهر"، مما قاد إلى القول بسالمساواة فى الجوهر" Homoousius و "التشابه فى الجوهر" Homoiousius كان من الواجب أن لا يذكر شيء من هذا على الإطلاق، وأن لا يعرض فى الكنيسة؛ ذلك أن الكتاب المقدس لم يحدّث البتة عن أى منها، فتلك أمور تفوق علوم البشر، وفوق إدراك الأناسى، لأن أحداً لا يستطيع أن يوضح ولادة الابن ... الأب وحده يعلم كيف ولد الابن، والابن يعلم ... ولا أحد يشك فى آن الآب أعظم من الابن فى المجد والكرامة والألوهية، والابن نفسه قال: "أبى الذى أرسلنى أعظم منى" [يوحنا ٤ /٨/١] (١).

وكان هذا المرسوم نقطة من نقاط التحول في الصراع كله، ببن النيقيين والآريوسيين، وهؤلاء الآخيرين وأنفسهم؛ ذلك أنه منذ هزمت الآريوسية في مجمع نيقية سنة ٣٢٥ لم تظهر صراحة بعد ذلك في وثيقة عامة، ولا يمكن اعتبار المراسيم الأنطاكية الأربعة الصادرة عن مجمع التدشين، محاولة آريوسية أصيلة، ربما إذا استثنينا المرسوم الأول، ونحن نلاحظ هنا أن هذه الصيغة "السيرميومية" جاءت خلوا، من "الهوموسية" و "الهومويوسية"، وثيني أصحابها تعبير "عدم الشبه" جاءت خلوا، من الفريق الأتومويون" Anomoeanism وعرف مذهبهم بـ "الأتومويون"

A for production the state of the Comment

<sup>(1)</sup> ATHANAS. De Syn. 28; HLLAR. De Syn. 11.

<sup>(2)</sup> HILAR. De Syn. 11.

<sup>(3)</sup> ATHANAS. De Syn. 28; HILAR. De Syn. 11.

وعلى رأس هذا الفريق في الشرق يقف "يودوكسيوس" Eudoxius أسقف "مرعش" Germanicia (٣٥٨ ـ ٣٥٨) الذي اعتلى كرسى أسقفية أنطاكية (٣٥٨ ـ ٣٠٠ ) بعد وفاة أسقفها "ليونتيوس" Leontius (أ. وقد دعا "يودوكسيوس" على الفور إلى عقد مجمع في أنطاكية حضره عدد من الأساققة الذين يؤيدونه الرأى، وقرروا التصديق على مرسوم سيرميوم الثاني هذا، وبنذ عبارتي "الهوموسية" و"الهومويوسية"، باعتبارهما غير واردتين في الكتاب المقدس تبعاً لما قوره الإخوة في سيرميوم.

على أن شهرة فريق "الأنومويين" ارتبطت باسم "آيتيوس الكتاب المقدس السورى (۱) وتلميذه "يونوميوس" Eunomius وقد درس آيتيوس الكتاب المقدس ونظم الكنيسة وقوانينها، ثم جاء إلى الإسكندرية في أربعينيات القرن الرابع خلال فترة نفي أتناسيوس السكندري للمرة الثانية، وتعلم ببراعة فلسفة أفلاطون، وجمع إليها النهج والمنطق الأرسطي، شأن آريوس من قبل، وبني عقيدته كما يقول باسيليوس القيماري الكبادوكي (۱) على أساس ما جاء في رسالة بولس الأولى إلى أهل كورنثوس (۱۸/۲): "إله وأحد، الآب الذي منه جميع الأشياء ونحن له، ورب واحد يسوع المسيح الذي به جميع الأشياء ونحن به ويقول جريجوري أسقف نيسا Nyssa أن آيتيوس سار بعقيدة آريوس الأولى شوطاً بعيداً وأن الأنوموية تعد وليداً شرعياً للآريوسية الأصلية.

أما يونوميوس فقد وصل بالعقيدة المدى، تعرف إلي آيتيوس في الإسكندرية ولازمه وتتلمذ عليه، ويعد المؤسس التعقيقي للأتوموية، فقد صاغ فكرها ونظم خطاها، وأكد دون موارية خلق الإين، ورفض في إصرار مجرد "الشبه"، واجتذب اليها ببراعته الجدالية أنصاراً كثيرين، حتى حملت الطائفة اسمه من بعده، وصارت "اليونومية" علما على "الأنوموية". وقد أصبح يونوميوس أسقفا على كيزيكوس في عهد الإمبراطور فالنز (٣٦٤ – ٣٧٨) (٥).

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II, 37; SOZOM. Hist. Eccl. IV, 12; THEOD. Hist. Eccl. II 20

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. III, 35; AMBROSIVS, de fide, I, 5.

<sup>(3)</sup> BASILIVS, de Splritu Sancto, II, 4.

<sup>(4)</sup> GREGORIVS NYSSAINS, Contra Eunomium, I, 6.

<sup>(5)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II, 35; SOZOM. Hist. Eccl. III, 15; VI, 26. GREG. NYSS. Con. Eurnom. I, 6

وقد حقق الأنومويون انتصارات متتالية لم تتح لغيرهم من الفرق الأريوسية، فقد توافق صعود نجمهم مع انتصار الإمبراطور قسطنطيوس على خصمه "ماجننتيوس" Magnentius قاتل أخيه قنسطانز، وكان قسطنطيوس آريوسيا متحمساً. ولما كان الأسقف القرطبي "هوسيوس" يقيم آنذاك في سيرميوم نزولاً على الرادة الإمبراطور لمدة تزيد عن العام، عقاباً له على معارضته أوامر الإمبراطور الخاصة بإدانة أتناسيوس (۱) فقد حرص الأنومويون على أن يضع هوسيوس توقيعه على مرسوم سيزميوم هذا (۲)، وقد أقدم الرجل على ذلك تحت ضغط الإمبراطور وقهره على حد قول أتناسيوس (۳) ولتقدم العمر به واختلاط الأمر على عقله (۱)، ولكنه رغم ذلك لم يوقع على الجزء الخاص بإدانة أتناسيوس، وإنما أعطى ولكنه رغم ذلك لم يوقع على الجزء الخاص بإدانة أتناسيوس، وإنما أعطى توقيعه فقط على المرسوم السيرميومي (۵).

ولم يكد يمضيي على ذلك عام واحد حتى كان الأنومويون قد حققوا نصراً أكبر، ذلك أن "ليبريوس" Liberius أسقف روما، الذي كان يعاني آلام النقي منذ عامين في تراقيا، اشتد به الشوق إلى بيعته ولم يطق هذه المعاناة (١) وبلغت أنباء ذلك القلق النفسي إلى الإمبراطور، وأدرك أن أسقف روما قد خارت قواه، فقد كان ليبريوس من أشد أنصار أتناسيوس، العدو اللدود للإمبراطور قسطنطيوس، فلما أتته تلك الأتباء استدعى إليه الأسقف الرومائي في سيرميوم، وقدم له مرسوم الإيمان الجديد، فوضع عليه توقيعه دون مناقشة، وصدق أيضاً على إدانة صديقه السكندري(١) وقد كتب ليبريوس في رحلة العودة إلى روما ثلاث رسائل إلى عدد الساقفة حفظها لنا هيلاري(١)، وكانت الأولى إلى أساقفة الشرق، والثانية إلى فالنز وأورساكيوس، والثالثة إلى فينكنتيوس Vincentius أسقف كابوا، دارت كلها خول الدفاع عن نفسه وتبرير ذلك العمل الذي أقدم عليه.

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Historia Arianorum, 45.

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II, 31.

<sup>(3)</sup> ATANAS. Hist. Arian. 45; apol. De Fuga, 5.

<sup>(4)</sup> SVLP. SEV, historia Sacra, II, 40

<sup>(5)</sup> ATHANAS. Hist. Ariam. 45; apol. De Fuga, 5.

<sup>(6)</sup> Neander, Christian religion and church, IV, 65.

<sup>(7)</sup> ATHANAS. Hist. Arian. 41; SOZOM. Hist. Eccl. IV, 15.

<sup>(8)</sup> HILAR. Fragmenta, VI, 5-11.

ولا شك أن الأربوسية فى صورتها الأنوموية قد حصلت بهذا التأبيد من جانب هوسيوس وليبريوس على مكانة متميزة فى الإمبراطورية، وان كان ذلك إلى حين، حتى ولوجاء هذا التأبيد تحت قهر النفس؛ فهوسيوس أبو المجامع ــ كما كان يُعرف، وعماد النيقية فى الغرب قد رضح، وليبريوس أسقف روما، وما يمثله من مكانة فى عالم الكنيسة الجامعة، لانت عربكته وأذعن للآربوسيين!

وقد شهدت السنوات القليلة الباقية من عمر قسطنطيوس (ت ٣٦١) صراعاً عنيفاً بين هذه القرق الآريوسية، وعقدت المجامع، ودارت المناقشات، وحار الإمبراطور بين هذه وتلك وهو لا يدرى من أمر هذه الخلاقات اللاهوتية شيئا، وإن كان في النهاية قد أخذ جانب "الهوموية" أي "التشابه" بين الآب والابن دون تحديد لهوية هذا "التشابه" بعد أن أوحى إليه زعماؤهما أنها المذهب الذي يمكن أن يحقق التقارب بين هذه الأطراف المتشددة جميعاً يمنة أو يُسرة، وفي مدينة سلوقية يحقق التقارب بين هذه الأطراف المتشددة جميعاً يمنة أو يُسرة، وفي مدينة الموقية جاءت على هذا النحو :

"نحن لا ننكر الإيمان الذي تم التصديق عليه عند تدهين كنيسة أنطاكية، لأننا أعطيناه من قبل الإيثار، فقد حاز رضى الآباء الذين التقوا هناك للنظر في بعض من نقاط الجدل، ومع ذلك فإنه لما كانت مصطلحات "الهوموسية" و"الهومويوسة" قد سببت للعقول فيما مضى اضطرابا، ولا زالت تثير حتى الآن فيها القلق، ولما كان قد ظهر مؤخراً تعبير جديد يطلقه البعض، ينكرون به تماماً "التشابه" بين الآب والابن "الأنوموية"، فإنا نرفض المصطلحين الأولين لكون الكتاب المقدس لم يحوهما، ونلعن المصطلح الأخير، ونعتبر كل من يؤمن به هرطوقاً. نحن نؤمن بـ"التشابه" بين الآب والابن تبعاً لما تحدث به عنه بولس الرسول حين قال: "الذي هو صورة الله غير المنظور" [كولوسي ١٥٠١] (١).

وفى مدينة "نيقا" Nice إحدى مدن تراقيا، وهى غير مدينة "نيقية" فى آسيا الصغرى، وفى العاشر من أكتوبر منة ٣٥٩، قدمت وثيقة الإيمان هذه التى دارت فى جوهرها حول "... الابن يشبه الآب كما علّمت الكتب المقدسة ودعت"، أى

<sup>(1)</sup> ATHANAS. De Syn. 29.

"التشابه" Homoeas فقط، ووقع عليها أساقفة الغرب النيقيون الذين كانوا يمثلون المجمع الذي عقد في مدينة "ريميني" Ariminium في إيطاليا، وانفض دون التوصل إلى نتيجة، وعدد من أساقفة الفرق الآريوسية الأخرى، حتى لم يبق على الإيمان النيقي إلا قلة قليلة (۱)، وكان اختيار هذه المدينة بالذات وسيلة مقصودة للخلط بينها وبين مدينة نيقية، الصادر عنها قانون الإيمان الذي ارتبط بها (۲)، وفي يناير / فبراير ۳۶۰ تقاطر على العاصمة الإمبراطورية، القسطنطينية، جموع الأساقفة، وعقدوا مجمعاً صدقوا فيه على ما جرى في "بيقا"، لتغدو الأريوسية الهوموية صاحبة السيادة على الإمبراطورية كلها في الشرق والغرب طوعاً وكرها.

ولا نجد وصفاً أدق لهذا الصراع اللاهوتي مما قاله هيلاريوس (٣) أسقف بو اتبيه، و هو يعزى الكنيسة ويرثى "لهذه الحالة المهلهلة التي أمسى عليها اللاهوت المسيحي و العقيدة" فنراه يقول"

"حقاً .. إنه أشيء يرثى له وأثيم، أن نرى عديداً من قوانين الإيمان بين الناس، عقائد كالأهواء، منابع الكفران والتجديف ماثلة حلول الخطايا فينا، نضع مراسيم الإيمان بهوس، ونفسرها بعصبية. تارة نرفض "الهوموسية"، وأخرى نرضى عنها، ثم تتناولها من هنا وهناك أيدى المجامع، و"التشابه" الكامل أو الجزئى بين الآب والابن موضوع الجدال لزمان غير سعيد. في كل عام، بل مع كل فجر تخرج عقائد جديدة، نصف بها غوامض الكلم، ونندم على ما فعلنا، وندافع عن الذين تابوا، ثم نلعن أولئك الذين من قبل عنهم دافعنا، وندين عقائد الآخرين في الشخاصنا، وعقائدنا في ذوات الآخرين، ونمزق هذا أو ذاك ونقطعه إرباً، ولدينا على الدوام للآخرين أنكالاً وجحيماً .. وعذاباً اليماً!!

هكذا قدر المقكر المسيحى المصرى في صورته الأريوسية، الأوريجنية الأصل، الأفلاطونية الفكر، الأرسطية المنهج، أن يشغل الإكليروس المسيحى كله فسى شطورى الإمبراطوريسة قرابة ثلاثة أرباع القرن الرابع الميلادي، منذ جهر

<sup>(1)</sup> SVLP. SEV. Hist. Sac. II, 43.

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II, 37.

<sup>(3)</sup> HILAR. Contra Constantium Imperatorem, 11, 4, 5

آريوس السكندرى بدعوته في عام ٣١٨ وحتى أصدر الإمبراطور ثيودوسيوس الأول Theodosius I قراره باعتبار المسيحية في صورتها النيقية العقيدة الرسمية للإمبراطورية في تسعينيات القرن ذاك (۱). وقد بدا واضحاً من خلال ما قدمناه أن كنائس الشرق الإمبراطوري قد دانت بالأريوسية اقتناعاً، نتيجة الأثر الكبير الذي تركه المفكر السكندري الشهير أوريجن هناك، والتأثير الواضح للمدرسة الأرسطية الأنطاكية والآراء اللوقياتية في تفكير رجال الكنيسة في تلك المنطقة، بينما آوي الغرب اليها كارها بعد أن غدا قسطنطيوس الأريوسي إمبراطوراً فرداً منذ عام ١٥٥، حتى إذا كان عام ٣٥٥ بانت الإمبراطورية كلها آريوسية، حتى الإسكندرية كان على عرشها الأسقفي منذ فبراير ٣٥٧ أسقف آريوسي هو جورج الكبادوكي.

غير أن الإسكندرية والكنيسة المصرية عامة ظلت على إيمانها بالنيقية، لم تتزحزح عنها رغم الاضطهاد العنيف والمطاردة التي مارسهما الإمبراطور قسطنطيوس ضد الأسقف أنتاسيوس، ووقفت مصر جزيرة نيقية منعزلة وسط ذلك المحيط الآريوسي في الإمبراطورية كلها، فقد كان أنتاسيوس بباشر سلطته الرعوية وهو في منفاه الاختياري بين الرهبان، ويصدر رسائله الفصحية بانتظام، يحملها الجهاز السرى للرهبان إلى كل كنائس مصر، حتى ذاع ذلك القول المأثور "أثناسيوس ضد العالم"

وليس من المبالغة في شيء القول بأن صلابة الأسقف السكندري وعداده، والاستماتة في الحفاظ على "قانون الإيمان النيقي" والدفاع عنه، هو الذي كتب للنيقية النجاح بعد وفاة أنداسيوس بأقل من عشرين عاماً، حتى ارتبطت المسيحية النيقية باسم أنداسيوس، وغدا هذا علما عليها. وقد ظل أنداسيوس طيلة أسقفيته التي امتدت قرابة نصف قرن من الزمان (٣٢٨ ـ ٣٧٣) حارساً أميناً على "النيقية" ومصطلح "الهوموسية" رغم عدم استخدامه له في كل كتاباته ـ كما ذكرنا من قبل ـ إلا مرة واحدة، وقد بدا حرصه هذا ونشاطه في رسالته التي كتبها إلى أساقفة أفريقيا، Ad Afros epistola Synodica أشار فيها إلى الرسائل العديدة والرائعة" التي بعث بها إليه داما سوس Damasus أسقف روما وأسافة الغرب الذين أعلنوا

<sup>(</sup>١) راجع تفصيل ذلك في كتابنا، الدولة والكنيسة، الجزء الرابع، الفصل الخامس

ولاءهم الكامل للنيقية، وحمل بعنف على أولئك الآريوسيين الذين يسعون عن طريق مصطلحات غامضة يقدمونها، استئصال شأفة الإيمان النيقى. وحتى فى عام ٢٣٧، أى قبل وفاته بعام واحد، كتب إلى ابكتاتوس Epictetus أسقف كورنثة، يطلب إليه الوقوف بحزم فى وجه البعث الجديد للآريوسية، والمتمثل فى شخص يونوميوس أسقف كيزيكوس، الذى راح يحاول جاهداً لحياء "الأتوموية" لتقف ليس فى وجه "الآريوسية الهوموية" فقط، بل فى وجه النيقية أيضاً. وقبل أن يودع أنتاسيوس دنياه بخمسة أيام فقط استدعى إليه قسيسه الأثير بطرس، ورسمه أسقفا خلفاً له، وكان آخر كلماته التى فاه بها وهو يوصيه، أن يحفظ النيقية ما دام حياً (۱).

تلك كانت المرحلة الأولى والخطيرة من مراحل الصراع الكنسي فكراً، وكان جوهر هذا الصراع طوال القرن الرابع الميلادي هو مكانة الأقنوم الثاني، الابن، الكلمة، في الثانوث المقدس، هل هو مخلوق لم مولود؟ والقول بالأولى يعنى الأرلية، وهل خلق من العدم لم ولد من الآب؟ التبعية، والقول بالثانية يعنى الأرلية، وهل خلق من العدم لم ولد من الآب؟ والاعتقاد بالأولى يقود إلى سبق الآب لملبن، والاعتقاد بالثانية بقود إلى الاتحاد بين الآب والابن، والإيمان بـ "السبق" للآب في الوجود يعنى اختلاف الجوهر بين الأقنومين، والإيمان بالولادة من الآب يعنى الجوهر الواحد، أو المساوى. وحول هذا "الجوهر" والإيمان بالولادة من الآب يعنى الجوهر الواحد، أو المساوى. وحول هذا "الجوهر"؟ أن هو "مشابه" فقط ؟ لم هو "غير مشابه" على الإطلاق؟! ومن هذا اللبرنت العقيدي خرجت "النيقية" باتجاهيها المتشدد والمعتدل، والآريوسية الأميلة، والآريوسية المتشددة نعنى "اليوسابية"، و"الهومويوسية" مذهب أنصاف الآريوسين، و"الهوموية" مذهب "المشبهين" وفقط، و"الأنوموية"، مذهب الرافضين لأى "شبهية"، وكل هذا يصب في قالب واحد فحواه "مكانة الإبن في الثالوث".

وكان طبيعياً أن يؤدى هذا كله إلى تفجير قضية أخرى تترتب على تحديد "مكانة" الابن، نعنى قضية "طبيعة المسيح"، وإذا كانت الأولى هى التى شغلت القرن الرابع كله، فإن القرن الخامس راح يلهث بسنى نصفه الأول وراء الثانية،

<sup>(1)</sup> Historia Acephala, XIII, 19.

وما حدث في الأولى، جرى في الثانية؛ هل في المسيح طبيعتان لاهوتية وناسوتية؟! أم هي طبيعة "بشرية" غالبة؟ أم هي طبيعة "لاهوتية" ظاهرة على سواها؟ ودارت طاحونة الجدل والنقاش من جديد، ليضفي على بيزنطة ظله الكامل فيما ذاع عنها بــ "المناقشات البيزنطية"!!.

ولم يحاول آباء الكنيسة الأوائل الإجابة على هذه النساؤلات، ف "مكانة" الابن كانت تشغلهم عن "طبيعته"، وحتى من حاول أن يقترب منها تتاولها بصورة غلمضية؛ فهذا "إجنائيوس" Ignatius الذي لقى الشهادة فى السنوات الأولى من القرن الثانى يقول إن "الرب صار جسدا"، وهذا "ترتوليان" Tertulianus يوصى بالقول بأن "الكلمة تأنس"، بينما يوضح أوريجن السكندرى أن الاتحاد بين الطبيعتين هو عملية "تمازج"، ويؤكد صراحة مثله فى ذلك مثل إرنايوس Methodius واحد من أشهر رجال اللاهوت فى القرن الثانى الميلادى، ومثوديوس Methodius واحد من مفكرى القرن الثالث الكنيسيين، على استخدام تعبير "الاختلاط" أو "الامتزاج" بين الطبيعتين. وفى القرن الرابع ذهب "أبولليناريس" Apollinaris إلى استخدام الشهيعتين، وفى القرن الرابع ذهب "أبولليناريس" المسيحى، فاشه المتأنس فى نظره يتكون من ثلاثة عناصر، الجسد والروح واللوجوس، وهذا العنصر الأخير، اللوجوس يأخذ \_ فى رأى أبو لليناريس \_ مكان الروح الإنسانية، ويشكل مع العنصرين الآخرين وحدة واحدة، وهو على هذا النحو يقيم من لاهوت المسيح مع العنصرين الآخرين وحدة واحدة، وهو على هذا النحو يقيم من لاهوت المسيح والسوته طبيعة واحدة (أ).

وقد لقيت هذه الآراء الأبوللينارية الاستحسان أو الاستهجان بدرجات متفاوتة من جانب عدد من أشهر آباء الكنيسة في القرن الرابع، وفي مقدمة هؤلاء الأسقف السكندري أثناسيوس، والجريجوريان الكبادوكيان الناريانزي والنيساوي، وإييفانيوس، وكان المغزى الأساسي الذي دارت حوله مناقشاتهم وآراؤهم، أنهم تمسكوا بشدة بألوهية المسيح مع عدم التقليل من شأن "الناسوت" فيه، بل وتبنوا ضرورة وجود قدر معقول من "النفس الإنسانية" في المسيح، غير أن هؤلاء جميعاً عندما أقدموا على تفسير "كيفية" حدوث "الاتحاد" بين الطبيعتين، جاءت تعبيراتهم

<sup>(1)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, pp. 1-2.

مبهمة وغامضة، بل ومن الممكن أى تؤدى إلى سوء الفهم، وفي بعض جوانبها غير صحيحة (١).

فهذا إبيفانيوس يرفض بشدة تعبير "الأمتزاج" أو "الاختلاط" بين الطبيعتين، أو أن واحدة منهما "ذابت" في الأخرى، هذا من ناحية، ومن الأخرى فأنه لم يعمد مطلقاً إلى استخدام ذلك التعبير القاتل "بأن المسيح جعل الطبيعتين يتحدان في طبيعة واحدة، على حين يذهب أنتاسيوس إلى توضيح أن "اتحاد" الطبيعتين تم بغير "امتزاج" أو "اختلاط"، وهو لا يعني أن "الاتحاد" قد حدث في "شخص" المسيح، ولكنه "اتحاد جوهرى" Substantial union (الاتحاد" قد حدث في المخول إن هذا الرأى كان يلقي قبولا حسناً من الفكر المصرى عامة، وأنه تم الاعتراف به من جانب كيراس وديوسقورس Dioscorus فيما بعد منسوبا إلى أنتاسيوس، وتم التمسك به باعتباره علما معترفاً به على الأرثونكسية (اا). وجاءت مساهمة أبوى كبادوكيا الشهيرين في التصدى للأبوللنيارية تأكيداً على "تتائية" الطبيعتين، وخاصة جريجوري النازيانزي، وإن كان كلاهما يتحدث عن "امتزج" الطبيعتين، ولم يستطيع جريجوري النيساوي أن يتخلص من فكرة "تحول" الطبيعة البشرية" في الطبيعة الإلهية" (ا).

- q 345 ± 4.20077

<sup>(1)</sup> Ibid. p. 3.

<sup>(2)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, p. 3.

<sup>(3)</sup> Ibid. 4.

<sup>(4)</sup> Id.; GREG. NAZ. oratio, XXIX, 19; ep. Ad Cledonium (ep. Cl); GREG. NYSS. Ep. XVII.

ويفسر ثيودور ذلك بقوله إن الله صنع "إنسانا" في رحم العذراء بصورة معجزة، عن طريق الروح القدس، وعندما أصبح تشكيل أو صنع هذا الإنسان مكتملاً، وحد اللوجوس نفسه معه، وبعد فترة معينة قاد اللوجوس الإنسان إلى العماد، ثم إلى الموت، ثم إلى الصعود إلى السماء، ثم الجلوس عن يمين الآب، ومنذ تلك اللحظة فإن "المتأنس" هذا يعبد من الجميع وسوف يدين الجميع (1). وعلى هذا فإن ثيودور والمدرسة الأنطاكية تؤكد على كمال الطبيعتين، وتعارض الأبوللينارية في مسألة القول بــ"الامتزاج لأنه لا يتناسب وهوية كل من الطبيعتين، فهناك فارق كبير "بين الأرجوان ومن يرتديه، والهيكل والساكن فيه، وصورة العبد وصورة الله، والقربان ورئيس الكهنة، والمتخذ والذي اتخذه، والمكون في رحم العذراء والخالق" (٢).

وهكذا نجد أن ثيودور جعل من اتحاد الكلمة بالناسوت في المسيح مجرد "سكني" و"تلطف" و"مسرة" وليس اتحادا في الجوهر، وأصبحت أنطاكية على هذا النحو تميز بين اللاهوت والناسوت في شخص المسيح، حفظا لكمال الطبيعة البشرية التي اعتبرتها الأبوللينارية ناقصة، حيث تتكر على الناسوت خواص اللاهوت، كالحضور في كل مكان، والقدرة على كل شيء، وتتكر على اللاهوت أهواء الناسوت وآلامه كالولادة والتألم والموت (").

وقد رتب ثيودور أسقف المصيصة على آرائه هذه، "أن العذراء \_ على حد تعبيره \_ حملت بـ "يسوع" و ليس "الكلمة"، لأن "اللوجوس" كان ولا يزال كلّى الوجود، رغم أنه منذ البدء "سكن" في يسوع بطريقة خاصة، ومن ثم فالعذراء هي أم المسيح وليست أم الإله، وإن كان يمكن تسميتها كذلك، أي أم الإله تجاوزاً، أي بصورة مجازية أو رمزية، لأن الله كان في المسيح بطريقة غير عادية. وقد يكون أكثر دقة القول إن العذراء حملت "إنسانا"، وهو الذي فيه بدأ الاتحاد مع "الكلمة" وإن ظل هذا "الاتحاد" غير مكتمل، لأنه لم يكن قد دُعي بعد "ابن الله" [حيث أن ذلك لم يحدث إلا عندما تم تعميده]"، ويضيف ثيودور "إن القول "بأن الله ولد من العذراء يعد ضرباً من ضروب الجنون ... إنه ليس الله ولكن الهيكل الذي فيه يسكن الله" (أ).

<sup>(1)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, pp. 5-7

Ibid. p.7 (٢) وراجع أيضاً، أسد رستم، كنيسة أنطاكية حـــ ص ٣١١.

<sup>(</sup>٣) أسد رستم، كنيسة أنطاكية، حــ ا ص ٣١١.

<sup>(4)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, p. 9.

غير أن هذه الآراء كلها ارتبطت ارتباطا مباشراً بشخص يسمى نسطوريوس Nestorius اعتلى عرش أسقفية القسطنطينية عام ٤٢٨، وجاءت عظته الأولى دليلا واضحاً على شخصيته، إذ خاطب ثيودوسيوس الثانى (٤٠٨ – ٤٠٠) بقوله "أيها الإمبراطور .. أعنى في صراعي ضد الهراطقة، أقدم لك العون كله في حربك مع القرس، أعطني الأرض وقد تطهرت من المارقين .. أمنحك نعيم الجنة المقيم"!! (١).

كان نسطوريوس أحد أبناء مدينة "مرعش" Germanicia حيث تلقى تعليمه هذاك، ثم انتقل إلى أنطاكية حيث أكمل تعليمه في مدرستها، وتتلمذ على ثيودور أسقف المصيصة، وأخذ عنه أفكاره وساربها إلى المنتهى، وميز نفسه — على حد تعبير سقراط (۲) "بفصاحة الحديث وبلاغته وجمال الصوت وعنوبته"، ولم يلبث أن سلك درب الرهبانية، فآوى إلى دير "يويربيوس" Euprepios في إحدى ضواحي أنطاكية، غير أنه رسم شماساً ثم قسيسا وسمح له بتقسير الكتاب المقدس لما يتمتع به من البلاغة والمقدرة الفائقة في التأثير على سامعيه، وقد ذاع صيته وبلغت شهرته البلاط الإمبراطورى الذي جاء من أنطاكية ليكون أسقفاً للقسطنطينية بعد أن توفى أسقفها سيسينيوس Sisinius (ديسمبر ٤٢٧)، وحمل ذلك الرجل أفكاره وتعاليم أستاذه معه، بينما أمل أهائي بيعته أن يجدوا في رجلهم هذا يوحنا ذهبي الفم يبعث من جديد.

ويخبرنا سقراط أنه يمكن الوقوف على شخصية رجل ما من خلال نبرات صونه وتعبيراته، ولذلك كان من السهل التعرف على عقلية نسطوريوس وتهوره، وليس أدل على ذلك من أنه في اليوم الخامس لرسامته أقدم على تدمير كنيسة للأريوسيين في القسطنطينية، كانوا قد اعتادوا ممارسة طقوسهم فيها، وثتى ذلك بنجاحه في استصدار قرار من الإمبراطور بالقضاء على عدد من الفرق المسيحية ومطاردة أصحابها، وكان في مقدمة هؤلاء النوفاتيين والمقدونيين والأبولليناريين بالإضافة طبعاً إلى الأريوسيين (٦).

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. VII, 29.

<sup>(2)</sup> Hist. Eccl. VII, 29.

<sup>(3)</sup> Id.

وكان من الواضح أن نسطوريوس قدم إلى العاصمة الإمبراطورية يحمل معه كل ما درسه وتعلمه في المدرسة الأنطاكية وعلى يد أساتذتها وخاصة ثيودور المصيصى، وأن الأفكار والمناقشات التي كانت تدور آنذلك حول "طبيعة المسيح" وما أذاعه الأبوللنياريون في هذا الشأن، تملك عليه كل سبيل، ولما كان هؤلاء قد ركزوا على إيراز الطبيعة اللاهوتية في المسيح، فقد رأى من ذلك خروجا على قانون الإيمان النيقي الذي جاء فيه أن الابن "تجسد من الروح القدس ومن مريم العذارء"، ولما كانت العذراء بشرا، والبشر لا يلد إلها، فليس من المنطقي القول عنها إنها "والدة الإله" Theotocos الإله يعد خلطا بين اللاهوت عنها إنها "والدة الإله" في المسيح طبيعتين، طبيعة ابن الله المساوى للاب في الجوهر، وطبيعة الإنسان المولود من العذراء، العذراء إذن لم المسيح .. ولست أم الإله، لايوجد هناك مسيحان ولا ابنان، لأنه لم يوجد كلاهما في وقت ولحد، ولا ابن في لأيون وابن في زمان آخر، ولكنه ولحد فقط يجمع الاثنين، ليس في المجد، بل في الطبيعة، وأصر نسطوريوس على القول بأن "ابن الله" لم يعد بعد التجسد هو الكلمة" (۱).

ويمضى نسطوريوس موضحاً مذهبه بقوله: "لقد تحدث الكتاب المقدس عن مولد المسيح، وعن موته، ولكنه لم يدعه أبداً "الله"، بل المسيح أو يسوع أو الرب، وكلّها دلالات تشير إلى الطبيعتين، هنا إذن يمكن أن نسمى العذراء "أم المسيح" (Christotokos لأنها حملت "ابن الله" "الإنسان"، الذي بسبب اتحاده مع "ابن الله"، يمكن أن يدعى أيضاً "ابن الله"، ومن هنا أيضاً يمكن القول بأن الذي مات هو ابن الله، وليس الله. نحن نستمسك باتحاد الطبيعتين دون اختلاط أو امتزاج" (١).

وفى إحدى عظاته راح يقول: "من ذا الذى تراه يؤمن بأن "الله" ولد من العذراء؟! إن من يفعل ذلك سوف يجعل العقيدة المسيحية محط استهزاء الوثنيين ومثار سخريتهم، لأن الوثنى لابد أن يتساءل .. كيف لى أن أعبد إلها يولد ويموت

<sup>(1)</sup> New Schaff – Herzog encyclopedia of religious Knowledge, VIII, pp. 123 – 124; Hefele, hist. of the Councils, III, pp. 11 – 17; Magoulias, Byzantine Christianity, pp. 27-29; Zernov, Eastern Christendom, pp. 58 – 59.

<sup>(2)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, p. 13.

ويقبر؟! لا يمكن لأحد أن ينكر أن الذى ولا هو "الطبيعة البشرية واتحدت معها الطبيعة الإلهية، ويؤكد في عظة أخرى: "... بيلاطس لم يقتل الطبيعة الإلهية، ولكنه قتل الثوب الذى يرتديه، ولم يكن اللوجوس هو الذى كُفِّن بالرداء الصوفى الخشن ... ودُفن إن من يهب الحياة لا يموت، إذ لو حدث ذلك فعلاً، فمن ذا الذى يحييه من بعد؟!" (١).

ومن الأمور التي تسترعي الانتباه، تلك الرواية التي جرى ذكرها بقلم المؤرخ الكنسي سقراط (١)، والتي تذهب إلى القول بأن نسطوريوس استقدم معه عند شخوصه إلى القسطنطينية كاهنا أنطاكيا يدعى أنسطاسيوس Arnastasius، كان يحظى بقدر كبير من الاحترام، واستخلصه لنفسه مستشاراً في كثير من الأمور، وسمح له بالموعظة بين الجموع، فما كان من هذا الـ "أنسطاسيوس" إلا أن قال: "لا فلنقاوم على الفور كل من يقول بأن العذراء هي أم الإله"، لأن العذراء ليست إلا مجرد امرأة، ومن المستحيل أن يولد الله من امرأة". ويقول سقراط إن هذا التصرف من جانب الكاهن الأنطاكي أثار ثائرة الجموع ورجال الدين في القسطنطينية، خاصة وأنهم كانوا يعرفون المسيح على أنه الله، ولا يمكن بأي حال من الأحوال فصل ناسوته عن لاهوته، مرتكزين على قول بولس "نحن من الآن لا منعرف أحداً حسب الجسد، وإن كنا قد عرفنا المسيح حسب الجسد لكن الآن لا نعرف بعد" (ا كورنث ١٦٠٥). ويعقب مؤرخنا على ذلك بقوله "إن نسطوريوس كان حريصاً على إقرار كاهنه على قوله، حتى لا يتهم الرجل الذي اصطحبه الأسقف حمد من أنطاكية بالزيغ أو الضلال أو التجديف، ومن ثم أقدم على إلقاء عدد من العظات وكتابة بعض الرسائل، رفض فيها بكل شدة القول بأن العذراء هي أم الإله"!

والذى يفهم من حديث سقراط أن هذا الطرح فجاً الناس من الاكليروس والعلمانيين على السواء فى القسطنطينية، وأنه قبل قدومه لم يكن موجوداً، بينما كانت الساحة الكنسية فى أنطاكية وكنائس الشرق تموج بالحديث حول ذلك نتيجة لما أذاعه الأبولليناريون، والأمر الثانى أنه يظهر نسطوريوس هنا كما لو أنه كان

<sup>(1)</sup> Ibid. pp. 15 - 16.

<sup>(2)</sup> Hist. Eccl. VII, 32.

قد تورط في التصديق على ما قاله كاهنه، دافعه إلى ذلك فقط الخوف من اتهام رجله بالتجديف والهرطقة! ومن أجل هذا وحده اضطر إلى تدبيج عدد من العظات والرسائل لتأييد وجهه نظر صاحبه. وهذا قول لا يمكن التسليم به على علاته، إذ كيف يمكن أن يسمح الأسقف لنفسه بالوقوع في مثل هذا المأزق العقيدى في مدينة كان قد اعتلى أسقفيتها منذ أشهر قليلة جداً؟ وهي في الرقت نفسه عاصمة الإمبر اطورية ومحط أنظار الكنائس الرسولية الأخرى؟ ثم إن قول مؤرخناً بخوف الأسقف من اتهام كاهنه بالهرطقة، يعد سقطة وقع فيها سقراط لأن نسطوريوس برد التهمة عن أنسطاسيوس دمغ نفسه بها وصار هو المجدف والهرطوق على هذا النحوا! فهل كان نسطوريوس من الغفلة إلى هذا الحد؟ وكيف يكون؟ وهو الذي يمتدحه سقراط نفسه في بداية حديثه عنه بالذكاء والفصاحة وحلو الحديث؟!

من المنطقى إذن أن يكون الكاهن قد أقدم على ذلك لأنه يعلم يقيناً أن أسقفه يؤمن تماماً بما يبشر به هو، خاصة وأن الرجلين قدماً معاً فى وقت واحد من لدن المدرسة الأنطاكية، وكلاهما يحمل فكرها ويعرف جيداً اتجاهاتها العقيدية، ولولا أن نسطوريوس يدرك جيداً أن أنسطاسيوس سوف يكون خير عون له فى دعوته الجديدة، لما أتى به إلى القسطنطينة، ولما سمح له بالجلوس مجلس الواعظين فى الكنيسة.

ولكن سقراط لا يلبث أن يصب جام غضبه على نسطوريوس متهما إياه بالجهل وضيق الأفق والافتقار إلى التقافة، ويقول إن ذلك هو حكمه الشخصى عليه، وكأنه أراد بما قدمه عن أنسطاسيوس فى تبشيره بأن العذراء ليست أم الإله، أن يبين ضحالة الفكر الديني لدى نسطوريوس، وهذا هو الذى دفعه – فى رأى سقراط – إلى التعالى على الأخرين واعتبار نفسه فوق جميع الأساقفة، وازدياد غروره وصلفه إلى الحد الذى جعله لا يعرف ولا يقرأ كثيرا من النصوص القديمة التي تتضمن التأكيد على مكانة العذراء باعتبارها أم الإله (۱). وقد يلقى بعض الضوء على موقف سقراط أن نسطوريوس كان من أول الأعمال التي أقدم عليها في خلال الأسابيع الأولى لأسقفيته، إعلان الحرب صراحة ضد كل أتباع الفرق التي تتعتها الكنيسة بالهرطقة، وكان من بين هؤلاء "النوفاتيين" Novatians أنباع الغرق

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. Eccl. VII, 32.

الأسقف الرومانى المنشق "نوفاتيانوس" في منتصف القرن الثالث الميلادى، والقائلين بكنيسة الأطهار الذين لم يصب إيمانهم دنس، وهم يتققون في ذلك مع الدوناتيين في إفريقية والمليتيين في مصر في مواجهة كنيستى روما والإسكندرية. وكان سقراط ينتمى إلى هذه الفرقة، ومن هنا يمكن أن نفسر هجمومه على نسطوريوس، ونعرف أيضاً أنه صب هذا الهجوم على شخص الأسقف وثقافته وليس بالقدر نفسه على أفكاره وعقيدته، لأن سقراط لم يكن الاهوتياً.

ومهما يكن من أمر فقد ارتاعت القسطنطينية الدى سماعها لهذه العظات النسطورية"، وأدركت أن الخطر يأتيها من جانب أسقفها الجديد الذى يريد أن يحرم المدينة فخار حاميتها .. أم الإله، فكما أن الربة أثينا تحمى أثينا، والربة روما تحمى روما، فكذلك العذراء تحمى القسطنطينية، ولا يتصور أهل المدينة أن تمسى حاميتهم نسيا منسيا، وأن تبيت مدينتهم نهبا للطامعين!! فاندلعت الفوضى فى العاصمة، وترددت فى جنباتها صبحات الهياج الذى أحدثته الرعبة، غير أن نسطوريوس ما كان ليأبه بتغاء قطعان العامة، فسلط عليهم غضب الإمبراطور بثيودوسيوس الثانى، الذى كان هواه مع أسقفه، فسلط عليهم غضب الإمبراطور الاكليروس الذى امتعض لآراء نسطوريوس فقد لقى الحرم الكنسي على يد مجمع مكانى عقد فى سنة ٤٢٩، قطع كل من يقول بغير "العذراء أم المسيح" مكانى عقد فى سنة ٤٢٩، قطع كل من يقول بغير "العذراء أم المسيح" دكاتها عليها على د مجمع مكانى عقد فى سنة ٤٢٩، قطع كل من يقول بغير "العذراء أم المسيح" دكاتها عليها على د مجمع مكانى عقد فى سنة ٤٢٩، قطع كل من يقول بغير "العذراء أم المسيح" دكاتها دوراء أم المسيح"

ويناقش "ماجولياس" (١) القضية بهدوء، ويقول "لعلى الخطأ الكبير الذي وقع فيه نسطوريوس أنه كان حاد الطباع عنيفاً في عرض أفكاره والدفاع عنها، فالذي لاشك فيه أن آراءه صدمت الجموع باعتبارها هجوماً لا مبرر له على مكانة العذراء، وأمراً لا يمكن قبوله، على الرغم من أن نسطوريوس كان يبدو منطقياً في تفكيره متسقاً مع دراسته وإيمانه، فقد رفض بداية أن يدعو "العذراء أم الإله"، وإذا كان الله قد مر من رحم العذراء، إلا أنه لم يستمد وجوده منها، لأن العذراء ولدت "المسيح الإنسان" ولذا فالعقل يحتم أن ندعوها أم المسيح من غير المنطقى القول بأن "الله" بل "الابن"، "يسوع" هو الذي ولد، وعليه يصبح من غير المنطقى القول بأن

<sup>(1)</sup> Magoulias, Byzantine Christianity, p. 29.

"العذراء أم الإله" Theotokos لأن العذراء أم تحمل "الله" في رحمها ولم تعطه "الوجود"، لا يصبح مطلقاً إذن الإدعاء بأن "الله" ولد ورضع من العذراء!! لا يمكننا القول مطلقاً أن عمر "الله" أصبح شهرين أو ثلاثة، الإنسان هو الذي يولد ويكبر وليس الله، فهذه كل صفات الطبيعة البشرية، و"جوهر" الله لا يتغير أو يتحول إلى "جوهر" الإنسان. الله ليس عرضة التغيير والتغاير، إن ولادة المسيح من أمرأة كانت ولادة إنسائية بحتة، أما نموه فمن الله .. الآب، بلا بداية ولانهاية" ويمضى "ماجولياس" قائلاً: "إذا كان هذا الذي قال به نسطوريوس صحيحاً ومنطقياً في حملته، فإن المشكلة الجوهرية تكمن في أنه كان يرفض الموافقة على أن ذلك يمثل العلاقة بين الطبيعتين الإلهية والبشرية، ويمكن الإنسان من أن يجد في الطبيعة البشرية ما هو إلهي وما هو بشرى، وهذا هو الخلاف بينه وبين الكنيسة الجامعة. القد كان واضحاً أن نسطوريوس لا يقبل مطلقاً عقيدة "تحول أو تغير الصفات".

وعلى حد تعبير مؤرخنا ببدو أنه قد أسىء فهم آراء نسطوريوس، فقد كان يحاج بأن كل "موجود" له "جوهره" Ousia الذي يمنحه الحياة والوجود، التي تميزه من غيره، و"الجوهر" و"الطبيعة" مصطلحان متلازمان يتضمن كل منهما الآخر بداهة، و"الجوهر" في المفهوم الكامل له أيضاً "شكل" أو "هيئة" لا تقبل التجزئة أو الانقسام Prosopon، وبناء على ذلك فإن لكل من "المسيح الإنسان" و"اللوجوس الإلهي جوهره" الخاص به، و"طبيعته" و"هيئته"، والطبيعتان البشرية والإلهية مستقلتان ومكتملتان في نفسيهما، ولا يمكن اتحاد الطبيعتين الإلهية والبشرية في المسيح بصورة واضحة ومحددة?! لقد فهم نسطوريوس "التجسد" بمعنى أن "الطبيعة البشرية" للمسيح شكلت "جوهرا" متميزاً جنباً إلى جانب ألله الكلمة، فتلقف خصومه هذا المفهوم لديه ليتهموه بالقول إنه ليس هناك اتحاد حقيقة بين الطبيعتين، وأنه أستبدل بالثالوث أقانيم أربعة. ولما كأن نسطوريوس يرفض ذلك تماماً ويؤكد من حديد، أن ذلك الذي كان عند الآب هو الذي جاء إلى الأرض وسكن بين الناس، حديد، أن ذلك الطبيعتان البشرية والإلهية بغير اختلاط، الطبيعة الإلهية، اللوجوس، ولذت من العذراء، والإنسان يعرف بمظهره ولدت من العذراء، والإنسان يعرف بمظهره البشري أو الجسدي، والله يعرف باسمه .. الخالق، ويؤمن به الإنسان لأنه "الله" الش" (ا".)

(1) Ibid. p. 28.

Elm Mallati

-Class Control of the second

والآن عبرت هذه الآراء البحر، ووصلت بتلاطمها شطآن الإسكندرية، وتلقفها الأسقف كيراس بالغضب والاستياء، وعدها هرطقة جديدة، وكتب على الفور إلى الأسقف الروماني يفند خطية نسطوريوس وإثمه، وقبل أن تتجلى حقيقة الأمر أمام البابا، ودودن أن يفهم القضية في اللاهوت، استهوته النغمة التي خاطبه بها كيرلس السكندري، وعدها إعلاء اشأن كرسيه الروماني، دعا على الفور أساقفة ذماره إلى عقد مجمع التأم في عام ٤٣٠ وأصدر قراره بإدانة نسطوريوس واعتباره مهرطقا، وتهديده بالعزل من منصِبه الأسقفي إذا لم يعد عن غيّه خلال عشرة أيام من تاريخ تسلمه هذا القرار. وكتب الأسقف الروماني "كليستين" Coelestine عددا من الرسائل إلى كل من نسطوريوس، وإكليروس الشرق، وكيرلس السكندري، ويوجنا الأنطاكي، تتضمن ما استقر عليه الرأي في مجمع روما (١)، وكانت أخطر هذه الرسائل تلك التي بعث بها إلى أسقف الإسكندرية، حيث راح يمتدح إيمانه ويثنى على تعاليمه الكنسية، ويصدق على كل ما فعله تجاه نسطوريوس، ثم يطلب إليه في النهاية أن يتخذ كل التدابير الممكنة لإقصائه عن كرسي العاصمة الإمبراطورية إذا لم يعلن ندامته وتوبته عما قدمه فكره، وعزمه على أن يقول بما تقول به كنيستا روما الإسكندرية، وذلك في خلال المهلة التي حددها أسقف روما في رسالته إليه، وهي الأيام العشرة التالية لتسلمه الإنذار.

وحتى ذلك الوقت كانت كنيسة الإسكندرية تؤمن بكمال الطبيعتين اللاهوتية والبشرية في المسيح، دون تحديد واضح لكيفية الاتحاد بين الطبيعتين، لأن قانون الإيمان النيقى نفسه لم يتعرض لمثل هذه القضية المثارة حالياً، ولذا كان هذا الاتحاد يفسر بانه اتحاد طبيعي أو شخصى أو جوهرى — كما أسلفنا — إلا أن كنيسة الإسكندرية مع ذلك كانت تجعل للطبيعة الإلهية مكانة خاصة، ومن هنا كان يعرف عنها أنها تقول بطبيعة واحدة متجسدة، وتعنى بذلك الاتحاد الحقيقي بين اللاهوت والناسوت في "الكلمة"، وأن "الإله المتأنس" شخص واحد وليس اثنين، لأن كلمة "طبيعة" عند الكنيسة السكندرية كانت تعنى "الأقنوم" (۱) وقد كان واضحاً تماماً أن رد الفعل السكندري تجاه الآريوسية القائلة بخلق الابن، وعدم مساواته مع الآب

(2) Hefele, hist. of the Councils, III, pp. 16-19.

<sup>(1)</sup> Jones, Later Roman empire, I, p. 214; Hefele, hist. of th Councils, III, pp. 25-28.

فى الجوهر، أو بتعبير آخر التأكيد على ناسوت الابن أكثر من لاهوته، كان مساوياً ومضاداً لهذه الأفكار فى الوقت نفسه، بنفس الصورة التى كان عليها رد الفعل الأنطاكي المتمثل في نسطوريوس تجاه آراء الأبوللينارية التى أكدت على لاهوت الابن أكثر من الناسوت.

ومن رسالة بعث بها كيرلس السكندري إلى عموم الأساقفة في معرض تصديه لآراء نسطوريوس، نستطيع أن نقف على قانون الإيمان في كنيسة الإسكندرية، قال كيرلس: "اللوجوس من نفس جوهر الآب Homoousius ومع أنه صار إنساناً باتخاذه لحما ودما، إلا أنه ظل مع ذلك هو بعينه كما هو، أعنى إلها بالحقيقة في طبيعته وجوهره"، وأضاف. "إن الاتحاد بين الطبيعتين لا يمكن أن يكون نوعاً من "الاقتران" بين أقنوم الكلمة وأقنوم الإنسان، وهذا التعبير مرفوض تماماً لأنه يدل على الاتنينية، ومن ثم فالصحيح أن نستخدم مصطلح "الاتحاد"، وهو "تحاد" تام " و"حقيقي" و"طبيعي" و"أقتومي". و"اتحاد" لاهوت المسيح ينا شبيه باتحاد النفس بالبدن في الطبيعة البشرية، وباتجاد الناز بالقحم في النار، هو "اتحاد تام" بغير اختلاط أو امتزاج بين الطبيعتين، ودون تحول في طبيعة أحدهما إلى بغير اختلاط أو امتزاج بين الطبيعتين، ودون تحول في طبيعة أحدهما إلى لاهوت وناسوت، أما واقعياً فيستحيل هذا التمييز"، ويلخص عقيدة كنيسته بقوله: "المسيح إذن "من طبيعتين" ولكنه بعد الاتحاد طبيعة واحدة لها صفات الطبيعتين وخواصمها، وطبيعة واحدة الكلمة الله المتجسد" (١).

وفى رده على نسطوريوس حول ما قاله عن العذراء واعتبار كل من يقول بأنها "أم الإله" مجدفاً، ذهب كيرلس إلى القول بأن سلفه الكبير أنتاسيوس استخدم هذا المصطلح، وأشار إلى أن الكتاب المقدس والمجمع النيقي علّماً "بالاتحاد التام" بين الطبيعتين فى المسيح، وقال: "إن سر التجسد الإلهى يمكن تقريبه إلى الأذهان إذ شيهناه بمولد أي إنسان، فكما أن الروح والجسد ينشآن كلاهما معاً داخل المرأة، إلا أن الروح لا يمكن أن تكون وليدة المرأة، هكذا "الكلمة المتجسد" نما ناسوته داخل العذراء "ويمضى قائلا: "ومع ذلك هناك من يترددون فى تلقيب العذراء

<sup>(</sup>١) الأنبا غريغوريوس، ما بين الإسكندرية وروما وبيزنطة، ص ٢٠ –٢١.

<sup>(2)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, p. 18.

بـــ أم الإله"، فما دام المسيح هو الإله المتسجد، كانت أمه من غير شك أمسا للإلــه ... ليس لأن طبيعة الكلمة قد بدأت مع العذراء، ولكن لأن في رحمها نما الجسد المقدس الذي اتخذه المخلص وجعله واحداً من لاهوته بلا اختلاط ولا امتزاج ولا تغيير، وهذا ما يقوله يوحنا "والكلمة صار جسداً" [يوحنا 1/٤/١] (١).

وقد تبودلت الرسائل نسطوريوس وكايلستين أسقف روماء وبين هذا الأخير وكبراس أسقف الإسكندرية، وبين هذا ونسطوريوس، واستخدام كيراس في كتاباته إلى أسقف القسطنطينية عبارات غاية في العنف والشدة، بل ربما بلغت في بعض الأحيان حد الإهانة (٢) باعتباره الذي تسبب في تفجير مثل هذه القضية آنذاك، وقد حرص كيراس على أن يثير الإمبر اطورية كلها ضد الراهب الأنطاكي أسقف العاصمة، فكتب إلى الرهبان في صحراوات مصر، وإلى عموم الأساقفة في مختلف الكنائس داخل مصر وخارجها، وبعث برسله ورسالاته إلى القسطنطينية حيث يقيم عدد ليس بالقليل من البحارة المصريين وغيرهم ممن كاتوا يعملون في التجارة أو البلاط الإمبر اطورى، ثم وصلت رسائله إلى البلاط نفسه عندما خاطب كلا من "بولكيريا" Pulcheria أخت الإمبراطور، والتي كانت تكبر أخاها بحوالي ثمان سنوات، وعلى قدر كبير من الفطنة والذكاء وحسن السياسة، حتى أن السناتو عهد أليها \_ وهي في السادسة عشرة من عمرها \_ بتدبير أمور الإمبراطورية مع الوصى على أخيها حتى يصل إلى سن الرشد، ويودوكيا" Eudocia روج الإمبراطور، وهي إبنة أحد فلاسفة آثينا آنذاك، وكانت تشارك بولكيريا ذكاءها المتقد وسعة تقافتها، وجمع بينهما الشخصية القوية والنفوذ الكبير الذى كانا يمارسانه في البلاط الإمبراطوري، ولذا كان كيراس السكندري غاية في الذكاء والدهاء في الوقت نفسه لمكاتبته لهاتين السيدتين دون أن يذكر في رسائله إليهما اسم نسطوريوس مطلقاً، ولكنه تحدث حديثاً عاماً عن "أولئك" الذين ينكرون على العذراء اقب "أم الإله"، لأن كيراس كان يعلم جيداً أن الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني يؤيد أسقفه تأبيداً كاملاً.

<sup>(</sup>۱) إيريس المصرى، قصة الكنيسة القبطية، حــ ١ ص ٤٢٦ ــ ٤٢٧؛ الأتبا أيسينودورس، الخريدة النفيسة في تاريخ الكنيسة، حــ ١ ص ٤٧٦ - ٤٧٦.

<sup>(2)</sup> Hefele, hist. Of the Counmails, III, p. 21

ودعا كيراس اكليروس كنيسته إلى عقد مجمع في الإسكندرية لبحث أقوال نسطوريوس والرد عليها، وحملت نتائج المجمع تلك الرسالة التي أرسلت إلى أسقف القسطنيطنية، والت أعدها كيراس ووقع عليها حضور المجمع السكندري، وجاء فيها أنه في حالة رفض نسطوريوس الرجوع عن آراته خلال الفترة الزمنية التي حددها أسقف روما قبلاً، فسوف يتم إعلانه طريداً خارج الكنيسة الجامعة، وعليه أن يعلن ــ ليس فقط التزامه بالإيمان النبقى الذي لم يفهمه حق فهمه ــ بل أن يقدم إقراراً كتابياً مشفوعاً بالقسم، بأنه يدين كل ما قاله سلفا، ويلتزم فيما بقى له من العمر بالعقيدة والتعاليم التي يدين بها كيرلس، والمجمع، وأساقفة الشرق والغرب جميعاء وتضمنت الرسالة هذه العقيدة التي يؤمن بها كيرلس السكندري، وهي ما ذكرناها من قبل، وذيل كبراس هذه الرسالة إلى نسطوريوس باثني عشر بندا، تدور كلها في إطار قانون الإيمان السكندري، وقرن كل بند منها باللعنة لكل من يقول بغير ما تضمنته هذه البنود الأثنى عشر (١)، ومن جانبه قام نسطوريوس هو الآخر بكتابه اثنى عشر رداً على كل بند من بنود كيراس، وقرن كل واحد من ردوده هذه أيضاً باللعنة على كل ما يعلم بغير ما جاء فيها (٢)، وهكذا وقفت كل من "الأناثيما" الاثنى عشر الكيرالية، و"الأناثيما" الأثنى عشر النسطورية في مواجهة عقيدية عنيفة، وصراع فكرى بدأ لا نهاية له، ولكن الذي لاشك فيه أن كلا من الواجهتين كان يمثل مدرسة فلسفية الأهونية، "أناثيما" كيراس تعبر عن الاتجاه السكندرى في مدرسته الأفلاطونية الفكر، الصوفية التفسير، المجازية التعبير، المثالية النزعة، تتصدى بكل قوة للفكر الآريوسي الذي يركز على ناسوت المسيح، و"أناثيما" نسطوريوس تحمل المنحى الأنطاكي في مدرسته الأرسطية المنهج، المنطقية التفسير، تتحدي بعناد الدعوة الأبوللينارية التي تغلب لاهوت المسيح. وحول اللاهوت والناسوت في المسيح دار صراع القرن الخامس الميلادي.

ولم يجد الإمبراطور ثبودوسيوس الثانى أمامه من سبيل إلا أن يسلك سبيل أسلافه بالدعوة لعقد مجمع مسكونى جديد، ومن ثم كان المجمع المسكونى الثالث الذى عقد في سنة ٤٣١ يمدينة إفسوس Ephesus في آسيا الاصغرى، وجاء هذا

<sup>(1)</sup> Hefele, hist. of the Councils, pp. 31-34.

<sup>(2)</sup> Ibid. pp. 35 - 37.

المجمع في جلساته، والظروف التي أحاطت به، والأساقفة الذين شاركوا فيه، والملابسات التي صاحبت اجتماعاته، والروايات التي قيلت عنه، وحملت آراء واتجاهات كل فريق وأنصاره وخصومه، تعبيراً عن واقع الحال في الساحة الكنسية آذاك. وهو يعد من أغرب المجامع الكنسية المسكونية حيث اختاط فيه الدين بالسياسة، والعقيدة بالأهواء الشخصية، والمناقشات بالأحقاد والضغائن، والمال بالمؤامرات، والرهبان بالعلمانيين، وسطوة نساء القصر الإمبراطوري بضعف الجالس على العرش! وبدا الأمر كله كما لو كان ساحة معارك خاصة وليس قاعة نقاش كريستولوجي !!

وكان الإمبراطور قد حدد اليوم السابع من يونية عام ٤٣١ موعداً لالتئام عقد المجمع، غير أن الجلسة الأولى لم تبدأ إلا في الثاني والعشرين من الشهر نفسه، وصحب نسطوريوس إليه صحبه المخلصون، تحفهم حماية الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني ورعايته، وانتشى بعلو كعب كرسيه أسقف مدينة المؤتمر "ممنون" Memnonius أكثر من حماسته لإقرار مسألة عقيدية، وانتهز الفرصة ليقود الجمع من أساقفة آسيا الصغرى، بحثاً عن دور في مواجهة سلطان أساقفة المقانية المتزايد، والمرتكز على القانون الثالث الصادر عن المجمع المسكوئي الثاني الذي عقد سنة ٢٨١ على عهد ثيودوسيوس الأول، والذي أفسح للعاصمة الإمبراطورية مكاناً بين الكنائس الرسولية باعتبارها "روما الجديدة"، ومن ثم رأى أساقفة آسيا الصغري وعلى رأسهم "ممنون" هذا أسقف "إفسوس" أن تحقيق أغراضهم يدفعهم دفعاً للوقوف خلف "كيرلس" السكندري نكاية في نسطوريوس، أو بتعبير أدق كراهية للقسطنطينية! فكسب السكندريون بذلك فيلقا جديداً.

وفجأ الحضور حصور "جوفنال" Iuvenalius أسقف أورشايم، فقد عرفه الجميع "مداوراً أثيماً"، طموحاً إلى أقصى درجات الطموح، جاء إلى المجمع وقد أثقلت رأسه فكرة أن ينخلع بأبروشيات فلسطين عن سيادة أنطاكية، حاضرة الشرق ورأس كنائسه بمقتضى القانون السادس الصادر عن المجمع المسكوني الأول المنعقد في نيقية سنة ٣٢٥، ولما كان يوحنا الأنطاكي، خصمه اللدود يؤيد نسطوريوس، فقد اتخذ هو على الفور جانب كيراس، فاتسعت دائرة التأبيد للأسقف السكندري. وهكذا

بدا للوهلة الأولى أن العقيدة ليس لها عند هؤلاء أو أولئك المرتبة الأولى، بل المصالح والأهواء وطموح رجال الدين.

أما كيرلس فقد قدم إلى مدينة المجمع في موكب مهيب، يحف به جمع من أساقفة الإسكندرية والاكليروس المصرى، وجموع من الرهبان يلغ عددهم حوالي خمسين راهبا، هيأ له ذلك شخصيته القيادية التي كان يتمتع بها، وثقافته اللاهوتية المتميزة، وما كان يحظى به من طاعة عمياء من جانب آلاف الرهبان، لقد كان في نظر شعب الكنيسة على حد تعبير "زرنوف" (١) Zernov سملكاً غير متوج، وكان في حماسته وغيرته على الأرثوذكسية لا يعرف الرحمة مع خصومه، واقترن عهده منذ بدايته بعنف رعيته وتعصبهم، وتمثل ذلك فيما فعله الرهبان بالفيلسلوفة السكندرية الشهيرة هيباشيا، بل إن أورستوس Orestus نفسه وإلى المدينة، كاد أن يفقد حياته على أيدى الجموع من الدهماء والغوغاء عندما اجترأ على معارضة كيرلس ذات يوم" ا!

ولم يكن الموكب المهيب الذي بدا فيه أسقف الإسكندرية عند قدومه إلى إفسوس قاصراً على أولئك الذين صحبوه من الأساقفة السكندريين والاكليروس المصري وجموع الرهبان، بل شارك فيه بكل الحفاوة المصريون المقيمون في العاصمة الإمبراطورية من البحارة والتجار، هذا بالإضافة إلى أن كيرلس كان قد ضمن أن يقف إلى جواره أقوى شخصيتين في القصر الإمبراطوري آنذاك وهما "بولكيريا" و "يودوكيا"، كما أنه كان قد هيأ الرأى العام هناك لصالحه عن طريق مبعوثية الذين أرسلهم من قبل يحملون رسائله إلى نسطوريوس وامرأتي العرش.

كانت الفرصة مهيأة الآن تماماً لانتصار كيراس وعقيدته، حيث كان واضحاً أن نسطوريوس بكل ما عرضنا له الآن ب قد خسر قضيته حتى قبل أن يبدأ المجمع جلساته، وساعد على ذلك أيضاً تأخر وصول الوفد الأنطاكي والإكليروس السورى، بسبب الأحولا الجوية السيئة والأمطار الغزيرة التي حالت دون وصول هؤلاء إلى إفسوس في الموعد المضروب، لذا أقدم أسقف الإسكندرية على دعوة الأساقفة للبدء في أعمال المجمع دون انتظار لوصول من طال بهم الطريق، الوفد

<sup>(1)</sup> Zernov, Eastern Christendom, p. 59.

الأنطاكى والوفد الرومانى، وضرب باحتجاجات "كانديديان" Candidianus ممثل الإمبراطور لدى المجمع ـ عرض الحائط، وكان طبيعياً أن يرفض نسيطوريوس الحضور، فكل الذين يجتمعون الآن هم زعماء أعدائه، كيرلس السكندرى، وممنون الإفسوسى، وجوفنال الأورشليمي، وفي جلسة واحدة تليت الرسائل التي تم تبادلها بين الأسقف السكندرى وأسقف القسطنطينية، وأصدر المجمع في نهاية الجلسة قرار إدانة نسطور وتجريده من رسامته الكهنوتية.

لم يلبث الوفد الأنطاكى أن وصل إلى إفسوس يقود خطوه الأسقف العجوز يوحنا الأنطاكى، بعد خمسة أيام من لقاء كبرلس وانصاره، وسرعان ما استبد به الغضب حالة سماعه بأن أسقف الإسكندرية قد أسرع بعقد المجمع قبل وصول كل الأساقفة الآخرين، ولما كان يوحنا ينتمى لمدرسة اللاهوت الأنطاكى، ويؤمن بنفس الآراء التي أذاعها نسطوريوس، فقد دعا بدوره الأساقفة الذين رفضوا حضور مجمع كبرلس، وكان عددهم ثلاثة وأربعين أسقفا، وأصدروا على الفور قرارهم بإدانة كيرلس السكندري وممنون الإفسوسي، وبعد أسبوعين من هذه الأحداث، أي في العاشر من يوليو ٤٣١ وصل وقد روما وأعلن فور وصولة دعمه الكامل لكيرلس وممنون، وإدانته لنسطوريوس.

وهكذا شهدت مدينة إفسوس عقد مجمعين في وقت واحد، مجمع كيرلس ومجمع يوحنا، وأصر كل من الفريقين على موقفة وصحة عقيدته، والغريب أن هذا المجمع المزدوج، الذي يعيد إلى الأذهان المجمع المزدوج الأول عام ٣٤٣ في سرديكا وفيلوبوبوليس، والمجمع المزدوج الثاني ريميني وسلوقية سنة ٣٥٩، وكلهم على عهد الإمبراطور قسطنطيوش، حيث كان الصراع قائماً بين الأريوسيين والنيقيين (١) نقول، من الغريب أن هذا المجمع المزدوج في إفينوس حمل إسم المحمع المسكونية شيء إلا تأصيل وتعميق المجمع المسكونية شيء إلا تأصيل وتعميق هوة الخلاف بين الكنائس الرسولية، فذهبت روما والإسكندرية إلى القول بأن العذراء "أم الإله" Theotokos، وراحت أنطاكية في الجانب الآخر قائلة بأن العذراء "أم الإله" Theotokos وقهرت القسطنطينية بقرار إمبراطوري على متابعة روما والإسكندرية، بعد عزل نسطوريوس ورسامة ماكسيميانوس.

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات ذلك في كتابنا، الدولة والكنيسة، حـــ ص ١٣٦ - ١٥٠، ٢٧٠ - ٢٩٠.

لقد أعيا هذا الخلاف في الرأى الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني، وحار الرجل بين ميله لأسقفه نسطوريوس وما يؤمن به، وتأثير أخته وزوجه عليه لمتابعة كيرلس، فلم يجد أمامه طريقاً آخر غير إصدار قراره بعزل زعماء هذا الجدال دفعه واحدة، كيرلس ونسطوريوس وممنون، وراح يلعن كل مارق عن الإيمان النيقي، غير أن أسقف الإسكندرية ما كان بالذي يستكين لهذه العاصفة، فعمد إلى استمالة الرأى العام في العاصمة الإمبراطورية ومدينة المجمع ضد الإمبراطور وأسقفه، سواء داخل البلاط الإمبراطوري عن طريق بولكيريا ويودوكيا، وأنصاره من كبار الموظفين الذين تقيد بعض الروايات التاريخية (۱) أن كيرلس لم يبخل عليهم حتى بالأموال التي أنفقها لضمان تأييدهم له، حتى امتلأت جيوب خصيان القصر وكبار موظفيه بما أهداه اليهم الأسقف السكندري، ويدفع رهبان العاصمة عن طريق رهبانه إلى إظهار عدم رضائهم وتمردهم، حتى اضطر الإمبراطور في النهاية أن يعدل عن قراره، ويصدر أوامره بالعفو عن كيرلس وممنون، والسماح لهما بالعودة إلى ديارهما، والتصديق على قراره السابق بعزل نسطوريوس، بل وإرساله إلى أحد الأديرة في سوريا، ثم نفيه بعد ذلك إلى منطقة الواحات بصحراء مصر الغربية حيث وافاه أجله هناك.

لم يحقق المجمع المنقسم على نقسه في إفسوس، أو ما اصطلحت الكنيسة على تسمينه بـ "المجمع المسكوني الثالث" عام ٤٣١ شيئاً يذكر فيما يتعلق بأمر العقيدة المسيحية إلا إزدياد هوة الخلاف بين الكنائس المسيحية كما قانا منذ قليل، ولم يكن الخلاف العقيدي الذي سبق المجمع وقاد إليه، ولا الذي حدث بعده وجاء نتيجة طبيعية له، إلا حلقة من سلسلة طويلة لم يكن هذا آخرها، بدأت منذ عقد مجمع نيقية، أو المجمع المسكوني الأول سنة ٢٥٥، فقد أسلقنا أن قانون الإيمان النيقي لم يكن صيغة إيمانية جامعة مانعة لكل جوانب العقيدة المسيحية، بَل كان جوهره الذي عد قاعدة الإيمان الأرثونكسي في الشرق والغرب على السواء،

<sup>(1)</sup> Magoulias, Byzantine Christianity, p. 30; Chadwick early church, p. 199, Jones, Later Roman empire, I, p. 215; Hardry, Christian Egypt, p. 108; Frend, The rise of the Monophysite Movement, p. 20.

ويناتش Hefele هذه المسألة تفصيلاً في كتابه 114 - 112 pp. 112 مذه المسألة تفصيلاً في كتابه

مجرد رد فقط على ما قال به آريوس، ولم يكن صيغة لاهونية متكاملة، ومن ثم كان لابد أن يفتح باب الصراع العقيدى على مصراعيه عبر القرون التالية له، فى محاولات متكررة للوصول إلى صيغة للإيمان يرضى عنها الجميع .. وهذا لم يحدث أبداً، بل كلما مرت القرون وعقدت المجامع ودارت المناقشات، احتدم الجدل وازداد التباعد واتسعت الشقة، وانقسم العالم المسيحي على نفسه إلى ثلاث عقائد مسيحية مازالت قائمة إلى يومنا هذا، حتى قبل أن تظهر البروتستانتية في القرن السادس عشر ليقفز العدد إلى أربع بدلاً من ثلاث !!

ومهما يكن من أمر فإن الإمبراطور ثيودوميوس الثانى آلمه ما انتهى إليه حال رجال الإكليروس فى إفسوس، فدارت المراسلات بإيحاء منه بين عدد من الأساقفة وخاصة قطبى النزاع كيرلس السكندرى ويوحنا الأنطاكى، وهما يمثلان كما قلت اتجاهى مدرستى الإسكندرية الأفلاطونية وأنطاكية الأرسطية، وأثمرت هذه المحاولات فى النهاية عن "صبغة للإيمان" قبل بها الطرفان، ولكن هذا كان مجرد أمل بعث به واقع الحال، إذ لم تلبث أن أمست بدورها رقماً فى تعداد جدول الصبغ الإيمانية العديدة، وهى فى حدداتها محاولة توفيقية، قبل فيها كيرلس أن يغض الطرف عن "أناثيماه" الاثنى عشر، على اعتبار أنها كانت موجهة إلى نسطوريوس، ورضى يوحنا بدوره بنبذ "أناثيما" نسطوريوس، على أن الأهم من ذلك أن كيرلس وافق على القول بـ "الطبيعتين" فى المسيح دون إظهار لإحداهما على الأخرى، أو بتعبير أدق دون التأكيد على الطبيعة اللاهونية، بينما ارتضى يوحنا القول بأن العذراء هى أم الإله. تقول الصيغة التى تم التوصل إليها عام ٤٣٣٠.

"نؤمن بأن سيدنا يسوع المسيح، الابن الوحيد المولود من الله، إله تام وإنسان تام، من نفس عاقلة وجسد، يستمد لاهوته من الآب الذي ولد منه قبل كل الدهور، ومن أجلنا وأجل خلاصنا ولد من العذراء، واستمد منها ناسوته، من جوهر واحد مع الآب في اللاهوت، ومن جوهر واحد معنا في الناسوت، اتحدت به الطبيعتان، وهو مسيح واحد، ورب واحد، وابن واحد، وتبعا لهذا "الاتحاد" \_ دون اختلاط \_ فإننا نؤمن أن العذراء هي "أم الإله" Theotokos لأن الإله الكلمة تجسد وتأنس منها" (1).

<sup>(1)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, p. 130.

ورغم التنازلات التي قدمها كل من الطرفين، إلا أن عدداً كبيراً من الدين يحملون أفكار مدرسة اللاهوت السكندري، ومثلهم من الذين يدينون بفكرهم إلى مدرسة اللاهوت الأنطاكي، رفضوا هذه الصيغة، ورأى كل منهما فيها خروجاً أو ميلاً عن الإيمان الذي تسكن إليه هذه الكنيسة أو تلك، واعتبر كل فريق أن هذه الصيغة انتصاراً لخصمه وهزيمة اعتيدته! وعاد الأنطاكيون من جديد يفسرون نصوص الاتفاق على أن في المسيح طبيعتين متميزتين، وهما متميزتان دائما حتى بعد تجسده، وانضم اليهم في ذلك الأسقف الروماني "ليو" الأول Leo 1 (٤٤٠) ٤٦١) وأيدهم في وجهة نظرهم هذه، أما السكندريون فقد أظهروا هم الآخرون فرعهم من نصوص هذه الصيغة، ولم يرضوا بما أقدم عليه كيراس من قبول هذه الصيغة، حتى أضطر هو نفسه إلى الدفاع عن وجهة نظره، وأن يشرح في إسهاب معنى الاتفاق بالنسبة له في رسالة بعث بها إلى أكاكبوس Acacius أسقف "ميليتين" Melitine وأخرى إلى يولوجيوس Eulogius الكاهن ممثله في القسطنطينية (١)، حيث قال إنه لا يقر بالإنتينية في طبيعة المسيح لأن اللاهوت والناسوت صارا واحداً فيه، وأنه بعد الاتحاد لا يمكن أن نفصل بين اللاهوت والناسوت، فإذا فرقنا فالتفريق ذهني ولا وجود له في الواقع، لأنه إذا كان ثمة افتراق أو انفصال في الواقع \_ على حد قول النساطرة \_ فلا يكون هناك تجسد حقيقى. ويؤكد كيراس من جديد أن في المسيح طبيعة واحدة، وقد اتخذ اللوجوس جميع الصفات والخواص الإنسانية إلى جانب صفاته وخواصه اللاهوتية. ومع ذلك لم يختلط اللاهوت بالناسوت ولا امترج به، ولا تحول أحدهما إلى الآخر، لقد رأى النساطرة في المسيح "إنساناً" ارتقى إلى أعلى بمصاحبته للوجوس، بينما يرى كيراس في المسيح "المها" تنازل وصار "إنساناً"، وهو لم يزل في الوقت نفسه "إلهاً"، إنه بعينه "اللجوس" ولكنه اتخذ لذاته صفات الناس دون تحول في "طبيعته" و "جو هر ه<sup>ه (۲)</sup>.

<sup>(1)</sup> Ibid. pp. 144 - 145.

Id. (٢) وراجع أيضاً أتبا غريغوريوس، ما بين الإسكندرية وروما وبيزنطة، ص ٢٧ – ٢٨.

لم ينته أمر الجدال العقيدى حول المسائل الكريستولوجية عند هذا لحد، ولم تكن قرارات المجمع المزدوج في إفسوس عام ٤٣١، ولا اللقاء السكندرى الأنطاكي سنة ٤٣٣ لنحول ويحول دون تأجيج آتون الصراع مرة أخرى ومرات الوتمثل ذلك الجديد في أن راهبا من رهبان القسطنطينة يدعى "يوطيخا" Eutychus وكان من أشد المعجبين بالأسقف السكندري كيرلس، المتحمسين لآراء الكنيسة السكندرية في مسألة "طبيعة المسيح"، سان بالعقيدة "الكيرالية" حتى المدي، واتهم كل من يقول بــ "الطبيعة المسيح"، سان بالعقيدة وأعلن تمسكه بعبارة كيرلس القائلة بــ "طبيعة واحدة بعد الاتحاد" وقال إن المسيح طبيعة واحدة، لأن الطبيعة الإلهية إبتعلت الطبيعة البشرية، وتلاشى الناسوت في اللاهوت كما تتلاشى نقطة الخل عندما تقع في بحر ماء، إذا فجسد المسيح عند يوطيخا جسد إلهي، والناسوت عنده قد تأله (۱). وقد عرفت هذه الآراء التي أذاعها يوطيخاً بــ "المونوفيزية" المؤمنين بــ "الطبيعة الواحدة" في المسيح وهي الطبيعة الإلهية.

وقد أثارت هذه الآراء "البوطاخية" زوبعة جديدة من المناقشات الجدلية بين النباع المدرستين السكندرية والأتطاكية، فرهبان القسطنطينية، سواء من أهلها أو المصريين المقيمين فيها، وقفوا بكل الحماسة انتخم صاحبهم، والإسكندرية ممثلة في أسقفها ديوسقورس Dioscorus الذي خلف كيراس عام ٤٤٤، تبتسم سعيدة بانتشار عقيدتها خارج الديار، بل وفي قلب العاصمة نفسها، بينما ساء الأنطاكيين ذلك تماماً وعلى رأسهم ثيودوريتوس قلب العاصمة نفسها، بينما ساء الأنطاكيين وركبت كيروس" أو "قورش" ولا تورش" المدوريا، وهو من أشهر آباء اللاهوت الأنطاكي في زمانه، وإلى جواره يوسيبيوس أسقف "ضورله" Dorylaeum في آسيا الصغري، وفلافيانوس جواره يوسيبيوس أسقف القسطنطينية الذي حرص على أن يتوارى من القوم من سوء ما بشر به، لما كان يعلمه عن تقدير الإمبراطور ثيودسيوس الثاني ليوطيخا واحترامه له، وكذلك العلاقة الوطيدة التي كانت تربط بين الراهب و"خريسافيوس" له، وكذلك العلاقة الوطيدة التي كانت تربط بين الراهب و"خريسافيوس" المرش في القسطنطينية.

<sup>(1)</sup> New Schaff – Herzog encyclopedia, IV, pp. 216 – 217.

لم يتردد يوسيبيوس الصورلى في إعلان عدائه للأقكار التي أذاعها يوطيخا، واحتكم في ذلك إلى فلافيان أسقف القسطنطينية، الذي أقدم بعد احجام على الدعوة لعقد مجمع محلى بالقسطنطينية عام ٤٤٨ ترأسه فلافيانوس أسقف العاصمة، لمعالجة الآراء اليوطاخية، واستدعى الراهب للمثول أمام الأساقفة، وسئل عما إذا كان يقر بطبيعتين في المسيح بعد التجسد، فأجاب بنفس العبارة التي تمثل قانون الإيمان السكفدري، والتي جرت على لسان كيراس، رغم الوفاق الكنسى الظاهري سنة ٢٣٦، حيث قال يوطيخا أنه يؤمن بطبيعتين في المسيح قبل الاتحاد، وبطبيعة واحدة بعد الاتحاد"، وأعلى أنه لم يقل يوما أبداً أن جسد الله هو جسد المسيح الإنسان، كما أن جسد المسيح ليس من جوهر واحد مع أجساد بني البشر. وعليه فلم يجد المجمع بدا من اعتبار ما قال به يوطيخا هرطقة ومروقاً عن الدين، ومن ثم أصدر المؤتمرون قراراً بإدانته وحرمانه من رحمة الكنيسة (۱).

وفى واقع الأمر فقد كان قرار الإدانة هذا الذى نزل على رأس يوطيخا، والحكم بهرطقة آرائه، إدانة ضمنية للكنيسة السكندرية وأسقفها الجديد ديوسقورس؛ ذلك أن يوطيخا استخدام عبارات كيرلس السكندري بنفس الفاظها، كما أن ديوسقورس كان من بين السكندريين الذين أبدوا عدم سعادتهم بصيغة "الوفاق السكندري الانطاكي سنة ٣٣٣"، ورفضهم لهذه الصيغة (٢)، وما حدث في مجمع القسطنطينية عام ٨٤٤ يؤكد ما ذهنا إليه آنفا من أن المجمع المزدوج في إفسوس عام ٤٣١ لم يكن له من "المسكونية" شيء إلا تأصيل وتعميق هوة الخلاف العقيدي بين الكنائس الرسولية المسيحية.

وراح كل فريق يبحث عن مؤيدين له خارج العاصمة، فكتب يوطيخا إلى الأسقف الرومانى ليو يطلب عونه، ودارت المكاتبات بين هذا وفلافيانوس الذى سارع إلى إرسال ملف كامل بتفصيلات القضية إلى ليو، فأعلن هذا تصديقه على كل ما فعله قرينه القسطنطينى حيال يوطيخا، واعتبر الأخير في عداد الهراطقة، وفي الوقت نفسه ضمن فلافيانوس تأييد عدد ليس بالقليل من الأساقفة السوريين وإكليروس آسيا الصغرى، بينما وجد يوطيخا تأييدا جارفاً من ديوسقورس أسقف

Hefele, hist. of the Councils, III, pp. 189 - 204 في المجمع في (١) (2) Chadwick, early Church, p. 200.

الإسكندرية، بالإضافة إلى "خريسافيوس" الخصى، صاحب النفوذ الكبير فى البلاط الإمبراطورى، فى الوقت الذى كان فيه ثيودوسيوس الثانى يميل إلى الإسكندرية، وعليه فلم يلبث أن كتب إليه رسالة فى الخامس عشر من مايو عام 233 يدعوه فيها لرئاسة مجمع كنسى جديد يعقد ثانية فى إفسوس، بعد أن صكت مسامعه أنباء تفيد عودة النسطورية إلى الظهور (١).

وفي الثامن من أغسطس ٤٤٩ شهدت مدينة إقسوس مائة وحمسة وثلاثين أسقفا ورجل إكليروس يتقاطرون عليها، وكان من بينهم عدد ليس بالقليل من الإكليروس المصرى، وجوفنال الأورشليمي الباحث عن دور له ولكنيسته على الساحة الكنسية، وفلافيانوس أسقف القسطنطينية، وثلاثة يمثلون ليو أسقف روماء ومندوبان عن الإمبراطور لمراقبة الموقف، والتبخل عند الضرورة، وترأس ديوسقورس السكندري جلسات المجمع مزهوأ بكرسيه الأسقفي وعلو كعب اللاهوت السكندري، واستفتح الجلسات بتلاوة الأوامر الإمبراطورية، وكانت في فحواها العميق تحظر على أي من المعارضين للإيبكندرية الحيث (٢) ولم يكن هناك من هو أشد حرصاً على ذلك من ديوسقورس، ومن ثم فقد طلب إلى يوطيخا أن يذكر إيمانه أمام المجمع، فأكد الراهب أن إيمانه وإيمان الآباء سواء، وأنه يدين دينهم ويلعن الهراطقة جميعهم، المانوبين، والفالتتينين، والأبولليتاريين والنساطرة، والذين يعودون بأفكارهم إلى سيمون الساحر، ويلعن أبضاً أولئك القاتلين بأن "جسد" الرب والله يسوع المسيح قد نزل من السماء (١٦)، ثم قرئت أعمال مجمع القسطنطينية الذي عقد في العام السابق وأدان يوطيخا، وقد تعالت صيحات المؤتمرين استتكاراً لكل ما جاء فيه حول "الطبيعتين" بعد التجسد، وإعلانا أن هذا القول بعيد النسطورية إلى حرم الإيمان، ولم يسمح ليوسيبوس الضورلي الذي كان سبباً في اقتياد يوطيخا إلى مجمع القسطنطينية وإدانته، لم يسمح له بالدفاع عن رأيه لأن ذلك يتنافى مع الأوامر الإمبراطورية.

<sup>(1)</sup> Frend, Monophysite movement, pp. 38 - 39.

<sup>(2)</sup> Ibid. p. 39.

<sup>(3)</sup> Hefele, hist. of the Councils, III, p. 245.

وكان ديوسقورس ــ باعتباره رئيس المجمع ــ قد أصر على عدم تلاوة الرسالة الآتى كان ليو أسقف روما قد بعث بها إلى فلاقيانوس والإمبراطور والمجمع، وعرفت بــ "رسالة العقيدة" Tomus، لأن ليو عرض فيها لقضية طبيعة المسيح، وأكد بإصرار في هذه الرسالة أن هناك طبيعتين في المسيح بعد التجسد، وكان هذا يقف على النقيض تماماً مما يقوله يوطيخا وما تؤمن به كنيسة الإسكندرية. وعندما حاج مندوبو الأسقف الروماني بأن ذلك يخالف العرف الكنسي، أجابهم ديوسقورس في حدة واضحة "أنريدون استبدال إيمان الآباء"؟! وعندها صاح جمع الأساقفة "ملعون كل من يريد تبديل الإيمان، ملعون كل من يجرؤ على مناقشة الإيمان"، واستمر ديوسقورس في حديثه، "الإيمان القويم هو ما أثر همجمع نيقية ومجمع إفسوس، ورغم أن الأخير كان منقسماً إلى مجمعين، إلا أن الإيمان الذي أقر كان واحداً إيقصد إيمان كيرلس]، ودعا الأساقفة للتصديق على أن الإيمان الذي أو كان واحداً إيقصد إيمان كيرلس]، ودعا الأساقفة للتصديق على الانتقاص منه؟ ديوسقورس الحارس الأمين على الإيمان، وملعون كل من بعيد ثانية مناقشة الإيمان" (۱۰). ومن المعروف أن كل هذا "الصياح" تبدد تماماً فيما بعد في مجمع خلقيدونية.

بدا الآن واضحاً للعيان اتجاهات مجمع إفسوس الثاني عام ٤٤٩، فأصدر قراراته بتبرئة ساحة يوطيخا، وأعلن قوامة إيمانه، وأعاده إلى ديره ثانية، وأنزل المجمع نقمته بكل من أبدى معارضته، أو حتى الانتماء للمدرسة الأنطاكية، فتم عزل فلافيانوس أسقف القسطنطينية، ويوسيبيوس أسقف ضورله، وحتى دومنوس عزل فلافيانوس أسقف أنطاكية، وشاركهم قدرهم ثيودوريتوس أسقف كيروس في سوريا، وإيبا الرهاوى، وتوج هذا بإقدام الإمبراطور على اختيار "أناطوليوس" Anatolius الذي يعد ممثلاً لديوسقورس في العاصمة الإمبراطورية، خلفا الفلافيانوس على كرسى القسطنطينية الأسقفى، كما تم اختيار ماكسيموس صديق الاسكندرية أسقفاً الانطاكية.

(1) Hefele, hist. of the Counicls, p. 244.

هكذا هي الجميع أن اللاهوت السكندري قد حاز النصر في معركة المسيح، وحققت الإسكندرية دعوتها التي ترددها دائماً أنها "قلعة الأرثوذكسية" وكانت الكريستولوجية وخاصة القول بـ "طبيعة واحدة" في المسيح أو "طبيعتين" جدلاً دار من خلاله وعلا رنين الكنائس والضجيج، وقدر لكنيسة الإسكندرية أن تحقق الزعامة اللاهوتية دون منازع، وأن تتضاعل إلى جوارها الكراسي الرسولية الأخرى في روما والقسطنطينية وأنطاكية. غير أن ذلك كله لم يستمر طويلاً، فقد بقى قائماً طالما بقى ثيودوسيوس الثاني ـ نصير الإسكندرية ـ حياً، ولما كان الإمبراطور قد وافاه أجله في العام التالي مباشرة، أي سنة ١٥٠، فإن هذه السيادة اللاهوتية للإسكندرية لم تدم أكثر من شهور معدودات.

اعتلى العرش الآن مارقيانوس Marciamus وهو ضابط عسكرى لم يظهر تفوقاً معيناً خلال حياته في الجندية، ثم ها هو الآن عضو السناتو، اختصته بولكبريا أخت الإمبراطور لنفسها، وهي شخصية كما علمنا كان لها قوتها ووزنها الكبير في القصر الإمبراطوري، وقد تزوجت منه زواجاً سياسياً أنجبا خلاله شركة الإدارة الإمبراطورية، حتى لقد قيل ـ على حد تعبير المؤرخ جونز (۱) إن اختيار مارقيانوس للعرش قد تم بترشيح من السناتو، ورغبة من الجيش، وتنبير من بولكيريا! ولهذا لم يكن غريباً أن يكون أول عمل يقدم عليه هو إعدام الخصى خريساً فيوس، صاحب النفوذ والحظوة في القصر، والعدو اللدود كريساً فيوس، صاحب النفوذ والحظوة في القصر، والعدو اللدود

كان مرقبانوس يعلم جيداً \_ وبتأثير من زوجه بولكيريا \_ أن الخلاقات الكريستولوجية التي مات ثيودوسيوس الثاني دون أن يضع لها حلا حاسماً، تؤرق جفن الدوائر الكنسية والمجتمع عامة في الإمبراطورية، وإذا كانت الإسكندرية قد تسنمت مكانة عالية في إفسوس مرتين على التوالي (٤٣١، ٤٤٩)، وحقق لاهوتها السيادة بتأييد من الإمبراطور، إلا أنها مع ذلك ارتقت مرتقي صعباً، حيث خسرت في الوقت نفسه كنائس روما والقسطنطينية وأنطاكية، وبدأ ذلك واضحاً فيما بعد، فإذا كان مائة وأربعة عشر أسقفاً قد هللوا لديوسقورس في إفسوس من بين مائة

<sup>(1)</sup> Later Roman empire, I, p. 218.

وخمسة وثلاثين أسقفا هم حضور المجمع، فإن هؤلاء جميعاً قد تحولوا بعد عامين فقط إلى الاتجاه الآخر المضاد تماماً، وبعد أن كانوا يهنفون الديوسقورس باعتباره "الحارس الأمين على الإيمان القويم"، نجدهم الآن يحكمون بإدانته ويقطعونه من شركة الكنيسة!! ولم يكن مستغرباً من أسقف روما أن يعلن أن هذا المجمع الذي عقد في إفسوس سنة 223، ليس إلا "مجمع لصوص" Latrocinium سرقوا الإيمان في صيغة أعلنوها في غفلة من أهله ودون رضي أصحابه!

والذي يلقت الانتباه هذا هو هذا التحول السريع لدي رجال الإكليروس المسيحي من جانب إلى جانب آخر بسرعة فائقة، والانتقال من "قانون" أو "صيغة" إيمان إلى غيرها، ليست متفقة معها بل مناقضة لها تماماً، دون روية أو تمحيص لدى الغالبية العظمي منهم، ومن بينهم آباء لكنائس لها وزنها في دنيا المسيحية! وكان هذا هو ديدنهم طوال القرنين الرابع والخامس على وجه التحديد، حيث بلغت حمى الجدال أقصى أرتفاع في حرارتها خلال آنذاك، من جراء ذلك التفاعل الدائم والامتزاج الكامل الذي كان يتم بين المسيحية والفلسفة، والذي أخرج لنا في النهاية حكما قدمنا حسيحية مفلسفة.

وتلاقت وجهات نظر كل من بولكيريا ومارقيانوس وليو أسقف روما على ضرورة الدعوة لعقد مجمع دينى جديد لبحث هذه القضية اللاهوئية المعقدة وفعلا تم عقد هذا المجمع في مدينة "خلقيدوئية" Chalcedoia وهي مدينة تقع في آسيا الصغرى قبالة القسطنطينية، وذلك في اكتوبر عام ٤٥١، وقد اختيريت المدينة بعناية ليكون المؤتمرون تحت سمع الإمبراطور وبصره، وتحت سلطان مندوبيه بل وريما قواته إذا احتاج الأمر ذلك. وقد بلغ عدد الحضور حوالي ستمائة أسقف يمثلون مختلف كنائس الإمبراطورية، وعرف هذا المجمع بـــ"المجمع المسكوني الرابع" سنة ٤٥١، وهو يعد أخطر المجامع المسكونية على الإطلاق، ليس في صيغة الإيمان التي توصل إليها، بل في النتائج البعيدة المدى التي تمخضت عنه في مختلف الجوائب العقيدية والكنسية والسياسية.

ولضمان السيطرة على جلسات المجمع وتحقيق الهدف الذي سعى له الداعون إليه، أصدر الإمبراطور أوامره بإخلاء مدينة خلقيدونية من جميع الرهبان

الموجودين بها أو الوافدين إليها، وكان هذا قراراً غاية في الدهاء والذكاء من مارقيانوس، لأن الرهبان كانوا هم القوة الفاعلة في كل هذه المجامع بنوعيها المسكوني والمحلى، ليس عن معرفة وخبرة عميقة بالمسائل اللاهوتية العميقة، بل بدافع التحير إلى أسقف يجلونه ويقدرونه حق قدره.

وقد حاول الوفد الرومانى جاهدا أن يقود المجمع للتصديق على رسالة العقيدة التى كان ليو أسقف روما قد بعث بها إلى مجمع إفسوس الثانى، فى مناورة لجعلها صديغة إيمان تصدر عن خافيدونية، ولكن دون جدوى، وإن كان الموتمرون قد اعتبروها إلى جانب رسائل كيراس السكندرى التى كان قد أرسلها إلى نسطوريوس والأنطاكيين، مصدرا من المصادر التى استقى منها الأساقفة صيغة الإيمان الخاقيدونى والتى جاء فيها:-

Hefele, hist. of the Councils, III, pp. 285 - 429 (۱) راجع هذه التفصيلات في

"إننا نعلم جميعنا تعليماً واحداً تابعين الآباء المقدسين، ونؤمن بإبن واحد يسوع المسيح، وهو نفسه كامل بحسب اللاهوت، وهو نفسه كامل بحسب الناسوت، إله حقيقى وإنسان حقيقى، وهو نفسه من نفس واحدة وجسد، مساو للآب فى جوهر اللاهوت، وهو نفسه مساو لنا فى كل شيء ما عدا الخطيئة، مولود من الآب قبل كل الدهور بحسب اللاهوت، وهو نفسه مولود فى آخر الزمان من مريم العذراء والدة الإله بحسب الناسوت، لأجلنا ولأجل خلاصنا. ومعروف هو نفسه مسيحاً وإينا وربا ووحيداً وواحداً بطبيعتين، بلا اختلاط ولا تغيير ولا انقسام ولا انفصال، من غير أن يُنفى فرق الطبائع بسبب الاتحاد، بل إن خاصة كل طبيعة من الطبيعتين مازالت محفوظة تؤلفان كلتاهما شخصا واحداً لا مقسوما ولا مجزءاً إلى شخصين، بل هو ابن ووحيد وواحد هو نفسه الله، الكلمة، الرب، يسوع المسيح".

ولاشك أن هذه الصيغة للإيمان، والتي عرفت بـــ"الإيمان الخاقيدوني" جاءت توفيقية بين اتجاهين متباعدين بصفة أساسية، اتجاه نبنته مصر في إيمان كيرلس السكندري، والآخر أعلنته روما على لسان أسقفها ليو في رسالة العقيدة، وليس هناك أدق في وصف هذه الحال مما كتبه "شادويك" تعليقاً على ذلك، قال: "كانت صيغة الإيمان الخلقيدوني أشبه شئ بلوحة من الفسيفساء، استمدت عباراتها من مصادر متباينة، من بينها صيغة الوفاق السكندري الأنطاكي عام ٤٣٣، ورسالة كيرلس الثانية إلى نسطوريوس، ورسالة العقيدة التي كتبها ليو الروماني، واستمد فقرات منها من عند القديس أوغسطين" (۱).

وإذا كان "شادويك" قد قصر فسيفساء هذه الصيغة الإيمانية على المصادر التي تشكلت منها، فإن المتأمل فيها بدقة يرى أن تلك الفسيفساء تتمثل أيضاً في العناصر التي تضمنتها هذه الصيغة، فالجزء الأول منها الذي يقر بطبيعتين في المسيح، كاماتين، مستقلتين، غير منفصلتين، جاء رداً فورياً على القول بـ "طبيعة واحدة في المسيح بعد الاتحاد" وهو ما قال به كيراس السكندري وآمن به إلى أقصى حد الراهب "يوطيخا"؛ والقول بـ "مساواة الابن في الجوهر مع الآب"

<sup>(1)</sup> Chadwick, early church, p. 204.

و"مولود من الآب قبل كل الدهور" بأتى استقاءً من قانون الإيمان النيقى ورداً لما أذاعته الآريوسية عن "جوهر" للابن" مغاير لجوهر "الآب"، وعن كون "الابن" مخلوقاً" من العدم، والعبارة الخاصة بسلمولود من مريم العذراء والدة الإله"، جئ بها للرد على ما قال به نسطوريوس عن العذراء. وإذا كانت قوانين الإيمان التي صدرت عن المجامع المسكونية الثلاثة السابقة، نيقية ٢٣٥، القسطنطينية ٢٨١، إنسوس ٤٣١، جاءت كلها ردود أفعال لآراء عقيدية ظهرت ونادى بها بعض آباء الكنيسة واكليروسها هنا أو هناك، إلا أن قانون الإيمان الخلقيدوني جاء محصلة طبيعية لمناقشات وجدال القرنين الرابع والخامس الميلاديين!!

على أن أخطر ما ترتب على مجمع خلقيدونية ذلك الصدع الهاتل الذي حدث العقيدة المسيحية، وكان مقدمة لتصدعات أخرى توالت عبر القرون؛ ذلك أن المسيحية انقسمت الآن (سنة ٤٥١) على نفسها إلى كنيستين متباعدتين تماماً، الأرثوذكسية المصرية التي تتزعمها الإسكندرية والقائلة بـ طبيعة واحدة في المسيح المسيح المسيح المسيح المسيح المسيح المسيح الكنائس المسيح والسريانية والأرمينية؛ والأرثوذكسية الخلقيدونية التي تقودها روما الإثيوبية والقائلة بـ طبيعتين إلهية وبشرية في المسيح المسيح Dyophysite كاملتين مستقانين عير منفصلتين ويتبعها في اتجاهها كنائس اليونان والبلقان أو أوروبا الشرقية وروسيا، وتعرف أحياناً بـ الأرثوذكسية اليونانية، واشتهرت هذه العقيدة في مضر خلال ما تبقى من السيادة البيزنطية وطوال العصر الإسلامي الإمبراطور البيزنطي، وإزدادت هذه التسمية رسيخاً بعد المحاولة التي قام بها الإمبراطور هرقل في القرن السابع لفرض مذهبه الجديد القائل بـ طبيعتين في المسيح ومشيئة واحدة بـ كنيسة الروم الأرثوذكس أو "الكنيسة المسكونية الأن عند المسيح ومشيئة واحدة بـ كنيسة الروم الأرثوذكس" أو "الكنيسة المسكونية".

ولم يكن هذا الوفاق الذي تم بين روما والقسطنطينية في خلقيدونية، وأفرخ صيغة الإيمان هذه، ليدوم طويلاً، فقد كان وفاقاً ظاهرياً فقط، واتحاداً مؤقتاً للوقوف في وجه الانتصارات المتتالية للاهوت السكندري، فلما نجحا في التصدي

للإسكندرية، راحت روما تتباعد عن القسطنطينية تدريجياً بفعل عوامل عديدة، متشابكة ومعقدة، جغرافياً وسياسياً، وكنسياً وعقيدياً (١) حتى إذا كان القرن التاسع الميلادي ازدادت الهوة إتساعاً، فلما أضافت كنيسة روما إلى قانون الإيمان كلمة "والابن" عالم Filioque والتي تعنى أن "الروح القدس" صادر عن "الآب والابن" معا وليس "الآب" فقط كما تؤمن كنيسة القسطنطينية حدث الصدع بين الكنيستين، وتأكد بصورة قطعية عام ١٠٥٤ فيما عرف في تاريخ الكنيسة بـ"الانشقاق الأعظم"، وأصبحت كنيسة روما تعرف بـ"الكنيسة الكاثوليكية" ويدور في فلكها الغرب واصبحت كنيسة روما تعرف بـ"الكنيسة المروتستانتية" في القرن السادس عشر الميلادي، وعلى هذا النحو ندرك الأثر الكبير والعميق الذي تركه مجمع خلقيدونية المسكوني وقانون إيمانه على خريطة العقيدة المسبحية.

وإذا كان هذا هو الحال الذي انتهى إليه الأمر ممثلاً في الشقاق الكنسى والتنافر العقيدي، فإن هذا المجمع ترك جرحاً غائراً في نفوس المصريين وكنيستهم، وكان سبباً رئيسياً في التباعد بين مصر والقسطنطينية، فقد أعننت الإسكندرية تمسكها الشديد وإيمانها الكامل بالطبيعة واحدة في المسيح من طبيعتين"، ورفضت تماماً كل ما قال به مجمع خلقيدونية، وأعلنت كنيسة الإسكندرية احتجاجها على ذلك بالتخلي عن استخدام اللغة اليونانية في الصلوات والقداسات في الكنائس المصرية، وإجلال اللغة المصرية القديمة أو ما اصطلح على تسميته باللغة القبطية بدلاً منها، وعلى امتداد مائة وخمسة وسبعين عاماً تالية للمجمع الخلقيدوني، لم تفلح المحاولات العديدة التي بذلها أباطرة القسطنطينية لإصلاح ذات البين بين الإسكندرية والقسطنطينية، لأن هذه المحاولات كلها كانت تضع صالح كنيسة العاصمة الإمبراطورية والإمبراطورية في المقام الأول، وبدا الأمر وكأن مصر قد اتخذت لنفسها نهجاً مستقلاً عن السياسة العامة للدولة، وإن طبعاً في داخل الإطار الإمبراطوري.

على أن أمراً على جانب كبير من الأهمية قد صحب هذا الصراع العقيدي الذي شهدته الساحة المسيحية في الإمبراطورية، بل إن هذا الأمر شكل جزءاً

<sup>(</sup>١) راجع تفصيلات ذلك في كتابنا، الدولة والكنيسة، الجزء الخامس "الصراع الكنسي".

كبيراً، لا نبالغ إذا قلنا حيوياً وجوهرياً، داخل ذلك الصراع، نعنى اصطراع الكنائس الرسولية على الزعامة فيما بينها، أيها أعلى كعباً من الأخرى؟ ولا يمكن مطلقاً في دراسة منصفة أن نفصل بين الصراع الكريستولوجي والاصطراع الكنسي لتحقيق الزعامة، لأن المجامع المسكونية نفسها التي عرضنا لها تضمنت إلى جوار قوانين الإيمان التي أصدرتها، قوانين أخرى كنسية تخص التنظيم الكنسي، وترتيب الكنائس الرسوليه التي دار الاقتتال بينها زمناً طويلاً. وكلمة "الاقتتال" تعبير واقعي عن الحال التي كانت عليها العلاقات الكنسية إبان تلك القرون من الرابع إلى السابع، وترك هذا "الإصطراع" و"الاقتتال" آثاره العميقة وبصماته الواضحة على المناقشات التي دارت طويلاً بين آباء الكنيسة ورجال الاكليروس حول "مكانة" المسيح أو "طبيعته"، تلك قصة طويلة آثرنا أن نفرد لها دراسة مستقلة (۱).

وكانت آخر صفحات التحدى الفكرى المصرى في ذلك العصر المسيحي تتمثل في الموقف الصلب الذي اتخذته كنيسة الإسكندرية ضد الإدارة الإمبراطورية وكنيسة القسطنطينية على عهد الإمبراطور هرقل Heraclius (15)، ذلك أن هذا الإمبراطور راوده حلم توحيد العقيدة الدينية داخل الإمبراطورية، وجعلها أرثونكسية واحدة بدلاً من اثتنين، من أجل هذا بذل مجهوداً كبيراً اثناء وجوده بالشرق في حملته على الأراضى الفارسية، فتفاوض مع رؤساء الكنائس الشرقية وخاصة بولس الأسقف الأرميني عام ٦٢٣، وأبدى راعي الأرمن ارتياحه لرغبة الإمبراطور في توحيد الصف الكنسي، وكذلك تقيرس" Cyrus المتف أنطاكية، ولعب البطريرك سرجيوس Sergius أسقف القسطنطينية دوراً كبيراً في محاولة استمالة البطريرك سرجيوس الي الدعوة الجديدة التي ارتضاها الإمبراطور وأسقفه، ولعب عدد من رجال الإكليروس إلى الدعوة الجديدة التي ارتضاها الإمبراطور وأسقفه، ولما كان هرقل قد أبدى إعجابه الشديد بلباقة "قيرس" وحماسته للمذهب الجديد، فقد استدعاه وعينه أسقفاً على كنيسة الإسكندرية "الملكانية"، وأمره أن ييشر بهذه الأفكار بين المصريين.

<sup>(</sup>١) ناقشنا قضية الصراع الكنسى على الزعامة في الجزء الخامس من كتابنا النولة والكنيسة، وهو الجزء الذي خصص بكامله لهذا الموضوع.

ولما كان هرقل قد اطمأن إلى رضى عدد من الأساقفة عن هذه الصيغة الإيمانية الجديدة، فقد أقدم على إذاعة مرسوم إيمانه Ecthesis سنة ٦٣٨، وقد كان جوهر هذا المرسوم بدور حول القول بــ"الطبيعتين فى المسيح" حسبما أقر الإيمان الخلقيدوني، وأضاف القول بــ "المشيئة الواحدة" أو "الإرادة الواحدة" الخلقيدونية فى المسيح. وهذا المرسوم فى ظاهره يعنى التوفيق بين الأرثونكسية الخلقيدونية القائلة بالطبيعتين، والأرثونكسية المصرية القائلة بالطبيعة الواحدة، وهو يمثل تدليساً على المصريين للخلط بين الطبيعة الواحدة، وقد أعان صفرونيوس Sophronius تلميذ الإسكندرية وأسقف القدس فيما بعد، معارضته لهذا "الإيمان الجديد" واعتبره صورة ممسوخة من "الطبيعة الواحدة" وشكلاً فاسداً للإيمان الخلقيدوني (١).

لا شك أن هرقل كان يهدف من وراء هذه الصيغة الإيمانية الجديدة إلى ائتلاف قلوب المسيحيين في الولايات الشرقية من الإمبراطورية، وخاصة مصر وسوريا، وضمان ولاتهم بعد استعادة هذه الولايات مؤخراً من يد الفرس، حتى لا تقع هذه الولايات مرة جديدة في يد المسلمين الذين قوضوا دعاتم الدولة الفارسية، ولذلك رأى أن يتخذ من الخطوات \_ في تصوره ما يكفل عدم انتراعها من تحت ملطان الإمبراطورية، إلا أن الرجل اتبع في سبيل تحقيق هذا الغرض نفس السياسة الخاطئة التي سار عليها أسلاقه من الأباطرة، والتي فشلت فشلا نريعاً، وذلك بمحلولة قهر المصريين على اتباع عقائدهم، ومن ثم كان لهذه السياسة أثرها العكسي تماماً، فقد قام عماله في مصر وسوريا بحركة اضطهاد واسعة النطاق ضد المسيحيين المخالفين لمذهب كنيسة القسطنطينية الملكاني.

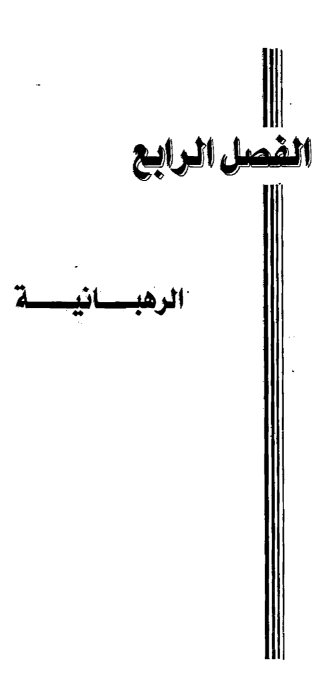
وفى مصر بلغ الاضطهاد مداه على يد الأسقف الجديد "قيرس" الذى عينه هرقل أسقفاً للإسكندرية، ثم جعله نائباً عنه فى حكم مصر، فجمع إلى رعاية الدين فى يديه سلطة الدولة، فازداد صلفا واضطهادا، وأغرق المصريين فى بحر من العذاب، وأعلن الأسقف الشرعى للإسكندرية "بنيامين" احتجاجه على هذه السياسة الاضطهادية باتباع سنة أسلافه، وذلك بالاحتماء بالرهبان فى الصحراء المصرية.

<sup>(1)</sup> New Schaff – Herzog encyclopedia, VII, pp. 480 – 482.

وقيرس هذا هو الذي شاعت تسميته بـ "المقوقس"، وتطلق عليه بعض الكتابات التاريخية "عظيم القبط في مصر"، وهذا خلط تاريخي كبير، لأن "قيرس" أو "المقوقس" لم يكن مصريا حتى يسمى بـ "عظيم القبط"، ولأن "القبط" هنا تعنى المصريين، ولكنه كان أرمينياً وأسقفاً للأرثوذكسية الخلقيدونية الملكانية، وليس أسقفاً للأرثوذكسية المصرية.

ولعل أدق وصف لهذه الحال ما كتبه المؤرخ "بثار" (1) حين قال: "هكذا دفع سوء الحكم خير بلاد الإمبراطورية إلى مأزق ما أضيقه، ولسنا نعرف جناية من هذه، أهى ذئب هرقل وقد أطاعه المقوقس فيما أمر به من الشر، أم هى جريرة المقوقس وقد عصى سيده وخان أمانته?! فمن الجلى أن هرقل كان يقصد فى البدء أمراً نبيلاً، فما كان أعظم من أن يخلع على الكنيسة من السلام مثل ما خلع على الدولة، ولكنه لم يعرف ثبات الناس على أديانهم وحرصهم عليها، ولم يكن يدرى أن العقيدة كانت متعلغلة في أعمق فجاج دولته، وأنه إذا شاء أن ينتزعها بالقوة فإن نلك يمثل أشد الخطر على حياتها. وكذلك كان فى اختياره لمن ينفذ أغراضه غير موفق، فقد أرسل إلى مصر رجلاً ليعيد السلام العقيدى، فإذا به ظائم عات، وأرسل كلمة يقصد بها نشر السلام، فلم يؤدها هذا المبعوث بحقها أو لم يسمع بها الناس، أما الاضطهاد فلاشك أنه قد وافق عليه وأقره، ولكنه ربما أقره بعد أن وجد ألا ألما منه إلا إليه، مع العلم أن قيرس "المقوس" أقدم على العنف والعسف منذ اللحظة الأولى، ولم يجد سبيلاً سواه"!!

<sup>(</sup>١) فتح العرب لمصر، ترجمة محمد فريد أبو حديد، ص ١٤٣.





## الفصل الرابح

## الرهبانية

"إذا كان بولس الراهب المصرى هو أول من وضع نسق الحياة الرهبانية، فإن أنطونى هو المؤسس الحقيقي والرائد لنظم الرهبانية، والأب الشرعى للسالكين سبل البيد حياة".

هكذا تحدث القديس جيروم Jerome) St. Hieronimus) أبو الكنيسة اللاتينية في القرن الرابع الميلادي، عن نشأة الحركة الرهبانية في عالم المسيحية، جاعلا من مصر مهد ميلادها ومركز انتشارها إلى فلسطين وسوريا وآسيا الصغرى وبلاد اليونان والغرب الأوروبي. وقد جاء ذلك في الكتاب الذي وضعه عن "حياة القديس بولس أول الرهبان" Vita s. Pauli primi eremitae. ودلل جيروم على صحة ما يذهب إليه من أن راهبين من أشد المقربين إلى القديس أطوني، ومن خاصة مريديه هما: "أماطاس" Amathas و"مقار" Macarius أخبراه أي جيروم — أن بوليس الطيبي كان رائد هذه الحركة الرهبانية (۱).

وكان بولس قد اتخذ سبيله إلى الصحراء نجاة بنفسه من قساوات الاضطهاد الذى شهده عهدا الإمبراطورين الرومانيين "دكيوس" Decius و"فاليريان" Valerianus (٢٤٩ ـ ٢٤٠ م)، ويقص علينا "جيروم" (١٠. في كتابه سالف الذكر، الكثير مما عرض لبولس على امتداد حياته التي امتدت حتى العام الثالث عشر بعد المائة، وليس هنا مجال الخوض في تفاصيل هذه الروايات التي يرويها، والتي داعب الخيال كثيرا من أحداثها، ولكن الذي يعنينا منها ذلك الأثر الكبير الذي أحدثته ترجمة جيروم لبولس الطيبي في ميدان الرهبانية في فلسطين وسوريا بصفة خاصة، بل وحتى على نفسه هو إذ سلك هذه الحياة من بعد، ودفعه ذلك إلى أن يضع كتابا آخر في السنى الأخيرة للقرن الرابع الميلادي، حوالي سنة ٢٩٠م، يتاول فيه حياة القديس "هيلاريون" Hilarion راهب غزة الشهيرة.

| (1) | HIER,    | Vita  | Pauli.  | 1. |
|-----|----------|-------|---------|----|
| (*/ | TITITUTE | 4 100 | r anti, |    |

300

1. 1. Ent.



<sup>(2)</sup> Ibid. 4 - 6.

ومما كتبه جيروم عن "هيلاريون" نعلم أنه ولد في قرية من قرى فلسطين، تبعد عن غزة إلى الجنوب بخمسة أميال، دفعه أبواه إلى الارتحال إلى الإسكندرية لتعلم النحو، حيث كانت مدرسة الإسكندرية لا يزال لها حظها من السمعة العلمية العريضة في عالم البحر المتوسط، ورغم أن أبويه كانا على الوئتية، إلا أن الرجل تحول إلى المسيحية (١)، وترامت إلى سمعه شهرة الراهب المصرى "أنطونى"، "أذى كان على لسان كل إسان في مصر"، حسب تعيير "جيروم" نفسه (١)، فتاقت الفني رؤيته، فولى وجهه شطر الصحراء يبتغى "أنطونى"، الذى كان قد استقر به المقام في صدر الصحراء الشرقية عند منطقة "بسبير" [مكان دير الميمون الآن في منتصف المسافة بين أطفيح وبنى سويف] (١).

وقد أدى هذا اللقاء بين "هيلاريون" و"أنطونى"، إلى تغير كامل فى حياة الغزاوى"، حيث لازم أبا الرهبان طيلة شهرين "درس فيهما طرائق حياته وسلوكه، ومتع ناظريه بالخشوع فى صلواته وتواضعه، ورقة حديثه مع الآخرين، ورأى الجموع تقدم على أنطونى من كل حدب وصوب، تقدى به وتتبرك "(1).

وقد تركت هذه الزيارة الرها البعيد في حياة "هيلاريون" بعد أن وقف بنفسه على نمط الحياة الجديد الذي لم يألفه من قبل، ورأى فيه سلوكا تأمليا بعيداً عن حياة الصخب التي تحياها المدن والقرى في إقليمه وذيبا الإمبر اطورية، ونجاة من ويلات الاضطهاد التي يتعرض لها المسيحيون على يد الأباطرة الرومان أنذاك، "قلما رضيت نفسه بذلك، عاد بصحبة عدد من الرهبان إلى موطنه الأصلى السعيدة فتدارل عن جرء من أملاكة لأخونه، وتصدق بالباقي على دوى المسعبة والمتربة، وأيقن أنه من الأفضل له أن يبدأ كما بدأ أنطوني " (م).

هكذا انخذت الرهبانية المصرية في شكلها الأول الذي عرفت به، سبيلها إلى فأسطين وسوريا، حيث نمت هذه الحياة الرهبانية هناك نموا مطردا في القرنين

<sup>(1)</sup> HIER, Vita Hilarii, 2.

<sup>(2)</sup> Ibid. 3.

<sup>(</sup>٣) متى المسكين، الرهبنة القبطية في عهد القديس أنبا مقار، ص٢٤.

<sup>(4)</sup> HIER. Vita Hilarii, 3.

<sup>(5)</sup> Ibid. 3.

التاليين، ولعب الرهبان الفلسطينيون والسوريون دورا بارزا في الأحداث التي شهدتها هذه المنطقة عقيديا واجتماعيا، بل سياسيا واقتصاديا في بعض الأحيان، نتيجة الخلافات المذهبية المتصاعدة أبداً خلال القرون من الرابع إلى السادس.

ولقد عرضنا من قبل لما قام به الرهبان في فلسطين وسوريا وغيرها من مناطق الإمبراطورية، إيان الصراع المجتدم حول "الأوريجنية"، وكيف كان كل من جيروم وروفينوس وابيفانيوس أسقف قبرص يسعى جاهدا لضم هؤلاء الرهبان إلى صفه، أو إثارتهم ضد خصمه، وإن كنا قد علمنا أيضا أن غالبية هذه الجماعات الرهبانية كانت تقف من "الأوريجنية" موقف الضد، لافتقادهم القدرة على فهم تلك المسائل الخلافية العميقة التى كانت تدور حول كل ما يتعلق بالكريستولوجية، ونفورهم التقليدي من المدارس الفكرية والفلسفات اليونانية التى كانت تسود المجتمع الروماني في تلك الفترة.

وكان طبيعيا أن يتسرب تلقائيا نمط هذه الحياة عبر سوريا إلى أسيا الصغرى (تركيا حاليا)، بطبيعة وحدة العالم الروماني أنذاك، وانتقال التجار بين بلدان ذلك العالم بصورة منتظمة حتى القرن الرابع الميلادي تقريبا. إلا أن مصر كان لها أيضا دورها المباشر في تقديم صورة مجسدة لهذه الحياة الرهبانية في آسيا الصغرى؛ ذلك أن "باسيليوس" Basilius المعروف بالكبير، والذي كان أسقفا لمدينة الوسارية " Caesarea في إقليم "كبادوكيا" Cappadocia بآسيا الصغرى، كان صديقا خلوصا للأسقف السكندري "أثناسيوس" Athanasius، وقد ذاعت شهرته مع أخيه الأصغر "جريجوري" المقف "نيسا" Nyssa و"جريجوري" أسقف "نازيانزا" ملاحيون أيضا تقعان أيضا تقعان أيضا تقعان أيضا تقعان أيضا تقعان في الإقليم نفسه، لذا فقد جرى صيتهم باسم "الآباء الكبادوكيين الثلائة"(۱).

وفى ظل الصداقة التى كانت تربط أتناسيوس بباسيليوس، وانفاق آرائهما فى عدد من نقاط الخلاف العقيدى التى كانت دائرة آنذاك، تبودات الرسائل بين الرجلين على امتداد سبعينيات القرن الرابع، وقد بقى لنا منها مت رسائل هى

ردود باسيليوس على أنتاسيوس، ويظهر منها مدى الإعجاب والاحترام الذي يكنه - الأسقف الكبادوكي لقرينه المصرى، إلى حد وصفه له بــــ"الأب الممجد"(١).

ولم تلبث المراسلات أن ارتفعت إلى مرتبة السفارات، وكان رسل أتناسيوس إلى باسيليوس من بين أصدقائه من الرهبان، وكانوا موضع ثقة الأسقف السكندرى وعضده، ولم يقف الأمر عند هذا الحد وحده، بل إننا نعلم من الرسائل(١٠). التى تركها باسيليوس أن الرجل قدم إلى مصر، وهو يذكر صراحة الأثر الذي تركته هذه الزيارة في نفسه، بل وعلى مستقبله، فبعد أن يصور حياة التيه والضياع التي كان يحياها، يخبرنا أنه كم تمنى أن يجد من يقود خطوه إلى الطريق الصحيح نحو الإيمان، ثم يقول ما نصه. "... وقد وجدت كثيرين من هؤلاء في الإسكندرية، ووجدت آخرين في أنحاء متفرقة من مصر ". وفي هذا السبيل فإنه ليس من قبيل المصادفة أو الغرابة، أن يكون باسيليوس الكبير هو واضع أسس الرهبانية ونظامها الديراني في آسيا الصغرى، ومن هنا ندرك على الفور الأثر البعيد الذي تركته مصر على الرهبانية والأديرة الباسيالية. والغريب في الأمر، أنه رغم هذه العلاقات الوثيقة التي جمعت بين الأسقف السكندري والأسقف القيساري الكبادوكي، ورغم زيارة الأخير للإسكندرية ومصر، إلا أن الرجلين، أثناسيوس وباسيليوس لم يلتقيا أبدا.

وحوالي ذلك الوقت أيضا كانت الولايات الرومانية في الغرب الأوروبي، قد راحت هي الأخرى تتلمس على استحياء جادة الطريق الرهباني، وبرز ذلك واضحا عند "سولبيكيوس سفروس" Sulpicius Severus الذي عاش ما بين الثلث الأخير للقرن الرابع والزيع الأول من القرن الخامس، وراح يملك الطريق نفسه في عام ٢٩٢ م، يعد أن ساعده على ذلك الموت المبكر لزوجته التي كان يحمل لها كل الإعزاز والمحية، ولم يكتف بذلك بل أخذ يستحث أخته في رسائل عديدة على هجران دنيا الناس والإيحار في دنيا الله، وقد وضع سولبيكيوس سفروس عملا أسماه "حوار" ("). Dialogue نعلم منه مما جاء على لسان أحد المتحاورين الثلاثة

<sup>(1)</sup> BASILIUS., Episto; lae, LXVI, CCIV.

<sup>(2)</sup> BASIL. Epistolae I, CCXXIII, (in NPNF, Vol. VIII.

<sup>(3)</sup> SVLP. SEV. Dial. I, 6-7, 28-37 (in NPNF, Vol. XI).

ويدعى "بوستوميانوس" - وقد جئنا على نكره في الفصل الثانى - كيف أن جماعة من الرهبان الغالبين يتزعمهم بوستاميانوس هذا قد جاءوا إلى مصر، ووقفوا على نسق الحياة الرهبانية بها، ويحدثنا بالتفصيل عن زيارته لطببة، وعن الأديرة العديدة التي رآها في طريقه من الإسكندرية إلى مصر العليا، وهو هنا يقصد بالطبع ما نبيه كلمة الأديرة - كما عرفناها من بعد - بل يشير إلى التجمعات الرهبانية على المندلد النهر العظيم، وييدى إعجابه الشديد بدقة وانضباط الرهبان وخضوعهم التام لتعاليم مقدمهم، وتعلونهم في أداء العمل المنوط بهم، ويقص علينا عددا من الروليات التي سمعها من الرهبان هناك في طبية، ومنطقة نيتريا (النطرون). ويأخذ موليكيوس خيط الحديث من مُحلوره البحدثنا مباشرة عن أنموذجه مارتن التورى، محاولا أن يضفى عليه صقات لا تقل عما سمعه من صديقه عن الرهبان المصريين.

وقد توج سفروس جهاده الرهباني بكتاب وضعه عن القديس "مارتن" Martin أسقف "تور" ( ' ' Tour الذي سلك درب الرهبانية، وكانت هذه الترجمة لحياة ذلك القديس "الغالي" إنسبة على غالة وهي فرنسا حاليا] سببا في وضع "سولبيكيوس سفروس" في مصاف أشهر كتّاب سير القديسين Hagiographia في القرن الخامس الميلادي، وهو القرن الذي شهد في آخرياته أيضاً مولد القديس "بندكت" Benedict الذي وضعت على يديه في القرن التالي أسس الحياة الرهبانية في الغرب الأوربي، فيما عرف بد "الرهبانية البندكتية" Benedictine الرهبانية البندكتية " Davis وضعت على يديه في القرن التالي أسس الحياة بالرهبانية المصرية في أشكالها الثلاثة المختلفة، التوحدية، أو التوحدية الجماعية، أو التوحدية المصرى القديس باخوميوس Pachomius في صعيد مصر (۲).

وكان التأثير المصرى في الحياة الرهبانية في الغرب الأوروبي واضحا خلال مسارين أساسيين تركا بصمائهما البارزة على نمط هذه الحياة، تمثل أولهما في وجود الأسقف السكندري أتناسيوس هناك لينداء من عام ٣٣٩ م وحتى عام ٣٤٦ م منتقلا بين ليطاليا وغالة إفرنسا]، بعد أن تمكن من الفرار من مصر خوفا

<sup>(1)</sup> SVIP. SEV. Vita S. Martini, (in NPNF., XI, 3 - 17.

<sup>(2)</sup> Davis (R. H. C), A history of medieval Europe, p. 75.

من بطش الإمبراطور قسطنطيوس Constantius (٣٦١ ـ ٣٦١) الذي كان يميل إلى المذهب الآريوسي وقد اصطحب أنتاسيوس معه في هذا القرار اثنين من أخلص أصدقائه، وهما راهبان مصريان، أحدهما يسمى آمون، فقد كانت تربط الأسقف بجماعات الرهبان في مصر علاقة وطيدة سوف نقف عليها وعلى آثارها بعد قليل.

وخلال السنوات السبع التى قضاها أنتاسيوس ورفيقاه فى الغرب، منتقلين خلالها بين إيطاليا وغالة، فى ظل حماية إميراطور النصف الغربى فتسطانز Constans ، شقيق قسطنطيوس، وإن كان يختلف عنه فى ميله إلى المذهب النيقى، وهو المذهب الذى كان يؤمن به ويدافع عنه أنتاسيوس، خلال هذه السنين ترك الراهبان المصريان انطباعا غريبا ومؤثرا فى نقوس كل من الاقوه خلال فترة غربتهم الطويلة تلك، ويحدثنا أنتاسيوس فى كتاباته، وكذا المصادر التاريخية المعاصرة، عن ذلك الأثر الذى تركه الراهبان بأرديتهم اليسبطة، ويمسوح الزهد والنقشف، بمسكلهما المتواضع، بحرصهما على أداء طقوس العقيدة، بحديثهما وصمتهما وتأملهما، بانصرافهما عن دنيا الناس إلى عام آخر، كل هذا بلا شك، دفع نفرا ... وان كان فى بادئ الأمر قليل ... من أهل إيطاليا وغالة إلى محاكاتهم ومحاولة السير على نهجهم.

أما المسار الثاني إلى الغرب الأرووبي فتمثل في الكتاب الذاتع الصيت الذي وضعه أثناسيوس عن "حياة القديس أنطوني" Vita S. Antoni، وتتأول فيه حياة أبي الزهبان المصريين، ونشأته، واتجاهه إلى الصحراء، وطراقق حياته، وقد أقامها في البداية على أساس "التوحد"، ذلك أنه اعتزل دنيا الناس "متوحدا"، قلما تكاثر أنباعه ومريدوه من حوله، أنزل كل ولحد منهم في صومعة لا يشاركه فيها آخر، وأصبح هؤلاء "المتوحدون" ساكنو "القلايات" أو "القلالي" هم أول تجرية الحياة الرهبانية \_ شبه الجماعية \_ في مصر، وهي المرحلة الوسط بين "التوحد الكامل" و"الحياة الديرانية".

والذى بلفت النظر هنا هو ما نكره أنتاسيوس فى مقدمة هذا الكتاب عن الدوافع التى حدت به إلى وضع مؤلفه هذا؛ وذلك أن أول سطر فى المقدمة يشير

إلى أن الأسقف السكندرى قد كنيه بناء على رغبة "الإخوة في الأرجاء الأجنبية" (۱). ثم يمضى في حديثه قائلا: "... ونظرا لأنكم قد طلبتم منى أن أقدم لكم وصفا عن طريقة حياة القديس "أنطونى" المباركة، ولأنكم تريدون أن تعرفوا كيف بدأ نسكه، وأي إنسان كان، وكيف انتهت به الحياة، وعن مدى الصدق فيما سمعتموه عن سيرته، لكى يكون أتمونجا يحتذى وبه تقتدون، من ثم سرنى جدا أن أحقق رغبتكم ... وأدا أعرف أنكم عدما تسمعون فإنكم، وقد امتلائم بالرجل إعجابا، سوف تحاولون الاقتداء بمسلكه، وسوف ترون في حياته مثالا كافيا للزهد والرهبانية "(۱).

ويخيرنا أتتاسيوس أنه اضطر إلى التعجيل بتدوين سيرة "أنطوني" "نظرا لأن موسم الإيحار قد قرب على الانتهاء، مما يستدعى أن أبعث إليكم بمن يحمل هذه الرسالة على القور (١).

ولم يبين أنا الأسقف المكندري أي "أرجاء أجنبية" تلك التي يعنيها بهذه الكلمة، ولا من هم هؤلاء "الإخوة الذين يقصدهم، ولكن الأحداث التاريخية التي صاحبت تأليف هذا الكتاب يمكن أن تلقى الضوء على هذه الناحية، وذلك أن لتاسيوس قد وضع "حياة أنطوني" بين عامي ٢٥٦ – ٢٦١، وهي السنوات التي تمثل قترة تفيه الثالث، وكانت الإميراطورية تخصع آنذاك الإميراطور قسطنطيوس منفردا، وهو كما علمنا يدين بالمسيحية الأربوسية، وقد حاول فرضها قسرا على كنائس الإميراطورية في الشرق والغرب، وإذا كان النصف الشرقي قد آوى لي كتائس الإميراطورية في الشرق والغرب، وإذا كان النصف الشرقي قد آوى الله الأربوسية، ولم يكن من بين أساقفته من يحمل المودة للأسقف السكندري، فإن اللهوتية!! إضافة إلى العلاقات الطبية التي تربط بين أساقفته والأسقف السكندري، ومن ثم قليس من المستبعد أن يكون هؤلاء هم "الاخوة" الذين بعثوا إلى أتناسيوس يسألونه الكتابة لهم عن سيرة "أنطوني"، بعد ما شهدوه من سلوك الراهبين للمصربين الذين صحبا أتناسيوس إلى هذاك من قبل، وهما الذان لابد أن يكونا قد المصربين الذين صحبا أتناسيوس إلى هذاك من قبل، وهما الذان لابد أن يكونا قد العمريين الذين صحبا أتناسيوس إلى هذاك من قبل، وهما الذان لابد أن يكونا قد المصربين الذين صحبا أتناسوس ألى هذاك من قبل، وهما الذان لابد أن يكونا قد أنها على شيء من أحباره المن خالطوهم في اغترابهم الإحباري، ومن ثم فمن فمن شعرة من من من أحباره المن خالطوهم في اغترابهم الإحباري، ومن ثم فمن فمن أمان على شيء من أحباره المن خالطوهم في اغترابهم الإحباري، ومن ثم فمن

ja 121, il

Mile grows t

allik alitari, b

<sup>(1)</sup> ATHANAS., Vita S. Antonii, 1.

<sup>(2)</sup> Id.

<sup>(3)</sup> Id.

المرجح أن يكون الغرب الأوروبي، ليطاليا أو غالة، هو هذه الأرجاء الأجنبية" التي نكرها أنتاسيوس في مقدمة كتابه.

ويدعم هذا الرأى الذي نذهب إليه، اتفاق عدد كبير من المؤرخين وعلى رأسهم "تياندر" Neander و"كيد" Kidd والوت" Lot، والبنتر" Painter و "فازيلييف" Vasiliev و "هاردي" Hardy و سناتلي " على أن "حياة القديس أنطوني" كان له أكبر الأثر في وقوف العالم المسيحي جميعه على أسرار هذه الحياة النسكية، وانتشار الرهبانية من مصر إلى خارجها. وتقول "هيلين وإدل" H. Waddell اإنه لم يحظ كتاب بمثل ما حظيت به هذه الترجمة من الانتشار والإهتمام في مصر وغرب آسيا وأوربا علية"، على حين كتب المؤرخ "روبرنسون" Robertson (٢). يقول: "لقد لعبت هذه السيرة دورا هاما في تطور الرهبانية، وفي روما والغرب بأسره بعثت في النقوس اللهفة إلى الحياة النسكية، وهي التي دفعت القديس أوغسطين St. Augustinus كما سجل في اعترافاته (٢)، إلى أن يطلق هذا العالم وأن يهب نفسه تماما شد. وإذا كانت "حياة القديس أنطوني" كما كتبها أثناسيوس قد تركت كل هذا الأثر في الحياة الرهبانية في أوروبا، فإن ذلك قد دفع عددا ليس بالقليل من الراغبين في سلوك درب هذه الحياة القدوم إلى مصر، وزيارة أديرة الرهبان والوقوف على نظمهم خاصة بعد أن أخذت هذه الحياة طريقها الجماعي متمثلا في النظام الديراني الذي وضعه القديس باخوميوس، ونقلت هذه الوفود التي قدمت من أوروبا وآسيا الصغرى وفلسطين وسوريا إلى مصر، تلك النظم إلى مواطنهم ومُواطنيهم، وإن كان قد تم تشكيلها حسب طبيعة هذا البلد أو ذاك.

ويعد "باللادبوس" Palladius أسقف "هلينويوليس" Helenopolis في بيثينيا Bithynia بآسيا الصغرى، أشهر من قام بهذا الدور، حيث قدم إلى مصر مرتين، أولاهما في عام ٣٨٨، والثانية استمرت ست سنوات (٤٠٦ ــ ٤١٢)، وقد وقف

<sup>(1)</sup> The desert Fathers, p. 2.

<sup>(2)</sup> Prolegomena to Athanasius, opera omnia, p. 188.

<sup>(</sup>٣) أو غسطين، الاعترافات، ترجمة الخورى يوحنا الحلو، ص ١٦٦.

خلالها على تنظيمات الأديرة المصرية، واختلف إلى كثير من آباتها، فلما عاد إلى بلاده راح يحدث بذلك كله ويدعو إلى اتباع هذا الطريق، ثم خلف لنا مشاهداته كلها في كتاب أسماه "القردوس"، معتبرا هذه القفار التي يقيم فيها المتوحدون وساكنو الأنيار جناثا تستضيء بنور إيمائهم"(۱).

ولا يستطيع باحث أن يتكر ذلك الدور الكبير الذي قامت به مصر في سبيل إهداء عالم المسيحية في الشرق والغرب على السواء، ذلك النظام الرهباني والحياة الديرانية، كما لا يستطيع باحث أن يغمض عينيه عن الدور الكبير أيضا الذي قامت به هذه الأديرة وجماعات الرهبان في العصور الوسطى، في كل من أوروبا والإمبراطورية البيزنطية، في مختلف جوانب الحياة، فقد قامت الأديرة بجهود ضخمة لحفظ التراث الإنساني ويقائه على مر الأجيال، إذ عمد الرهبان هناك إلى نسخ المؤلفات النادرة أو الفتائها، والعناية بالصور المقدسة (الأيقونات) والحفاظ عليها، حتى أن الرهبان كانوا أشد الناس عداوة لحركة محاربة تقديس الصور التي عليها، حتى أن الرهبان كانوا أشد الناس عداوة لحركة محاربة تقديس الصور التي أسعلها الأباطرة البيزنطيون في القرنين الثامن والتاسع الميلاديين، أو ما عرف ألحروب اللا أيقونية". وكان لهذا الدور الذي قام به الرهبان أثره الواضح في إنقاذ نخفر الفكر الإنساني من الضياع، نتيجة المتدمير الذي لحق بالإمبراطورية الرومانية على يد الشعوب الجرمانية والصقليية، أو الغزوات المتأخرة التي حملت الخراب في زحوفها.

وإذا كانت مصر قد أهدت إلى المسيحية حياة الرهبانية ونظم الديرانية، فإن فارقا جوهريا نجده قائما بين الأديرة في مصر وتلك الذي خارجها، فعلى حين أقام الرهبان المصريون أديارهم في جوف الصحراء بعيدا عن الناس، رفض باسيليوس القيسارى الكبادوكي، ومارتن التورى، وبندكت النورسي، وكاسيودور Casiodorus وجريجوري الأول، وآباء الديرانية الأيرلندية، والأديرة الكلونية الشهيرة، رفضوا جميعا الاتغلاق على أنفسهم بعيدا في الفلوات أو الغابات الأوروبية، كما فعل رهبان مصر، بل أقاموا أديرتهم قريبا من المدن، أو على أطرافها، أو المطرق المؤدية إليها، أو عند الثقاء الطرق التجارية لتنشأ حولها المدينة من بعد، ويصدح الدير مركزا لها، وجعلوا من الدير ليس فقط مستقر عبادة، بل

<sup>(1)</sup> PALLADIUS, Historia Lausiaca, 1 - 5.

مؤسسة دينية تقدم الخدمات الاجتماعية بل والاقتصلاية، إلى جوار رسالتها الروحية، إلى أهالى المنطقة التى يوجد فيها الدير. أما في مصر فقد لتخت الأديرة شكلا مغايرا تماما، فانصرف ساكنوها إلى مباشرة أمور العقيدة وطقوسها، واعتمدوا في كثير من الأحيان على ما تمدهم به المناطق المجاورة، وفي الوقت الذي ظلت فيه الأديرة الأخرى على اتصال بالعالم الخارجي من حولها، والقطور الإنساني، لم يكن للرهبان المصربين في تلك القترة البيرتطية أو حتى يعدها بقرون طويلة، من علاقة خارج أسور هذه الأديار إلا بالكنيسة وحدها.

وقد توطدت هذه العلاقات بين الرهبان والكنيسة بصورة جدية ووثيقة فيما بين القرنين الرابع والسابع، ووضع أساقفة كنيسة الإسكندرية أتفسهم على رأس هذه الحركة الرهبانية، وأضحى الرهبان يشكلون قوة ضخمة أو "جيشا" على حد تعبير أحد المؤرخين (١)، استخدمه الأساقفة السكندريون كثيرا في مناوأة سلطان الأباطرة البيزنطيين والتصدي لقراراتهم التعسفية ضد الكنيسة خاصة أو المصريين عن الثقافة والمعرفة عامة، وفيما عدا ذلك فقد كان نصيب الرهبان المصريين من الثقافة والمعرفة آذاك، إلا النزر اليسير منهم، قليلا لا يقاس مطلقا بغيرهم.

ولعل السبب الذي أضفى على الحركة الرهيائية المصرية هذه الصفة التى ذاقها الازمنها قرون عددا من الزمان، هو عقدة الخوف الدائم من الاضطهادات التى ذاقها المسيحيون في مصر على يد أباطرة الرومان الوثنيين، وقد ظهر ذلك يصورة واضحة مع بداية النصف الثاني من القرن الثالث الميلادي، وعلى وجه التحديد مع عهد الإمبراطور دكيوس (٢٤٩ ـ ٢٥١)، فقد كان تكيوس هو أول إمبراطور روماني يصدر مرسوما إمبراطوريا علما بالاضطهاد، وجاء ذلك تتيجة الظروف والحالة المتردية التي كانت تعيشها الإمبراطورية الرومانية آنذاك فيما يعرف بأزمة القرن الثالث الميلادي، والتي امتدت إلى نصف قرن من الزمان (٢٣٥ – ٢٨٤م)، أما قبل ذلك، أي القرنين الأولين الميلاد فلم يكن هناك اضطهاد علم بل كان محليا، أي ترك لحكام الولايات تبعا للظروف (٢٠)، وقد علمنا من قبل أن القديس أنطوئي قد بدار حانه الرهبانية خلال تلك الفترة، أي على عهد تكيوس وخليفته فاليريان.

http://kotob.has.it - مكتبة المهتدين الإسلامية

<sup>(1)</sup> Budge, Stories of the holy Fathers, p. 51.

 <sup>(</sup>٢) لمزيد من التفاصيل راجع، رأفت عبد الحميد، بيرتطة بين الفكر والدين والسياسة، القصل الأول.

آقد كان الأياطرة الرومان يعتبرون المسيحيين في أول الأمر طائفة منشقة عن اليهودية، شأتها شأن القرق اليهودية الأخرى، ومضى وقت ليس بالقصير قبل أن تكتشف الإدارة الرومانية أنها أمام جماعة جديدة يناصبها اليهود جميعهم العداء، يعد أن خلب أملهم بمجىء معيح يزين لهم ملكوت السماوات ويعدهم وعدا حسنا يأن يكونوا رفقاءه في الآخرة إذا ملكوا سواء السبيل، ولم يأتهم "المسيا" الذي ينظرون ملكا يعيد لهم مملكة داود وسليمان على الأرض!

ومن هذا صنف المسيحيون خارج نطاق بنى يهود، وبدأت الشكوك تساور الإدارة الإمبراطورية وجموع الرومان بعد أن عزف المسيحيون بأنفسهم عن الاشتراك فى الحقلات العامة التى نقام بمناسبة الأعياد الوطنية للإمبراطورية، ولمنتعوا عن تتلول الأطعمة فى المطاعم العامة على اعتبار أنها ذبحت أصلا قرباتا للأرياب، ولمنتع عد منهم عن الزواج من وثنيات أو تزويج بنائهم من الوثنيين، وزاد الأمر سوءا أن أثرياء المسيحيين رفضوا تقاد الوظائف العامة، وكانت مناصب تشريقية الزامية، كما أن غالبيتهم رفضوا الانخراط فى سلك الجندية، بل وراحوا يظهرون الشمائة إزاء كل مكروه بنزل بالإمبراطورية، ويغسرون الكوارث التي انتابت الدولة، والحروب التي منيت فيها بالهزيمة، على أنها تحقيق النبوءات التي جاءت في الكتاب المقدس عن تدمير بابل وعودة المسيح!!

غير أن الطامة الكبرى تمثلت في رفض المسيحيين العبادة الإمبراطورية " فالإمبراطورية المبراطورية المبراطورية والإمبراطور كانت له على جميع الناس قداسة، نقر واحدية سياسية بين أنجاء الإمبراطورية، وأصحت عبلاة الإمبراطور وتأليهه وروما، دليلا على السيادة الكلملة الروما والإمبراطور، وكان إحراق البخور وتقديم القرابين أمام تمثال الإمبراطور الموله و الرية وها دليلا ورمزا للولاء وتوكيدا له، وقد آلم الأباطرة كثيرا أن يجدوا المسيحيين لا يشتركون في تقديس ذواتهم، فقد كانت هذه العبادة في حقيقة أمرها عبادة سياسية قصب، ولكن المسيحيين رفضوا أن يفعلوا \_ حتى \_ كما فعل اليهود، وذلك بأن قطعوا نصف الطريق الإرضاء الإمبراطور مثل قيامهم بتقديم القرابين وحرق البخور ولكن باسم الإله "يهوه" دون علانية.

وقد ملأت الكنيسة عقول أتباعها ووجداتهم بأن الحياة الدنيا غير ذات بال، والمسيحيون فيها غرباء، فموطنهم الأصلى هو السماء، إنهم مواطنون في مملكة الله الآتية، من أجل هذا كان موقف المسيحيين من المراسيم الإمبراطورية بعد أن أصبحت عامة مع منتصف القرن الثالث الميلادي، إما بالشهادة أو الفرار إلى الصحراء، وهو ما كان بداية هذا النمط الجديد من الحياة، أعنى الرهبانية، لقد كان المسيحي بعطى المسيح ولاءه وليس القيصر، ويجل أسقفه وليس الحاكم. لقد كان ولاء المسيحيين لدينهم فوق الولاء للدولة.

وحتى لما غدت الإمبراطورية الرومانية مسيحية بعد ذلك في نهاية القرن الرابع الميلادي على عهد الإمير اطور ثيودوسيوس الأول Theodosius I (٢٧٨) ٣٩٥م)، بعد أن أخذت تميل إليها منذ عهد قسطنطين وبنيه في النصف الأول من ذلك القرن، أصبيت مصر بخيبة أمل بالغة عندما ذهب أمياققة القسطنطينية وأباطرتها في اتجاه عقيدي مذهبي بذالف ما ذهبت إليه كنيسة الإسكندرية، فحل بالمسيجيين فيها الاضطهاد ثانية، وإن كان هذه المرة مسيحيا! بل لقد كان في هذه الأخيرة أشد وأنكى، لأن الإمبر اطور الروماني، تمثيبا مع الفكر السياسي الروماني والتراما به، لم يكن يقبل دولة داخل الدولة، حتى لو كانت هذه الدولة هي الكنيسة، والإمبر اطورية مسيحية، فقد اعتبر نقسه "تأتب المسيح" Vicarius Christi على الأرض، وعليه أن يختار الرعيته ما تؤمن به، فذلك أهم ولجباته، ومن هنا كانت حدة الاضبطهاد المسيحين للمسيحيين في مصر "أقسى عدابا-وأشد إيلاما من الاضطهاد الونتي (١). وظلت على هذه الحال قرابة القرون الثلاثة من الرابع إلى السابع، ولعل ما فعله الإمبراطور قسطنطين مع الأسقف السكندري أنتاسيوس في عام ٣٣٥م عندما بلغته أنباء تشير إلى أن الأسقف هند بمنع وصول شحنة القمح المصرى إلى القسطنطينية خير دليل على السياسة الإمبراطورية تجاه الكنيسة، حتى من جانب الرجل الذي جعلها ديانة شرعية إلى جوار الوثنية واليهودية، إذّ أمر بنفي أتناسيوس على الفور دون أن يسمع منه دفاعا. وليس بخاف علينا أن الإمبر اطور قسطنطيوس في حوار له مع الأسقف الروماني لييريوس حول الأسقف

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفاصيل راجع، رأفت عبد المحمد، بيزنطة بين الفكر والدين والصياسة، الفصل الأول.

السكندرى أثناسيوس، وضع القاعدة الرئيسية في علاقة الدولة بالكنيسة على امتداد العصر البيزنطى، فقد راح ليبريوس يحاج الإمبراطور بأن أثناسيوس كان قد أعيد إلى كنيسته بعد نفيه بناء على قرار مجمع كنسى، وبالتالى لا يمكن عزله ثانية إلا بعد قرار مجمع آخر، فذلك ما يقره القانون الكنسى، فما كان من الإمبراطور إلا أن أجابه، "إرادتى هي القانون"!! والأمثلة على هذا الفكر السياسي الروماني عديدة لا مجال هنا للخوض فيها، ولكن يمكن القول أن الإمبراطور في بيزنطة كان هو بالفعل رأس الكنيسة.

ولم تخف حدة الاضطهاد هذه إلا عندما جاء المسلمون إلى مصر يحملون التسامح وحرية العقيدة ممثلة في نصوص الدين الإسلامي، ومطبقة بعهود الأمان التي منحها عمرو بن العاص ومن تبعه من الحكام للمسيحيين المصريين، وكان أبرزها عودة بنيامين بطريرك الكنيسة السكندرية إلى بيعته، بعد أن ظل عشر سنوات كاملة قارا بنفسه من بطش الاضطهاد البيزنطي المسيحي.

من هنا يتضح جليا أن الاضطهاد الروماني المسيحيين في مصر من جانب الأباطرة الرومان، وتتيين كانوا أم مسيحيين، كان الدافع الرئيسي لانتشار الحركة الرهبانية في مصر، ولعل العبارة التي أوردها مؤرخنا المقريزي(1) عن القديس أنطوني تؤكد تماما هذا الذي نذهب إليه، وتدل على البصيرة النافذة لصاحب الخطط حين يقول: "وكان [أنطوني] أول من أحدث الرهبانية النصاري عوضا عن الشهادة": وكان هذا متمشيا مع ما ارتآه منذ القرن الثاني وبداية القرن الثالث مفكرو المسيحية في مصر وزعماء مدرسة الإسكندرية، فقد كان الفيلسوف السكندري كلمنت يرى أن الشهادة هي خاتمة الحياة عند الغنوصي الحق كما كان يراه هو، وراح يؤكد على الترحيب بالشهادة حينما تأتي، ولكنه أضاف بأن ذلك لا يعني أن يسعى إليها الإنسان بنفسه، بل إذا جاءته هي، تنفيذا لتعاليم المسيح "ومتي طردوكم في هذه المدينة، فاهربوا إلى الأخرى" [متي ٢٣/١٠]، ذلك أن كلمنت كان ينظر إلى الحياة باعتبارها "عيدا مقدسا"، لأن الإنسان هو أنبل ترنيمة ترنم به الله، وقد جاءت هذه الدعوة من جانب كلمنت في وقت كانت بوادر الاضطهاد توشك أن تعم

الإمبر اطورية، ومن ثم كانت الدعوة إلى الحياة النسكية عوضا عن الشهادة (١). وفي الاتجاء نفسه سار تلميذه أوريجن، فقد كان ينظر إلى الحياة الرهبانية باعتبارها نوعا من التزاوج بالمسيح(٢).

وكان اشتداد الاضطهاد مع بداية عهد دكيوس، وتحوله إلى اضطهاد عام رسمى بمرسوم من الإمبراطور المرة الأولى، سببا في أن يلقى كثير من المسيحيين الشهادة، كما يخبرنا بذلك شيخ مؤرخى الكنيسة يوسيبيوس القيساري (٢) المسيحيين الشهادة، كما يخبرنا بذلك شيخ مؤرخى الكنيسة يوسيبيوس القيساري الاحتجان ورأى نفر آخر أن ينجو بنفسه ودينه فائجه إلى الصحراء، وكان هذا أمرا مألوفا لدى المصريين من قبل، كنوع من الاحتجاج على السياسة الاقتصادية التعسفية التي تمارسها الإدارة الرومانية، وإن كان الشكل الرهباني لهذا الاتجاه الم يحدث إلا مقترنا بالمسيحية، وكان القديس أنطوني رائدا في هذا المجال، وأبا للرهبانية على هذا النحو.

وهذا لا يمنع من وجود عدد من المسيحيين، وإن كانوا قلة قليلة اتخذت سبيل الرهبانية بدافع من أنفسهم وتأويلا لبعض آيات الكتاب المقدس<sup>(٤)</sup>. وتأسيا بالمسيح، ولكن الزيادة المطردة في أعداد الرهبان أخذت تظهر بوضوح مع ازدياد واشتداد قساوات الاضطهاد الروماني الوثتي ثم المسيحي من بعد.

وقد ساعدت الطبيعة الجغرافية لمصر على نمو الحركة الرهبانية بها؛ ذلك أن الصحراء الواسعة والممندة شرقا إلى ساحل البحر الأحمر وغربا باتساع هائل، وامتداد النهر العظيم من الجنوب باتجاه الشمال وسط هذه الصحراوات، وقيامه بدور أساسى في حركة الاتصال بين المناطق الرهبانية الواقعة على جانبيه داخل الصحراء الشرقية والعربية، والأخيرة بصفة خاصة، ساعد ذلك كله على أمرين على قدر كبير من الأهمية؛ أولهما أن الطريق كان مفتوحا تماما وآمنا أمام

11 6 1 1 2 2 1 1 Ex 120

<sup>(1)</sup> Zeronov, Eastern Christendom, pp. 35 - 36; Hardy, Christian Egypt, p. 15.

<sup>(2)</sup> Bokenkotter, Catholic Church, p. 65.

<sup>(3)</sup> Historia Ecclesiastica, VI, 39 - 40.

<sup>(</sup>٤) من بين هذه الآيات على مبيل المثال: "وكل من ترك بيوتا أو الخوة أو أخوات أو أبا أو أما أو المرأة أو أولاداً أو حقولاً من أجل اسمى يأخذ مائة ضعف ويرث الحياة الابتية" (مرقس ٢٩/١٠-٣٠)؛ "إن الرنت أن تكون كاملا فإذهب وبع أملاكك وأعط الفقراء، فيكون ذلك كنزا في السماء" (متي٢١/١٩)، (مرقس ٢١/١٠) وراجع أيضا متى ١٩/١، ٢٠، متى ٢٠/١٠ – ٢٧، متى ١٩/٢؛ متى ١٩/٢؛ متى ٢٥/٢٤ متى ٢٥/٢ عمرقس ٨٥٣.

الراغبين في سلوك دروب هذه الحياة النسكية، وثانيهما أن مناطق التجمعات الرهبانية والديرانية لم تكن بمعزل عن بعضها البعض، بل كانت على صلة وثيقة بين أفرادها.

ولعل خير دليل على ذلك ما يقوله العالم المصرى الدكتور جمال حمدان (١). عن هذا الموضوع: "... لقد خرج كثير من المصريين من الوادى إلى أطراف الصحراء بل وإلى أعماق هذه الصحراء بحثا عن عزلة جغرافية يلجأون إليها من الاضطهاد الديني، ويحافظون فيها على عقيدتهم. ولعل طبيعة مصر الجغرافية، حيث يتجاور المعمور والصحراء، وحيث تتوافر العزلة الهامشية لكن دون موت الصحراء الكاملة، قد مكنت لهذا النمط من الحياة، ولا نقول من التعمير والحديث ما زال للعلامة جمال حمدان، فالصحراء في مصر قريبة للغاية من الجميع، وعند اطراف أصابع كل من يريد اعتزال العالم، ولهذا نجد توزيع الأديرة في مصر اليوم إما على أطراف الوادي القصوي، ترصعه ابتداء من أسوان حتى مصر القديمة، وإما في زوايا وأركان الصحراء بعيدا عن طرق الحركة الأساسية ابتداء من قلعة جنوب سيناء الجبلية الوعرة وأعماق الصحراء الشرقية الجبلية السحيقة غير بعيد عن البحر الأحمر، إلى أطراف الصحراء الغربية ومشارف مربوط".

هذا الامتداد الهائل من فم النيل عند مصباته فى الشمال إلى أقصى الجنوب عند طبية، كان يشهد تجمعات رهبانية وديرانية تغص بالرهبان على اختلاف نوعية الحياة التى يسلكونها، ما بين التوحد الكامل، والتجمع التوحدى فى شكل القلالى، أو داخل الأديرة الباخومية.

وقد مرت الرهبانية المصرية بثلاثة مراحل يكمل إحداها الأخرى، ولم يكن يفصل بين كل منها مساحة زمنية بعيدة، وهذه المراحل الثلاثة نبنت على الأرض المصرية، وانتقلت منها إلى المناطق الأخرى من الإمبراطورية، ومن ثم فالرهبانية المسيحية بأشكالها التي سوف نعرض لها الآن، هي نتاج الفكر المصرى التأملي، وهدية مصر إلى دنيا المسيحية خلال القرون الأولى للميلاد.

L.

Europe Carrier and the Control of th

<sup>(</sup>١) شخصية مصر، دراسة في عبقرية المكان، حــ ٢ ص ٤٣٧.

وتتمثل المرحلة الأولى فى "الرهبانية التوحدية" أو "الراهب المتوحد" أى ذلك المسيحى الذي اتخذ سبيله إلى البرية، وآوى إلى كهف أو أى مكان يحتمى به، ونذر نفسه لدنيا الله بعيدا عن دنيا الناس، والمثال الواضح على ذلك هو القديس "بولس" الذى حدثنا عنه جبروم فى كتابه الذى ألفه حوله باعتباره أول الرهبان المسيحيين فى العالم، وقد أكد جبروم على ذلك فى عنوان الكتاب حيث جعله على هذا النحو العالم، وقد أكد جبروم على ذلك فى عنوان الكتاب حيث جعله على طريقا إلى جبال العربة عند البحر الأحمر ليقيم هناك راهبا متوحدا طيلة أربعة وتسعين عاما على ما تذكر الروايات التى وردت عن حياته.

وعلى نفس هذا الدرب "التوحدى" سار "أنطونيوس" أو "أنطونى"، حيث خرج من بلاته "قمن العروس" من أعمال بنى سويف، واتجه إلى منطقة بسبير شرقى النيل، وهي مكان دير الهيمون الآن في منتصف المسافة بين أطفيح وبنى سويف، وهناك أمضى عشرين عاما يمارس حياة الاعتزال ويمارس النسكية، وكان ذلك بين عامى ١٨٥ — ٢٠٥، غير أن الحال لم يستمر على هذا النحو بالنسبية لأنطونيوس كما جرى لبولس من قبل، إذ وجد أن عددا من الناس بدأ يقد إليه وينزل في أماكن قريبة منه، وراح هذا العد يتزايد تدريجيا بولعل ذلك قد يفسر بأن مكان اعتزال أنطونيوس، رغم كونه في الصحراء، إلا أنه كان قريبا نسبيا من المعمور على الضفة الأخرى النيل، على العكس تماما من المكان الذي آوى إليه أول الرهبان، يولس، هناك عند البحر الأحمر، ومن ثم كان يسيرا على الناس أن تجئ إلى جوار أنطونيوس.

غير أن هذا القول لا يفسر مجىء الناس إليه آنذاك، ولكن تفسير ذلك يعود إلى أن سنة ٢٨٥ تمثل السنة الثانية من عهد الإمبراطور دقاديانوس، وقد ظل الرجل على العرش حتى عام ٣٠٥، وهي نهاية "التوحد" بالنسبة لأنطونيوس"، ومرد ذلك إلى أن دقاديانوس كان قد يدا في عام ٢٠٥ أي العام التاسع عشر من حكمه في ممارسة الاضطهاد العنيف ضد المسيجيين، فأصدر ثلاثة مراسيم عامة تنزل العقاب الأليم بالمسيحيين، وفي عام ٣٠٥ أصدر مرسوما رابعاً حول هذا المعنى، وقد عرف عهد دقاديانوس بعصر "الاضطهاد الأعظم" أو "عصر الشهداء"،

حيث لقى كثير من المصريين المسيحيين الشهادة آنذاك، واتخذت الكنيسة المصرية من أول سنى عهده (٢٨٤) بداية للتقويم المصرى أو القبطى، تخليدا لذكرى هؤلاء الشهداء، وتحديا مصريا للسلطة الإمبراطورية.

وإذا كأن عدد من المصريين المسيحيين قد آثر أن ينال الشهادة، فإن عددا آخر ليس بالقليل فضل أن ينجو بنفسه وأن يفر بدينه بعيدا عن أعين وأيدى السلطات الرومانية، ووجد في الصحراء المصرية الفسيحة عن يمين النيل ويساره ملجأ آمنا يأوى إليه، ولم يكن هذا سلوكا غريبا على المصريين منذ فترات طويلة، فظاهرة الهروب إلى الصحراء هذه Raachoresis كانت أمرا اعتاده المصريون خلاصا من عسف الإدارة الرومانية من قبل فيما يتعلق بالضرائب، لكنها أخذت الآن شكلا جديدا متمثلا في هذا الاعتكاف الرهباني، ولم يكن عهد دقلديانوس هو البداية بل كان استمرار لما سبقه أيام دكيوس وفاليريان، وإذ كانت أعداد القارين قد شهدت زيادة ملحوظة عامى ٢٠٤ – ٢٠٠٠، وهما زمن الاضطهاد الأعظم الذي استمر قائما بعد ذلك على عهد خليفته جاليريوس، ولم تنقشع غمته إلا بعد اعتلاء قسطنطين وليكينيوس عرش الإمبراطورية وإصدارهما ما يسمى خطأ بـ "مرسوم ميلانو" عام ٣١٣.

هكذا راح المسيحيون يتكاثرون من حول أنطونيوس، كما نزلوا في مناطق أخرى خاصة "نيتريا" (النطرون) وطيبة وأخميم وغيرها، وأقام كل منهم متوحدا بنفسه في كهف أو صومعة أقامها بصورة بدائية وهو ما يعرف في تاريخ الرهبانية بـــ"القلاية"، ولكن هذا "التوحد" ليس كــ"توحد" بولس و أنطونيوس، ولكنه نموذج جديد من "التوحد الجماعي"، بمعنى أن يعيش كل راهب في "قلايته" منفردا وإن كان يجمعه بغيره المكان أو البقعة التي ينزلون فيها، ومع تكاثر هذه "القلالي" كان لابد أن يرعاها روحيا الرائد الأول آنذاك، أنطونيوس، وكان هذا يمثل المرحلة الثانية من النسق الرهباني المصرى، نعنى "التوحد الجماعي" أو "الكينوبيون (Coenobion).

وكلمة "كينوبيون" تعنى حياة مشتركة في الناحية التعبيرية، أو مكان به قلالي كثيرة أصحابها متحدون في نظام الحياة، وهي ترادف في المعنى الوصفي

كلمة "موناستريون" Monasterion أى يعيش بمفرده أو يحيا وحيدا، وان كان معنى هذه الكلمة قد أخذ منحى مغايرا تماما الآن، إذ أصبح يطلق على الدير Monastery، أى الحياة الرهبانية الجماعية فالإنسان الذي يعيش في الـــ"كينوبيون" هو عكس "المتوحد" Anachoretes تماما (۱). وهكذا جاءت مرحلة "التوحد الجماعي" في النمط الرهباني المصرى تطورا طبيعيا لمرحلة "التوحد" ومقدمة حتمية للمرحلة الثالثة وهي "الديرية".

وكان طبيعيا وقد عاش الرهبان هذه الحياة الرهبانية من "التوحد الجماعي"، وخضيعوا لإشراف مشترك من راعيهم أنطونيوس، أن يمهد ذلك لقيام الشكل الجديد نعنى الحياة الديرانية، وكان هذا التطور مصريا خالصا أيضا، ذلك أن أحد الجنود المصريين العاملين في الجيش الروماني يدعى "باخوميوس" Pachomius ترك الجندية في عام ٢١٤، أي بعد انقشاع الاضطهاد، وآثر حياة الاعتزال متوحدا أيضا في بادئ الأمر، لكن هذه الحياة لم ترق له، ففكر أن يقيم مجتمعا يضم رفاق الدرب سويا، ويجمعهم مكان واحد وتقوم بينهم حياة نسكية جماعية، فأقام بالقرب من دندرة عام ٣٢١ ديرا يضم "الاخوة" المسيحيين الذين آثروا هذه الحياة. ويعد هذا ميلاداً لأول دير عرفه النظام الرهباني في المسيحية، واستخدم باخوميوس خبرته العسكرية في وضع تنظيم دقيق العمل داخل الدير، وتوزيع المهام بين الرهبان جميعا كل حسب مقدرته وعمله الأصلى، ويحدثنا مؤرخ الكنيسة في القرن الخامس سوز منوس (١) في حديث طويل وتفصيل دقيق عن نظام الأديرة الباخومية، بعد أن كثر إتباع باخوميوس وانتشرت الأديرة التي تسير وفق هذا النظام، حتى قيل أن عددها وصبل عند وفاته عامه ٣٤٦ عشرة أديرة، كان أشهرها ذلك الذي أقامه في طابنا Tabennesi قرب إجميم Panopolis ويقول إن باخوميوس قسم جماعته التي تحيط به إلى أربع وعشرين مجموعة، ميز كلا منهم بحرف من حروف الأبجدية اليونانية، ويضيف: القد كان جميع رهبان مصر ينظرون إلى مجتمع طابنا باعتباره الأم، ويرون في قواعده آباءهم والأمراء!! ويذكر "بللاديوس" أن عدد الرهبان الطابنيين قد بلغ سبعة آلاف راهب<sup>(٣)</sup>.

with a consideration is in

<sup>(</sup>١) متى المسكين؛ الرهيئة القبطية في عصر القديس أنبا مقار، ص ٤٤ - ٤٠. (2) SOZOM. Hist. Eccl. III, 41.

<sup>(3)</sup> PALLAD. Hist. Lausiaca, 31 - 34.

وفى منطقة وادى النطرون أقام الراهب آمون ديراً آخر، سرعان ما تقاطر عليه الكثيرون ممن ارتضوا هذه الحياة، يقدرهم جيروم (١). بأنهم كانوا خمسة آلاف! وإذا كانت هذه الأرقام وغيرها في المجتمعات الرهبانية الأخرى تجمل قدرا كبيرا من المبالغة، إلا أنها في الوقت نفسه تعنى تكاثر عدد الرهبان خلال الربع الأخير من القرن الثالث والعقد الأول من القرن الرابع، وإن كانت هذه الأعداد شهدت زيادة مطردة على عهود الأباطرة المسيحيين من جراء الاضطهاد المذهبي.

لا شك إذن أن الرهبانية بمراحلها الثلاث وأشكالها المنطورة، قد وجدت في الصحراوات المصرية أرضا خصبة نمت فيها وترعرعت، وزادها نماء السياسة الإمبراطورية، الوثنية والمسيحية على السواء، وانتشرت من فم النيل إلى طيبة، وإن كان يتضح أن هناك ثلاث مناطق رئيسية لهذه الجماعات تتكاثر فيها أعدادها وهي منطقة وادى النطرون، ثم البهنسا Oxyrhynchus ثم طابنا Tabennesi قرب أخميم Panopolis، وهي وما يتبعها من تجمعات أخرى قريبة من هذه أو تلك تمثل عقدا يزدان به جيد الصحراء وتطل به على النيل!

ويعلق المؤرخ "بودج" (١) على ما يرويه "باللاديوس"، بأنه إذا صدقت أحاديثه عن أعداد أولئك الرجال في كل هذه المناطق، لبدا على الفور واضحا أن هذا الجمع الضخم من الرهبان المصريين يشكل جيشا حقيقيا وقوة كافية، لمواجهة أى إجراء غير شعبي قد تصدره الحكومة الإمبراطورية، يحتمون في ذلك بهذه الأديرة التي تحميها الأسوار العالية والبوابات الضخمة، فقد كانت نزلهم هذه تجمع في شكلها العام صفتى الدير والقلعة". وهذه العبارة الأخيرة التي يذكرها "بودج" تؤكد ما ذهبنا إليه منذ قليل من القول باتجاه الرهبان المصريين إلى الصحراء وبناء أديرتهم هناك بعيدا عن أعين السلطة الرومانية، بعد أن حل بالمصريين الاضطهاد على أيدى الأباطرة الوثنيين والمسيحيين على السواء.

والذى لا شك فيه أن الكنيسة المصرية وجدت فى هؤلاء الرهبان الظهير الطبيعى والحماية التى يمكن اللجوء إليها، خاصة وقد ظهر منذ البداية، أعنى منذ بداية تحول الإمبر اطورية إلى المسيحية على يد الإمبر اطور قسطنطين العظيم فى

<sup>(1)</sup> HIER. Ep. XXII, 33 - 36.

<sup>(2)</sup> Budge, holy fathers, 51.

مطلع القرن الرابع، واعتبارها ديانة شرعية، قبل أن تصبح الدين الرسمى للإمبراطورية في نهاية القرن نفسه، نقول إنه ظهر منذ البداية أن كنيسة الإسكندرية قد راحت تأخذ لنفسها خطا مستقلا بعيدا عن السياسة العقيدية التي رسمتها الإدارة الإمبراطورية؛ فالإمبراطور قسطنطين أصدر قرارا بنفى الأسقف السكندري أثناسيوس Athanasius عام ٣٥٠ ليس فقط لأن البطريرك رفض الانصياع للأوامر الإمبراطورية والمجامع الكنسية المحلية والخاصة بقبول القس السكندري آريوس ثانية في شركة الكنيسة يعد عودته من منفاه (١)، ولكن لأن مسامع الإمبراطور قد صكها ما تناقلته الأنباء حول ما قيل منسوبا إلى أتناسيوس من أنه قد هدد بالعمل على عرقلة وصول شحنة القمح من مصر إلى القسطنطينية، من أنه قد هدد بالعمل على عرقلة وصول شحنة القمح من مصر إلى القسطنطينية، شطآن البسفور، كما كان من قبل بالنسبة للعاصمة الإمبراطورية الجديدة على شطآن البسفور، كما كان من قبل بالنسبة للعاصمة القديمة، روما، على ضفاف أعوام فقط، ولم يكن قد مضى على تدشين القسطنطينية الآن [عام ٣٥٥] أكثر من خمسة أعوام فقط، ولم يكن قسطنطين ليسمح لأى إنسان مهما كانت منزلته أن يهدد حاضرة دولته بمجاعة، ولعل هذا يوضحه تماما ما قاله أنناسيوس نفسه "إن الأمبر اطور أمر بنفيي فورا دون أن يسمع منى دفاعاً".

ومنذ ذلك التاريخ وحتى دخول المسلمين إلى مصر في أول أربعينيات القرن السابع الميلادي، وهي فترة تمتد إلى نيف وثلاثمائة عام، شغلها تسعة عشر إمبراطورا كلهم مسيحيون عدا جوليان Jalianus، لم يكن من هؤلاء جميعا من مد يده مصافحا أساقفة الإسكندرية إلا ثلاثة فقط هم، جوفيان Juvianus، وهذا لم يستمر حكمه أكثر من عدة شهور (٣٦٣ – ٣٦٤)، وثيودوسيوس الأول يستمر حكمه أكثر من عدة شهور (٣٦٣ – ٣٦٤)، بينما وقف الأخرون موقفا مناوئا للكنيسة السكندرية نتيجة الخلاف العقائدي، هذا على الرغم من أن بعضهم حاول أن يخطب ود بطاركة الإسكندرية إبان الصراع الذي كان يجرى بين بعضهم بعضا حول العرش، ويحاول استرضاء مصر من أجل ضمان الاستقرار فيها باعتبارها قبو الحنطة للعاصمة (٢).

<sup>(</sup>١) لسلوقوف عسلى تفصيلات هده الأحداث راجع، رأفت عبد الحميد، الدولة والكنيسة ، الجزء الثاني، الفصلين الخامس والسادس.

<sup>(</sup>٢) انظر الفصل السانس.

وإذا كانت الكنيسة السكندرية قد وجدت في هؤلاء الرهبان الظهير والحماية، فإن الرهبان هم الآخرون وجدوا في الكنيسة الرمز الذي يلتقون حوله، والكيان الذي يخفف آلامهم ويذهب غيظ قلوبهم، بعد أن راحت السلطات الإمبراطورية نتزل بهم عسفها من الناحيتين الاقتصادية والدينية؛ فجموع الرهبان المصريين ليان هذه القرون كانوا من الفلاحين البسطاء الذين أثقلت الإدراة المالية في القسطنطينية كواهلهم بالضرائب حتى اضطرتهم إلى الفرار إلى الصحراء للاحتماء بها، ولم يكن هذا غريبا عليهم فقد مارسوه حتى قبل أن يتجولوا إلى المسيحية، وعرف هذا المصرى الذي يرى في الصحراء ملجأ آمنا له بــ"الهارب" Anachoretes أي الشخص الذي يقوم بعملية "الانسحاب" Anachoresis من المدينة أو القرية إلى الصحراء، فرارا بنفسه من العذاب الذي لابد هو الاحقه، ما دام قد عجز عن دفع الضرائب المفروضة عليه.

والآن أضيف إلى هذا العسف الاقتصادى الإضطهاد الديتى خاصة فى العصر المسيحيى، ولم يجد هؤلاء البسطاء من الناس فى القرى أو المدن سبيلا ينجيهم من بطش الإدارة الرومانية، ويحفظ عليهم دينهم الذى ارتضوه إلا أن يولوا وجوههم شطر ما اعتادوا عليه من قبل ومارسوه، حتى إذا أخدت كنيسة الإسكندرية ترفع عقيدتها بالشكوى من هذا الاضطهاد وتجأر، وتعلن رفضها لهذه الممارسات الدينية البيزنطية، وتقف متحدية أسقفى القسطنطينية وروما، سارع هؤلاء الرهبان المصريون يلتفون حول أساقفتها، ويقدمون لهم العون والحماية والمدد، وشكلت الكنيسة والرهبان بذلك جبهة قوية كان الأباطرة البيزنطيون يقيمون لها ألف حساب!

وقد شكل الرهبان المصريون بخلاباهم الممثلة في التجمعات التوحدية، أعنى رهبان "القلالي"، والتجمعات الجماعية في الأديرة، تنظيما سريا دقيقا لم تستطع عيون الإدارة البيزنطية وجنودها النفاذ إليه أو اختراقه، إلا في فترات يسيرة عندما كانت تهاجم بقوات كبيرة هذه الأديرة خاصة في منطقة وادى النطرون، وقد تمكن الأساقفة السكندريون من خلال هذا النتظيم السرى الدقيق الحفاظ على حياتهم والنجاة بأرواحهم من ملاحقة الإدارة البيزنطية، وكذا تمكنوا من إيلاغ تعاليمهم وتعليماتهم كاملة إلى كل الكهنة المصريين في الكنائس المنتشرة عبر مصر كلها،

ونجحوا بذلك في أن نظل سيانتهم الروحية ورعايتهم للكنيسة المصرية قائمة حتى وهم يعيشون حياة النفي والمطاردة.

ومن الجدير بالذكر هنا أن أساقفة الإسكندرية آنذاك كانوا أحد اثنين، أما ينحدرون من أصول يونانية تمصرت وأصبحت مصرية بالموظن، وإما يعودون إلى أصل مصرى تأغرق واتخذ من اليونانية لغة الفكر والثقافة وسبيل الدراسة لسانا، وتعلم في مدرسة الإسكندرية الفلسفية أو اللاهونية، وكلاهما كان يمارس اليونانية فكرا ونهجا ولسانا، ولم يكن أساقفة الكرسى السكندري وحدهم على هذا النهج، بل كان الاكليروس المصرى كله على هذه الجال؛ ذلك أن الصلوات والقداسات والعظات الكنسية كانت تؤدى باللسان اليوناني، والرسائل القصحية التي كان يبعث بها بطاركة الإسكندرية في هذه المناسبة من كل عام، والمناقشات العقيدية وأسلوب الحوار في المجامع الدينية، ليس في مصر وحدها، بل في النصف الشرقي كله من الإمبر اطورية، كان باليونانية. وظل الأمر يسير على هذا المنوال حتى المجمع المسكوني الرابع الذي عقد في مدينة خلقيدونية سنة ٤٥١ وأقر بوجود طبيعتين في المسيح، وذهبت الإسكندرية معاضبة لتعلن أن في المسيح طبيعة واحدة من طبيعتين، وأنها لن تستخدم اليونانية بعد ذلك في صلواتها، وأخذت تَحُلُ مَحْلُهَا ٱلمصرية القديمة، أو ما اصطلح على تسميته بـ "اللغة القبطية"، وهي عبارة عن الأبجدية اليونانية مضافا إليها سبعة أحرف من الأبجدية المصرية القديمة، وذلك كنوع من الاحتجاج الثقافي الفكري على السلطة الإمبر اطورية.

ولكن على الرغم من أن اليونانية كانت حتى هذا التاريخ هى اللسان الكنسى المصرى، إلا أن أساقفة الكنيسة السكندرية كانوا فى معظمهم يعرفون الحديث باللغة المصرية القديمة، وقد سهل ذلك كثيرا خاصة فى الأمور التى تتصل بعلاقاتهم مع الرهبان المصريين الذين كانوا ينفرون \_ كما قدمنا \_ من كل ما هو يونانى، فكرا وثقافة ولسانا. وكان هذا عاملا أساسيا فى اطراد أواصر الرابطة بين الكرسى السكندرى وجموع الرهبان المصريين.

ويعتبر الأسقف السكندرى أثناسيوس النموذج الحي الذي تجسدت فيه كل هذه المعانى وعمق العلاقة بين الكنيسة المصرية والرهبان، ذلك أن الرجل كان قريبا كل القرب منهم، يجيد الحديث بالمصرية القديمة التي يتحدثها الرهبان،

باعتباره واحدا من أبناء أسبوط، كما يجيد الحديث والكتابة باليونانية الكونه خريج الفكر السكندري، وباعتباره الأسقف الأول الذي نال الأذي من الأباطرة الرومان بعد أن آمنوا بالمسبحية وتلك كانت نقطة الارتكاز المؤثرة في العلاقة المتشابكة والمعقدة بين السلطة والكنيسة والرهبان. ومن ثم أصبح أثناسيوس رمزا لكل من أتي بعده من الأساقفة لكونه البطريرك الذي وضع الأسس القوية لطريق ارتباط وثيق وطويل بين كنيسة الإسكندرية والرهبان المصريين، وقد عبر المؤرخ أثناسيوس حلفاء مخلصين للأسقف السكندري، وكان رهبان النطرون أكثر من غيرهم ارتباطا به، وكثيرا ما وجدت فيهم السلطات البيزنطية في الإسكندرية مصدرا للمتاعب".

وفي صوامع الرهبان والأديرة الممتدة بامتداد النيل عبر الصحراء، كان التاسيوس يستقبل بالحفاوة البالغة عندما تضيق به العاصمة، وهكذا وضع نفسه على حد تعبير نفر من الدارسين (٢) على رأس الحركة الرهبانية، بل إن "جريجورى النازيانزي" Gregorius Nazianzenus أحد أشهر آباء اللاهوت الكبادوكي في القرن الرابع الميلادي، يذهب إلى أن أنتاسيوس وضع من خلال كتابه "حياة أنطوني" قوانين الحياة الديرية (١). ولا جدال في أن النطور السريع في نظام الرهبنة المصرية والحماسة الظاهرة التي كسبها أنناسيوس من هؤلاء الغيورين يأتي في المرتبة الأولى بين الأسباب التي أدت إلى تقوية مركز الأسقف السكندري في الأسقفية وتدعيمة (٤)، وكان الرهبان هم السر الحقيقي وراء الحيوية والنشاط الذي بدا على الأسقف خلال فترة نفيه الثالث، وتمثل ذلك في هذا الكم الضخم من الإنتاج الفكري والمؤلفات التي وضعها أثناسيوس آنذاك، وكان هذا راجعا دون شك \_ كما يقول المؤرخ Kidd (٥) إلى جهده الرائع في تنظيم هذه القوة.

<sup>(1)</sup> The Coptic Church and the Egyptian monasticism, (in the Legacy of Egypt),p. 327.

<sup>(2)</sup> Robertson, Prolegomena, p. 48; Kidd, A history of the Church to A.D. 461, Vol. II p. 195.

<sup>(3)</sup> GREG. NAZ. Oratio XXI, 5.

<sup>(4)</sup> Kidd, Church, II 105.

<sup>(5)</sup> History of the church, II p. 106.

وكان أثناسيوس قد راح في عام ٣٢٩، أي في العام التالي لإعتلائه عرش الأسقفية يذرع مصر كلها جيئة وذهابا، ليثبت نفوذه ورعايته على كنائس بطريركيته، فبذأ بمصر العليا وطبية، ثم المدن الخمس الغربية [طرابلس حاليا]، ولم يأت عام ٣٣٤ حتى كان قد استكمل رحلته بالذهاب إلى كنائس الدلتا، ويقول المؤرخ إدوارد حيبون () Gibbon اقد كان أثناسيوس يقوم بزياراته الأسقفية لكنائس مصر كلها من فم النيل إلى تخوم الثيوبيا، بحادث جموع المسيحيين بألفة ويحترم قديسي الصحراء وتساكها". ولا شبك أن الذي ساعد أثناسيوس على ذلك أيضا أن سمعته كانت قد سبقته إلى هذه الكنائس بعد الدور الكبير الذي لعبه في جلسات المجمع المسكوني الأول الذي عقد في نيقية سنة ٣٢٥، وكان ساعتها شماسا مساعدا لإسكندر أسقف الإسكندرية.

وقد آنت هذه السياسة أكلها في وقوف الرهبان جميعهم خلف أتناسيوس، وبدا هذا واضحا حتى في شخصية أبي الرهبان "أنطونيوس" نفسه عندما عاد أتناسيوس إلى الإسكندرية بعد انتهاء فترة نفيه الأول، ففي عام ٣٣٨ قدم "أنطونيوس" على رأس وقد من الرهبان إلى الإسكندرية، ومكث بالمدينة ثلاثة أيام (٢٠ ــ ٢٧ يولية)، ورغم قصر مدة الزيارة إلا أنها تركت أثرها الكبير بما للرجل من شخصية قوية وتأثير شعبى عميق، وكان هذا دعما كبيرا للأسقف السكندري في مواجهة سحابات الغيم البيزنطى التي بدأت نذرها تتجمع بفعل سياسة الإمبراطور الجديد قسطنطيوس ابن قسطنطين. ويصف أتناسيوس هذه الزيارة بقلمه قائلا: "ثبعب الكنيسة كله من أجل رؤية القديس بركض، والرعية من حوله تتحلق، وهو يهدى إلى المسيحية كثيرين ربما قدر من دخلوها في عام"(١). وقد سار تتحلق، وهو يهدى إلى المسيحية كثيرين ربما قدر من دخلوها في عام"(١). وقد سار أتناسيوس بنفسه في صحبة أبي الرهبان مودعا حتى ظاهر المدينة.

وقد جاءت هذه الزيارة استكمالا لجهد كان قد قام به أبو الرهبان عقب صدور قرار الإمبراطور قسطنطين بنفى أنتاسيوس سنة ٣٣٥؛ فقد كتب أنطونى إلى قسطنطين رسالة يلتمس فيها من الإمبراطور العفو عن أسقف الإسكندرية والسماح له بالعودة إلى بيعته، حتى لا يفتح بذلك باباً لإتساع الشقاق وزيادة

1861 at 1822 a

<sup>(1)</sup> Decline and fall of the Roman Empire, II, p. 385.

<sup>(2)</sup> ATHANAS, Vita S. Antonii, 70.

الفوضى في مصر (1)، غير أن الإمبراطور لم يصنع إلى ما قاله "أنطونيوس" بعد أن دخل في روعه أن أنتاسيوس يريد أن يصيب عاصمته بمجاعة، وكتب إلى أبى الرهبان يقول: "... لقد كان أنتاسيوس صلغا مكابرا، مشت به عجرفته إلى ما نحن فيه الآن من فتنة وشقاق"(1).

وقد لعب الرهبان المصريون دورا لا يمكن "إنكاره عندما نجدوا في انقاد أثناسيوس من بين أيدى السلطة الإمبراطورية؛ ذلك أنه في الثامن عشر من مارس ٣٣٩، ولم يكن قد مضى على عودة أثناسيوس من نفيه الأول أكثر من خمسة عشر شهرا، إلا وهاجم الجنود كنيسة "كويرينوس" Quirinus معتقدين أن الأسقف يعظ فيها الجموع التي احتشدت لتأييده بعد صدور قرار عزله من جديد وتعيين "جريجوري الكبادوكي" الآريوسي خلفا له. ولما لم يعثروا له على أثر باغتوا في اليوم التالي كنيسة "ثيوناس" Theonas التي اعتاد أثناسيوس أن يقضى فيها فترة الصوم الكبير (٢) ولم يكن حظ الجنود اليوم بأسعد من الأمس!! وطوال ثلاث ليال سويا والبحث عن أثناسيوس جار دون جدوى، بينما الرجل ينعم بالأمان وسط جماعات الرهبان في قلب الإسكندرية نفسها. وكان هذا الجهاز السرى الرهبان، والذي أشرنا إليه من قبل، قد نجح تماما في الوقوف مسبقا على خطط الإدارة البيزنطية بالهجوم على الكنيستين السكندريتين، ومن ثم تمكن من حشد الجموع في ليلة ١٨ مارس والتمويه على الجنود في الليلة الثانية، حتى يتم اختفاء أثناسيوس عن أعين قسطنطيوس تماما، حتى إذا جاء يوم ١٦ أبريل ٣٣٩ كان الأسقف السكندري قد اتخذ سبيله في البحر هربا من سطوة الإمبراطور، قاصدا روما، باديًا بنلك رحلة نفيه الثاني التي قدر لها أن تطول هذه المرة ستة أشهر وسبع حجج. وكان الرهبان المصريون هم العامل الرئيسي في نجابه بنفسه وارتحاله إلى أوروبا.

وهنا يثور سؤال له وجاهنه، لماذا لم بيق أنتاسيوس في حماية الرهبان هذه المرة كما سوف يفعل في المرات الثلاث التاليات؟!

- . W. M. W.

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Vita S. Antonii, praef.

<sup>(2)</sup> SOZOM., hist. Eccl., II 31.

<sup>(3)</sup> ATHANAS. Historia Arianorum 10; Epistola encyclica, 5.

مما لا شك فيه أن أثناسيوس آثر أن يذهب بنفسه إلى الغرب الآن ليعرض قضيته وقضية كنيسته على رجال الدين هناك، يدفعه إلى ذلك إيمان يقينى أيه سوف يجد الحماية لدى ولدى قسطنطين مبراطورى الغرب، نعنى قسطنطين الثانى، الذى أعاده إلى الإسكندرية بعد وفاة أبيه عام ٣٣٧، وقنسطانز، وهذا ما حدث بالفعل وإذا كان قسطنطين الثانى لم يليث أن قتل بعد وصول أثناسيوس بأشهر معدودات (٤٠٠) فإن أثناسيوس وجد فى قاتله، أخية قنسطانز، كل الحماية والتأبيد الذى يبحث عنه، بل بلغت الأمور حد إقدام عاهل الشطر الغربى من الإمبراطورية، قنسطانز هذا، على تهديد أخيه قسطنطيوس عاهل الشطر الشرقى بإعلان الحرب عليه إذا لم يصدر قراره بعودة أثناسيوس إلى الإسكندرية، وقد جاء بإعلان الحرب عليه إذا لم يصدر قراره بعودة أثناسيوس إلى الإسكندرية، وقد جاء نلك صراحة في رسالة بعث بها إليه قال فيها بالحرف الواحد: "أثناسيوس وبولس ألسقف القسطنطينية] في معيني ... وسوف أبعث بهما إليك، وثمن رغم أنفك" (١٠).

وفى ٢١ أكتوبر ٣٤٦ دخل أتناسبوس الإسكندرية دخول الظافرين، وأسرها قسطنطيوس فى نفسه، حتى وانته لحظة الانتقام، إذ لم يكد يمضى على عودة الأسقف إلى الإسكندرية إلا أربع سنوات فقط، حتى تم اغتيال حاميه الإمبراطور قتسطانز، وفى عام ٣٥٣ تم انتخار قاتله "ماجننتيوس" Magnentius بعد هزيمته، فأضحى قسطنطيوس بذلك سيد الإمبراطورية الفرد بلا منازع، وكان أتناسبوس شغله الشاغل، فعمل على أن يغلق باب الغرب فى وجهه تماما، فعزل أشهر أساقفة النقية فيه، وهم حلفاء أثناسيوس، حتى إذا اكتملت الدائرة على هذا النحو استدار إلى الإسكندرية، وأصدر أوامره بالقبض على أثناسبوس عام ٣٥٦.

فقى منتصف ليلة الخميس الثامن من فيراير من هذا العام، وبينما أتناسيوس يؤم جموع المصلين في كنيسة "ثيوناس"، ذهم الجنود البيزنطيون الكنيسة بقوة قدرت بخمسة آلاف رجل، غير أن أتناسيوس أفلت من بين أيديهم بصورة تعيد إلى الأذهان ما حدث من قبل ذلك بسبعة عشر عاما (٣٣٩)، وكان الرهبان هم العنصر الفاعل هنا أيضا، ويخبرنا بذلك أثناسيوس نفسه (٢) حيث يقول "إنه وجد نفسه محاطا

Laborate and Comment of the Room of the

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II 22.

<sup>(2)</sup> ATHANAS. Apologia ad Constantium, 25 – Apologia de fuga, 24 – Historia Arianorum 48.

بجموع الرهبان الذين امتلات بهم الكنيسة على غير العادة، ونفر من الاكليروس، والحذوه وسطهم، ودلفوا به خارج الكنيسة دون أن يفطن إليهم أحد من الجنود، ولما لم يقف الجنود على أى أثر للأسقف، راحوا يقتحمون فى عصبية ظاهرة حجرات الكنيسة ويحطمون الأبواب"!! ولا شك أن وجود الرهبان بهذا العدد الضخم فى تلك الليلة بالذات، مما لفت نظر أثناسيوس نفسه، يؤكد ما ذهبنا إليه من قبل من القول بوجود هذا التنظيم السرى الدقيق للرهبان، ووقوفهم على أخبار الجنود وخطتهم قبل تنفيذها.

وكان طبيعيا أن يولى أتناسيوس وجهه الآن شطر الصحراء في ضيافة الرهبان، أو حتى في الإسكندرية أحيانا مختفيا عن أعين السلطة الإمبراطورية، يحميه هذا الجهاز الرهباني بتنظيمه الدقيق. لقد وجد فيه الرهبان رمزا يعبر عن مدى كراهبتهم وتحديهم في الوقت ذاته للإدارة الإمبراطورية. وقد أمضى التاسيوس فترات نفيه الثلاث الأخيرة هذه [٣٦٦ \_ فبراير ٣٦٣]؛ [أكتوبر ٣٦٢ \_ أغسطس ٣٦٣]؛ [مايو ٣٦٥ \_ فبراير ٣٦٦] وسط الرهبان، ووسطهم \_ خاصة في الفترة التي امتدت ست سنوات (٣٥٦ \_ ٣٦٣) وضع أنتاسيوس معظم مؤلفاته في الرد على الأريوسيين، وتاريخ الفكر الأريوسي، وحياة القديس أنطونيوس، ودفاعه عن اختفائه وسط الرهبان، وعددا آخر من مؤلفاته العديدة ومن بينها أيضا عدد من الرسائل كتبها إلى الرهبان، وقد جاء في واحدة منها: "... لا تعطوا الفرصة لأولاء إيعني الأريوسيين]، وذلك أنه إذا ما رآكم راء، أنتم يا أهل الإيمان، ترتبطون أو تنخلون في شركة أولئك النفر، أو تشتركون في الشعيرة الإيمان، ترتبطون أو تنخلون في شركة أولئك النفر، أو تشتركون في الشعيرة وإياهم، فإن الجموع سوف تنقبل الأمر ببساطة وتتبعكم إلى الكفران"(١).

وهذه العبارة الأخيرة لا تحتاج إلى تعليق على مدى الدور الخطير الذى لعبه الرهبان المصريون فى قضية أتناسيوس والنيقية، وفى هذا القول من الأسقف السكندرى دلالة كافية على ما كان يعوله أتناسيوس، بل وخصومه الأريوسيون أيضا على اجتذاب الرهبان كل إلى قضيته، غير أن أتناسيوس كان قد حاز قصب السباق فى هذا الميدان، وقد بلغ الود بين الأسقف والرهبان درجة كبيرة تتبدى فى رسائله العديدة إليهم، والتى يبدأها دائما مخاطبا إياهم "الإخوة الأحبة الأعزاء"

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Epistola ad Monachos, I, 11.

ويختتمها قائلا: "من صديق وفي إلى أوفي الأصدقاء". وقد كانوا كذلك فعلا بالنسبة لأثناسيوس.

وقد كانت جهود هؤلاء الرهبان عاملا هاما من بين ما أودى بجهود الآربوسيين في السيطرة على كنيسة الإسكندرية(١) وبرز ذلك واضحا فيما وصل إليه الحال بالأسقف جورج الكبادوكي الذي كان قسطنطيوس قد بعث به أسقفا للإسكندرية خلال فترة نفى أتناسبوس الثالثة (٣٥٦ ــ ٣٦٦)، وكان يدين بالطبع بالعقيدة الأريوسية، وانتهى أمره بسطه في شوارع الإسكندرية، نتيجة ذلك الكره النفين \_ كما \_ يصفه المؤرخ "سوزومنوس" (٢) Sozomenos \_ والذي يحمله له الرهبان جميعا، وقد باللهم جورج نفس القدر من الكراهية، موقنا أنهم وراء عصيان المصريين الوامره وإطاعة تعاليمه، ونفورهم منه ورفضهم الدخول في شركته الأريوسية. ويقول المؤرخ "جيبون" (١) إنه في الوقت الذي كانت فيه كُلُّ أجهزة الدولة عسكريا وماليا تبحث عن أتناسبوس وترصد الجوائز أمن يأتيها به حياً أو ميت، وتتذر بأوخم العواقب لمن يحمى عدو الدولة الأول، كان الرهبان يقدمون أرواحهم دفاعا عن أتناسيوس، وبأيديهم كان ينتقل من مكان أمين إلى آخر أكثر أمنا إذا ما دهمه الخطر، وظل بينهم حتى مات قسطنطيوس (سُنة ٣٦١)، وهؤلاء يقومون على خدمته، حراسا له ومساعدين ورسلا. ويضيف "روير تسون"، القد المتلأت المدن والقرى والفيافي والأديرة والمقابر والقفار بمندوبي البلاط يبحثون عن الأسقف الهارب دون جدوى، ولم نسمع أن راهبا واحدا قد وشى به أوغدر (٤). لقد كان الأمنقف يمضى منتقلا بين صوامع مصر العليا والسفلي ولنيرتها، حيث يجد نعم المأوى، وهناك تتوالى عليه الرسائل تحمل الولاء أوالتحدير، وتبقيه على علم بالأجداث في مصر وخارجها ساعات وقوعها، وتحمل رسائله وكتاباته إلى كل مكان في مصر، ويكفى أن نعام أن الرسائل الفصحية التي كان أنتاسيوس بكتبها كل عام، كانت توزع على كل رجال الكهنوت المصرى من الإسكندرية إلى طببة، تحمل إلى رجال الدين هؤلاء تعاليم الأسقف الدينية

<sup>(1)</sup> Neal, A history of the holy Eastern church, the Patriarchate of Alexandria, I, p. 180.

<sup>(2)</sup> SOZOMEN. Hist. Eccl. IV, 10.

<sup>(3)</sup> Gibbon, Decline and Fall, II, p. 401.

<sup>(4)</sup> Robertson, prolegomena, 51 - 53.

وتعليماته، وشروحه وتفسيراته، يحملها اليهم الرهبان في حذر شديد، ونظام دقيق يتسم بالضبط الكامل والسرية المتقنة.

واضح تماما ذلك الارتباط الوثيق بين الكنيسة السكندرية وجموع الرهبان المصريين، لقد كان الكرسي السكندري يمثل الكيان المحوري الذي يلتقون حوله ويعبرون من خلاله عن مشاعرهم الدفينة نجاه الإدارة الإمبر اطورية، فقد سامتهم الخسف في الدنيا والدين، في الضرائب والعقيدة، واضطرتهم قسرا إلى هجران حياتهم العامة ودورهم وممتلكاتهم والالتجاء إلى الصحراء، ورغم أنهم ارتضوا هذه الحياة النسكية من بعد، وأصبحت عالمهم الذي يحيون، إلا أن المرارة التي خلفتها المعاملة القاسية من جانب موظفى الإدارة الإمبراطورية تجاههم، ظلت عالقة بحلوقهم، ولم يكن بطاركة الإسكندرية، سواء كانوا يونان متمصرين أو مصريين متأخريقين، أقل من الرهبان كراهية للإدارة الإمبراطورية، فعلى أيدى هؤلاء عاني رجال الاكليروس المصري والمسيحيون قساوات الاضطهاد السياسي الوثني، ثم ازداد الألم أديهم بعد أن حل بهم العداب على أيدى الأباطرة المسيحيين الذين نصبوا من أنفسهم رعوسا للكنيسة ونوابا للمسيح، غير أن الألم راح يعتصر نفوس أساقية الإسكتدرية، ويزيدهم كراهية تجاه العاصمة الإمبراطورية، بعد أن رأوا المجامع الكنسية المسكونية تزحزح الإسكندرية عن مكانتها التالية لروما مباشرة لتجتلها القسطنطينية، روما الجديدة، العاصمة الونيدة. ورغم أن الكنائس الرسولية كانت تقر بسبق الإسكندرية الفكرى ومكانتها الثقافية، وتتزلها في أمور العقيدة منزلا كريما، وتستلهم رأيها وفتواها في المسائل الكريستولوجية حتى عام ٤٥١، إلا أن الأباطرة ما كانوا المقبلوا بأن تكون كنيسة عاصمتهم أدني في المرتبة الأسقفية من كنيسة إحدى الولايات التابعة لها، وفي الوقت نفسه ما كان أساقفة الإسكندرية ليرتضوا هذا الوضع الذي يحرمهم حقا هم أجدر الناس باحتلاله بين الكنائس الرسولية.

ويروى لنا مؤرخو الكنيسة (١) قصة طريفة تدور أحداثها في الفترة التي صدر فيها قرار الإمبراطور "جوليان" Julianus (٣٦٣ ـ ٣٦٣) بنفي الأسقف

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. III, 14; THEOD. Hist. Eccl. III, 5.

السكندرى أثناسيوس، وهى رغم طرافتها تحمل فى مغزاها دلالات هامة حول دور الرهبان فى حماية الأسقف باعتباره الرمز الحى الذى تتعلق به كل آمالهم تحديا للسلطة البيزنطية، وتصور هذه القصة أن أثناسيوس أسلم قياده تماما للرهبان، الأصدقاء المخلصين، الذين أعدوا له خطة للهروب نجاة من جوليان وجنده، وخرجوا به من الإسكندرية، وراحوا يضربون صفحة النيل باتجاه الجنوب، وجد جنود الإمبراطور فى أثره بحثا عنه، فلما أدرك الرهبان أن الجنود قاب قوسين أوأدنى منهم، أداروا وجهة القارب ثانية باتجاه الشمال ليصبحوا وجها لوجه مع مطارديهم، وسأل أحد الجنود من بالقارب إذا كانوا قد رأوا قاربا يقل أثناسيوس؟ وتقول القصة إن أثناسيوس أجابهم بنفسه، وهم لا يعرفونه، "إنه ليس بعيدا عنكم"، فولى الجنود وجه قاربهم باتجاه الجنوب مصعدين بحثا عن هذا القريب!! بينما عاد الرفاق بأثناسيوس ثانية إلى الإسكندرية ليمضى فيها بضعة أيام حتى غفلت عنه الرفاق بأثناسيوس ثانية إلى الإسكندرية ليمضى فيها بضعة أيام حتى غفلت عنه الرفاق بأثناسيوس ثانية اليدأ بذلك فترة نفيه الرابع، ولابد أن يكون الرهبان قد بدلوا هيئتهم وغيروا أرديتهم وجذا الأسقف حذوهم إمعانا فى تضليل جند جوليان واحكاماً لعملية التخفى.

ومن المعروف أن الإمبراطور جوليان لأسباب عديدة لا مجال هذا للخوض فيها، قد قام بمحاولة لبعث الحياة في الوثنية من جديد (١)، قبل أن تتثبت أقدام المسيحية في الإمبراطورية، ولهذا عرفته الكنيسة ومؤرخوها بـ "جوليان المرتد" Apostate، ورغم أن الرجل لم يمارس أي نوع من أنواع الاضطهاد الذي عاني منه المسيحيون على عهد أسلافه الوثنيين، وإنما اتبع نمطا فكريا معينا يتفق وتكوينه الفلسفي في مواجهة المسيحية، حتى أطلق عليه القديس جيروم وامتلأت كتب الناريخ الكنسي المعاصرة واللاحقة بالروايات العديدة التي داعبها الخيال كثيرا عن موته، والتنبوء بمقتله، وكيف امتلأ شعب الكنيسة بالمسرة، وسأد الأرض سلام بوفاته، حتى أن ديديموس Didymus الضرير نفسه، وهو من هو

<sup>(</sup>١) لمزيد من التفصيلات عن ذلك راجع، رأفت عبد الحميد، الدولة والكنيسة، الجزء الثالث، الفصل التاسع؛ المؤلف نفسه أيضا، مصرع جوليان الفيلسوف الإمبراطور، بحث منشور في كتاب "قطوف دانية" تحرير عبد القادر الرباعي حــ ١ ص ٤٨١ - ٥٣٣.

من أعلام الفكر السكندرى، وآخر أسابدة مدرسة اللاهوت في الإسكندرية، وكان صديقا حميما لأنتاسيوس، كان بطلا لإحدى هذه الروايات (١)، والذي يعنينا من هذه الروايات كلها أن الرهبان المصريين كانوا حجر الزاوية في كل أحداثها، وأصحاب اليد الطولى في كل فصولها.

غير أنه ليس أدل على أهمية الدور الذي قام به الرهبان المصريون تحديا للسلطة البيزنطية، مما يرويه أتناسيوس نفسه، فقد احتفظ الزمن بشذرة من تقرير عن الراهب "ثيودور" أعد من أجل "ثيوفيلوس" Theophilus أسقف الإسكندرية (٣٧٥ ـ ٢١٢)، وهي عبارة عن بقية من قصة رواها أثناسيوس نفسه على مسمع اثنين من الرهبان هما "آمونيوس" Ammonius الذي اختير في الفترة من ٣٥٧ حتى ٣٦٢ أسقفا على "إلياركيا" Elearchie (شمال النلتًا)، و"هرمون" Hermon أسقف مدينة "بوبسطس" Bubastis، وتقدم لنا عرضا شائقا للمرحلة الأخيرة من نفى أثناسيوس للمرة الرابعة، ولندع الحديث الآن للأسقف السكندري نفسه، يقول: القد رأيت آنذاك رجلا عظيما من رجالات الله مات مؤخرا، إنه ثيودور رئيس الرهبان الطابنيين Tabennesian، وأب الرهبان حول "أنطينوي" Antinopolis "الشيخ عبادة حاليا" ويدعى "بامون" Abbas Pammon، ذلك لأني عندما طوردت على يد جوليان، وكان متوقعا أن أذبح بأوامره، لأن هذه الأنباء كانت تصلني عن طريق أصدقاء حميمين [الرهبان]، أتى إلى هذان الرجلان في نفس اليوم في: أنطينوي وقررا أن أختفي مع تيودور، ومن ثم نزلت إلى قاربه الذي كان معظى تمامًا، وصحبنا رئيس الرهبان "بامون"، ولكن الربح لم تكن مواتيه، فرحت أصلَى وأتضرع، على حين قطر الرهبان مع ثيودور القارب، أما "بامون" فقد أخذ يهدئ من روعي، ويسرى عني، قلت له صَدَّقَني عندمًا أقولَ لكُ

<sup>(</sup>١) SOZOM. Hist. Eccl. VI, 2 تخبرنا إحدى القصص أن ديديموس تملكه النم والحزن لخطايا جوليان، وما كان من اضطهاده الكنيسة، فاعتكف الرجل وراح يقدم الصلوات والضراعة للرب دوما حتى يبصر هذه الفعال! وفي إحدى الأمسيات وكان الهزال قد اعتراه ومليه الأرق الكرى، ثم غالبه النعاس فوق كرسيه فغلبه، فأخذته غيبوية وشملته حالة من الانجذاب الزوحي، فرأى جيادا بيضا تعرق في الهواء، وسمع صوتا يهتف بأولئك الذين يمتطون صهواتها "إذهبوا إلى ديديموس وأخبروه أن جوليان قد مات الساعة، ودعوه ينقل هذا الخبر إلى أنهاسيوس الأسقف، ودعوه ينهض ويطعم".

إن قلبى لم يعرف السلام أبدا كما عرفه أثناء الاضطهاد... وبينما أنا ماض فى حديثى ثبت ثبودور عينه على بامون، وافتر عن ابتسامة ثغره، بينما علا الضحك وجوه الآخرين، ورحت أحملق مشدوها، وخاطبتهم" فيم ضحككم؟! أتظنون بى جبنا؟! فلم يلتفت إلى ثبودور، وقال لبامون "خبره علام نضحك"، فأجاب. بل أخبره أنت؟ قال ثبودور "الآن قتل جوليان في فارس" "لأن الرب قد أعلن أمامه أن الرجل متكبر، الذى قد وسع نفسه كالهاوية (حبقوق ٢/٥). ولقد أمتلأت بقينا أن كثيرين من أولئك الذين يسرون بالرب، يعيشون عن الأنظار بعيدين .. أولئك هم الرهبان"(١).

وتكشف لنا هذه الشذرة جزءا هاما من الصلة الوثيقة بن أتناسيوس وساكنى الأديار والقلالي، ومنها نعلم أن الأسقف السكندرى قد وصل في فترة نفيه هذا إلى إقليم طيبة، واستقبل بالمودة والرعاية من جماعات الرهبان على طول الطريق من النطرون إلى أنطينوى، ومدى حرص هؤلاء "الأصدقاء الحميمين" على حياته والتعلق به، مما تبدى في نقله من مكان لآخر على أيديهم، وظهر في هذه الأنباء التي تحمل له فورا عقب وقوعها، ولو لم يكن هناك غير هذه الوثيقة التي تكشف عن العلاقة الوثيقة بين الأسقف السكندرى والرهبان ودورهم في تحدى السلطة الإمبراطورية، لكفي، وإذا علمنا أن جوليان قد لقى حتفه في ٢٦ يونية ٣٦٣، وأن هذا النبأ قد أنبع في الإسكندرية يوم ٢٠ أغسطس، وأن أتناسيوس قد عاد إلى الإسكندرية قبل أول سبتمبر، أدركنا مدى السرعة والتنظيم الدقيق الذي حرص الرهبان على توفرهما في علاقتهم بالأسقف، وأيقنا في الوقت نفسه بمدى الثقة التي كان أتناسيوس يضعها في هؤلاء الرهبان، والأهمية الكبرى التي علقها عليهم في نزاعه الطويل مع الأباطرة.

ويروى أنتاسيوس فى الجزء الأخير من هذه "الشذرة" Narratio ad التى عرضناها لها، أن الراهب بعد أن نقل إليه خبر وفاة جوليان، أخبره كذلك أن إمبراطورا مسيحيا ورعا سوف يرتقى العرش خلفا، وأن عليه أن يسرع للقائه دون توان، ولنن كانت صيغة الحديث قد صدرت عن ثيودور فى شكل

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Narratio Athanasii ad Ammonium episcopum, Nicene, IV, 2, 487.

تنبؤ بما سيحدث، إلا أن الحقيقة أن اختيار "جوفيان" للعرش قد أعتب وفاة جوليان مباشرة وفي ميدان المعركة، ومن ثم فلابد أن يكون كلا النباين قد نقلا مرة واحدة إلى الرهبان وبالتالي إلى أثناسيوس. وهذا يفسر لنا لماذا كان أثناسيوس أسبق الأساقفة جميعا في لقاء الإمبر اطور الجديد عقب عودته من فارس.

وكان الرهبان أيضا هم الذين نقلوا إلى أتناسيوس نبأ اعتزام القائد "فيكتورينوس" Victorinus مهاجمة كنيسة "ديونيسيوس" Dionysius بناء على أوامر الإمبراطور الجديد "فالنز" Valens (٣٦٨ ــ ٣٧٨)، وكان أتناسيوس قد اعتاد أن يسكن إلى هذه الكنيسة في الفترة الأخيرة بعد عودته من نفيه الرابع، وقد انسحب الرهبان بالأسقف إلى بيت يقع عند فرع النيل الذي يفصل الإسكندرية عن ضاحيتها الغربية ليختبئ فيه عن أعين جنود الإمبراطور، ثم ارتحل بعد ذلك إلى ضيافة "أصدقائه الجميمين" الرهبان.

وفى الثانى من مايو عام ٣٧٣ مات أتناسيوس، وكانت هذه هى اللحظة الحاسمة التى واتت السلطة البيزنطية ممثلة الآن فى الإمبراطور فالنز للإنتقام من هؤلاء الذين ظاهروا أتناسيوس ووفروا له الحماية على امتداد أسقفيته طيلة سئة وأربعين عاما (٣٢٨ ـ ٣٧٣)، فإندفعت القوات البيزنطية إلى الصحراء تهاجم الأديرة وتقذف بالرهبان، بعضا إلى المنفى وبعضا إلى العذاب(١). ويقول المؤرخ الكنسى "سوزومنوس" (١)، إن "لوقا" الأسقف الآريوسي هو الذي قاد الجند ضد الرهبان، فقد كان على يقين أنه إذا تمكن من القضاء على معارضة هؤلاء، دانت له كنائس مصر كلها".

وإذا كان هذا هو حال الرهبان مع الأسقف السكندري التاسيوس، باعتباره الرجل الذي وضع اللينة الأولى في العلاقات الوطيدة بين الكنيسة المصرية وهذا المجتمع الرهبائي عبر صحراوات مصر وعلى امتدادها، وباعتباره أيضا الرمز الذي جسد آلامهم وأمالهم ضد تعسف واضطهاد السلطة البيزنطية، فإن الرهبان ظلوا يمارسون الدور نفسه مع كل أساقفة كنيسة الإسكندرية تحديا للسلطة البيزنطية المقيتة إلى نفوسهم، وحتى في فترات المصالحة التي جرت بين القسطنطينية

<sup>(1)</sup> SOCR. Hist. Eccl. IV, 20.

<sup>(2)</sup> Hist. Eccl. IV, 20.

والجالس على عرشها وبين الإسكندرية على عهدى ثيودوسيوس الأول وسميه الثاني، نجد الرهبان قاموا بدور كبير جدا لا يمكن إنكاره في المجامع المسكونية أوالمكانية التي عقدت لمناقشة القصايا الإيمانية حول طبيعة المسيح في القرنين الرابع والخامس بصفة خاصة.

وليس بخاف علينا ذلك الدور الكبير الذي قام به الرهبان وقوفا خلف الأسقف السكندري ثيوفيلوس ضد "الأوريجنية" (١)، فأعادوا إلى الأذهان بذلك موقفهم تجاه الآريوسية على عهد أثناسيوس، كما أنهم كانوا عضده في تحديه الأسقف القسطنطينية الملاهوتي الشهير يوجنا ذهبي الفم على أن دورهم الذي لا يمكن إنكاره وهو فيأمهم بالهجوم على السرابيوم بإعبتاره معقل الوثنية والفكر الفلسفي في الإسكندرية (١) وتكرَّر هذا المشهد ثانية على عهد الأسقف السكندري كيراس، حيث قام الرهبان ـ برصا الأسقف وتحت سمعه وبصروه ، بالاعتداء عليه الفيلسوفة السكندرية هيباشيا، وكانت واحدة من أشهر أساتذة مدرسة الإسكندرية الفلسفية، وقاموا بتجريدها من ملابسها وسحلها في شوارع المدينة. ولا شبك أن هذه الأحداث تعكس بصفة عامة موقف الرهبان من الفكر الفلسفي والتراث اليوناني (٣)، ولدينا مثال آخر على هذا الدور الرهباني ــ دون الدخول في التقصيلات الكثيرة ــ ما حدث في المجمع المسكوني الثالث الذي عقد في سنة ٢٣١ بمدينة "إفسوس" Ephesus لمناقشة آراء "تسطور" Nestorius أسقف القسطنطينية آلتي ذاعت آنذاك حول كون العذراء هي أم المسيح للبشر وليست أم للمسيح الإله، وكان هذا يعني تغليبا للطبيعة البشرية في المسيح على الطبيعة الإلهية<sup>(٤)</sup>، وقد تصدى الأسقف السكندري "كيراس" Cyrillus لهذه الآراء ووضع اثني عشر بندا تتضمن قانون الإيمان السكندري الذي جاء مخالفا تماما لآراء نسطور، وقرن كل بند منها باللعنة [الأناثيما] Anathema على كل من يقول بغير ما يقول به كيرلس، حتى عرف هذا العمل به الأناثيما الاثنى عشراء وعبر أسقف الإسكندرية البحر إلى آسيا الصغرى حيث "أفسوس" مدينة المجمع، يحف به جمع من الرهبان المصريين بلغ عددهم

<sup>(</sup>١) راجع القصل الثاني، ص ١٤٥ – ١٤٦.

<sup>(</sup>٢) راجع القصل الأول، ص ٢٧ - ٢٨.

<sup>(</sup>٣) راجع القصل الأول، ص ٥٨ - ٦٢.

<sup>(</sup>٤) راجع القصل الثالث، ص ٢٣٣ – ٢٣٧.

خمسين راهبا، وعد ذلك مظاهرة تأييد لكيرلس من رهبان مصر في تصديه لكنيسة القسطنطينية التي عدها المصريون معثلة السلطة البيزنطية، خاصة وأن الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني كان يقف من وراء أسقفه قبل أن يتحول تماما إلى الوقوف في صف الأسقف السكندري. وقد أثار حضور هذا العدد من الرهبان إلى مدينة المجمع استياء كثير من الأساقفة وسخطهم، لأنه لم تجر سنة المجامع الكنسية على هذا النحو من قبل،

ويبدو أن كيراس قد أعد الأمر عدته تحسبا لأى حادث يطرأ الشخصه هذاك، وأراد أن يبين لأعين الإدارة البيرنطية أن هؤلاء الرهبان يعبرون عن رأى المصربين فيما لو حدث أى اعتداء على شخص الأسقف السكندرى أو تعرض للإهانة، وكان كيراس واعيا لما يفعل فقد حدثت مثل هذه الحوادث لعدد من الأساقفة في بعض المجامع الكنسية خارج ديارهم، وكان هذا بعينه هو ما وقع لخليفته على الكرسي السكندرى الأسقف "ديوسقورس" Dioscorus حيث تم الاعتداء على شخصه واهانته من جانب الأساقفة أنفسهم في المجمع المسكوني الرابع الذي عقد بمدينة خلقيدونية Chalcedon بآسيا الصغري في عام ١٥٤ على عهد الإمبراطور "مارقيانوس" Macianus بعد أن انفقت كل من روما والقسطنطينية على جدع أنف الإسكندرية.

ولم تكن الشنوات الأخيرة من السيادة البيزنطية على مصر الاخاتمة المطاف لسيادة الاضطهاد الدينى الذى مارسه الأباطرة المسيحيون فى القسطنطينية ضد بنى إخوانهم فى العقيدة، المسيحيين فى مصر، وجرى على يدى الإمبراطور هرقل ونائبه فى مصر "قيرس" Cyrus الذى عرفه المصريون بـــ"المقوقس" من صنوف العذاب وألوانه ما لم تجر بمثله ويلات العذاب زمن الإمبراطور الوثنى "تقلديانوس" Diocletianus الذى عرفت فترة حكمه (٢٨٤ ــ ٣٠٥) بعصر "الاضطهاد الأعظم". وقد حاول هرقل والمقوقس حمل المصريين على الايمان بعقيدة تخالف ايمان كنيسة الإسكندرية، واتبعوا فى ذلك أسلوبا عنيفا بسطه المؤرخ الانجليزى "ألفريد بتلر" فى كتابة "قتح العرب لمصر" لمن شاء أن يستزيد (١)، معتمدا فى ذلك على ما سجله بأقلامهم الكتاب المسيحيون المعاصرون واللاحقون معتمدا فى ذلك على ما سجله بأقلامهم الكتاب المسيحيون المعاصرون واللاحقون

<sup>(</sup>١) راجع الفصل السابق، ص ٢٥٢.

من المصريين، من ذلك مثلا ما حدثنا به "ساويرس بن المقفع" في كتابه الذائع الريخ بطاركة الإسكندرية" عما لقيه الأسقف السكندري بنيامين من المعاناة، وما كان من أمر هروبه إلى الصحراء، ثم ما حل بأخيه "مينا" الذي قبض عليه المقوقس ووضع المشاعل في جنبيه، ثم وضعه في جوال مملوء بالرمال وألقى به في البحر. ولعل خير تعبير عن هذه الحال ما سطره بقلمه المؤرخ "يوحنا النقيوسي" رغم تعصبه الشديد، يقول: "أولئك الرومان هم أعداء المسيح الدين دنسوا الدين برجس، بدعهم، وفتوا الناس عن ايمانهم فتنة شديدة لم يأت بمثلها عبدة الأوثان و لا البرابرة، وعصوا المسيح ربهم وأذلوا أتباعه".

وقد اتبع "بنيامين" أسقف الإسكندرية السبيل نفسه الذي سلكه أتناسيوس وغيره من الأساقفة من قبل، إذ ولى وجهه شطر الصحراء بلتمس الحماية والأمان لدى الرهبان من هذا البطش البيزنطى، ولم تفلح جهود الإدارة البيزنطية وعيونها في العثور عليه. فقد قام الرهبان إزاءه بمثل ما فعلوه مع "صديقهم الحميم" أتناسيوس قبل ثلاثة قرون من الزمان، وظل الأسقف السكندري مختفيا عند الرهبان المصريين قرابة عشر سنوات، حتى قدم المسلمون إلى مصر، وأذاع عمرو بن العاص كتاب الأمان للأسقف والمسيحيين جميعا. وسجل "ساويرس بن المقفع" ذلك على لسان "بنيامين" بعد عودته من منفاه واستقبال عمرو بن العاص له بما يليق بمكانته، قال: "لقد وجدت أمنا من خوف، واطمئنانا بعد بلاء. لقد صرف عذا اضطهاد الكفرة ويأسهم".

Burnay of marinate

Sign Fried Lag Strain

The wind which were

A STATE OF THE STA

122

Ki Ku

The second section was

# ||| الفصل الخامس

الإسكندرية . . والكنيسة الإثيوبية



## الفصل الخامس

#### الإسكندرية .. والكنيسة الإثيوبية

July 19-68

النيل شريان الحياة لمصر، ومصدر الخير والنماء الأهليها، وموضع الحب ونبع العطاء لكل من وقع بصره عليه واريتوى بعنب مائه. قدسه القدماء وعيدوه، واحتفلوا بمولده المتجدد كل عام يوم ذروة فيضانه، وتغنى به الشعراء، وخلاه الأدباء بعد أن غداً لديهم وحى إلهام وباعث قريض.

وحرصت مصر بإعتبارها المحطة الأخيرة في رحلة هذا المسافر العظيم، أن يكون مجرى النهر مسرى الأمن والأمان لها دوماً في علاقات وطيدة وحسن جوار مع كل دول حوضه الكبير على مر العصور، يقول الدكتور جمال حمدان (۱):

" ومن الأنهار ما لا تاريخ له، وأخرى لها تاريخ، فالأولى تظل مجرد تعبير جغرافي فحسب، بينما تصبح الثانية أنهاراً تاريخية ميلما هي ظاهرة جغرافية، والنيل يقينا نهر تاريخي بكل ما تحمل الكلمة من معنى، بل هو أعظم وأهم الأنهار التاريخية في العالم بلا ريب، متلما هو من أعظمها وأهمها جغرافياً، فالزواج الجغرافي السعيد بين مصر والنيل كانت ثمرته أول حضارة وأكبر نسل حضاري في التاريخ، ولهذا فإن عد النيل "أبا مصر"، وكانت مصر بدورها "أم الدنيا"، فإن وحدها ولكن على العالم كله كذلك".

لم يتجاوز أستاننا الحقيقة فيما قاله؛ ذلك أن مصر بامتدادها الحضارى البعيد عبر آلاف السنين، والذي أقامته على ضفتى النهر ودلتاه تركت بصماته الواضحة على الشعوب الأخرى التي جاورتها وجاءت بعدها، وقدمت لها الكثير في كل مناحى الحياة والمعرفة الإنسانية.

وإثوبيا واحدة من دول حوض النيل، وهضبتها تعد المصدر الرئيسي لفيضان النهر الخالد في صيف كل عام، عن طريق النبل الأزرق الخارج من

<sup>(</sup>١) شخصية مصر، دراسة في عبقرية المكان، القاهرة / طبعة دار الهلال جـــ ٢ ص٧٨٢.

بحيرة "تانا" في أعالى الهضبة الإثيوبية، والعلاقات بين مصر واثيوبيا وطيدة بحكم رابطة النيل العظيم، والعلاقات التجارية القديمة، والعلاقات السياسية الحديثة، والاتفاقيات الدولية لضبط وتنظيم الإفادة من مياه النيل.

على أن ثمة علاقة أخرى تربط مصر واثيوبيا تعود إلى القرن الرابع الميلادى، لها طابعها الخاص الذى يترك أثره فى النفوس والأرواح، ويمتد ليبسط رداءه على الاتجاهات الثقافية السائدة، لصدوره عن العقيدة الدينية.

فقد شهد القرن الرابع الميلادى تغيراً جذرياً إن لم يكن إنقلاباً في المفاهيم العامة السائدة في العالم المعروف آنذاك، بعد أن تحولت الإمبراطورية إلى ممالأة المسيحية في بدايات القرن الرابع الميلادي على يد قسطنطين Costantinus العظيم وبنيه، عندما اعتبرت المسيحية، ديانة شرعية " riligio licita أو " ديانة مصرح بوجودها " تحت مظلة الوثنية، الديانة الرسمية للإمبراطورية، ثم اعتبارها هي الديانة الرسمية للإمبراطورية بدلاً من الوثنية في نهايات القرن الرابع الميلادي على بد الإمبراطور ثيودوسيوس الأول Theodosiusl، وكنتيجة حتمية لذلك كان لابد أن يحدث التحول الهائل في الفكر السياسي والنظام الإقتصادي والعلاقات الاجتماعية.

وكانت مصر خاصة أكثر بادان الإمبراطورية مساهمة في هذا التحول الهائل، بل ليس من المبالغة أن نقول \_ كما قال الفيلسوف برتراندراسل Bertrand Russel أن مصر تركت بصماتها الواضحة على العالم المسيحي والمسيحية خلال تلك الفترة الباكرة، وكان هذا أمراً طبيعياً يتفق والمكانة الفكرية التي احتلتها مصر آنذاك؛ بوجود المدرسيين الفلسفية واللاهونية كما ذكرنا آنفاً(۱).

وتشهد المجامع الكنسية المكانية والمسكونية، التي عقدت في الكنيسة الشرقية على امتداد القرون من الرابع إلى السادس، على الدور الكبير الذي لعبه أساقفة الإسكندرية، خريجو تلك المدرسة، في المناقشات الجدلية الدائرة من حول المسيح وطبيعته، والإسهام الفكري البارز في وضع أسس العقيدة المسيحية الأرثوذكسية.

. C. T. . .

<sup>(</sup>١) راجع الفصلين الأولين. "

وكانت كنائس فلسطين وسوريا وآسيا الصغرى وبلاد اليونان وإيطاليا وغالة، تتنظر القول الفصل من آباء اللاهوت السكندري في المسائل الكريستولوجية (١).

لم يكن غريباً إنن إزاء هذه السمعة العالمية الذائعة في دنيا المسيحية، أن تكون الإسكندرية قبلة الدارسين باعتبارها كعبة العلوم والمعارف الإنسانية، ومحراب التعليم والفكر العقيدية الذي تتجه إليه أفئدة المتطلعين إلى الصيغة الخالصة لقانون الإيمان القويم، ولما كانت مصر هي بوأبة أفريقيا ومفتاحها من ناحية الشمال الشرقي، فقد كان طبيعيا وقد احتلت قلب الطرق التجارية آنذاك أن يتناقل الغادون والرائحون شمالاً وجنوباً جل ما كان يجرى على أرض مصر في مختلف المجالات المادية والروحية.

هكذا نفهم لماذا قدم " فرومنتيوس Fromentius السورى المولد، الإثيوبي المقام، إلى الإسكندرية ملتمساً رعاية الكنيسة السكندرية الشعب مملكة "أكسوم" Auxuma (إثيوبيا) من خلال إنشاء كنيسة فيها تتبع رعويا آباء الكنيسة السكندرية وتهتدى بهديها، وتتبع تعاليمها، وتؤمن بما تؤمن به من الأرثوذكسية.

كان ذلك خلال العقد الأخير من النصف الأول للقرن الرابع الميلادي، عندما وصل إلى الإسكندرية قادماً من (أكسوم) فرومنتيوس هذا الذي كان يعمل مستشاراً لملكها، والنقى بالأسقف السكندري أثناسيوس Athanasius (٣٢٨-٣٧٣م)، وعرض عليه حالة المملكة ومدى احتياجها إلى كنيسة وراع، ووجد فرومنتيوس ترحيباً صادقاً من أسقف الإسكندرية، الذي أدرك على القور، حسب تعبير المؤرخ المعاصر " سقراط " Socrates كم يبدو ذلك عظيم النفع والأثر (٢).

وأيقن الرجل أن خير من يصلح لهذه المهمة هو هذا الرجل نفسه، "فرمنتيوس"، فرسمه أسقفاً، وعلى هذا النحو عاد صاحبنا إلى "أكسوم" ليصبح أول أسقف لكنيستها يتم تقاده مهام منصبه الرعوى من قبل الأسقف السكندرى، لتبدأ بذلك رحلة طويلة في تاريخ العلاقات بين مصر وأثيوبيا من خلال الروابط الدينية، هذا بالطبع إلى جوار الروابط الأخرى العديدة جغرافياً واقتصادياً.

(2) SOCR. Hist. Eccl, 1,19.

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الثالث.

ويخيرنا المؤرخون المعاصرون "روفينوس" Rufinus: (١) وسقراط (٢) وسوز منوس Sozomenos (آ)و تيو دوريتوس (٤) Theodoretus بأن "فرومنتيوس" هذا كان أحد صبيين يدعى ثانيهما إدسيوس Edesius عملا في خدمة تاجر سورى من مدينة صور يدعي مروبيوس Meropius، ذهبوا جميعهم في تجارة في المحيط الهندي، وأثناء عودتهم جنحت سفينتهم إلى الشاطئ الغربي للبحر الأحمر، حيث وقع الجميع أسرى في أيدى أهالي هذه المنطقة، ولقيت بقية القافلة حنفها، وشفع غض العمر للصبيين فشفع لهما، وقدما هدية لملك أكسوم، فألحقهما ببلاطه وعملاً في خدمته، أما أحدهما وهو "إيسيوس" فراح يسقى ربه خمراً، واما الآخر، فقد قربه الملك إليه واحتل في نفسه مكانة طيبة ومرموقة لما بدا عليه من سمات التقوى والورع، ولأنه كان ينتمي إلى أصول سورية، فقد راح يختلط إلى التجار السُوريين المسيحيين القادمين التي "أكسوم" ويُسعى وإياهم النشر المسيحية في هذه المنطقة، فلما استشعر الحاجة الماسة إلى وجود كنيسة وراع، كان طبيعيا أن يشخص إلى مصر يلتمس فيها الهذاية، دون أن يذهب وراءها حتى إلى بني جنسه من رجال الكنيسة السورية، وذلك لما حققته مصر آنذاك من شهرة ذائعة في عالم الفكر واللاهوت المسيحي. 💮 

وليس ببعيد أن يكون الخيال قد داعب بعض جوانب هذه الرواية خاصة في فصولها الأولى (٥)، ولكن الذي لا شك فيه أن فرومنتيوس كان على قدر كبير من الفطنة والذكاء بقدومه إلى الإسكندرية دون سواها، فلم يكن في كنائس الشرق آنذاك ما يضارعها مكانة، ورغم أن كنيسة أنطاكية كان لها صيتها الذائع أيضاً، وبها هي الأخرى مدرسة لاهوتية، إلا أن هذه الفترة، أعنى أربعينيات القرن الرابع

in the start of the

<sup>(1)</sup> RVFIVS, historia Ecclesiastica, (P.L.XXI,478-80).

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. I, 19.

<sup>(3)</sup> SOZOM. hist, Eccl, II, 24.

<sup>(4)</sup> THEOD, Hist. Eccl. I, 32.

<sup>(°)</sup> تكساد الصسورة التي يرسمها مؤرخو الكنيسة لفرومنتيوس وصاحبه ادبيوس بعد أسرهما تشبه إلى حد كبير ما جاء في الكتب المقدسة عن قصة يوسف عليه السلام وصاحبه في السجن الذي أصبح ساقياً للملك بينما غدا يوسف مشرقاً على الخزانة العامة. راجع SOZOM. Hist. Eccl. II, 24.

الميلادى، كانت تشهد عدم الاستقرار العقيدى في الكنيسة الأنطاكية، ليس فقط بين الأربوسيين والنيقيين (١)، بل بين الأربوسيين وأنفسهم ومن بعد أيضا النيقيين وأنفسهم، وهو صراع استمر فترة طويلة من الزمن امتدت حتى نهاية القرن ذاك، بينما نجت مصر من مثل هذه الصراعات وآوت إلى النيقية تحت زعامة أسقفها أتناسيوس حالة وجوده أو نفيه، ولم تفلح كل المحاولات الإمبراطورية، والأساقفة الدخلاء لصرفها عن النيقية إلى الآربوسية. ولابد أن يكون فرومنتيوس على دراية تامة بكل هذه الأمور عن طريق النجار السوريين الوافدين إلى "أكسوم" أو المارين بها خاصة وأنه كان يتولى إدارة شئون البلاد أثناء فترة سن القصور التي كان يعيشها الملك الطفل، أو لنقل أنه كان يشارك الملكة الأم الوصاية على ابنها حتى يبلغ سن الرشد (١).

ويشبه المؤرخ الكنسى سوزومنوس (٦) قدوم فرومنتيوس إلى مصر بمقم الفيلسوف أفلاطون وغيره من فلاسفة اليونان ومفكريهم إليها، لينهلوا من علم كهنتها الذي لا يغيض له معين، وليقفوا على جوانب حضارتها الراقية وجوانب المعرفة الإنسانية الزاهرة بها، ولم يكن صاحبنا مبالغاً في ذلك، لأن الإسكندرية كانت بحق تمثل آنذاك بمدرستيها الفلسفية واللاهوتية مركز جنب علمي في عالم البحر المتوسط.

وبكل الإعجاب والاهتمام في الوقت نفسه أصغى الأسقف السكندري أثناسيوس لحديث فرومنتيوس وأولاه عناية خاصة، ودعا على الفور أساقفة كنيسته ليطلعهم على جلية الأمر، وقر رأى الجمع السكندري على قبول امتداد رعاية كنيسة الإسكندرية إلى المسيحيين في إثيوبيا، وأنه ليس هناك من هو أفضل من فرومنتيوس نفسه ليتولى هذه المهمة، فتم رسمه أسقفاً.

ويختلف المؤرخون حول التحديد الدقيق الفترة الزمنية التي جرى فيها ترسيم فرومنتيوس أسقفاً على يد أنتاسيوس، فيرى بعض منهم أنها حدثت في أول

A so things in comment of the second party

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الثالث.

<sup>(2)</sup> SOCR. hist. eccl. I, 19; SOZOM. hist. eccl. II, 24-11.

<sup>(3)</sup> SOZOM. hist. Eccl. II, 24.

عهد أتناسبوس بالأسقفية، بينما يرجح آخرون أن ذلك ربما جرى في عام ٣٤٠ للميلاد (١), ومن المعلوم أن أتناسبوس قضى السنولت السبع الأولى من أسقفيته الميلاد (١), ومن المعلوم أن أتناسبوس قضى السنولت السبع الأولى من أسقفيته (٣٢٨ – ٣٣٥) متنقلاً بين مدائن مصر بحثاً عن تدعيم سلطانه داخل إطار كرسيه الأسقفي الذي أقره المجمع النيقي عام ٣٢٥ في قانونه السادس، ولم يدعه الأربوسبون ينعم ببداية العهد بكرسيه، ومن ثم ظل يرتحل بإرادته أو كارها بين الإسكندرية وصور والقسطنطينية حيث صدر قرار الإمبراطور قسطنطين بنفيه إلى غالة إفرنسا حالياً] عام ٣٣٥، ولم يكن هذا كله ليسمح له أن يبسط رعايته على إقليم جديد، ولو فعلها حقاً لكان الأربوسيون قد اتهموه لدى الإمبراطور بأنه يذرع مصر جيئة وذهاباً من أجل تحريض رجال الدين ضدهم وتأليبهم على سلطان الجالس على العرش. كما سيفعلون ذلك بعد قليل حين عودته من نفيه الثاني عام ٢٤٦ عندما أقدموا على اتهامه بأنه قد قام برسم عدد من الأساقفة في مناطق فكروا أنها لا تخضع لسطانه في طريق عودته من بلوزيوم Pelusium إلى كندرية (٢).

أما القول بعام ٣٤٠ قلا يمكن التسليم به؛ ذلك أن أنتاسيوس كان قد غادر الإسكندرية عام ٣٣٩ مرتحلاً إلى روما، بادناً رحلة نفيه الثانى وفراراً من بطش الإمبراطور الجديد قسطنطيوس Constantius الذي خلف أباه بعد وفاته في عام ٣٣٧، حيث كان هذا العاهل الجديد يدين بالآريوسية ويحمل عداءً شخصياً للأسقف السكندري. ولما كانت رحلة الفرار هذه قد امتدت إلى سبع سنوات (٣٣٩ ـ ٣٤٦) ولما كانت رسامة "فرومنتيوس" قد تمت في الإسكندرية وليس في روما، فإنه يصبح من المستحيل قبول القول بأن مسألة الترسيم هذه قد جرت في عام ٠٣٤٠.

ويؤكد ما نذهب إليه هنا أيضاً أن الإمبراطور قسطنطيوس بعد نفى أثناسيوس للمرة الثالثة ابتداء من عام ٣٥٦، كتب إلى ملكى إثيوبيا يطلب إليهما إرسال "فرومنتيوس" ليتلقى رسامته على يد الأسقف السكندرى جورج(٢) (Georgius الذى خلف أثناسيوس، وهو أسقف آريوسى العقيدة، ولو أن أثناسيوس

<sup>(1)</sup> Robertson, prolegomena to Athanasius, opera omnia, Nicene Fathers, IV p. 48; Atiya, History of Eastern Christianity, p. 51; Hyatt, The Church of Abyssinia, p. 31.

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. II, 24; SOZOM. Hist. Eccl. III, 21

<sup>(3)</sup> ATHANAS, Apologia ad Constantium, 31.

كان قد رسم "فرومنتيوس" منة ٣٤٠ أو حتى قبل ذلك، لكان قسطنطيوس قد طلب أن تكون رسامة الأسقف الإثيوبي على يد "جريجورى الكبادوكي، الأسقف الأريوسي أيضاً وهو الذي خلف أثناسيوس بعد هروبه من الإسكندرية عام ٣٣٩، وليس على يد جورج الذي أعقبه بعد فراره من أسقفيته سنة ٣٥٦. وبناء على كل ما تقدم فإننا نرجح حدوث هذه الواقعة في فترة رعابة أثناسيوس الثالثة بين عامي ما تقدم فإننا نرجح حدوث هذه الواقعة في فترة رعابة أثناسيوس الثالثة بين عامي ما ٣٤٦ – ٣٥٦. وعلى وجه التحديد خلال العامين الأولين منها.

والذى لا شك فيه أن أتناسيوس قد كسب بذلك الحادث أرضاً جديدة أبعد عمقاً، يستطيع أن يعتمد عليها إذا ما تجدد الصراع مع خصومه فى العقيدة وإمبراطور النصف الشرقى من الإمبراطورية، قسطنطيوس، ذلك أن عام ٣٤٠ كان قد شهد مقتل الإمبراطور قسطنطين الثانى على يد أخيه قسطانز Constans الذى أنفرد بحكم النصف الغربى من الإمبراطورية الرومانية، وكانت هذه الواقعة صدمة عنيفة للأسقف السكندرى التاسيوس حيث كانت تربطه علاقات قوية مع الإمبراطور القتيل، إذ كان يدين بالمذهب النيقى الذى يؤمن به أتناسيوس، كما أنه هو الذى أصدر قراره بعودة الأسقف السكندرى إلى بيعته عقيب وفاة الإمبراطور بالنيقية، إلا أن أنتاسيوس كان يخشى بطش وعداوة إمبراطور الشطر الشرقى، ومن ثم حرص أثناء فترة نفيه الثانى ووجوده فى أوروبا على توطيد علاقات المودة مع قنسطانز ذاك، حتى أقلح تماماً فى إقناعه بعدالة قضيته وضمه إلى صفه، إلى الحد الذى دفعه إلى تهديد أخيه قسطنطيوس بشن الحرب ضده إذا لم يقبل بعودة الأسقف السكندرى إلى كنيسته فى عام ٣٤٦، واضطر عاهل النصف يقبل بعودة الأسقف السكندرى إلى كنيسته فى عام ٣٤٦، واضطر عاهل النصف الشرقى إلى الرضوخ لمطالب أخيه كارها ولو إلى حين (١).

ولعل هذا يفسر لنا جيداً، بالإضافة إلى الجوانب العقيدية، سعادة أتناسيوس عندما قدم إليه "فرومنتيوس" حينذاك، أعنى خلال العامين الأولين بعد عودته من أوروبا للمرة الثانية على النحو الذي أسلفنا، فقد وجد أسقف الإسكندرية في ذلك امتداداً لنفوذ كنيسته بإتجاه الجنوب، وعمقاً استراتيجياً لإيمانه وشخصه إذا ما نزلت به نازلة من جانب السلطات الإمبراطورية، ولتكتمل بذلك السلسلة الأمنية الممتدة

<sup>(</sup>١) الوقوف على تفصيلات كل هذه الأحداث، راجع، رأفت عبد الحميد، الدولة والكنيسة، جـــ ص ١٣١-١٥٢.

من فم النيل عند مصبه إلى طيبة فى الجنوب وحتى الجنوب القصى عند إثيوبيا، متمثلة فى التجمعات الرهبانية العديدة التى امتلأت بها مناطق معينة فى صحراء مصر الغربية، ثم الكنيسة الإثيوبية الجديدة التابعة رعوياً وبصورة مباشرة لكنيسة الإسكندرية. وقد أثبتت الأحداث صدق حدس أثناسيوس، إذ سرعان ما جرى اغتيال قنسطانز إمبراطور النصف الغربي، والصديق الحميم للأسقف، وبعد حرب أهلية استمرت ثلاث سنوات، تمكن قسطنطيوس عام ٣٥٣ من أن يصبح سيد الإمبراطورية الفرد بلا منازع، وأن يقدم على عزل كل أساقفة النيقية، وأن يكره الإمبراطورية كلها على قبول المذهب الآريوسي، وأن يرسل جنده القبض على الأسقف السكندري، الذي اتخذ سبيله في الصحراء هرباً إلى أصدقائه الرهبان المصنى بينهم هذه الفترة الثالثة من فترات نفيه، حتى شاع ساعتها تلك القالة الشهيرة بأن "أتناسيوس ضد العالم Athanasius Contra mundum ولم يكن لدي الشهيرة بأن "أكناسيوس ضد العالم مواصلة رحلته إلى أحبائه الجدد في إثيوبيا مخافة أن تمتد إليه يد الإمبراطور.

لم يكن ما اعتمل في صدر أتناسيوس بعيداً عن فكر قسطنطيوس؛ فقد كان الأسقف السكندري آنذاك كمن يقف وحده وسط جزيرة نائية، بعد أن أطبق الإمبراطور بكلتا يديه على كل شئون دولته، ووضع رجال الدين الآريوسيين على كراسى الأسقفيات فيها، وعزل كل أمباقفة النيقية ونفى عدداً منهم ليس بالقليل، فحقق بذلك نجاحاً كاملاً في الجزء الأول من خطته التي وضعها للخلاص من خصمه العنيد، وبقى أن يعصف بقلب النيقية النابض في الإسكندرية متمثلاً في أسقفها، ويصف أثناسيوس نفسه هذه الحال بقوله: "بعد أن أتم قسطنطيوس كل شيء وفق ما أراد ... وبعد أن نفى بعضاً وقهر آخرين، وملاً بالخوف كل البقاع، استدار ومرجل الغضب بغلى في صدره، والشر متقد، ناحية الإسكندرية" (١).

وفى منتصف ليلة الخميس الثامن من فبراير سنة ٣٥٦، وبينما أتناسيوس يؤم جموع المصلبن فى كنيسة "ثيوناس" Theonas بالإسكندرية، دهم القائد سيريانوس Syrians الكنيسة على رأس خمسة آلاف جندى بغية القبض على الأسقف، غير أن أنتاسيوس تمكن من الإقلات من قبضتهم بعد أن أخفاه الرهبان

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Historia Arianorum, 47.

وسطهم وانسلوا به خارج الكنيسة، ليختفى عن أعين السلطة الإمبراطورية طيلة ست سنوات آنية (٣٥٦ ـ ٣٦٢) تمثل فترة نفيه الثالث التي قضاها وسط الرهبان (١).

وإذا كان الإمبراطور قد انتقم لنفسه من عدوه اللدود أسقف الإسكندرية، إلا أنه كان ينتقص من سعادتة بهذا الانتصار أنه لم يشهد الاسقف السكندري، ماثلاً بين يديه ينتظر قراره، لذا لم يكن غريباً أن يبث قسطنطيوس عيونه وجنده للبحث عن الأسقف الهارب في كل أنحاء مصر دون جدوى، فلما لم يقف له على أثر امتدت عيناه بصورة تلقائية إلى إثيوبيا موقناً أنها لابد أن تكون الملجأ والملاذ أمام أثناسيوس، وهذا يؤكد من جديد أن عملية ترسيم فرومنتيوس أسقفا على كنيسة إثيوبيا قد تم في أول سنوات الولاية الثالثة له كما أسلفنا، وبعد عودته من أوروبا رغم أنف قسطنطيوس.

وعلى القُوْرُ رُاحَ الإَمْبُر اطُورَ يَخَاطُب ملكي اليُوبِيا حتى يضيق الخناق على الأسقف السكندري، قال: ﴿

"قسطنطيوس المظفر، الأوغسطس العظيم إلى عيدان Aezanes وسازان "Sazanes".

"... لل كان في الاعتبار أن تحظوا بنفس العناية والاهتمام، سواء مع الرومان بسواء، فقد رأينا أن تكون العقيدة التي تدين بها الكنيسة هنا وعندكم واحدة، وعليه، أرسلوا على التو إلى مصر الأسقف فرومنتيوس ليلقى الأسقف جورج العظيم والآخرين الذين يملكون سلطة الرسامة لمثل هذه الوظائف، لأنكم بالطبع تعرفون جيداً وتذكرون أن فرومنتيوس قد وصل إلى هذه الرتبة الكهنوتية على يد أثناسيوس، إلا إذا كنتم تدعون الجهل بحقيقة يعلمها الجميع" (١)

عالنا أأعالك والحيالة

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Apol. ad Const. 25; Apologia de Fuga 24; hist. Arian. 48.

<sup>(2)</sup> ATHANAS. Apol. ad Const., 31.

وعلى هذا النحو أراد قسطنطيوس أن ينقل ولاء فرومنيوس، الذي رسمه أتناسيوس، إلى الأسقف الأربوسي في الإسكندرية جورج الكبادوكي، ورغم أن ظاهر الرسالة يوحي باهتمام الإمبراطور بمسألة العقيدة. إلا أنه في حقيقة الأمر لم يكن يعنى الآربوسية في جورج بقدر ما كان بيتغي أن بسد أمام الأسقف الهارب منافذ الهروب، ولم يتورع في الوقت نفسه أن يصم ملكي إثيوبيا بالجهالة إذا تعاموا عن مثل هذه الحقيقة !! وراح يخلع على أنتاسيوس عدداً من الصفات السيئة التي تدينه كنسياً وتوحى إلى الإثيوبيين بضرورة خلع طاعته وإكراه أسقفهم فرومنتيوس على تجديد رسامته على يد الأسقف الحكومي الآربوسي جورج الكبادوكي، وكان من بين ما قاله الإمبراطور في رسالته:

"... ذلك الرجل [أثناسيوس] يحمل وزر عشرة آلاف خطيئة، ولم يستطيع أن يجلو أى إتهام من تلك التى أقيمت ضده، بل إنه حرم قبل ذلك من كرسيه الأسقفي (١) وها هو الآن تائه شريد لا يعرف أين المأوى والمستقر، يهيم من بلدة إلى بلد، يحسب أنه بهذا التجوال يستطيع أن يهرب من الأثام. وبعد فإذا ما أطاع فرومنتيوس أوامرنا، وأذعن لبحث كل الظروف المواتية حول رسامته، فإنه سوف يظهر أمام الجميع أنه لا يناويء قوانين الكنيسة والإيمان، وإذا ما قدم الدليل على عنايد الأمور في هذه الأمور، فإنه سوف يتلقى رسامة منهم، مقاليد الأمور في هذه الأمور، فإنه سوف يتلقى رسامة منهم، وتجنب أن له أي حق في أن يكون أستفاً، فإذا ما تقاعس وتجنب أن يدخل في تجربة، فإنه بذلك يؤكد بصورة واضحة أنه قد مال لإغراءات ذلك الوغد أثناسيوس الذي صنع الشر في عيني الرب" (٢).

والذى يدعو للدهشة حقاً أن قسطنطيوس يخاطب ملكى اثيوبيا كما أو كانا عاملين لديه فى ولاية من ولايات الإمبراطورية، ويطلب إليهما حمل أسقف الكنيسة الأثيوبية الناشئة على أن يسعى بنفسه إلى الإسكندرية ليرسم من جديد على يد الأسقف الآريوسي فيها، مع أنه يعلم جيداً أنه ليس هناك سلطان للإمبراطورية على أثيوبيا أو على كنيستها التي لم يمض على تأسيسها الآن أكثر من ثمان أوتسع سنوات فقط. ولكن الذي يدعو للتأمل أيضاً أن قسطنطيوس طلب أن يمثل فرومنتيوس أمام أسقف الإسكندرية الآريوسي، ولم يطلب إليه أن يشخص إلى العاصمة الإمبراطورية، القسطنطينية، وهذا في حد ذاته ينهض دليلاً على اعتراف الإمبراطور، حتى ولو كان كارها، بمكانة الإسكندرية وأهميتها في هذا الامتداد الجديد للعقيدة المسيحية، وهذا ما سوف تكشف عنه الأحداث في القرون التالية من الجديد للعقيدة التي كانت تعلقها القسطنطينية على العلاقات الوطيدة التي تربط بين مصر وإثيوبيا.

ونالحظ في آخر سطور الفقرة السالفة التي أوردناها أن الإمبراطور يستخدم تعبير "الوغد" ليصف به الأسقف أثناسيوس، وذلك يبين مدى العداء الشخصى الذي يحمله قسطنطيوس المرجل، الأنه لم يكن يعتبره فقط مخالفاً في أمر العقيدة، بل خارجاً عن القانون الروماني والفكر السياسي الروماني كله القائم على سيادة الإمبراطور المطلقة في أمور الدنيا والدين سواء. ولم تكن هذه هي المرة الأولى التي يستخدم فيها قسطنطيوس هذا اللفظ، بل جرى على لسانه أثناء حواره مع بابا روما الأسقف ليبريوس عند لقائهما في ميلانو عام ٢٥٥ حين قال: "ليس هناك نصر واجد من الذي تحقق لي، ولا حتى ذلك الذي لم يكن متوقعاً على ما "جننئيوس" Magnentius يعدل طرد هذا "الوغد" من الكنيسة" (١).

وجاءت خاتمة الرسالة جامعة لكل ما يقصد إليه الإمبراطور ويشغل باله، وهو أن يسد الطريق أمام أنتاسيوس إذا كان فعلاً ينوى اللجوء إلى إثيوبيا، أو ذهب اليها بالفعل، لأن ذلك يشكل للإمبراطورية مشكلات ليس فقط من النواحى العقيدية

<sup>(</sup>١) THOD. Hist. Eccl. II, 13 و"ماجننستبوس" هذا هو القائد الذي اغتال الإمبراطور قنسطانز أخى قسطنطنوس سنة ، ٣٥١ وقد أعلن الأخير الحرب عليه، وأوقع به هزيمة ساحقة في عام ٣٥١، ولما فقد ماجننتبوس كل أمل في تحقيق أي نجاح خلال العامين التاليين، أقدم على الانتحار سنة ٣٥٣.

حكما قد يبدو للوهلة الأولى، بل من النواحى الاقتصادية، وهو ما سوف نقف عليه من بعد، وإذا كان قسطنطيوس قد طلب إعادة رسامة فرومنتيوس على يد أسقف الإسكندرية الآريوسى مرة أخرى، فإن ذلك يجرى تحت سمعه وبصره، وعلى يد واحد من رجال الدين الدائرين في فلك سلطانه، جورج الكبادوكى، حتى يضمن امتداد السيادة الرومانية إلى إثيوبيا عن طريق الإسكندرية.

هذه العاني كلها حملتها خاتمة الرسالة التي جاء فيها

"... وكل ما نخافه أن تحط به [يعنى أثناسيوس] عصا التسيار في أكسوم، فيفسد فيها الرعية، بأن يقدم لها عقائد ضالة مضلة، ويثير الفوضى في الكنيسة ويبعث بها الاضطراب، مجدفاً على الإله العلى. ولكن البلية الكبرى أنه سوف ينزل الخراب والضياع في كل مكان يحل به.

وإنى على يقين أن فرومنتيوس سوف يعود إلى بيعته وهو على علم تام بكل هذه الأحداث التي تهم الكنيسة، وسوف يزود ببعض الأوامر التي تحتوى على عظيم النفع له وللكنيسة، وذلك من خلال لقائه مع العظيم جورج والأساقفة الآخرين. حفظكم الله ورعى أخوتي البجلين" (١)

على أن رغبة قسطنطيوس فى ارتحال فرومنيوس إلى الإسكندرية لإعادة ترسيمه على يد أسقفها الآريوسى لم تتحقق، ذلك أن ملوك "اكسوم" كانوا يعتبرون أنفسهم على قدر من المكانة لا يقل كثيراً عن أباطرة الإمبراطورية (١)، إضافة إلى أنهم رأوا أن لا تكون المسيحية التي اعتنقوها مؤخراً، سبباً فى ريط مملكتهم بفلك السياسة الإمبراطورية، وأن تبعية كنيستهم لأسقفية الإسكندرية لا يمثل انتقاصاً من سيادتهم أو سلطانهم السياسي، لأنها كانت تبعية تتحصر فى إطار التنظيم الكنسى والتعاليم الدينية ولا شيء سوى ذلك. وظل هذا ديدن سياستهم ومحورها الرئيسى

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Apol. Ad Const., 31.

<sup>(2)</sup> Oxford Dictianary of Byzantium, Vol. 1, art Axum.

إلى أن كانت نهاية الربع الأول من القرن السادس الميلادى، فحدث التقارب الكبير بين القسطنطينية ومملكة أكسوم (اثيوبيا)، وكانت الإسكندرية أيضاً ظرفاً فاعلاً في هذا الإتجاه السياسي الجديد.

ومن الجدير بالذكر هذا أن أثناسيوس لم يتجه إلى إثيوبيا، ولكنه أمضى فترة نفيه الثالث هذا وسط الرهبان المصريين، الذين كانوا يشكلون الظهير الطبيعى والقوى لكنيسة الإسكندرية. ولكن يبقى لأثناسيوس أنه كان أول أساقفة الإسكندرية الذين ضموا هذه المنطقة، نعنى إثيوبيا، إلى دائرة المسيحية، وربط بينها وبين مصر برباط عقائدى وثيق استمر عدة قرون طويلة من الزمان، إذ ظل تعيين أساقفة الكنيسة الإثيوبية يجرى على يد بطاركة الكنيسة المرقسية بمصر، والذي يلفت الإنتباه أن الأساقفة الذي كان يتم رسامتهم لتولى أسقفية إثيوبيا كان يتم لختيارهم من بين الأساقفة المصريين، وكان على هؤلاء أن يتقبلوا على حد قول أحد الباحثين المحدثين (١) هذه الرسامة مع علمهم أنهم لن يعودوا إلى مصر بعد ذلك، وأنهم ذاهبون إلى بلد لا يعرفون لغبه. وظل هذا قائماً حتى عام ١٩٥٨.

وقيد تعرضت هذه العلاقات الكنسية في بعض الأحيان أنوع من التوقف أو الاضطراب، وكان مرد ذلك إما إلى تعرض الكنيسة السكندرية نفسها للإضطراب الداخلي نتيجة الخلاف حول اختيار أسقف جديد لها، أو لإحجام بطاركة الإسكندرية عن إرسال شخصيات دينية قوية تتولى كنيسة إثيوبيا مخافة أن يؤدى تزايد عدد الأساقفة في إثيوبيا أو قوة شخصية بعضهم إلى انفصال الكنيسة الاثيوبية عن الكنيسة الأم في الإسكندرية واستقلالها عنها (٢) وهو أمر كانت الإسكندرية حريصة على عدم حدوثه تماماً حفاظاً على التقاليد الكنسية التاريخية البعيدة التي تعود إلى القرن الرابع الميلادي على النحو الذي أسلفنا.

ولنعد الآن إلى موضوعنا الرئيسى، أو بتعبير أدق موضوعنا الرئيسى فى الفترة التاريخية التى نعالجها، لنرى أن الإمبراطور قسطنطيوس لم يكتف بإرسال هذه الرسالة إلى ملكى أكسوم عيزان وسيزان، بل اختار أسقفاً يدعى "ثيوفيلوس"

<sup>(</sup>١) ممتاز العارف، الأحباش بين مارب وأكسوم، بيروت ١٩٧٥، ص ٤٥.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، من ٩٢ – ٩٣.

كان يدين أيضاً بالمسيحية الأربوسية وجعله على رأس إرسالية دينية بعث بها إلى جنوب غرب الجزيرة العربية، أو ما كان يعرف ببلاد العرب السعيدة Arabia جنوب غرب المجزيرة العربية، أو ما كان يعرف ببلاد العرب السعيدة الآربوسية، خوفاً من أن يمتد نفوذ المسيحية النيقية إلى هناك تحت تأثير فرومنتيوس ممثل أثناسيوس السكندري، فإذا نجحت هذه البعثة في مهمتها أدى ذلك \_ كما جرت عادة الدبلوماسية البيزنطية \_ إلى امتداد النفوذ البيزنطي سياسياً أو اقتصادياً أوهما معاً حسبما تقتضى المصلحة!

وكانت كل من الإمبراطورية الرومانية ومملكة أكسوم تبديان اهتماماً كبيراً بلاد العرب السعيدة لأهميتها الاقتصادية في المقام الأول، حيث تجتمع فيها السلع القادمة من شرق وجنوب شرق آسيا وشرق إفريقيا، لنتخذ سبيلها بعد ذلك إلى موانيء الإمبراطورية عبر الطريق البحرى في بحر القازم [البحر الأحمر] إلى مصر، أو الطريق الساحلي للقواقل الموازي له إلى سوريا، ومنهما إلى البحر المتوسط فروما أو القسطنطينية. وكانت مملكة أكسوم بسيطرتها على ميناء زيلع وعدول Adulis تتحكم في المدخل الجنوبي للبحر الأحمر [القازم]، بينما تسيطر الإمبراطورية على القسم الشمالي منه ... مصر، وكان الأسطول التجاري الذي يحمل عبء هذه التجارة في بحر القلزم وخليج عدن يتكون في معظمه من سفن إثيوبية، بل إنه لم يكن غريباً أن نجد عدداً ليس بالقليل من التجار البيزنطيين يذهبون إلى إثيوبيا عن طريق "أيلة" وخليج العقبة، أو من الإسكندرية، بل إن يخصمهم كان يركب سفناً إثيوبية تبحر بهم إلى الهند (۱).

وقد أدت الأحداث التى وقعت فى نهاية الربع الأول من القرن السادس الميلادى فى مملكة حمير ببلاد العرب السعيدة إلى حدوث تقارب بين القسطنطينية وإثيوبيا أضيف إلى هذه العلاقات التجارية، وقامت مصر فيه بدور فعال؛ ذلك أن آخر ملوك حمير، ذا نواس، كان قد تهود وأوقع بالمسيحيين فى مملكته مذبحة مروعة فى منطقة نجران، وهى الحادثة التى أوردها القرآن الكريم فى قصة

<sup>(1)</sup> MALALAS, Chronogrophia, p. 433.

"أصحاب الأخدود"، حيث خد لهم ذو نواس أخدوداً وحرقهم فيه، وتناول المفسرون المسلمون (١) والمؤرخون (٢) هذه الحادثة بالتفصيل والتحليل.

ولدينا مخطوط يعود إلى القرن السادس الميلادى، أى معاصر لهذه الأحداث، لا يعرف على وجه التحديد مؤلفه، ويعرف بمخطوط "استشهاد الحارث" وهو أحد كبار الدين المسيحيين الذى ماتوا فى ذلك الأخدود، يخبرنا هذا المخطوط أن أحد الذين نجوا من تلك المنبحة قصد ملك الروم [الإمبراطور البيزنطى] وحكى له ما كان، وطلب عونه، فاشتد ذلك على الملك وكتب لفوره إلى "تيموثى" Timothy [تيموطاوس] بطريرك الإسكندرية رسالة يوعز إليه أن يكتب إلى ملك إتيوبيا يحثه على الخروج بجيشه إلى صاحب سبأ إيعنى ملك حمير] ليهلكه ويهلك جيشه.

ورغم أن الإمبراطور البيزنطى كتب بدوره إلى ملك إثيوبيا بالمعنى نفسه، إلا أن رسالته إلى بطريرك الإسكندرية تمثل معنى خاصاً يعلمه الإمبراطورية جيداً لمضمون العلاقة الوطيدة بين الكنيسة المصرية الأم والكنيسة الإثيوبية وملك إثيوبيا باعتباره واحد من رعاياها من الناحية الروحية، خاصة إذا علمنا أن الإمبراطور البيزنطى جوستين Iustinus (٥١٨ - ٧٢٠) كان يدين بالأرثونكسية الخلقيدونية القائلة بالطبيعتين الإلهية والبشرية في المسيح (٦)، بينما اختطت الإسكندرية لنفسها طريقاً آخر على يد أسقفها "ديوسقورس" Dioscorus حيث آمنت بأن للمسيح طبيعة واحدة Monophyzite من طبيعتين، وأعلنت هي الأخرى نفسها كنيسة أرثونكسية أي قويمة الإيمان، واتخنت خطوة جريئة تحدت بها السلطان الإمبراطوري حين قرر أساقفتها أبطال استخدام اللغة اليونانية في القداسات واستخدام اللغة المصرية

<sup>(</sup>۱) الطبرى، جامع البيان حـــ ۳ ص ۱۳۲ - ۱۳۵ الفخر الرازى، التفسير الكبير ح ا ص ۱۱۸ - ۱۲۲؛ القرطبى، الجامع لأحكام القرآن حــ ۲۰ ص ۲۸۳ - ۲۹۳، التسقى، مدارك التنزيل حــ ۳ ص ۱۷۳ - ۱۷۴ الأوسى، روح المعانى حــ ۳۰ ص ۸۸ - ۹۰.

<sup>(</sup>۲) لين هشام، السيرة حـــ 1 ص ۲۸ – ۳۰، التيجان في ملوك حمير ص ٢٦١؛ الطبرى، تاريخ الأمم والعلوك حــ ٢ ص ١٠٥ – ١٠١؛ ابن قتيبة، المعارف ص ٢٦٣؛ اليعقوبي، تاريخ حــ ١ ص ١٩٩، المسعودي، مروج الذهب حــ ٢ ص ٧٧ – ٧٨؛ ابن الأثير، الكامل في التاريخ حــ ١ ص ٢٥٣؛ البلخي، البدء والتاريخ حــ ٣ ص ١٨٤؛ ياقوت، معجم البلدان جــ ٧ ص ٢٦٢.

<sup>(</sup>٣) راجع الفصل الثالث، ص ٢٤٥ – ٢٤٨.

القديمة بدلاً منها، وإن كان ذلك لم يتحقق بصورة فعلية إلا بعد أن دخل المسلمون مصر في أربعينيات القرن السابع الميلادي.

وكان طبيعياً أن تحذو كنيسة إثيوبيا حذو الكنيسة المصرية الأم، ومن هنا الدرك الماذا بعث الإمبراطور البيزنطى إلى الأسقف السكندرى ليقوم بدوره ادى الملك الإثيوبي لتبعيته له في المذهب العقيدي، وحتى لا يترك له فرصة التردد في الاقدام على مثل هذا المشروع الحربي تحت دعوى الخلاف العقيدي بين القسطنطينية وإثيوبيا.

ومهما يكن من أمر فقد قامت الحملة بجيش إثيوبي وأسطول بيزنطى ودعم كنسى سكندرى لتأديب اليهود الذين أوقعوا بالمسيحيين في نجران العذاب الأليم، ونجحت الحملة في أن تسقط ملك الحميريين عام ٥٢٥م، وأن تمسى اليمن تابعة لمملكة "أكسوم" وإن كان ذلك إلى حين، حين يستقل بها ذاتياً "أبرهة" Abramos "الأشرم" ويقيم على أرضها مملكة إثيوبية حاملاً لقب "ملك سيأ وذي ريدان وحضرموت واليمن وتوابعها وتهامة".

وتمشيا مع السياسة الإيثوبية وفي ضوء العلاقات بين الإسكندرية وأكسوم، أقدم الملك الإثيوبي "كالب" Kaleb أو "إل أصبحة" Elisbahaz كما ورد في المصادر البيزنطية، أقدم على إرسال رسله إلى الأسقف السكندري "يموثي" يطلب إليه أن يرسل من لدنه أسقفا "له من المهابة ما لراعيه، ليصحب الحملة المتوجهة إلى اليمن (١)، ولم يتوان "تيموثي"، فسارع إلى إرسال أسقف وفي صحبته عدد من القسيسين، بهدف إعادة تنظيم الكنيسة في بلاد العرب السعودة، بعد الأحداث التي تعرضت لها على يد الملك الحميري ذي نواس (٢)، ومن الطبيعي أن يرحب الملك الإثيوبي بذلك. غير أن الأسقف الذي اتجه إلى اليمن لم يمتد العمر به طويلا، إذ سرعان ما وافته المنية، ودارت المراسلات من جديد في سبيل الحصول على من يرعى كنيسة اليمن خلفاً له

general Commence of the

otalei.

THE COUNTY OF THE STATE OF THE

English to the first the same of the same

<sup>(1)</sup> Shahid, Byzantium in South Arabia, p. 59.

<sup>(2)</sup> IOANNES EPHESUS, hist. Eccl III pp. 323 ff.

غير أن هذه المراسلات توقفت فجأة، وأعلن "أبرهة" رفضه استقبال أسقف جديد (١)، وكان ملك أكسوم قد سلك في الوقت نفسه ذلك السبيل (١)، ولم يقف الأمر عند هذا الحد بل تعداه إلى قتل الأسقف الذي أرسله الإمبراطور البيزنطي إلى إثيوبيا بعد وصوله إليها بوقت قصير (١)، ولا شك أن هذا التصرف من جانب ملكي لكسوم واليمن يثير عنداً من التساؤلات الجوهرية، يأتي في مقدمتها لم أقدم كلاهما على ذلك؟ وما هي الأبعاد الحقيقية لمثل هذا السلوك؟.

والإجابة على ذلك تستدعى أن نترك ميدان الأحداث الساخنة في اليمن وإثيوبيا، ونولى وجهنا شطر القسطنطينية العاصمة الإمبراطورية، أنجد أن الإمبراطور جوستين قد ودع دنياه تاركاً العرش لابن أخته "جوستنيان" Instinianus (٥٢٥ ــ ٥٢٥)، ولم يكن العرش غريباً على شاغله الجديد، لأنه كان الذراع اليمني لخالة طيلة فترة حكمة، والمحرك الأساسي للأحداث خلال العامين الأخيرين من عمره (٥٢٥ ـ ٥٢٠). وكان الإمبراطور الجديد كما يصفه المؤرخون "آخر الأباطرة الرومان ولم يصبح بعد بيزنطيًا" (٤)، روماني القلب والقالب، يؤمن إيماناً كاملاً بشعار رفعه منذ اليوم الأول لاعتلائه العرش، دولة واحدة، وقانون واحد، وكنيسة واحدة. وفي النقطة الأخيرة فإنه بإيمانه المطلق في "القيصرية البابوية Caesaropism كان يعتقد يقيناً بأنه وحده له الحق في اختيار العقيدة التي تدين بها رعيته، بل يعتبن ذلك واجباً مقدساً فرضته عليه إرادة السماء باعتبار الإمبراطور البيزنطي "ناتب المسيح على الأرض" Vicarius Christi. غير أن السياسات الدولية ومشروعات الإمبراطور الإستردادية وطموحاته السياسية وخططه الدبلوماسية اضطرته في كثير من الأحيان إلى عدم النبات على اتجاه واحد في المسألة الدينية؛ ذلك أن قلب الإمبراطور كان يهوى الغرب، لكن بصره كان معلقاً بالشرق، وبين قاب الإمبراطور وبصره تأرجحت في العقيدة سَيَاستِهِ !! ...

FOR ALL LAND TORKER IN SOMERINE STORE RESERVED IN

<sup>(1)</sup> Trimingham, Christianity among the Arabs, p. 302.

<sup>(2)</sup> Neale, A history of the holy Eastern Church, II p. 142.

<sup>(3)</sup> Sellassie, Ancient and Medieval Ethiopian history p. 142.

<sup>(</sup>٤) هسى، العالم البيزنطى، ترجمة رأفت عيد الحميد ص ١١٨.

وتفصيل ذلك \_ دون الإطناب \_ أن جوستنيان أقدم في أول عهده على ممالأة أصحاب الطبيعة الواحدة، أو بتعبير أدق، أهالي الولايات الشرقية، نعني سوريا ومصر، فقد كان مقدما على الدخول في حرب "المناؤشات" مع فارس، ومن ثم حرص على استرضاء أهالي هذه الولايات حتى لا يسمح للنفوذ الفارسي أن يمتد إليهم، وحتي لا يشكلون شوكة في ظهره أثناء مواجهته للفرس، فلما انتهى الأمر بعقد معاهدة السلام الدائم عام ٢٣٥، وأمن جوستنيان \_ ولو إلى حين الفرس، وبدأ مشروعه الضخم لإسترداد ولايات الغرب الروماني التي كان الجرمان قد استولوا عليها وأقاموا عليها ممالك حملت أسماء قباتلهم، أصبح في حاجة ماسة للحصول على تأييد البابا في روما، حتى يضمن وقوف شعب الكنيسة الرومانية في الغرب إلى جواره، ولما كانت كنيسة روما تدين بالمسيحية الخلقيدونية، فقد أدار ظهره الآن لكنائس الشرق ورعاياها، وراح يعزل الأساقفة المنافزة، أي أصحاب الطبيعة الواحدة، في القسطنطينية والإسكندرية وأنطاكية، ويضع مكانهم أساقفة خلقيدونيين.

وكانت مصر أول الولايات التي امتدت إليها يد الإمبراطور، فأمر بعزل الأسقف السكندري "ثيودوسيوس الأول Theodosius I (٥٣٨ – ٥٣٨) الذي خلف "تيموثي" وأحل محله أسقفاً جديدا يدعي بولس يدين بالمذهب الخلقيدوثي، ظل على عرش أسقفية الإسكندرية حتى عام ٤٢٥ وخلفه "زويلوس" Zoilus (٥٤١ – ٥٥١) ثم أبواليناريوس Apollinarius (٥٥١ – ٥٧٠)، وكل هؤلاء كانوا من أتباع الخلقيدونية، وهذا يعني أن السيطرة ظلت للخلقيدونيين في الإسكندرية طيلة خمسة وثلاثين عاماً (٥٣٦ – ٥٧٠) على أن الجدير بالذكر أن المصريين كان لهم أسقفهم المونوفيزئي خلال هذه الفترة أيضاً، وإن كان يقيم منفياً في حمى رهبان وادى النظرون (١).

ولعلنا الآن ندرك المغزى الرئيسى وراء رفض كل من "إل أصبحة" [كالب] وأبرهة، استقبال أساقفة جدد من القسطنطينية التي أراد جوستنيان أن تكون لها السيادة المباشرة على كنيستى إثيوبيا واليمن، أو من الإسكندرية التي أمسى أسقفها

<sup>(1)</sup> Trimingham, Christianity among the Arabs, 302, n. 39.

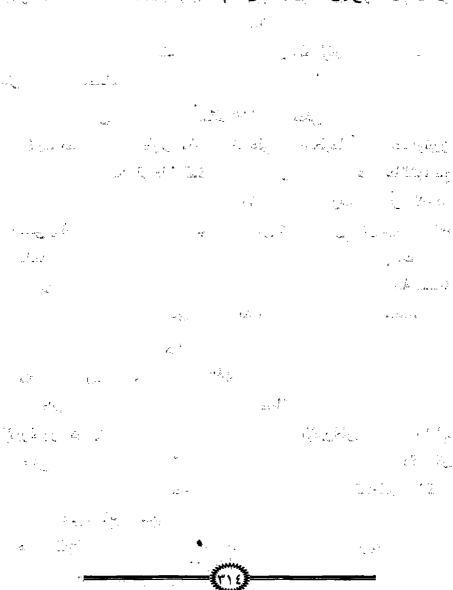
الرسمى يدين بالتبعية للمسيحية الخاقيدونية التي رفضها المصريون. وقد ظلت كنيستا إثيوبيا واليمن شاغرتين طوال هذه الفترة التي أشرنا إليها توا.

والذى يدعو للإهتمام أيضاً أن أبرهة خاطب الإمبراطور جوستيان طالباً اليه السماح بقدوم أساقفة يكون المسيحيون هناك، أى فى اليمن، على استعداد للتعامل معهم، وكان هذا يعنى بالطبع أن يقدموا من الأساقفة المصريين الذين يدينون بالطبيعة الواحدة، ولما كان جوستنيان يدرك ما يرمى إليه أبرهة، فإنه أصر على رفضه، على الرغم من رغبته فى استمالة مملكتى لكسوم واليمن إلى صفه للوقوف معه فى صراعه المرتقب مع فارس، غير أن حلم الإمبراطور وطموحه فى استرداد ولايات النصف الغربى الروماني، أمايا عليه سياسته العقيدية.

على أن الذى يعنينا هنا فى المقام الأول، أن ملكى إثيوبيا واليمن آثرا أن تظل كنيستاهما شاغرتين طوال هذه الفترة، على أن يشغلهما أساقفة خلقيدونيون يخرجون بالكنيستين من الرعاية السكندرية التى كان قد مضى على علاقاتها مع الكنيسة الإثيوبية آنذاك قرنان من الزمان، وكان كلاهما يدرك جيداً أن الأسقف البيزنطى يمثل رأس جسر للنفوذ الإمبراطورى فى المنطقة التى يبشر فيها بدعوته، أما التبعية الرعوية لكنيسة الإسكندرية فإنه لا يمثل أدنى خطر على سلطة أى منهما، بل يمثل دعما روحيا من جانب الكنيسة المحلية فى إثيوبيا بصفة خاصة للملك الإثيوبي، لما للكنيسة من حق الرعاية الدينية على نفوس شعب الكنيسة.

وقد ظلت الحال على هذا الاضطراب الذى صحب أيام جوسنتيان بسبب سياسته الدينية، وذلك نتيجة لإصرار الأباطرة الذين خلفوه على السير على دربه مما عرض الولايات الشرقية للوقوع فريسة سهلة فى يد الفرس. ورغم أن الإمبراطور هرقل Heraclius الذى اعتلى العرش الإمبراطورى عام ١٦٠م، ونجح فى هزيمة الفرس سنة ٢٦٢م، إلا أنه اتبع سياسة دينية اضطهادية فاقت كل ما سبقها على يد نائبه فى مصر "قيرس" المعروف باسم "المقوقس"، لإكراه المصريين على اتباع المذهب الجديد الذى ابتدعه والذى عرف بمذهب "المشيئة الواحدة Monothylite الأرثونكسى

إلى الفرار للإحتماء بالرهبان في صحراء مصر، وترك هذا بالتالى أثره على تعيين أساقفة جدد للكنيسة الإثيوبية التي ظلت على ولاتها الكامل لكنيسة الإسكندرية ومذهبها العقيدي، حتى إذا دخل المسلمون مصر، عاد البطريرك بنيامين إلى بيعته ومارس سلطانه الرعوى الروحى في حرية كاملة، وباشرت الكنيسة السكندرية إشرافها الكنسى ورعايتها الروحية للكنيسة الإثيوبية طيلة أربعة عشر قرناً من الزمان إمن السابع إلى العشرين] حتى عام ١٩٥٨.



http://kotob.has.it - مكتبة المهتدين الإسلامية



مصر والعرش البيزنطى



### الفصل السادس

#### مصر والعرش البيزنطي

"لو أنا سألنا أيّا من الأباطرة الرومان عن العلاقة الوثيقة التي تربط مصر بالإمبر اطورية، لأجاب على الفور: القمح والنقود".

بهذه العبارة البليغة يصف المؤرخ "جونز" (١) A H. M JONES العلاقة الوثيقة بين مصر والإمبراطورية الرومانية سواء عندما كانت روما الجديدة على ضفاف التيبر هي حاضرة الرومان، أو بعدما انتقلت إلى "روما الجديدة" القسطنطينية" على شطآن البسفور. وهذه حقيقة نلمسها في الوثائق الرسمية المعاصرة، وكتابات مؤرخي ذلك الزمان، فقد أصدر تيبريوس يوليوس إسكندر TI المعاصرة، وكتابات مؤرخي ذلك الزمان، فقد أصدر تيبريوس يوليوس إسكندر AT للميلاد، منشوراً جاء فيه" اننى مهتم إهتماماً شديداً بأن تظل الحال في مصر هادئة، حتى تسهم بنشاط في التموين السنوى، وفي الرخاء العظيم للعصر الراهن "بينما يذكر تاكيتوس TACITUS أن أوغسطس أوكتافيانوس" عزل مصر مخافة أن يحتلها أحد، فيهصر إيطاليا بمجاعة"، ويعلل ذلك \_ إلى جانب الأسباب العسكرية بأن "مصر غنية بالقمح". وقد تحقق هذا بصورة عملية عندما زحف فسباسيانوس TLAVIUS VESPASIANUS وذلك حتى عقب انكسار جيوش منافسه على العرش، فيتلليوس VITELLIUS وذلك حتى يرهق روما بالمجاعة، لاحتياجها إلى الموارد الأجنبية.

ويقر الخطيب الرومانى الأشهر بلينيوس Plinius هذا الأمر، بقوله صراحة "أن مدينتا (روما) لا تسنطيع أن نطعم نفسها أو تقيم أودها دون ثروة مصر "bem nostram nisi opibus Aegypti ali sustentarique non posse وينوه المؤرخ ديون كاسيوس Dio Cassius بثروة مصر ووفرة قمحها، ويقول يوسيفوس "Josephus" أنه فضلاً عن الأموال التي تمد مصر بها روما، فإنها تعد أقيم جزء في الإمبر اطورية بسبب القمح الذي تمونها به "(۱).

<sup>(1)</sup> Egypt and Rome, (in Legacy of Egypt, p. 283).

وبمرور الزمن، راحت أهمية مصر الاقتصادية تزداد بالنسبة للإمبر اطورية، وبالتالي من التاحيتين السياسية والعسكرية، ولدينا من النصوص الباقية من القرن الرابع المبلادي ما يؤكد ذلك، ففي ثلاثينيات ذلك القرن، وإبان اشتداد الصراع العقيدى بين المسيحيين وأنفسهم، حول ولادة "المسيح و"خلقه"، والمساواته" في الجواهر مُمَّع الآب أو المشابهة الله وظهور النبقية والآريوسية"، وحيرة الإمبراطور قسطنطين العظيم Constantinus I بين هؤلاء وأولتك، بلوغاً إلى تحقيق أولى قواعد الفكر السياسي الروماني القاضية بسيادة الإمبر اطور المطلقة (١) أقدم هذا الإمبر اطور على اصدار قراره بنفيي أنتاسيوس A thanasius الأستقف السكندري (٣٢٨ \_ ٣٧٣) إلى غالة عام ٣٣٥ فور سماعه بأنه يحاول احداث مجاعة في العاصمة الجديدة للإمبر اطورية القسطنطينية، فقد تلقى قسطنطين إنباء تفيد بأن أثناسيوس، قد هدد بمنع وصول شيحنة القمح من الإسكندرية إلى القسطنطينية. ويقول الأسقف السكندري عن ذلك بنفسه الشيعل على الفور غيظ الإمبراطور، والشند حنقه، وأمر بنفيي إلى غالة دون أن يسمع مني دفاعاً" (٢) والأسقف يعبر بذلك أصدق تعبير عما كان يختلج في صدر الإمبر اطور ، فنحن الآن في عام ٣٣٥ ولم يكن قد مضى على تدشين العاصمة الجديدة أكثر من خمسة أعوام فقط، ولم يكن قسطنطين ليسمح الأحد مهما تكن منزلته أن يصبب العاصمة بمجاعة قد تؤدى، بل لابد مؤدية إلى ثورة شعبية عارمة لا تعرف عراقبها، ومن هذا لم يحاول الإمبر اطور حتى التحقق من صدق هذا الإتهام من عدمه، ونفى الأسقف على الفور.

لقد كان على مصر أن تقدم القسطنطينية سنوياً ما يترواح بين ثمانية وتسعة ملايين أردب من مرتبات موظفى ملايين أردب من القمح، (٦) هذا إلى جانب الجزء الخاص من مرتبات موظفى الإدارة الرومانية العاملين في مصر والذي كان يدفع عيناً أي من القمح، لذا ليس عرب أن يكون هناك جهاز خاص بالقمح يعرف بالدارة الميرة، يتولى متابعة

<sup>.</sup> ATHANAS. Apol. C. Arian. 87 انظر: (۲)

<sup>(</sup>٣) إنظر SOCRAT. Hist. Eccl. II, 13، وراجع أيضاً:

Johnson & West, Byzantine Egypt, pp. 234, 236.

المحصول منذ جنيه حتى وصوله إلى العاصمة الإمبراطورية، وأن يحظى هذا الجهاز بعناية خاصة وفائقة، على عهد الإمبراطور جوسنتيان (١) Iustiniauns (١) الذي كان يعنيه في المقام الأول أن يؤمن حاضرة ملكه من أية لضطربات ناتجة عن نقص المون، أثناء إنشغاله الكامل بحروبه الاستردادية في الغرب، وأن يوفر لخزانته الأموال اللازمة لاستمرار هذه الحروب، وليس غربياً ليضاً أن يظل هذا الاهتمام بقمح مصر، ديدن أباطرة بيزنطة حتى القرن السابع ميلادي، عنما دخلها العرب فاتحين، وضموها إلى سلطانهم، لتققد الإمبراطورية بذلك \_ على حد قول شارل ديل (١) Charles Diehl قبو الحنطة الذي لا ينضب له معين.

لهذا .. ولأهمية مصر العسكرية، بحكم موقعها الاستراتيجي الممتاز، اختلفت نظرة الأياطرة الرومان تجاه مصر، عن تلك التي نظروا بها إلى قريناتها من الولايات الرومانية الأخرى. وكان هذا باعثاً قوياً لاختلاف آراء المؤرخين، حول وضع مصر الفريد داخل الإمبراطورية الرومانية، فنتيجة للهزيمة التي لحقت بالملكة كليوبترا السابعة VII (٢٩ ـ ٣٠ ق. م.)، آخر ملوك البطالمة في مصر، والقنصل الروماني ماركوس أنطونيوس Marcus Antonius البطالمة في مصر، والقنصل الروماني ماركوس أنطونيوس آوكتاقيانوس الرغسط من ق.م.) في موقعة أكتيوم (سنة ٣١ ق. م.) على يد زميله أوكتاقيانوس أوغسط سن (٣١قم. -١٤٤ع) Octavianus Augustus أمست مصر على هذا النحو ولاية رومانية. وإن كان تعبير "ولاية" لم يلق القبول من جانب نفر من الدارسين، الذين استدوا إلى عند من الحقائق كان في مقدمتها العبارة التي وردت على لسان أوكتافيانوس، والمدونة في العبجلات الرسمية، متمثلة فيما يعرف بـ "أثر الشعب الروماني".

<sup>(1)</sup> Ibid. p. 236.

<sup>(2)</sup> Byzantium, Greatness and Decline, p. 83.

ومن المعروف أيضاً أن هذا الوضع ظلت مصر تتمتع به في أعين قادة المسلمين الأوائل، فعندما نجح البيزنطيون في إستعادة أجراء من مصر ثانية على عهد الخليفة عثمان بن عفان، استدعى هذا الخليفة عمرو البيزنطيون في المبتعادة أجراء من حديد لسابق خبرته يحربهم، ونجح عمرو في مهمته واسترد مصر إلى سيادة الدولة الإسلامية، فلما أراد الخليفة عثمان بن عفان أن يبقى على مصر واليها عبد الله بن سعد بن أبى السرح، ويبقى على عمرو بن العاص إلى جواره قائداً للجند، قال عمرو مقولته المشهورة، لا أقبل أن أكد كمن يمسك البقرة من قرنيها وغيرى يحلبها وهذا إشارة إلى رخاء مصر.

وهذه العبارة لا تحمل في طياتها ولا يسبقها كلمة "ولاية"، بينما يتحدث أوكتافيانوس في فقرة تالية لذلك، عن احتمال تحويل أرمينيا الكبرى إلى ولاية، حيث يقول: "كان في وسعى أن أجعل من أرمينيا الكبرى ولاية بعد مقتل ملكها أرتاكيس Armeniam maiorem interfecto regeius Artaxe cum possem . facere provinciam

كما أن السجلات الرسمية الأخرى المعاصرة، لم يرد فيها اسم مصر مقروناً بكلمة ولاية، بل جاءت على هذا النحو: "أوغسطس ... قدم (هاتين المسلتين) هدية منه لإله الشمس (شكراً على) إخضاع مصر لسلطان الشعب الروماني" (١).

Augstus ... Aegypto in potestatem populi Romani redacta soli donum dedit.

وزاد من تدعيم هذا الاتجاه عند هذا النفر من الدارسين، ما حدث في عام ٧٧ق.م عندما قسمت الولايات الرومانية بين ولايات تابعة للسناتو، أي ولايات سناتورية، وأخرى تابعة للإمبراطور، وكانت مصر في عداد هذه الأخيرة.

وكان لابد أن تحظى مصر، باعتبارها مخزناً للغلال، ومورداً للأموال بنظام للحكم بختلف منذ الوهلة الأولى عنه في سائر الولايات الأخرى، قتم اختيار حاكمها من بين طبقة الفرسان، ولم يكن من الطبقة السناتورية، كما جرى التقليد بذلك. ولم يكن يحمل حكما يحمل قرناؤه من حكام الولايات الأخرى، لقب "بروقنصل" يكن يحمل حكما وربرايتور" Propraetor لكنه حمل لقب "حاكم عام" أو "وال" (برايفكتوس) Praefectus، وسمى حاكم عام الإسكندرية ومصر Praefectus (برايفكتوس) Aelexandreae et Aegypti وحرم على رجال السناتو زيارة مصر، إلا بتصريح خاص من الإمبراطور، وذلك لعدم الثقة فيهم، والخوف من أن يدفع الطموح أحدهم إلى الاستقلال بمصر، معتمداً على وفرة مواردها ومناعة اقتحامها لو أحسن تحصين مداخلها. وقد عبر عن ذلك صراحة المؤرخ "تاكيتوس" Tacitus بقوله

<sup>(</sup>١) للوقوف على تفاصيل هذه الآراء والآراء المعارضة، والمناقشات التي دارت حول هذه الناحية، راجع: عبد اللطيف أحمد على، المرجع السابق، ص٤٧-٥٢.

"... فمنذ أيام أوغسطس المؤله، تولى مصر والقوات اللازمة لإخضاعها، فرسان رومان في منزلة الملوك، هكذا رأى من المصلحة أن يضع تحت سيطرته (المباشرة) ولاية عسيرة المدخل، وفيرة الغلال، متنافرة الأهواء، سريعة الهياج..."(١).

على أن هذا الوضع الذي عد متميزاً لمصر عن سائر الولايات الرومائية الأخرى، خاصة تلك التي أمست تابعة للسناتو، لم يشفع لروما عند مصر، التي أدركت أنها فقدت مكانتها في الساحة الدولية، كدولة ذات سيادة في ظل البطالمة. وباتت ولاية تدور في فلك روما، ولم يغب عن ذهن مصر أنه في الوقت الذي كانت هي فيه قاعدة لإمبراطورية عريضة في البحر المتوسط هي إمبراطورية البطالمة، حاضرتها في الإسكندرية، كانت روما ما تزال جمهورية محلية في أواخر القرن الرابع قبل الميلاد وأوائل القرن الثالث، وزاد المرارة في حلق مصر، انتقال عاصمة الإمبراطورية إلى القسطنطينية وليدة القرن الرابع الميلادي على يد قسطنطين الذي دشنها في الحادي عشر من مايو عام ٣٣٠، فبدت علي هذا النحو، الي جوار الإسكندرية، صاحبة القرون السبعة من عمر الزمن وفي عينيها، قزماً تضاءل هامته.

ولعل هذه النظرة راحت تزداد، وتسمو مصر بنفسها، بعد أن شهدت الإسكندرية قيام هذه المدرسة اللاهوتية التي حملت عبء الدفاع عن المسيحية، على النحو الذي عرضنا له من قبل، بحيث أضحت الإسكندرية القبلة التي تتجه إليها أنظار الأسقفيات الأخرى والكراسي الرسولية في الإمبر اطورية، تنتظر منها القول الفصل في قضايا اللاهوت، والمسائل الكريستولوجية التي ثار الجدل حولها على امتداد القرنين الرابع والخامس الميلاديين (١).

ورغم كل هذا فإن مصر لم يذهب من مخيلتها أبداً أن حضارتها سبقت حضارة الرومان بعدة قرون، ولم تنس الإسكندرية في يوم من الأيام أنها كانت

<sup>(</sup>۱) راجع تفاصيل ذلك في تاريخ الحضارة المصرية، المجلد الثانى، مصر في عصر الرومان، بقلم دكتور إبراهيم نصحى، ص١١١-١١٢ ؛ مصطفى العبادى، مصر من الإسكندر الأكبر إلى الفتح العربي، ص ١٥٣ – ١٦٢ ؛ عبد اللطيف أحمد على، مصر والإمبراطورية الرومانية، ٥٠-٥٣.

<sup>(</sup>٢) راجع الفصل التالث

عاصمة البطالمة. ووجد المصريون في العقيدة الجديدة المسيحية، موئلاً يلتفون حوله، وسلاحاً بشهرونه في وجه سلطان روما الوثنية أو حتى المسيحية بعدما تحولت الإمبر اطورية إلى هذه العقيدة وخالف إيمانها إيمان رعاياها في مصر. وكلما ازدادت حدة الإضطهاد عنفاً، والذي كان في جوهره اضطهاد سياسياً (١). ازداد المصريون تمسكا بعقيدتهم وتشبثا بهاء والتفوا حول أسقف الإسكندرية، العاصمة، وأعطوه كل تأييدهم باعتباره ممثلاً لآلامهم، معبراً عن آمالهم، تجأه بطش السلطة الرومانية. ووجدت كنيسة الإسكندرية ببورها، في جماعات الرهبان الذين ازدادت أعدادهم آنذاك بصورة واضحة، قوة لا يستهان بها في مواجهة السياسة التعسفية للحكم الروماني (٢). وليس أدل على ذلك مما يقوله "بودج" Budge من أن هذا الجمع الضخم من الرهبان المصريين، يشكل جيشاً حقيقياً، وقوة كافية لمقاومة أي إجراء غير شعبي، قد تصدره الحكومة الإمبر اطورية (٦) ولعل ما أقدم عليه الإمير أطور فالنز Valens (٣٧٨ \_ ٣٧٨)، بعد وفاة الأسقف السكندري أثناسيوس Athanasius (٣٧٣) من إصدار أوامره باقتحام الأديرة، وتعقب الرهبان ومطاردتهم خاصة رهبان وادى النطرون (٤) النين كانوا خير عون لكنيسة الإسكندرية في صراعها مع أساقفة القسطنطينية وأباطرتها، لهو دليل عملي يؤكد مدى الدور الذي قاموا به في الفترة المبكرة من العصر البيزنطي.

ولما كان هؤلاء الرهبان مصريين خلصاء، لم يتأثروا باليونانية لغة ولا الهنستية ثقافة، وظلوا على الولاء الغتهم الأصلية وثقافتهم المصرية، فقد نظروا أيضاً من هذه الزاوية، نظرة الكراهية لهؤلاء المضطهدين باعتبارهم أجانب عن هذه البلاد، دخلاء يمثلون سيادة غريبة مقيتة، أثقلت كواهلهم بالضرائب، وهي الآن تحاول صرفهم كرها عن عقيدة وجدوا فيها العزاء، عن واقع القسوة الذي يعيشون، من جراء الحروب الأهلية، والأزمات الاقتصادية الطاحنة التي كانت تكابدها

وأيضاً: .SOZOM.hist. eccl. VI. 20 راجع الفصل الرابع.

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا، بيزنطة بين الفكر والدين والسياسة، الفصل الأول

<sup>(2)</sup> PALLAD. Hist. Laus. 34 – 36.

<sup>(3)</sup> Budge, Stories of the holy Fathers, p. 51.

<sup>(4)</sup> SOCRAT. Hist. Eccl. IV, 20.

الإمبر اطورية في النصف الثاني من القرن الثالث للميلاد، وعانت مصر بصفة خاصة من جراء هذا التدهور الاقتصادي والانهيار السياسي.

وكان أمراً طبيعياً، إزاء هذه النظرة المتبادلة بين مصر والإمبراطورية؛ الأولى باعتزازها بماضيها الحضارى ومكانتها السياسية وأهميتها العسكرية وثروتها الاقتصادية ومركزها الفكرى المتميز في دنيا اللاهوت، وكراهيتها للرومان باعتبارهم أصحاب الدور الرئيسي، والمصلحة الحقيقية في تخليها كارهة عن هذه المكانة، والثانية بحرصها على السيادة على هذه "الولاية" الغنية بقمحها وأموالها، لتوفير الدخل المخزانة ولإطعام شعب روما، ثم من بعد القسطنطينية، كان طبيعياً أن يكون لمصر في كثير من الأحيان دور أساسي فيما يحدث في العاصمة الإمبراطورية من تيارات سياسية واضحة أو خفية وخلافات عقيدية جدلية وتقابات اقتصادية.

لذا كان على الأباطرة حتماً مقضياً أن يضمنوا ولاء مصر الكامل، وهدوء الأمور فيما إذا ما شاءوا أن يتجنبوا حدوث مجاعة في العاصمة قد تودى بعرشهم، خاصة إزاء حصص القمح المجانى التي كانت توزع في روما أولاً ثم القسطنطينية، وليس أدل على ذلك من هذا أن النظام ظل ساريا حتى عهد الإمبراطور هرقل Heraclius (٦٤١ ـ ٦٤١) عندما تم الغاؤه بعد أن اجتاحت الجيوش الفارسية الولاية الشرقية للإمبراطورية واستولت على مصر عام ٦١٦، ففقدت بيزنطة بذلك قبو الحنطة، الذي كانت تطعم به عاصمتها من جوع:

وإذا كان هذا الحرص من جانب الأباطرة يبدو أمراً رئيسياً في سياستهم تجاه مصر، فإنه كان يزداد بصورة واضحة، إبان الأزمات السياسية الداخلية، التي كانت تتعرض لها الإمبراطورية من حدوث تنافس على العرش بين الطامحين إلى اعتلائه، إذ يستبق المتنازعون من حول العرش على الفوز بتأييد مصر، وضمان الفوز بها باعتبارها مفتاح الطريق الآمن إلى سدة الحكم في روما والقسطنطينية. وكان هذا واضحاً تماماً منذ بواكير تحول مصر كارهة إلى السيادة الرومانية.

ففى عام ٦٨ الميلاد، قتل الإمبراطور نيرون Nero ( ١٩٥ ـ ٦٨م) وتبع حادث الاغتيال هذا اندلاع الاضطرابات داخل الإمبراطورية، وكان السبب الرئيسى في ذلك هو تدخل الجيش في السياسة ضارباً عرض الحائط بسلطات

السناتو الروماني، مجلس الشيوخ الجريح، وإقدامه على اختيار الأباطرة، حتى أصبحت هذه السنة (٢٩م) وهي التي أعقبت مقتل نيرون، تعرف بــ"السنة الشهيرة للأباطرة الأربعة"، وهي التي علمت الجيش الروماني أنه من الممكن أن يوجد الإمبراطور في أي مكان خارج روما (١). وكان من بين هؤلاء الأربعة، فسباسيانوس قائد الفيالق الرومانية في سوريا، الذي بقى مركزه مزعزعا بعد إعلان نفسه إمبراطورا، إلى أن أعلن والى مصر والقوات الرومانية في الإسكندرية وقوفهم إلى جانبه. ومن ثم لم يتوان فسباسيانوس عن الزحف مباشرة إلى الإسكندرية، اليهصر روما بمجاعة" ـ على حد تعبير تاكيتوس ـ وذلك بمنع إرسال القمح من الإسكندرية إلى روما، والذي حان وقت شحنه، فيضطر منافسه فيتلايوس إلى الإستسلام، وعلى الرغم من أن هذا الأخير ظل يمارس سلطانه حتى الحادى والعشرين من ديسمبر عام ٢٦، إلا أن الإمبراطور فسباسيانوس أعلن أن بداية حكمه نقع في أول يولية من العام نفسه، وهو التاريخ الذي أعلن، والى مصر وفيالقها العسكرية تأييدها له (٢).

ولم يكن هذا التأييد قاصراً على العناصر الرومانية وحدها \_ الوالى والجنود بل امتد إلى الجموع، التى رأت فى هذه الأحداث فرصتها السائحة كى تشفى غليلها بتزعم حركة التمرد ضد غريمتها روما، وتمثل هذا فى الاستقبال الحافل الذى قوبل به فسباسيانوس على مشارف الإسكندرية. وإن كان سرعان ما خاب أمل السكندريين فيه، بعد أن وجدوا فيه "رومانيا" حريصاً على تحصيل الضرائب كاملة كغيره من الأباطرة (٢).

ومع اقتراب القرن الثانى من نهايته، وازدياد وطأة الضرائب على كواهل الأهلين وتعسف الإدارة المالية الرومانية فى مصر فى معاملة دافعى الضرائب، واضطرار أعداد من هؤلاء إلى هجران أراضيهم والفرار إلى المدن الكبرى، بحثاً

<sup>(1)</sup> Jones, Costantine, p. 2; the decline of the ancient World, pp. 13 - 14.

<sup>(2)</sup> Dodley, the civilization of Rome, pp. 166 – 167.

وكان هؤلاء الأباطرة الأربعة هم "جلبا" Galba في أسبانيا، وأوتو Otho في روما، الذي قتله الحرس البرايتوري الذي اختاره من قبل، ورقع على العرش بدلاً منه فيتلوس، أما الرابع فهو فسباسيانوس.

<sup>(</sup>٣) للمزيد من التفاصيل، راجع عبد اللطيف أحمد على، مصر والإمبراطورية، ص ١٣٩ - ١٤٤. ويعتبر دكتور عبد اللطيف، أن تيبريوس إسكندر الوالى كان مصرياً، خيث ولد بالإسكندرية، وشغل منصب مدر عام البستر اتبجوس" منطقة طبية عام ٤٢.

عن حياة أفضل، أو الاتجاه إلى قطع الطرق واللصوصية، وخاصة بعد أن ساهمت الخدمات الإلزامية التى فرضتها الإدارة الرومانية على المصريين دون أجر، وتمثلت في إقامة الجسور وشق القنوات وما إلى ذلك، في إزدياد السخط العام لدى المصريين تجاه الحكم الروماني، لذا نجدهم بكل قواهم يعطون تأبيدهم الكامل لأفيديوس كاسيوس Avidius Cassius الذي أعلن نفسه إمبراطورا في مصر وذلك عام ١٧٥، على عهد الإمبراطور الفيلسوف ماركوس أوريليوس Marcus Aurelius عام ١٨٠، ورغم أن كاسيوس قد اغتيل بعد عدة شهور على يد أحد أعوانه، إلا أن هذه الأحداث، كانت تشير إلى خطورة الموقع الاستراتيجي والأهمية الاقتصادية لمصر، دل على ذلك حضور الإمبراطور ماركوس أوريليوس إلى مصر في السنة التالية مباشرة (١٧٦)، وتقربه إلى المصريين بإعلان العقو العام.

وقد توالت زيارات الأباطرة الرومان لمصر، خلال القرن الثالث الميلادي، للإبقاء على شقى العلاقة "القمح والنقود" موصولاً. فقدم إليها سبتمبوس سفروس Septimius Severus في أوائل عام ٢٠٠، وابنه كاراكلا Severus مصر في عام وسفروس إسكندر Severus Alexanderus عام ٢٢٠. وأعلنت مصر في عام ٢٢٠ اعترافها بالوالي إيميليانوس إمبراطورا، وإن كان لم يقدر له النجاح. وفي سبيعينيات القرن الثالث قدم الإمبراطور أوريليان Aurelianus (٢٧٠ ــ ٢٧٠) إلى مصر، ليستعيد نفوذه فيها، بعد أن تمكن من إيقاع الهزيمة بالتدمريين وملكتهم زنوبيا Probus أما قائده الذي تركه في مصر، وهو بروبوس Probus التأمين الحدود الجنوبية، فقد تمت المناداة به إمبراطور في عام ٢٧٦ بعد وفاة أوريليان. وتمكن من اعتلاء العرش الروماني، وحكم الإمبراطورية طيلة ست سنوات آتية. واضطر الإمبراطور دقاديانوس القرن الثالث، للإشراف بنفسه على إخماد الثورة مصر بنفسه، في تسعينيات القرن الثالث، للإشراف بنفسه على إخماد الثورة العارمة التي أشعلها دوميتيوس دوميتيانوس من القضاء عليه.

وكان تحول مصر إلى المسيحية، وتباعدها العقيدى عما تدين به القسطنطينية عاملاً أضاف الكثير من المرارة إلى نفوس المصريين، الذين رأوا في كنيسة القسطنطينية التي يدعمها الأباطرة بكل قواهم، وعن طريق قوانين المجامع

الكنسية المسكونية، منافساً خطيراً جديداً لكنيسة الإسكندرية، التى تسبق قرينتها بثلاثة قرون سوياً، وآلم شعورهم ما قررته هذه المجامع من احتلال أسقفية القسطنطينية، للمرتبة الثانية بعد روما مباشرة، متعالية بذلك على الإسكندرية (۱). لذا تجمعت هذه العوامل جميعها، المرازة السياسية، القهر الاقتصادى، والخلاف العقيدى، والنزاع حول المكانة، لتزيد من تعميق النظرة المتبادلة بين الإمبراطورية ومصر، الأولى بحرصها \_ كما أسلفنا \_ على القمح والنقود .. والثانية بمحاولة رد الاعتبار وإثبات الذات.

ففي عام ٣٥٠ للميلاد قتل قنسطانز Constans إمبراطور النصف الغربي من الإمبراطورية (١) على يد أحد قادته ويسمى ماجننتيوس Magnentius ويعود إلى أصول جرمانية، وأعلن نفسه إمبراطوراً في الغرب بعد تغلبه على منافسيه، الذين دفعهم نجاح تمرده إلى الإقدام على مثل عمله (١). وبعث إلى إمبراطور النصف الشرقي قسطنطيوس، يطلب إليه اقرار الأمر الواقع واعتباره إمبراطوراً شريكاً، غير أن قسطنطيوس رفض هذه المساومة، وصمم على أن يعيد من جديد توحيد شطري الإمبراطورية تحت سيادته، وأعد نفسه لحرب خصمه وقاتل أخيه.

وكان ماجننتيوس يدرك جيداً القيمة الحقيقية المصر في هذا الصراع المرتقب بينه وبين قسطنيطوس، وداعبته الآمال بنجاح مسعاه في ضم مصر إلى جانبه، خاصة وأن المصريين وكنيسة الإسكندرية، كانوا يحملون العداء للإمبراطور الشرعي، بسبب الخلاف العقيدي الناشب بينهم وبين القسطنطينية، فبينما تدين هذه

<sup>(1)</sup> للمزيد من التفاصيل عن هذه العلاقات العدائية بين كنيستى القسطنطينية والإسكندرية، خصص الباحث الجزء الخامس من كتاب ــ الدولة والكنيسة، للحديث عن الصراع الكنسي على الزعامة.

<sup>(</sup>٢) كان الإمبراطورية بين أبناته المتلائة، فذهب أكبرهم، قسطنطين الثاني، بغالة وبريطانياً وأسبانيا، وسالد أصغرهم الإمبراطورية بين أبناته المتلائة، فذهب أكبرهم، قسطنطين الثاني، بغالة وبريطانياً وأسبانيا، وسالد أصغرهم قسطانز على داشيا ومقدونيا وبانونيا وأفريقيا، وتملك ثالثهم قسطنطيوس تراقيا وبونطس وآسيا والشرق. وبعد مضى ثلاث سنوات، نشبت الحرب بين الأخوين الأكبر والأصغر، وتم قتل أولهما .. فاستولى قسطانز على أملاكه وأصبح سيداً لتلثى الإمبراطورية.

SOCR hist. Eccl. II. 25, 28, 32; SOZOM. hist. Eccl. IV, 4.

بالأريوسية، القائلة "بخلق" المسيح"، كانت الإسكندرية قائمة على الإيمان بالنيقية، المبنية على "ولادة" المسيح، و"مساواته للآب في الجوهر (١).

أما القضية في جوهرها .. فكانت عداءًا شخصياً بين الإمبراطور والأسقف السكندري مرجعه الخلاف الفكرى العميق بين الدولة والكنيسة. فالفكر السياسي الروماني كان يقوم على سيادة الإمبراطور المطلقة على كل رعاياه في الأمور، وكما هو الحاكم المدني والقائد العسكري .. فهو أيضاً الكاهن الأعظم Maximus في المسيحية الأعلى ونائب المسيح على الأرض في المسيحية .. ومن ثم كان الفكر السياسي الروماني يرفض تماماً وجود كيان مستقل داخل سلطان الدولة، أو بتعبير آخر دولة داخل الدولة. وكان أمراً ضرورياً أن يصطدم مع الفكر الكسي القائم على أن هذاك "مالقيصر" وهناك "مالله" وقد رأى الإمبراطوران قسطنطين العظيم وابنه قسطنطيوس في الأسقف المكندري التاسيوس، وموقفه تجاههما، خروجاً على الفكر السياسي الروماني، فأقدم كل منهما على نفيه، الأول عام ٣٣٥، والثاني سنة ٣٣٩، وليس أبلغ على الدلالة علي مدى هذا العداء، مما جاء على اسان قسطنطيوس، في حديثه مع ليبريوس مدى هذا العداء، مما جاء على اسان قسطنطيوس، في حديثه مع ليبريوس مدى هذا العداء، مما جاء على اسان قسطنطيوس، في حديثه مع ليبريوس ولا حتى ذلك الذي لم يكن متوقعاً على ماجننتيوس، يعدل عندى طرد هذا الوغد (يعني أنتماسيوس) من شركة الكنيسة".

وقد ساعد الكنيسة بصفة عامة خلال القرن الرابع، وأنتاسيوس بصفة خاصة آنذاك على تحقيق شيء من النجاح في صراعهما مع الدولة، وجود عاهلين أو ربما ثلاثة على عرش الإمبراطورية، إذ كان كل فريق يحرص على أن يستقطب إلى قضيته، هذا الإمبراطور أو ذاك. وفي مثالنا هذا الذي نضربه، لقى الأسقف السكندري العون من إمبراطوري النصف الغربي على التوالي، الأخوين قسطنطين الثاني وقنسطانز، لقضاء فترتى نفيه الأولى (٣٣٥ ـ ٣٣٧) والثانية (٣٣٩ ـ ٣٣٦)، هناك، ولتمسك الغرب بالإيمان النيقى، وربطه بين هذا المعتقد وأتناسيوس

13

<sup>(</sup>١) راجع الفصل الثالث.

<sup>(2)</sup> THEOD. hist. eccl. II, 13.

باعتباره المدافع عنه، ومسايرة عاهلى الغرب لرعاياهم بعد أن أنقلب القول الذائع على رأسه فلم يعد "الناس على دين ملوكهم، بل أصبح الملوك على دين ناسهم"!!، وذلك لعدم معرفة هؤلاء الملوك بشىء من كنه هذا الخلاف العقيدى الدائر حول المسيح، ولتحقق سيادتهم بمقتضى الفكر السياسي الروماني على أقاليمهم.

اذا لم يكن غريباً أن يكتب فنسطانز إلى أخيه فسطنطيوس في مطلع سنة ٣٤٤ بشان أنتاسيوس، مهدداً متوعداً، طالباً إليه السماح له بالعودة إلى أسقفيته ومعه بولس أسقف القسطنطينية، وجاء في رسالته "أثناسيوس ويؤلس في معيني والآن عاهد نفسك على أن تعيدهما ثانية إلى كنيستيهما، وأن تعاقب أولئك الذين أساءوا البهما دون عدالة. ولسوف أبعث بهما إليك، ولئن رفضت تتقيد مشيئتي فكن على يقين أنك ستجدني هنا .. عندك العيدهما بنفسي رغم أنفك (ا).

ولم يغب عن ذهن قسطنطيوس الآن (٣٥٠) أنه أحنى ساعتها للعاصفة رأسه، وأنه كان على وشك أن يفقد عرش الإمبراطورية في القسطنطينية، بسبب أسقف الإسكندرية، خاصة وهو يعلم علم اليقين أن أخاه وهو يشهر سيف التهذيذ في وجهه، كان جاداً في قوله .. فهو لم يتورع عن قتل أخيه الأكبر قسطنطين الثاني لأربع سنوات خلت (٣٤٠)، وهو على استغداد الآن أن ينفذ وعده، في وقت كانت الأحوال العسكرية لقسطنطينيوس على جبهة القرات، في غير صالحه، إذ تلقى هزيمة ساحقة على يد الفرس في أواتل علم ٤٤٠ عند سنجار، فقد فيها عدداً كبيراً من قواته، ولا يستطيع مطلقاً أن ينسى تحدى الأسقف السكندري له أثناء لقاتهما في أنطاكية، في طريق عودة ألتاسيوس إلى الإسكندرية راجعا من مناه، فعندما طلب الإمبراطور منه تخصيص كنيسة للريوسيين في الإسكندرية، أجابه الأسوف بأنه على استعداد الإطاعة أوامر الإمبراطور شريطة أن يمنح الإمبراطور النيقيين في أنطاكية نفس الإمبياز، ولا ريب أن هذه الإجابة كانت صدمة عنيفة للإمبراطور، على حد تعبير المؤرخ المعاصر ثيودوريت على حد تعبير المؤرخ المعاصر ثيودوريت المنعصر ثيودوريت المعاصر ثيودوريت المعاصر ثيودوريت المعاصر ثيودوريت المنورخ المعاصر أله المنصب

<sup>(1)</sup> SOCR, hist, eccl. II. 22

<sup>(2)</sup> THEOD, Hist. Eccl. II. 9.

الإمبر اطورى، وأسرها في نفسه ولم يبدها له، وآثر السلامة في وقت لم يكن يمثلك عندئذ طريقاً سواها، وهو يعلم أن أثناسيوس يرد بسيف أخيه عاهل الغرب!.

وها هو قسطنطيوس يواجه في عام ٢٥٠ ما واجهه قبل ذلك بست سنوات، فقد أدرك ماجننتيوس أن طريقه إلى القسطنطينية محقوف بالمخاطر، وبقاءه على العرش الإمبراطوري هناك غير آمن، إلا أن يضمن وصول القمح من مصر إلى أهالي العاصمة، التي يطمح في القفر عليها. ومن ثم بعث على الفور باثنين من أعوانه، كلمنتوس Clementus وفالنز Valens إلى الإسكندرية، الباب الذي يُحمل منه القمح إلى العاصمة الإمبراطورية. وقد استقبلهما أثناسيوس — كما يروى هو نقسه "بدموع الحزن على الإمبراطور الراحل" (١) ومع أن الرجلين بذلا محاولات يائسة، لضمان تأييد مصر لسيدهما، وهجران جانب قسطنطيوس الذي يمارس سياسة العنف لفرض عقيدة معينة يرتضيها، إلا أن الوقد باء بالخسران، وكان هذا شيئاً طبيعياً، فلم يكن من المعقول — كما يحدث أثناسيوس — "أن يصافح يدا امتنت شيئاً الرحمة و انتقى" (١). ولا غرو فقد عامناً مدى الصلة الوثيقة التي كانت تربط الأسقف السكندري بالإمبراطور القتيل.

ولم يكن قسطنطيوس أقل حرصا من ماجننتيوس، على ضمان استمرار بقاء مصر إلى جانبه، خاصة وأن موقفه كان أكثر من منافسه سوءاً. فهو يستعد لحرب في الغرب ضد مدعى العرش هذا، بينما القوات الفارسية تتحين الفرصة للهجوم على أنطاكية، التي ظلت محط آمالها عدة قرون، وهو لا يعلم متى ستنتهى هذه الحروب في الغرب وقد طالت فعلاً إلى ثلاث سنوات. وعليه أن يضمن لعاصمته خلال غيابه، أسباب الهدوء فيها، ولهذا فقد حمل أمين بلاطه باللاديوس Palladius رسالة إلى الأسقف السكندرى جاء فيها:

"قسطنطيوس أوغسطين المظفر .. إلى أثناسيوس .. لا يخفي على على فطنتك كيف أنى على الصلوات عاكف .. والضراعة، حتى أحقق بالنجاح كل ما كان ينتويه أخى الراحل قنسطانز،

<sup>(1)</sup> ATHANAS. Apol. Ad Const. 9.

<sup>(2)</sup> Ibid. 7.

وسوف تدرك حكمتك بجلاء كيف أنى مغتم، فقد كلِمت بعد إذ أتانى نبأ أغتياله بيد الأوغاد الآثمين، والآن نظرا لأنا على يقين من أن بعضا يسعى دوما لايقاع الأذى بك والضرار، منتهزين فرصة الماساة الأليمة، فإنا قد رأيناه حسنا أن نبعث لنيافتكم هذه الرسالة، نحضك فيها، وأنت بالأسقفية قائم، أن تعلم الناس الخلود إلى السكينة، وبالدين يقومون، ولتشاركهم كما اعتدت الصلوات، فهذا مايتغق ورغباتنا" (١)

والرسالة على هذا النحو، وفي جزئها الأخير، أمر صريح إلى الأسقف السكندري بالنزام الهدوء، والانصراف إلى أداء الطقوس الكنسية، وحث الجموع على النمسك بأهداب السلام، فهذا كله فقط هو "ما ينفق ورغبات الإمبراطور".

لقد كان قسطنطيوس يدرك جيداً مدى الأخطار التى تهدد سلطانه في مصر، إذا ما أقدم الأسقف على إثارة مشاعر الجموع ضد سلطان الإدارة الإمبراطورية ولا كان غافلاً عن الأثر الكبير الذى يمكن أن يحدثه الرهبان المصريون بين أهليهم بإشارة يسيرة من أسقفهم السكندري، ولا غاب عن ذاكرته أن أباه قسطنطين لم يقدم على تعيين أسقف على عرش الكنيسة السكندرية بعد أمره بنقى أتناسيوس إلى غالة عام ٣٣٥، وظل العرش الأسقفي في الإسكندرية شاغراً طيلة عامين حتى عاد أثناسيوس من منفاه على يد قسطنطين الثاني، وخلال هذين العامين تلقى قسطنطين رسائل عديدة من الرهبان وفي مقدمتهم أنطونيوس، تلتمس منه إعادة أتناسيوس إلى كرسيه. وكانت مخيلة قسطنطيوس لا تزال تعلق بها صورة الإسكندرية عندما جاءتها الأنباء بتعيين "جريجوري الكبادوكي" أسقفا لها خلفا لأتناسيوس سنه ٣٣٩، شهراً فقط، فقد تعرضت المدينة لحالة من الهياج والفوضي، وراح المسيحيون يعبرون عن سخطهم بعقد الاجتماعات الغاضبة في الكنائس، وصدرت الأوامر الإمبراطورية بإنزال أقصى العقوبة بهؤلاء المعارضين، ولم يتمكن جريجوري من دخول المدينة إلا في صحبة قوة عسكرية قوامها خمسة آلاف جندي. وقد عبر

(1) ATHANAS. Apol. Ad Const., 22.

أتناسيوس بنفسه عن هذه الحالة في الرسالة العامة Epistola Encyclica التي كتيها إلى عموم الأساققة وقال فيها ".. وبينما السلام على الأرض سائد، إذا بمرسوم حاكم مصر يعكر الصفو، وينبىء بمقدم الغازى [جريجورى] إلى رعية ليس لديها الرغبة في لقياه أو الدخول في شركته".

أمام هذا كله لم يكن هناك من سبيل أمام قسطنطيوس إلا أن يكتب مثل هذه الرسالة إلى أثناسيوس، معبراً له فيها عن مودة غير حقيقية، ومطمئناً، ومبدياً فيها في الوقت نفسه رغبة الإمبراطور في أن تظل الأمور في مصر هادئة بعيدة عن الدخول في مثل هذه المشكلات السياسية الدائرة من حول العرش بين كل من قسطنطيوس وما جننتيوس، وقد آنت هذه الرسالة أكلها، فبقيت مصر على ولائها اقسطنطيوس، حتى إذا تحقق له النصر على خصمه سنة ٢٥١، ثم التخلص منه نهائياً سنة ٣٥٣، راح يصفى مع الأسقف السكندري حساباته القديمة. ولم يأت عام نهائياً سنة ٣٥٣، إلا وكان أنتاسيوس قد ارتحل عن الإسكندرية فاراً بنفسه بعد محاولة القبض عليه من جانب جنود الإمبراطور، ملتجنا إلى الرهبان في صحراء مصر، أعوانه وأنصاره، مبتدئاً بذلك رحلة نقيه الثالث.

ولم يمض على ذلك ثمان سنوات، كان أتناسيوس قد عاد فيها إلى الإسكندرية ثم نفى المرة الرابعة، ثم عاد ثانية (١) ، إلا وأصدر الإمبراطور فالنز Valens (٣٧٨ ـ ٣٧٨) أوامره بنفى أساقفة النيقية، وفى مقدمتهم أسقف الإسكندرية، فقد كان الإمبراطور آريوسيا متحمسا. وقد أعلن هذا المرسوم فى الإسكندرية فى الخامس من مايو سنة ٣٦٥، فاندلعت الفوضى فى المدينة وعجزت الحامية عن التصدى لها، وزاد الأمر سوءاً أن الثورة لم تقتصر على الثغر وحده، بل امتدت إلى أنحاء مصر كلها كما يعبر عن ذلك المؤرخون المعاصرون (١) الذين

<sup>(</sup>۱) بعد وقاة الإمبراطور قسطنطيوس عام ٣٦١ اعتلى العرش ابن عمه جوليان Iulianus آخر أفراد ببت قسطنطين، ولما كان فيلموفاً وثنياً أتبع في معاملته للمسيحيين أسلوباً عرف باسم "الاضطهاد النبيل" فسمح للأساقفة الذين كان قسطنطيوس قد نفاهم بالعودة ثانية إلى ديارهم، لكنه عاد فأصدر قراراً بنفي أنتاسيوس. وكان هذا هو للنفي الرابع للأسقف السكندري. فلما قتل جوليان عام ٣٦٣ وخلفه جونيان lovianus أعاد لتناسيوس إلى كرسيه في الرابع عشر من فبراير ٣٦٤. راجع تفاصيل هذه الأحداث في كتابنا – الدولة والكنيسة، الجزء الثالث، أنتاسيوس، ص ٣٦٣ – ٣٦٥.

<sup>(2)</sup> SOZOM. Hist. Eccl. VI, 21 رايف HIST. ACEPH. X, 15.

يذكرون أن الناس واحوا يتقاطرون من أنحاء مصر وصحاريها، يعنون جماعات الرهبان، على الإنفجار. وقد شملت الرهبان، على الإنفجار. وقد شملت الاضطرابات كنائس مصر جميعها، وزاد الأمر عنفا أن قوات الحامية التي كانت تحت سيطرة الحاكم "فلافيانوس" Flavianus الإلليري، كانت غير كافية السيطرة على هذا الهياج، مما دفع الجموع إلى التمادي في سخطها، وأعلنوا رفضهم المرسوم الإمبراطوري على اعتبار أن أثناسيوس لا يدخل ضمن دائرة هذا المرسوم. وقد استمرت هذه الثورة في المدينة طيلة شهر كامل، ولم يحاول الحاكم استخدام القسوة في إخمادها، وربما يكون ذلك راجعاً إلى ما قلناه عن قلة الحامية، وكانت ثورة الإسكندرية هذه علم ١٣٦٥ خير تعبير عن مدى النفوذ الذي تحقق للأسقف السكندري في نفوس الجموع من شعب الكنيسة والرهبان، تحدياً للسلطة الإمبراطورية وكراهية لها.

وقد اقتنع فلاقيانوس أن لا قبل له بمواجهة غضب أهائي الإسكندرية فاعان أنه قد بعث بتقرير إلى الإمبراطور يعرض عليه الحجج التي قدمها الأهلون باستثناء الأسقف السكندري من قرار النفي الذي صدر به المرشوم الإمبراطوري، ودعا الناس إلى الترام الهدوء حتى يأتيه رد الإمبراطور فالنز، ولابد أن يكون تقرير حاكم مصر قد تضمن عرضا واقياً عن هذه الإضطرابات التي شهدتها المدينة على امتداد شهر كامل. غير أن الإمبراطور ازداد اقتناعنا بأن أتناسيوس هو المحرك الأساسي لهذه الثورة وأنه يتحدي بذلك سلطان الإمبراطور، فأصر على ضرورة القبض عليه. لكن الجهاز السرى الدقيق للرهبان، تمكن من تهريب أناسيوس من الإسكندرية، كما حدث من قبل، ليبدأ في حمايتهم رحلة نفيه الخامس في الخامس من أكتوبر سنة ٣١٥.

على أن الصراع من حول العرش في العاصمة الإمبراطورية، دفع فالنز الى أن يلعق مرسومه ثانية بعد أربعة أشهر فقط، ذلك أن أحد القادة العسكريين ويدعى بروكوبيوس Procopius، انتهز فرصة خلو العاصمة من الإمبراطور الذي كان مقيما في أنطاكية لإنشغاله في التصدي للقوات الفارسية على جبهة الفرات، وأعلن نفسه إمبراطوراً قرب نهاية عام ٣٦٥، مدعياً أن الإمبراطور الراحل ...

LAMINOTER, AND INC.

جوفيان قد اختاره من قبل خلفا له، عندما أهداه العباءة الإمبراطورية (١)، وتمكن يروكوبيوس من أن يجمع قوات كبيرة في فترة قصيرة، مما أصاب الإمبراطور يحالة من "الهلع" - على حد تعبير المؤرخ المعاصر سقراط Socrates (٢).

والتوقيت الذي الختاره بروكوبيوس الإعلان تمرده على فالنز، وتنصيب نفسه الميراطوراً في القسطنطينية، يوحى بما الا يدع مجالاً الشك بأنه انتهز فرصة الحداث الإسكندرية والثورة المنداعة فيها والممتدة إلى اكل أنحاء مصر حسب روايات شهود العيان، وسخط المصريين على الإمبراطور فالنز، التعسفه في معاملة المقت الإسكندرية، ليضمن بذلك وقوف مصر دون تردد إلى جانبه، انتقاماً من فالنز، الذي أسقط في يده، وأبصر حرج موقفه تماماً.

فها هى القسطنطينية قد أمست فى قبضة بروكوبيوس، ومصر توشك أن تضيع منه وتؤيد خصمه، فيفقد بذلك الأموال والمؤن اللازمة لمقاومة مدعى العرش، ومولصلة الإستعدادت العسكرية لمجابهة الفرس الذين يتحفزون الآن للقفز على أرمينيا، وليس بمقدوره أن يرسل بجزء من قواته إلى الإسكندرية لإخماد هذه الثورة، ولابد أن ذاكرة فالنز كانت تعى تماما ما وقع من قبل زمن قسطنطيوس وملجننتيوس. وإذ وضع الإمبراطور أمام ناظريه كل هذه الاعتبارات، أصدر أولمره على القور باستدعاء أتناسيوس ليعتلى كرسى أسقفيته من جديد، وأعلن ذلك في الإسكندرية في أول فبراير سنة ٢٦٦، بل أمر أحد موظفيه في مصر بأن يخف وحمايته حتى دخوله الكنيسة (٢).

ولا شك أن الإمبراطور قد أيقن من خلال تجربته الشخصية، أن وجود للتلميوس على كرسيه في الإسكندرية، يمارس مهامة الرعوية، تحت سمع الإمبراطور وبصره أفضل بكثير من أيعاده عن بيعته، مما يعطى الفرصة لانصاره يأحداث الشغب في مصر، مما يعود بآثاره السياسية والاقتصادية السيئة على الإمبراطورية، ولعل هذا يقسر لنا كيف أن هذا النفي الأخير لأثناسيوس لم يستمر أكثر من أربعة أشهر فقط.

<sup>(1)</sup> AMM. MARC. res gest. XXVI, 6.

<sup>(2)</sup> SOCR. Hist. Eccl. IV, 3.

<sup>(3)</sup> HIST. ACEPH. XI, 6.

ويعلق المؤرخ الكنسى المعاصر سوزومنوس Sozomenos على ذلك في صراحة بالغة بقوله:

"لا بد أن تساور الإنسان الشكوك في الدافع الذي حداً بقالنز إلى التصريح لأثناسيوس بالعودة إلى أسقفيته، لا ريب أن ذلك لم يكن نابعاً من نية صادقة ... لكن لابد أنه كان يخشي حدوث الفتنة من جانبي أولئك المتعلقين بالأسقف وهم كثيرون، مخافة أن يؤدى ذلك إلى الاضرار بالشئون العامة للإمبراطورية".

ثم يضيف إلى ذلك قوله:

" وانى لعلى يقين أن هذا السبب هو الذى أبقى أثناسيوس على أسقفيته في الوقت الذى لقى فيه العنت عدد كبير من الأساقفة الآخرين" (١).

وقد أصاب سوزومنوس كبد الحقيقة بقوله هذا، فعبارة "الإضرار بالشئون العامة للإمبراطورية" ترمز بوضوح إلى الأهمية التى يعلقها أباطرة القسطنطينية على مصر من الناحيتين الاقتصادية والسياسية .. وهذا يفسر تماما عبارات مؤرخنا الأخيرة، القاتلة بعودة أثناسيوس إلى بيعته، لتهدئة خواطر المصريين الثائرين، بينما بقى زملاؤه من الأساقفة الأخرين "النيقيين" تحت طائلة النفى. ولم يكن سوزومنوس وحده الذى أدرك هذه الحقيقة، بل سجلها بقلمه أيضاً المؤرخ الناقد، المعاصر، والذى كان يعيش فى القسطنطينية .. سقراط .. فى قوله:

"لقد عاد أثناسيوس إلى الإسكندرية، وحرص الإمبراطور بعد ذلك على أن لا يعكر صفو السلام هناك. فقد كان يعلم تماماً قوة تلك الجموع التى تؤيد أثناسيوس، فلم يحاول أن يستثير غضبهم مخافة أن تتعرض أمور الدولة العامة للأخطار على يد السكندريين، الذين كانوا بطبعهم جنسا غاضِباً" (٢).

<sup>(1)</sup> SOZOM. hist. eccl. VI, 12.

<sup>(2)</sup> SOCR. hist. eccl. VI, 20.

ويدعم هذه الآراء، أن الإمبراطور فالنز لم يقدم على حرب خصمه بروكوبيوس، إلا بعد أن اطمأن إلى عودة الأسقف السكندرى إلى كرسيه الأسقف، واستقرار الأمور تماماً في مصر، هذا بالإضافة إلى أنه ظل طيلة سبع سنوات آتية، هي الباقية من عمر أنتاسيوس (+ ٣٧٣) لا يحاول الإقدام على التعرض بسوء له مرة أخرى، فقد كان يعلم يقيناً عاقبة هذا العمل الذي يعنى إعطاء الفرصة لحدوث الاضطرابات والفوضى في مصر. بينما امتنت يد عذابه إلى أساقفة النبقية الآخرين.

ومما تجدر الإشارة إليه أن مرسوم الإمبراطور الخاص بنفى أتناسبوس أذيع في الإسكندرية في مايو ٢٦٥ .. وهذا التوقيت يوافق فترة جنى محصول القمح، ثم جاء تأكيد الإمبراطور وأوامره بضرورة القبض على أتناسيوس، بعد حدوث الاضطربات في الإسكندرية ومصر، في أوائل أكتوبر من العام نفسه، وهو الشهر الذي كان يتم فيه دائماً إرسال شحنة القمح من الإسكندرية إلى القسطنطينية، وهذا يجعلنا نذهب إلى القول أن فالنز كان يسعى جاهداً لإبعاد أتناسيوس عن المدينة في الوقت الذي تجرى فيه الاستعدادات من جانب حاكم مصر لإرسال القمح إلى العاصمة الإمبراطورية، مخافة أن يحرض رعيته على تعطيل وصول هذه الشحنة، فلعله كان ماثلاً في ذهنه تلك الاتهامات التي بمقتضاها تم نفي أتناسيوس على يد قسطنطين للمرة الأولى عام ٣٠٥. أو لغله خشى أيضاً أن يقدم الثائرون في المدينة على مهاجمة صوامع التخزين في الإسكندرية ونهب ما فيها من حصة العاصمة الإمبراطورية، وقد حدث هذا في بعض الأحيان، يدلنا على ذلك أن الأوامر قد صدرت فيما بعد بعدم نقل شحنة القمح المخصصة للقسطنطينية كلها دفعة واحدة من الأقاليم فيما بعد بعدم نقل شحنة القمح المخصصة للقسطنطينية كلها دفعة واحدة من الأقاليم الإسكندرية، بل تقل على مراحل، بحيث يتم شحنها أولاً بأول إلى العاصمة.

ولعل ما حدث على عهدى كل من ثيوقيلوس وكيراس أسقفى الإسكندرية خلال النصف الأول من القرن الرابع حول الخلافات العقيدية وانتصار إمبراطور القسطنطينية أركاديوس وابنه ثيودوسيوس الثانى لكنيسة الإسكندرية حتى على أسقف العاصمة، يعد دليلاً عملياً على مدى ما وصلت إليه مكانة مصر عند الإمبراطورية، رضيت أم سخطت، فقد أفلح ثيوفيلوس بسياسته ورهبانه وجماعات البحارة المصريين في القسطنطينية، في الحصول على مؤازرة يودوكسيا زوج

الإمبراطور أركاديوس، ليتحقق له ما أراد من عزل يوحنا ذهبى القم من منصيه باعتباره راعباً لكنيسة القسطنطينية، رغم السمعة الذائعة والصبيت اللاهوتى الذي كان له، والذي فاق به كل معاصريه وكذلك فعل بالأسلوب تقمه والوسائل ذاتها، كيراس السكندري ليفاح في استقطاب الإمبراطور ثيودوسيوس الثاني إلى صفه، وينزل أسقف القسطنطينية نسطوريوس عن عرشه مدانا، وليثبت كيراس أن قوة الرهبان المصريين ليست فقط داخل مصر، بل ليضاً خارجها في قلب العلصمة الإمبراطورية، بعد أن صحب معه أثناء إنعقاد مجمع إفسوس Ephesus المسكوني عام 173 نفراً كبيراً منهم، أدوا دورهم هناك باقتدار. وقد دفع هذا الدور المتعاظم المرهبان أمس قوتهم المتزايدة بحيث شكلوا جيشاً مستعداً لتنفيذ أو لمر البطريرك.

ومع ازدياد حدة الخلاف العقيدى حول طبيعة المسيح بين الكذائس في الإمبر اطورية خلال النصف الأول من القرن الخامس الميلادى، والذى واكب تهاية أسرة بيودوسيوس على العرش البيزنطى، ووجود فترة طويلة تقترب من ثلاثة أرباع القرن (٤٥٠ ــ ١٩٥٨) خلت من وجود أسرة بعينها اتماك رمام الأمور في القسطنطينية، حدث صراع عنيف متعدد الأطراف من حول العرش، شاركت فيه هذه المرة عناصر مختلفة، مثل الإيزويين، الذين ينتمون إلى منطقة أيزوريا هذه المرة عناصر مختلفة، مثل الإيزويين، الذين هطلوا على الإمير الطورية بعد معركة أدريانوبل سنة ٢٧٨ وهزيمة الإمبر اطورية، وإنسياح الجرمان داخلها، بعد معركة أدريانوبل سنة ٢٧٨ وهزيمة الإمبر اطورية، وإنسياح الجرمان داخلها، وبلوغهم أعلى المناصب العسكرية، وتحكمهم في تعيين الأياطرة وعزلهم في القسطنطينية، كما حدث على يد جايناس وتحكمهم في تعيين الأياطرة وعزلهم في القسطنطينية، كما حدث على يد جايناس الغربي من الإمبر اطورية (١).

نقول إنه مع هذه الاصطرابات وتداخل عناصرها وفقدان الإمير اطورية \_ إلى حين \_ للنظام السياسي الذي وضعه قسطنطين العظيم الاعتلاء العرش

(٢) راجع تفاصيل هذه الأحداث في : ده الأحداث في : (٢)

<sup>(</sup>١) كنيسة مدينة الله أنطاكية العظمى، حــ ١ ص ٣٦٩ - ٣٧٠.

الإميراطورى، وما صحبها من حدة النزاع العقيدى، كان لابد أن يكون امصر دورها الهام خلال هذه الأحداث. ساعد فى ازدياد أهميته أن مصر اتخذت لنفسها معتقداً يخالف ما آوت إليه القسطنطينية. فبينما آمنت هذه بطبيعتين فى المسيح، مستقلتين غير منفصلتين، آمنت الإسكندرية بطبيعة واحدة من طبيعتين. وكان طبيعياً إذن أن يقدم المتنافسون على العرش البيزنطى، على إظهار ميلهم وتأييدهم على الأقل ظاهريا \_ لكنيسة الإسكندرية، حتى تطمئن نفوسهم إلى أن مصر بأموالها وقمحها سوف تؤمن ظهورهم فى عاصمتهم، وأن أهلها لن بسببوا لهذا المدعى العرش قاقاً يذهب بآماله.

وكان هذا واضحاً في سبعينيات القرن الخامس عقب وفاة الإمبراطور ليو الأول Leo I (£٧٤)، إذ خلفه حفيده وسميه الثاني، ولما كان طفلاً في السادسة من عمره فقد تولى أبوه زينون Zeno الوصاية عليه، ثم لم يلبث أن صار إميراطور شريكاً في الشهر التالي مباشرة، ليقفز على العرش بعد ذلك بتسعة أشهر إميراطوراً منفرداً بعد وفاة ابنه الإمبراطور الطفل. إلا أن الأصل الإيزوري الذي يعود اليه زينون كان ستاراً أخفي وراءه الطامحون في العرش أهدافهم الأساسية. وحيكت المؤامرات من جانب الإمبراطورة الجدة "فرينا" Varina زوجة ليو الأول، وشقيقها باسيليسكوس Basiliscus ضد ابنتها أريادنة Ariadna وزوجها زينون، مما المتعرف لاعتلاء العرش في يناير ٤٧٥.

وطبيعي أن يكون هذا الإمبراطور في حاجة ملحة إلى الأموال للإنفاق منها على أنصياره الذين رقعوه إلى عرش الإمبراطورية، وزاد في شدة احتياجه أن زينون استولى على ما في الخزانة قبل هروبه، ونقله معه إلى حيث يقيم، ليقدمه هو الآخر عطية لمؤيديه، في هذا الصراع المحتدم بينه وبين مغتصب العرش، واذا فرض بالميليسكوس عدداً من الضرائب واستولى من الكنيسة على الأموال قهراً (١)، لكن هذا كله ما كان يغنيه عن أموال مصر وقمجها، وأيقن خطورة موقفه إذا لم

وأبيضاً

<sup>(1)</sup> Bury, history of the Later Roman Empire, I, p. 389.
Jones, The Later Roman Empire, I, p. 225.

يسارع بضمها إلى صفه، حيث كان زينون موجوداً فى المناطق الشرقية من آسيا الصغرى وبمقدوره أن يستخدم أعوانه وجنوده من الإيزوريين، بنى جادته، فى بسط سلطانه على سوريا ومصر، فيهدد القسطنطينية بحصار اقتصادى، يخنق أهلها ويسقط خصمه من على العرش.

ولما كان هذا كله ماثلاً لعينى باسيليكوس، فقد أصدر على الفور في التاسع من إبريل ٤٧٥، ولما يمضى على اعتلائه العرش أكثر من أشهر ثلاثة، ومع اقتراب موسم حصاد القمح، منشوراً أدان فيه قانون الإيمان الصادر عن مجمع خلقيدونية سنة ٤٥١، القائل بالطبيعتين في المسيح، ووضع تحت طائلة اللعنة رسالة العقيدة (١) Tomus التي كان البابا ليو الأول قد بعث بها من روما لتتلى في مجمع إفسوس الثاني المنعقد سنة ٤٤٩. وجاء في منشور باسيليسكوس " ... إن الإجراءات التي صدعت وحدة كنائس الله المقدسة ونظامها، وعكرت صفو سلام العالم كله، نعني بها .. ما يدعى "رسالة العقيدة" الخاصة بـ "ليو" وكل ما قيل أو وقع في خلقيدونية (٤٠١) ــ المجمع المسكوني الرابع) من بدع حاقت بالأنموذج وقع في خلقيدونية (٤٠١) ــ المجمع المسكوني الرابع) من بدع حاقت بالأنموذج المقدس، السابق ذكره، للأباء الثلاثمائة والثمانية عشر المقدسين (يقصد مجمع نيقية المسكوني الأول المنعقد عام ٣٢٥) سواء عن طريق الشروح أو التعليم أو الحديث، فلتكن أناثيما، (ملعونة) هنا أو في أي مكان آخر، بواسطة الاساققة المقدسين" (١٠٠).

وقد قصدت بهذا الجزء الصغير الذي اقتطعته من المنشور المطول الذي اصدره باسيليسكوس، أن أوضح إلى أى مدى يبدو اهتمام هذا الإمبراطور المغتصب للعرش باستقرار الأمور في الإسكندرية ومصر عامة، في صراعه المرتقب مع الإمبراطور زيتون، ويبين هذا من إيراده لإسم البابا "ليو" الأول بابا روما (٤٤٠ – ٤٦١) مجرداً من أي لقب حتى كلمة الأسقف، وذلك عند حديثه عن "رسالة العقيدة" Timotheus بينما يقرن اسم الأسقف السكندري تيموثيوس Timotheus بألقاب التبخيل والاحترام الكاملين "من الإمبراطور باسيليسكوس .. إلى ثيموثيوس رئيس أساقفة الإسكندرية، المدينة العظيمة، الموقر محبوب الرب" (١).

THE E PARTY

<sup>(1)</sup> ZACH. Chron. V, 1 EVAG. Hist. Eccl. III, 4.

وأيضبأ

<sup>(2)</sup> EVAG. Hist. Eccl. III, 4.

<sup>(3)</sup> EVAG. hist. eccl. III, 4.

والأمر الآخر أن هذا الإمبراطور المغتصب كان على استعداد أن يضحى بكل ما فعله الأباطرة الأسلاف ليرفعوا القسطنطينية مكاناً علياً بين الكنائس الرسولية، وليجدوا لها منزلة مرموقة في الصراع الذي شغل من القرن الخامس معظمه، ودار بين الكنائس الرسولية في الإمبراطورية من أجل الزعامة (۱)، وذلك لاسترضاء أسقف الإسكندرية والإكليروس المصري وجماعة الرهبان، لما يعلم من تأثيرهم البالغ على نقوس شعب الكنيسة وجموع المصريين. فقد جاء في منشوره في الجزء الذي اقتطفناه، لعن ما تمخض عنه مجمع خلقيدونية المسكوني، أو حسب تعبيره، "كل ما قيل أو وقع" وجاء في مواضع أخرى من المنشور نفسه، التأكيد على هذه "اللعنة". والسؤال الذي نطرحه هنا .. هل كان باسيليسكوس يعنى بهذه "الاناثيما" كل ما صدر عن مجمع خلقيدونية المسكوني؟ أعنى قانون الإيمان والقوانين التنظيمية الصادرة عن المجمع والمكملة الأعماله، والبالغ عددها ثلاثون والقوانين التنظيمية الصادرة عن المجمع والمكملة الأعماله، والبالغ عددها ثلاثون قانون الإيمان فقط والخاص بإقرار الطبيعتين في المسيح؟.

لو أخذنا بمنطوق لفظ الإمبراطور فقط في منشوره هذا، أعنى قوله "كل ما قيل أو وقع في خلقيدونية" لكان هذا كافياً كي تتسحب "لعناته" على قانون الإيمان الخلقيدوني والقوانين النتظيمية الثلاثين. وذلك لضمان تأييد الأسقف السكندري وإكليروسه ورهبانه وشعب كنيسته كما أسلفنا. فالقانون الثامن والعشرون من قوانين المجمع، ينزل أسقفية القسطنطينية منزلاً رفيعاً إلى جوار أسقفية روما، باعتبار القسطنطينية هي روما الجديدة. وهو يعد تأكيداً جديداً وإضافة تفصيلية لما قرره القانون الثالث الصادر عن المجمع المسكوني الثاني، المنعقد في القسطنطينية عام ٣٨٨ على عهد الإمبراطور ثيودوسيوس الأول (٣٧٨ \_ ٣٩٥) Theodosius (٣٩٥ \_ ٣٧٨)

<sup>(</sup>١) أفريت لهذا الموضوع "الصراع الكنسى على الزعامة" كتاباً خاصاً، هو الجزء الخامس من كتابنا "الدولة والكنيسة".

<sup>(</sup>٢) عن قوانين مجمع خلقيدونية سنة ٤٥١، رلجع :

Hefele, A history of the Councils of the Church, I I I, pp. 385 – 421.

Percival, The seven ecumenical counils of the individed church, N. F. Vol. XIV,

pp. 267 - 292

Stevenson, Creeds, councils and controversies, 337-451 pp. 224 - 333

المرتبة الثانية بعد روما مباشرة، تبعاً لما جرى به التقليد الكنسى في ترتيب الكنائس الرسولية، ولما أقره مجمع نيقية المسكوني عام ٣٢٥، من جعل الترتيب على هذا النحو، روما فالإسكندرية فأنطاكية فالقدس، وكان معنى القانون الثالث لمجمع القسطنطينية والثامن والعشرين لمجمع خلقيدونية، أن تتزل الإسكندرية عن مكانتها كارهة لتحتلها القسطنطينية، وأن تتخلف أنطاكية إلى المركز الرابع مقطية عن مركزها الثالث لتجلس عليه الإسكندرية وتتولى إلى الظل في المرتبة الخامسة كنيسة القدس.

لهذا لم يُجدُ باسبايسكوس غضاضة في أن يلعن قواتين مجمع خاقيدوتية وكأنه يعيد بذلك إلى الإسكندرية حقاً، كان قد اغتصب منها في خلفيدونية، وخاصة وأن الجلسة الثالثة من جلسات هذا المجمع، كانت قد خصصت الإدانة الإمكندرية في شخصَ أسقفها ديوسقورس Dioscorus الذي تعرض للإهانة من جاتب أساققة المجمع يدل هذا الاتجاه عند باسيليسكوس، أنه أقدم على العفو عن الأسقف السكندري تيموثيوس وإعادته من المنفى إلى الإسكندرية بعد نفى امتد ثمانية عشر عاماً، قضاها في مدينة خرسون (1) Cherson، فإذا ما عامنا أن منشور باسيليسكوس هذا صدر بوحى من تيمونيوس نفسه أنتاء وجوده في القسطنطينية، بعد شخوصه إليها في طريقه إلى الإسكندرية (١)، أو على حد تعبير مؤرخي القرن السادس، زكريا المينايني Zachariah of Mityline وإيفاجريوس Evagrius تحد صدر "باغراء" تيموثيوس (١)، وأن الإمبراطور المغتصب صمم على إعلاة تيمونيوس من المنفى، رغم المعارضة الشديدة من جانب أكاكيوس Acacius أسقف العاصمة الإمبراطورية (٤)، إذا ما علمنا هذا .. أدركنا على الفور، المغزى الحقيقي لما ورد في المنشور من إنزال اللعنة على كل ما قيل أو وقع في خلقيدونية، وأدركنا أيضاً الضرورة الملحة والظروف التي أحاطت بالإمبراطور، وتفعته إلى الإقدام على هذه الخطوة.

Sec. 12.

njariete iza

<sup>(1)</sup> EVAG. hist. eccl. III, 4; ZACH. Chron. V, l.

<sup>(2)</sup> EVAG. Hist. Eccl. III, 4.

<sup>(3)</sup> EVAG. loc. cit.,; ZACH. loc. cit..

<sup>(4)</sup> ZACH. loc. cit.,

ويزداد الأمر وضوحاً إذا أضفنا إلى كل هذا، أن باسيليسكوس أقدم على تعيين طبيبه الخاص ثيوكتستوس Theoctistus السكندرى، كبيراً للأمناء في القصر الإمبراطورى، وصار من المقربين جداً إلى الإمبراطور، كما أنه استقبل في قصره وفدا من الرهيان المصربين من ذوى المكانة المرموقة، كما يصفهم زكريا الميثليني (۱) سرعان ما حازوا اعجاب الإمبراطور وزوجه، وكان من بينهم ثيويوميوس Theopompus شقيق ثيوكتستوس، كبير الأمناء والطبيب الخاص للإمبراطور، وعن طريق نفوذ هذا الأخير لدى باسيليسكوس، أعيد الأسقف السكندرى من منفاه، وتم استقباله في القسطنطينية استقبالاً حافلاً، شارك فيه البحارة المصريون الذين كانوا في العاصمة آنذاكي.

ويبدو أن الهمس سرى فى القسطنطينية، لابد بناء على أخبار تسربت من القصر الإمبراطورى بأن هناك خيوط اتفاق يجرى إعداده، لعزل أكاكيوس وتعيين ثيوبومبوس أسقفا للعاصمة الإمبراطورية بدلاً منه. وقد ترك هذا أثره السيء على نفس أكاكيوس (٢)، الذى أضمر الكراهية لهذا "النفوذ" المصرى فى البلاط البيزنطى، ومن ثم حاول إعاقة عودة تيموئيوس من منفاه، لكن جهوده ذهبت عبثاً، بينما توطدت العلاقات الودية سريعاً بين الإمبراطور وزوجه، وبين الأسقف السكندرى والتى عبرت عن نفسها فى صدور هذا المنشور.

إلى هذا الحد كان يبدو دور مصر بارزاً في التأثير على الأحداث التي تجرى على المسرح السياسي في القسطنطينية، بل في صنع هذه الأحداث في كثير من الأحيان خاصة تلك التي يدور فيها الصراع من حول العرش البيزنطي، وهذه الحقيقة أدركها مؤرخو العصر البيزنطي، كما تيقنها من قبل المؤرخون الرومان منذ القرن الأول للميلاد، فقد أورد زكريا الميتليني رواية قدوم وفد الرهبان، الذي سبقت الإشارة إليه الآن، إلى القسطنطينية، وقدم لها بعبارة بليغة، بالغة الدلالة على إيجازها. يقول أوعندما وقف السكندريون على هذه الأزمة السياسية في إدارة شئون الإمبراطورية، أرسلوا (إلى القسطنطينية) وفدهم المنتقي، الذي يضم خاصة

<sup>(1)</sup> ZACH. Chron. V, 4.

<sup>(2)</sup> Id.

الرهبان (١) ، ومؤرخنا الميثليني هنا يقر حقيقة لامراء فيها، وهي أن مصر عرفت كيف تنتهز فرصة الفوضي الحادثة في الإمبراطورية، انتدخل بصورة عملية فعالة ومؤثرة، في تسيير مجرى الأحداث بما يحقق مصالحها. ويمكننا القول بتعبير آخر، ان مصر كان لها، إلى حد بعيد جداء الرأى الأخير في المفاضلة بين المستبقين على عرش الإمبراطورية، وبالتالى تهافت هؤلاء على أن يخطبوا ودها، وكل يقدم ما في جعبته قربانا على مذبح رضاها، إلى الحد الذي يجيء فيه هذا القربان في صورة تنازلات مهينة، على حشاب العقيدة الأرثونكسية الملكانية والسيادة الكنسية لاسقفية العاصمة. ومن ثم لم يكن غريباً أن تمثليء نفوس بطريرك القسطنطينية ورجال الإكليروس فيها، بالمقت الشديد للإسكندرية وأسقفها. وقد بدا هذا جلياً عنما تملك نفر من هؤلاء أذن الإمبراطورة وأوغروا صدرها على تيموثيوس، موضحين لها ضرورة نفيه ثانية. ويبدو أن مسعاهم قد حقق لديها بعض النجاح، موضحين لها طسرورة نفيه ثانية. ويبدو أن مسعاهم قد حقق لديها بعض النجاح، رغم إعجابها السابق به ولم ينقذه هذه المرة إلا ثيوكستوس السكندري، كبير رغم إعجابها السابق به ولم ينقذه هذه المرة إلا ثيوكستوس السكندري، كبير الأمناء الذي أوعز إليه أن يرتحل عن القسطنطينية مسرعاً، ليعود إلى الإسكندرية (١).

وكان هذا الشعور العدائي سبباً في تحول ولاء إكليروس العاصمة، وعلى رأسهم أكاكيوس وانصرافهم عن تأبيد باسيليسكوس، وكيف لا، وهم يرونه يتخلى عن عقيدة الدولة، متحرفا إلى عقيدة الإسكندرية، مغمضا عينيه عما يدور وراء أستار القصر الإمبراطورى، من محاولات كي يعتلي كرسي القسطنطينية الأسققي راهب مصرى هو تيوبومبوس، وإلا فيم نفسر نكوص الإمبراطور على عقيبه، وإصداره منشوراً جديداً (۱)، يلعق فيه كل ما جاء في منشوره الأول، ويخلع على أكاكيوس ألقاب التمجيد والأطراء، لكن هذا كله لم يجده نفعاً، فسرعان ما فقد عرشه على يد الإمبراطور الشرعي زينون.

ولعل الإمبراطور زينون قد وعى هذه الحقيقة تماماً، وأيقن ما لمصر من تأثير كبير على مجرى الأحداث في القسطنطينية من حول العرش، وأذا لم يكن هو

.(::

<sup>(1)</sup> Id.

<sup>(2)</sup> Ibid. V, 4.

<sup>(3)</sup> EVAG. Hist. Eccl. I I I, 7 Ibid. V, 5.

الآخر أقل حرصاً من منافسه "المخلوع" باسيليسكوس على تجنب إثارة غضب مصر. فبينما أصدر قراره بعزل كل من بطرس القصار أسقف أنطاكية، وبولس أسقف إفسوس Ephesus ، وهما من أخلص أصدقاء تيموثيوس، وكانا هما الآخران قد عادا إلى كرسيهما على عهد باسيليسكوس، استثنى الأسقف السكندرى ممن شملتهم قرارات العزل، وبقى تيموثيوس على كرسيه الأسقفى إلى أن ودع دنياه في آخر أيام يوليه عام ٤٧٧ (١).

ولم يقف الأمر من جانب زينون عند هذا الحد، بل أقدم على إصدار ما يعرف بـ قانون الاتحاد (۱) HEVOTICON قصد به إعادة الهدوء إلى مختلف الكنائس خاصة في الولايات الشرقية، بعد عزل أساقفتها، وحرم به على المتصارعين لاهوتيا القول بطبيعة واحدة في المسيح أو طبيعتين. على أن الذي يعنينا في هذا الأمر، أن الذي حمل هذا "الهنوطيقون" إلى بطرس، أسقف الإسكندرية الجديد، هو برجاميوس Pergamius الذي كان قد عين مؤخراً مديراً للإدارة المالية بمصر (٦) فإذا ما ربطنا هذا بما يرويه زكريا المتيليني في تاريخه الزمني (٤) عن قدوم متولى الضرائب في مصر على تيموثيوس، عند عودته من الملك القسطنطينية بعد العفو عنه على يد باسيليسكوس، وهو يحمل رسالة من الملك أدركنا دون عناء طبيعة العلاقات التي كانت تربط مصر بالإمبراطورية البيزنطية، ومدى دورها في صنع الأحداث في بلاط القسطنطينية.

ولم تغب هذه الناحية عن فكر إمبراطور إدارى حازم، مثل الإمبراطور جوستنيات Iustinianus في القرن السادس الميلادي، وقد بات لزاماً عليه أمام مشروعاته الضخمة لاستعادة المجد الروماني الضائع بضياع الولايات الرومانية في الغرب على يد الجرمان، ومتطلباته المالية المتزايدة باستمرار، أن يجعل من

ways in the

price of what if,

1. 11

<sup>(1)</sup> ZACH. Chron. V. 5 وتارن EVAG. hist. eccl. III, 8, 11.

EVAG. hist. eccl. III, 14. : المرسوم في EVAG. Chron. V, 8.

<sup>(3)</sup> ZACH. Chron. V, 7 وقارن EVAG. Hist. eccl. I I I,13.

<sup>(4)</sup> ZACH. Chron. V, 4.

جباية الصرائب في الولايات البيزنطية، ومصر في مقدمتها، شغله الشاغل، وقد أفصحت قوانينه العديدة عن ذلك، ورغم أن هذه التشريعات كانت تعنى ولايات الإمبراطورية بصفة عامة، إلا أن نصيب مصر منها كان كبيراً. وقد أفصح عن ذلك في مقدمة القانون الثامن الذي عزا فيه انخفاض دخل الدولة من الضرائب إلى الفساد الإداري الذي كان مستشرياً في عهد أسلافه، على حد قوله (١) وراح يتوجه بقوانينه إلى دافعي الضرائب، "إدفعوا الضرائب دون تأخير، فمشروعاتنا العظيمة ليس من السهل إتمامها دون الأموال (١) بل إنه أعطى لحكام الأقاليم سلطات خاصة تصل إلى حد استخدام القوة مع المتهربين من دفع الضرائب أو المماطلين (٦).

ولا شك أن هذه الإجراءات الصارمة التي اتبعت مع أهالي الولايات، على امتداد عهد جوستنيان الذي يمند قرابة ثمانية وثلاثين عاماً (٣٥٧ ــ ٥٦٥) قد تركت بصماتها واضحة عند المصريين بصفة خاصة، الذين وجدوا في الحكم البيزنطي تسلطاً سياسياً وإنهاكاً اقتصاديا وتعسفاً عقيدياً، مما أدى إلى ازدياد سخطهم بصورة واضحة، عبرت عن نفسها في عدم وقوفهم إلى جانب البيزنطيين أثناء اكتساح الفرس للؤلايات الشرقية واحتلالهم لمصر سنة ٢١٦، وكان هذا هو نفس موقفهم عند دخول المسلمين إليها عام ١٤١.

وبغض النظر عن السياسة الضرائبية قإن جوستنيان في محاولة منه لرأب الصدع العقائدي الذي كان قائماً في الإمبراطورية بين كنيستي أنطاكية والإسكندرية من ناحية، والقسطنطينية وروما من الناحية الأخرى، لإيمانه الكامل بضرورة وجود كنيسة جامعة، فإنه حاول أن يتقرب إلى أهالي الولايات الشرقية المنافزة، حتى يزيل ما علق يذاكرتهم من سياسة خاله جوستين والتي كانت قائمة على ممالأة كنيستي روما والقسطنطينية، في القول بالطبيعتين في المسيح كما صدر عن مجمع خاقيدونية.

S. V. St. J. T. T.

J. N. Latter Brown (B)

<sup>(1)</sup> IUS. NOV. VIII, prarf.

<sup>(3)</sup> IUS. NOV. VIII, 10; NOV. XXVIII, 5.

ولما كان جوستنيان يفكر جيداً في استعادة والايات نصف الإمبر اطورية الغربي، ويريد أن يؤمن الأوضاع على الجبهة الشرقية عند الفرات، فقد حارت سياسته الدينية بين أهالى شطرى الإمبراطورية، ومن ثم نراه يحاول استرضاء أسقفى الإسكندرية وأنطاكية أثناء حربه مع الفرس، ثم يحاول كسب ود أسقف روما، عندما يستدير بقواته لحرب الجرمان، ومن هذا أخذ في أول عهده، وبتشجيع من زوجه شودورا، يولى وجهه باتجاه سوريا ومصر فيعمل على دعوة عدد من المنافزة للقدوم إلى بلاطه، وتهيئة المناخ المناسب لوجودهم، ومن ذلك مثلاً المجهود الكبير الذي بذلته ثيودورا، وهي تؤمن بالمونوفيزية، لتعيين ثيودوسيوس الثانى أسقفا على الإسكندرية خلفا لتيموثيوس الثالث الذي كان يتهيأ للرحيل تاركا دنياه، وتم لها ما أرادت، وقد أمضى ثيودوسيوس هذا فترة في القسطنطينية، عهدت إليه فيها تيودورا باختيار أساقفة من بني عقيدته على كنائس بصرى والرها، فنهض بالمهمة خير قيام (١) ، والشك أن ثيودورا، إلى جانب اعتقادها بما تؤمن به كنائس الشرق، الإسكندرية وأنطاكية، إلا أنها كانت تؤمن \_ مع زوجها جوستنيان، أن هدوء الأحوال في هذه المنطقة، ومصر بصفة خاصة، سوف يؤمن ظهر الإمبراطور في حربه مع فارس، ويعين على نفقات القتال في جبهتي الفُرسُ والجرمان. وإن كانت هذه السياسة سوف تتغير باتجاه جوستنيان الحرب في الغرب، ارغبته في الحصول على عطف البابوية على قصيته.

على أن مصر لعبت الدور الرئيسى والأخير، في الصراع الذي دار حول العرش البيزنطى عام ١٠٠، بين الإمبراطور فوقاس Phocas (٦٠٠ ـ - ٦٠٠) وهرقل ابن أرخون ولاية أفريقيا، والمرشح للعرش البيزنطى. ويبين من الصراع بين المتنازعين الأهمية القصوى التي كان يعلقها كل منهما على الاستئثار بالسيادة على مصر. ويذكرنا ما يجرى الآن في القرن السابع، بما جرى من قبل في السنة الشهيرة للأباطرة الأربعة، أعنى عام ٦٠ للميلاد، فقد زحف فسباسيانوس من سوريا إلى مصر، اليهصر إيطاليا بمجاعة وكان نجاحه في ذلك محققاً بالقضاء على منافسه فيتللوس، والآن ترحف قوات هرقل من إفريقيا إلى مصر، التهصر القسطنطينية بمجاعة "وكان نجاح هرقل في ذلك أيضاً محققاً بإعدام خصمه فوقاس.

(" ca 150)

<sup>(</sup>١) أسد رستم، كنيسة مدينة الله، أنطاكية العظمي، حد ص ٢٧٩٠ - ١٠٠٠ المنافع المنا

وكان فوقاس، وهو أحد ضباط الصف في الجيش الروماني العامل عند الدانوب في مواجهة الآفار، قد تمرد على الإمبراطور موريس (٥٨٢ – ١٠٢) وأطاح به من على العرش وأعدمه هو ولبناءه الخمسة، وحكم الإمبراطورية حكما بالغ السوء، تدل عليه القالة المنسوبة خطأ إلى ائتاسيوس spuria Athansiana والتي يسأل فيها الله، كيف سمح لطاغية مثل فوقاس أن يصبح إمبراطورا؟ فيجيب الله: "لأتي لم أجد من هو أسوأ منه!" (١). لذا استقر رأى السناتو في القسطنطينية وأهلها وأحزابها السياسة ويحارة الأسطول على استدعاء أرخون إفريقية، هرقل، إلى العاصمة، لاتقاد الإمبراطورية من هاوية توشك على التردى فيها، فعهد هذا إلى لنه وسميه أن يتولى الأمر بنفسه.

أدرك هرقل الابن للوهلة الأولى أن نجاحه فى مهمته يتوقف فى المقام الأول على حرمان القسطنطينية، أو بتعبير أكثر دقة، الجالس على عرشها، من المورد الأساسي الذى يمده بالأموال ويوفر لعاصمته الغلال. ومن هنا اتجه ببصره إلى مصر أولاً قبل الذهاب إلى العاصمة على اعتبار أن الطريق إلى القسطنطينية يبدأ من الإسكندرية.

ولقد عبر المؤرخ بنار عن ذلك تعبيراً رائعاً بقوله :

"كان فتح مصر عند هرقل يمثل موضع القطب من خطته، تدور عليه رحاها، وهى العقبة التى لا عقبة سواها بينه وبين القسطنطينية. فإذا هو فتحها ملك بذلك الفتح أرضاً يستطيع أن يجند منها الجنود، وتمكن من "مزرعة النيل" تخرج له القمح والخيرات، ووضع يده على ميناء الإسكندرية وما فيها من السفن ... كان عليه أن يملك الإسكندرية ـ الدينة الثانية في الدولة جمعاء ـ فإذا هو ملكها قطع عن القسطنطينية ما كان يبعث إليها من قمحها، ووضع يده على موضع يستطيع فيه أن يجهز سرية يرمى بها فوقاس، فإذا لم يتهيأ له ذلك أمكنه على الأقل أن يقطع عنه كل إمداد من ذلك القطر" (٢).

<sup>(</sup>١) هسى العالم البيزنطي، ترجمة دكتور رأفت عبد الحميد، ص ٢٣١ – ٢٣٢.

<sup>(</sup>٢) بتار ، فتح العرب المصر ، ترجمة محمد فريد أبو حديد ، ص ٥٠ من المساور المساور ، المساور المس

وبناء على هذا المفهوم، والإدراك الواعي الأهمية مصر في هذا الصراع، قدم نيقتاس، قائد هرقل إلى الإسكندرية وتمكن بمساعدة ليونتيوس Leontius حاكم مريوط من دخول المدينة، التي لم يلبث أهلوها أن أعلنوا تأييدهم الواضح لقوات هرقل، وتمثل ذلك في تدمير تماثيل الإمبراطور فوقاس، ونبح البطريرك الملكائي. وفي الوقت نفسه لم يكن فوقاس بغاقل عما يدبره خصومه، وخطورة موقفه إذا ما تم لاستيلاء على مصر، لذا فقد بادر على الفور بإرسال قوات عسكرية، دخلت مصر عن طريق القرما، ورغم أن قوات فوقاس قد حققت انتصارات سريعة في أول الأمر، ووصلت إلى الإسكندرية، حيث دارت رحى معركة حاسمة بين قوات المتصارعين على العرش البيرنطي، شارك فيها أهالي الإسكندرية مشاركة فعالة، تعبيراً عن سخطهم على فوقاس وعهده. وكانت الغلبة في النهاية لجيش نيقتاس (١) وهكذا حسم الأمر لصالح هرقل الذي أصبح الطريق مفتوحاً أمامه الآن القفز على العرش البيزنطي، بعد أن تمكن من تخطى العقبة الرئيسية التي لا عقبة سواها، على حد تعبير بثل، في طريقه إلى العاصمة الإمبراطورية.

وقد صور يوحنا النقيوسى فى تفصيل دقيق الحالة التى كانت عليها قوات كل من الطرفين، فوقاس وهرقل، وكيف أن الأول استدعى قوات عسكرية ضخمة من سوريا وبعث بها إلى مصر، كما أرسل أموالاً كثيرة لإستخدامها فى إغراء الناس للبقاء إلى جانبه، وإن كنا نعلم مما قاله يوحنا أن كل ذلك لم يجده نفعاً لأن المصريين كانوا يكنون الكراهية التامة لفوقاس، ومن ثم ساندوا نيقتاس، قائد هرقل، وقدموا له العون سواء فى الإسكندرية أو فى المدن المصرية الأخرى، وقد سهل ذلك كثيراً من مهمة هذا القائد، وكانت هزيمة قوات فوقاس على أرض مصر إيذاناً بضياع سلطانه واعتلاء هرقل عرش الإمبر اطورية عام ١٠ الميلاد (٢).

 <sup>(</sup>۱) بثلر، فتح العرب لمصر، ترجمة محمد قريد أبو حديد، ص ٤ - ٢٥؛ ليلي عبد الجواد، الدولة البيزنطية في عصر الإمبراطور هرال عن ٦١ - ٦٥.

<sup>(</sup>٢) لــاوتوف على تقصيلات هذه الأحداث، راجع مخطوط يوحنا التقيوسي، وقد نشرها عمر صابر أحمد، ضمن رسالته للماجستير تحت عنوان "مصر في مخطوطة يوحنا النقيوسي جلمعة القاهرة ١٩٨١)، ص ١٥٠ – ١٦٧.

ولا شك أنه كان يزيد الأمر صعوبة بالنسبة الموقاس، أن الملك الفارسي كان قد بدأ استعدادته الفعلية لمهاجمة الأراضي البيزنطية، انتقاماً في الظاهر لمقتل "صديقة" الإمبراطور موريس على يد فوقاس، وتحقيقاً في الواقع للطموح الفارسي، بالوصول إلى البحر المتوسط مركز الثقل الحضاري آنذاك، وامتدادا للصراع التقليدي بين الفرس والرومان، والذي أنهاه المسلمون وكانت مصر ضمن برنامج التوسع الفارسي الآن، كما أثبتت الأحداث بعد ذلك بست منوات فقط إذ لم يمنع فارس مقتل فوقاس، واعتلاء هرقل العرش، من الاستيلاء على الولايات الشرقية للإمبراطورية ومن بينها مصر، ومن ثم كان فوقاس يقدر حقيقة الموقف تماماً ومدى خطورته بالنسبة له، وكانت مصر على هذا النحو تمثل له القاعة العسكرية و "الحصن" الاقتصادي، الذي لابد له من الاستثثار به، إذا ما أراد أن يحتفظ بعرشيه.

هكذا فعل هرقل في القرن السابع، قادماً من الغرب، ما فعله فساسيانوس في القرن الأول، قادماً من الشرق. فقد كانت مصر معقد آمال المتصارعين على العرش البيزنطى، الكل يسعى الفوز بها قبل كل شيء، ليوقن أن أقدامه قد رسخت في القسطنطنينية. ورغم أن مصر لم تعد كوتها ولاية رومانية أو بيزنطية، إلا أن يظرة الأباطرة لها كانت تختلف \_ منذ اليوم الأول \_ عنها بالنسبة الولايات الأخرى، لموقعها الاستراتيجي وثرائها الاقتصادي ومواردها البشرية. ولكل هذا ... ولإدراكها السبقها الحضاري وتفوقها الفكرى راحت تمارس دورها فيما يجري على المسرح السياسي في روما أولاً ومن بعد القسطنطينية.

رأيا المحاسب المؤرف

There is a second

4

# فهرس

| 17-7 | المسيحي | ر المصري في العصر | الفاتحة الفك |
|------|---------|-------------------|--------------|
|      |         |                   |              |

### الفصل الأول

التيارات الفكرية .......ا 19 التيارات الفكرية .....

\_ التحول من عصر إلى عصر

\_ مكانة الإسكندرية

#### التيار الأول .. السلفية الوثنية

التقاليد الرومانية \_ أرباب الجموع \_ إيزيس المصرية - مراسيم الاضطهاد المسيحية - ثيوفيلوس والسرابيوم - أوليمبيوس - كاسوس - أبوللودورس - يونابيوس - زوسيموس - سيماخوس - أولمبيودوروس - المؤرخ الطيبي - كلوديانوس.

#### التيار الثاني .. الفلسفة

الأفكار الهرمسية - الرواقية - الغنوصية - آمونيوس ساكاس - أفلوطين - الأفلاطونية المحدثة والمسيحية - هيباشيا - هيباشيا وكيرلس وجمعية محبى الآلام - يوحنا فيلوبونوس.

#### التيار الثالث .. المسيحية المفلسفة

المسيحية بين اختيارين – الإسكندرية – فياون – آباء الكنيسة والفلسفة – ترتوليان – جيروم – اللاتين والفلسفة – آباء كبادوكيا.

التيار الرابع .. التأمل النسكي

Borne 1

- الرهبانية - صحراوات مصر وأهميتها لهذا التيار.

#### الفصل الثاني

مدرسة الإسكندرية اللاهوتية ............... ١٧٥-١٧٥

- الحركة الفكرية في المدينة.
  - مكتبة الإسكندرية.
  - اليهودية والمسيحية.
- المسيحية والفاسفة بوتقة الإسكندرية.
- المدرسة الأنطاكية الأرسطية لوقيانوس.
- مدرسة الإسكندرية الأفلاطونية المصرية.
  - مدرسة الموعوظين.
    - مدرسة المدافعين.
  - نشأة المدرسة مناقشة القضية.
    - أثيناجو راس بانطاينوس.
  - كلمنت .. والمذهب الانتقائي.
    - التصدى لكارهي الفلسفة.
  - الغنوصية المسيحية في رأى كلمنت.
- الثلاثية المقدسة (عظة تبشيرية المعلم المختارات).
   أوريجن ... علم مدرسة الإسكندرية.
  - المفاهيم الثلاثة في الكتاب المقدس.

J. Fr. (50.)

- فكرة الإيمان المزدوج.
- التفسير الصوفي المجازي.
  - بورفيرى وأوريجن.
    - المتنوعات.
- فكره اللاهوتي اللوجوس.
- ردود الفعل تجاه الفكر الأوريجنى بامغيليوس ويوسيبيوس جيلازيوس وليو الأول روفينوس عاشق الأفكار الأوريجنية الحرب بين جيروم ورفينوس. موقف البابوية ابيفانيوس وعداؤه لأوريجن ثيوفيلوس السكندرى الرهبان والآراء الأوريجنية الوفاق بين جيروم وثيوفيلوس وابيفانيوس مجموعة اللعانين مجمع الوفاق بين جيروم وثيوفيلوس وابيفانيوس مجموعة اللعانين مجمع وإدانة أوريجن.

1

- شخصية أوريجن علمه وثقافته ورحلاته العقيدية علاقته بالأسقف السكندرى ديمتريوس خروج أوريجن من مصر وإقامة مدرسة الإسكندرية في فلسطين.
- ديونيسيوس أسقف الإسكندرية تلميذ أوريجن آراء بولس السميساطى الآراء السابالية وموقف ويونيسيوس من هذه وتلك مولد مصطلح "الهوموسية".
  - الاضطهاد الروماني العام وتأثر المدرسة السكندرية به.
  - ديديموس الضريرُ أَخْرُ أَسَالُدُهُ مدرَسَهُ الْإِسْكُنْدُرْيَّهُ.
  - أساقفة الإسكندرية والمدرسة، السيادة الكنشية .
  - المدرسة واللسان اليوناني.



#### الفصل الثالث

مصر والمسيحية .....مصر والمسيحية .....

- المسيحية واليهودية والأمميين.
  - آريوس أفكاره العقيدية.
- إسكندر أسقف الإسكندرية وآراؤه العقيدية.
- يوسيبيوس النيقوميدى رفيق آريوس مجمع بيثينيا.
  - جذور الآريوسية انتشارها
- هوسيوس القرطبي مبعوث الإمبراطور إلى الإسكندرية.
  - مجمع نيقية (المجمع المسكوني الأول ٣٢٥).
- الجبهات الثلاث في التجمع قانون إيمان قيسارية فلسطين.
  - قانون الإيمان النيقى الهوموسية مولود غير مخلوق.
    - الإمبر اطور قسطنطين والمناقشات اللاهوتية.
      - تقافته الدينية.
    - نفى آريوس وعودته وثيقة إيمانه وفاته شخصيته.
      - انتشار الفكر الآريوسي وتعدد اتجاهاته.
- مجمع التدشين عام ٣٤١ اليوسابيون الهومويوسيون أو أنصاف الآريوسيين.
  - الهومويون الأنومويون.



Thursday jore

- أنتاسيوس والنيقية.
- الصراع حول طبيعة المسيح.
  - الأبو لليناربون.
  - ديودورس الطرسوسي.
    - تيودور المصيصى.
- نسطوريوس أسقف القسطنطينية.
  - أم الإله وأم المسيح.
- عداء سقراط المؤرخ لنسطوريوس.
- كيرلس السكندري والرد على نسطوريوس.
  - الأناثيما الكيرالية.
  - أرثوذكسية الإسكندرية.
- كيرلس ونسطوريوس وكلستين أسقف روما.
  - البلاط الإمبراطوري.
- المجمع المسكوني الثالث في إفسوس عام ٤٣١ .
  - الرهبان المصريون.
  - إدانة نسطوريوس ونفيه.
  - الوفاق السكندري الأنطاكي سنة ٣٣٣.
    - يوطيخا الراهب.
    - ديوسقورس أسقف الإسكندرية.

- A.

Julia Carlo Carlo Carlo Carlo

The confidence of the

1 July 1

1

- عقيدة الطبيعة الواحدة.
- مجمع إفسوس الثاني عام ٤٤٩ [مجمع اللصوص].
  - إدانة يوطيخا وديوسقورس.
  - البابا ليو الأول ورسالة العقيدة .
  - المجمع المسكوني الرابع في خلقيدونية عام ٤٥١.
    - الإيمان الخليقدوني القاتل بالطبيعتين.
- الإيمان السكندرى القائل بالطبيعة الواحدة [الأرثوذوكسيتان اليونانية والمصرية].
- الإمبراطور هرقل ومذهب "المشيئة الواحدة" [المونوناية]. قيرس [المقوقس] والاضطهاد الهرقلي في مصر.
  - تحول مصر إلى الإسلام.

الرهبانية .......الرهبانية .....

er sand er e

- بولس أول الرهبان المصريين.
  - ھيلاريوس.
    - جيروم**.**
- انتقال الرهبائية من مصر إلى سوريا وآسيا الصغرى وبلاد اليونان والغرب الروماني.
  - وجود أتناسيوس في الغرب.
- كتابه عن القديس أنطوني رائد الرهبانية. زيارات الرهبان الأجانب لمصر وتأثرهم بحياة إلرهبان المصريين.
  - الرهبان والكنيسة المصرية.
  - الرهبان يوفرون الحماية لأساقفة الإسكندرية في مصر وخارجها.
    - أنماط الرهبانية.
    - الرهبانية التوحدية.
    - الرهبانية التوحدية الجماعية [الكينوبيون].
      - الرهبانية الديرانية.
      - باخوميوس والأديرة الباخومية.

- الجهاز السرى للرهبان لمناصرة الأساقفة.
  - أثناسيوس والرهبان.
  - الرهبان والأريوسية والنسطورية.
    - الرهبان وكيرلس. بنيامين.

#### الفصل الخامس

الإسكندرية والكنيسة الأثيوبية ......ا

- فرومنتيوس السورى يرسم أسقفا لإنيوبيا على يد أثناسيوس
  - تاريخ الرسامة.
  - أهميتها للأسقف السكندري.
  - ملكا إثنوبيا عيزان وسيزان.
  - الإمبر اطور قسطنطيوس ورسائله إلى الملكين.
  - العلاقات بين كنيسة الإسكندرية وكنيسة إثيوبيا.
    - حملة الأحباش على اليمن.
    - أبرهة وعلاقته بالكنيسة المصرية .
  - دخول القسطنطينية طرفاً في أحداث بلاد العرب السعيدة.
    - الدور الكتمي المصرى.

#### الفصل السادس

مصر والعرش البيزنطي .....مصر والعرش البيزنطي ٢٤٨ - ٣١٧

- مكانة مصر في الإمبراطورية الرومانية.
- إدراك المصريين لمغزى هذا التحول السياسي-
- حرص الأباطرة على ضمان الهدوء في مصر لسمسا يقتضيه الصالح الروماني.
  - القمح والنقود رمز العلاقة بين روما ثم القسطنطينية ومصر.
  - التنافس بين قسطنطيوس وماجننتيوس الفوز بالعرش عن طريق مصر
    - موقف أتتاسيوس.
    - التنافس بين فالنزوبروكوبيوس.
    - استرضاء الأباطرة لمصر تحقيقاً لمصالحهم.
- الإمبراطور باسيلسكوس والنفوذ المصرى في البلاط البيزنطي. ثيوكتستوس.
  - هرقل وفوقاس وأهمية مصر لكل منهما.

4.../9 \$ 84

ISBN 977 - 01 - 6718 - 5



# بسم الله الرحمن الرحيم

## تم تحميل الملف من

# مكتبة المهتدين الاسلامية لمقارنة الاديان

The Guided Islamic Library for Comparative Religion

http://kotob.has.it

http://www.al-maktabeh.com







مكتبة إسلامية مختصة بكتب الاستشراق والتنصير ومقارنة الاديان.

PDF books about Islam, Christianity, Judaism, Orientalism & Comparative Religion.

لاتنسونا من صالح الدعاء

Make Du'a for us.